
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Der Ästhet [Fortsetzung]

Autor: Thiel, Matthias P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Ästhet.

Dr. P. Matthias THIEL 0. S. B., Maria Laach.

(Fortsetzung und Schluß.)

Eine gewisse Bildung zu besitzen, ist für jeden Ästheten so

notwendig, daß er ohne das überhaupt nicht Ästhet sein kann. Dessen

werden wir uns sehr bald bewußt, wenn wir daran gehen, jetzt auch
die Frage zu beantworten, was denn auf Seiten des Menschen vorausgesetzt

ist, damit er das Schöne empfinden und genießen kann. Bisher
haben wir nur die Folgerungen daraus gezogen, daß zur
Schönheitsempfindung auf seifen des Gegenstandes weiter nichts erforderlich ist
als eine Harmonie der Teile. Wie schon die Definition des hl. Thomas
mit dem Worte « visum » anzeigt, muß der Mensch, um das Schöne

genießen zu können, erst notwendig einen Akt des Erkennens setzen.

Nun hat der Mensch aber eine ganze Menge Erkenntnisvermögen. Wir
unterscheiden zunächst seinen Verstand von seinen Sinnen. Die Sinne

werden wieder unterschieden in innere und äußere. Diese letzteren
werden von altersher in drei niedere und zwei höhere eingeteilt. Die
drei niederen, Tastsinn, Geschmacksinn und Geruchsinn, unterscheiden
sich von den beiden höheren, dem Gesichtssinn und dem Gehör,

dadurch, daß sie ihren eigentümlichen Erkenntnisgegenstand in anderer
Weise darstellen als diese, nämlich unter einem subjektiven Gesichtspunkt.

Denn sie empfinden ihren eigentümlichen Gegenstand so, daß

das erkennende Subjekt sich gleichzeitig als leidend erkennt. So

empfinden wir, wenn unser Tastsinn einen Widerstand oder einen

Temperaturunterschied empfindet, gleichzeitig eine Einwirkung des

harten bzw. kalten oder warmen Gegenstandes auf uns. Die höheren

Sinne dagegen bringen ihren Gegenstand, die Farben und Töne in der
Weise zum Bewußtsein, daß es erst einer wissenschaftlichen
Untersuchung bedarf, um zu erkennen, daß diese Dinge auf uns einwirken.
Desungeachtet kommen die höheren Sinne mit den niederen darin
überein, daß manches von dem, was sie wahrnehmen, uns zusagt,



448 Der Ästhet

anderes dagegen mißfällt. Aber obwohl dem so ist, pflegt man hier
in allen Kultursprachen eine Unterscheidung anzubringen, deren

allgemeine Verbreitung nur daraus erklärbar ist, daß sie in der Sache

selbst ihren Grund hat. Wenn uns eine Empfindung der niederen
Sinne zusagt, dann nennen wir sie « angenehm » oder bezeichnen sie

auch als eine « Lustempfindung », es ist eine « Sinnenlust ». So sprechen
wir von einem angenehmen Gefühl, Geschmack und Geruch. Sagt

uns eine Empfindung der niederen Sinne nicht zu, so ist das eine

« Unlust » oder ein « Schmerz ». Wenn dagegen die Empfindungen der

höheren Sinne zusagen bzw. nicht gefallen, so nennt man sie

« Schönheits »- bzw. « Häßlichkeitsempfindungen ». Farben und Töne

sind die einzigen durch die äußeren Sinne wahrnehmbaren Dinge, die

schön bzw. häßlich genannt werden. Wenn auch Geschmäcke und
Gerüche so genannt werden, so geschieht das entweder mißbräuchlich
oder metaphorisch. 1

Schon diese eine Feststellung führt uns zu der Erkenntnis, daß

der ästhetische Mensch über dem gemeinen Lustmenschen steht.
Überläßt sich nämlich der Mensch den Genüssen der niederen Sinne,

so tut er etwas, das auch das Tier kann. Denn auch das Tier kann
das Angenehme empfinden. Im ästhetischen Genießen dagegen erhebt
sich der Mensch zu einem Genuß, der dem Tiere ganz und gar versagt
ist. Denn obwohl der Mensch schon mit seinen Augen und Ohren

Schönheiten empfinden kann, so ist dies doch dem Tiere niemals möglich.
Das beweist nicht nur, daß den menschlichen Sinnen dieser Vorzug bloß
zukommt auf Grund ihrer dienenden Stellung gegenüber dem geistigen
Teile, « sensus rationi deservientes » sagt der hl. Thomas, sondern

ebensosehr, daß die Hingabe an das Schöne den Menschen über das

Tier stellt. Damit soll nicht behauptet sein, daß ein Ästhet nicht
auch jenen Lüsten fröhnen kann, die im Leben des Tieres von so großer
Bedeutung sind. Die Erfahrung lehrt allzusehr das Gegenteil.
Vielmehr will das nur sagen, daß die Tätigkeit der Schönheitsempfindung
dem Menschen eine Vollkommenheit gibt, die das Tier niemals in sich

aufnehmen kann. Ja, wir können und müssen sogar noch einen Schritt
weiter gehen. Das Tier ist für alles Schöne absolut unempfänglich.
Die Menschen sind zwar alle dafür empfänglich, aber nicht alle in
dem gleichen Maße und Umfang. Der Ungebildete sieht mehr auf
das Was als auf das Wie. Er will in erster Linie nicht ein Kunstwerk,

1 Vgl. Jos. Gredt, Unsere Außenwelt, p. 40 S. (Innsbruck 1921.)



Der Ästhet 449

sondern ein Muttergottesbild. Daß nicht alle Muttergottesbilder gleich
schön sind, kommt dem Kinde nur allmählich zum Bewußtsein ; es

setzt das schon eine größere Reife voraus. Wenn demnach der Ästhet,
wie wir oben gesehen haben, ein so großes Interesse daran hat, sich

eine möglichst reiche Bildung anzueignen, so geschieht das aus dem
Gefühl heraus, daß es ohne eine solche Bildung nicht möglich ist,
das Schöne vollkommen zu genießen. Man glaube daher nicht, daß

der Ästhet sich mit Kunststudien befasse, weil das zur allgemeinen
Bildung gehört, sondern umgekehrt, er strebt eine allgemeine Bildung
an, um die Schönheiten der Kunst ganz in sich aufnehmen zu können.

Es ist klar, daß immer nur ein verhältnismäßig kleiner Teil der
Menschen in der Lage ist, sich eine solche allgemeine Bildung zu
verschaffen, wie man sie braucht, um die Schönheiten der Kunst und
Literatur andauernd so genießen zu können, daß das Schöne der

Hauptinhalt des Lebens ist. Kirn hat recht, wenn er schreibt : « Die
ästhetische Lebensauffassung kann ihrer Natur nach immer nur die

Denkweise einer sozial bevorzugten Klasse sein. Die ernste körperliche
und geistige Arbeit hat zuviel Herbes, Rauhes und Mühsames an sich,

um je ganz ästhetisch verklärt zu werden. Eine ästhetische
Lebensauffassung verkündigen, heißt darum eine neue Scheidewand
aufrichten zwischen dem arbeitenden Volk und den wenigen, die sich

mit dem Glanz des Daseins umgeben können. Darin aber liegt ein

ernster Einwand gegen die Zulänglichkeit der bloß ästhetischen Bildung.
Eine wirkliche Kultur bedarf der Fühlung nach oben und unten, sie

muß im besten Sinn des Wortes volkstümlich sein. » 1

Wenn die Bildung eines Menschen vollkommen sein soll, dann
darf sie nicht nur eine Verstandesbiklung sein, sie muß vielmehr
mindestens ebensosehr das Herz und Gemüt erfassen. Das fühlt der

Ästhet kraft seiner Einstellung auf das Schöne, das ja nicht nur
erkannt, sondern auch geliebt wird, besonders stark. Aus diesem Grunde

hat er an der strengen Wissenschaft immer wieder das eine auszusetzen,

daß sie nur eine Geistes- und Verstandesbiklung vermitteln könne

und darum nicht den ganzen Menschen veredle. Sie lasse das

Emotionale oder die Gemütsseite außer acht. Wenn man das Erkennen
rein in sich betrachtet, ganz losgelöst von allem, was notwendig auf
einen Akt des Erkennens folgt, dann ist das auch wirklich wahr.

Allein so berechtigt eine solche Abtrennung auch ist, wenn es gilt,
1 0. Kirn, Sittliche Lebensanschauungen der Gegenwart 2, p. 82. (Leipzig

1911.)

Divas Thomas. 29



45o Der Ästhet

die Natur des Erkennens zu erforschen, ebenso unberechtigt ist sie,

wenn es sich darum handelt, seinen Wert zu bestimmen. Es ist richtig,
das Erkennen ist nur Sache der Erkenntnisvermögen, der Sinne und
des Verstandes, aber mit diesen sind im Menschen die Begehrungsvermögen

trotz ihrer sachlichen Verschiedenheit so in eins verwoben,
daß jedem Akte des Erkennens notwendig ein Akt des Strebens bzw.
Widerstrebens folgt. Umgekehrt setzt jeder Akt des Strebens oder

Widerstrebens ebenso notwendig einen Akt des Erkennens voraus.
Selbst die ästhetischen Gefühle sind da nicht ausgenommen. Bezüglich
seiner Werlbestimmung können wir daher das wissenschaftliche Erkennen
nicht so einfach dem Fühlen und Streben gegenüberstellen, als liefen
diese Akte einander nur parallel. Doch selbst wenn dies der Fall wäre,
und wenn es zutreffen würde, daß in der Wissenschaft das Herz leer

ausgeht, so wäre damit noch keineswegs auch der Beweis erbracht,
daß die einseitige Einstellung auf das Schöne zur Herzensbildung des

Menschen mehr beiträgt.
Um zu erkennen, welchen Wert die einseitige Einstellung des

Ästheten auf das Schöne speziell für die Herzensbildung hat, ist es

zunächst gut, einiges von dem, was bereits oben gesagt worden ist,
wieder in Erinnerung zu bringen. Die Scbönheitsempfindung ist, so

haben wir gesehenj in sich betrachtet eine durchaus spekulative oder
theoretische Erkenntnis, weil sie keine innere Hinordnung auf das

praktische Handeln hat. Schon dieser eine Umstand gibt zu denken.

Wie soll, so muß man doch fragen, etwas, das nicht zum Handeln
antreibt, imstande sein, einen Beitrag zur Herzensbildung zu liefern
Eine tiefe Herzensbildung besitzt doch nur der Mensch, der ein für
alles sittlich Gute bereites Gemüt hat. Das Gemüt aber ist nach

Jungmann « nichts anderes, als die gesamte strebende Kraft des

Menschen, insofern sie naturgemäß der übersinnlichen Gutheit oder
Schlechtheit der Dinge gegenüber in Tätigkeit treten kann. »1 Man
kann diese Formulierung angreifen, inbezug auf zwei Gedanken ist
die Definition jedenfalls richtig : einmal läßt sich nicht leugnen, daß.

nach allgemeinem Sprachgebrauch das Gemüt nicht etwas Intellektuelles,
vielmehr auf der Seite der menschlichen Begehrungsvermögen zu.

suchen ist. Sodann handelt es sich beim Gemüte um ein Streben nach

etwas Übersinnlichem. Denn woher käme es sonst, daß man den Tieren
kein Gemüt zuerkennt, obwohl sie ein reiches sinnliches Streben

1 Jos- Jungmann S. J., Das Gemüt2, p. 92. (Freiburg i. Br. 1885.)



Der Ästhet 451

offenbaren Damit ist unser Problem eigentlich schon gelöst. Haben
wir doch oben schon gesehen, daß das Schöne als solches den Menschen

nicht zum eigentlichen Streben nach einem Gute antreiben kann,
weil das ästhetische Wohlgefallen, wie Kant mit Recht sagt,
vollkommen interesselos ist. Wenn demnach eine tiefere Heizensbildung
nur dem zugeschrieben wird, dessen Streben durch übersinnliche Güter,
besonders durch das sittlich Gute angeregt wird, so liegt offen zu Tage,
daß von dem Schönen allein genommen keine Förderung derselben

zu erwarten ist.
Doch man wird einwenden : mag sein, daß dem so ist. Aber die

Liebe zum Schönen disponiert den Menschen doch wenigstens, auch
das übersinnlich Gute zu lieben. Und so trägt das Schöne zum
mindesten indirekt etwas zur Herzensbildung bei. Das stellt uns vor
eine für das Verstehen des ästhetischen Menschen sehr wichtige Frage.
Wie wir nämlich bereits oben gesagt haben und die bisherige Geschichte

des Ästhetizismus beweist, meint der Ästhet, wenn er im Schönen

den höchsten Lebenswert erblickt, vornehmlich das Artifizielle oder

Kunstschöne, so sehr, daß z. B. Gautier, ein Vertreter des l'art pour
l'art, nicht mehr die Natur liebt, sondern nur noch die vom Künstler
komponierte Landschaft \ und Oskar Wilde glaubt, dem Leben fehle
« der feine Einklang von Form und Geist, der einzig die künstlerische
und kritische Seele befriedigt ». 2 Alles Kunstschöne ist aber wesentlich
sinnlicher Natur. Darum muß man fragen, ob der Mensch dadurch,
daß er Kunstwerke verstehen und genießen lernt, nicht auch eine

größere Liebe zu den Dingen erhält, die übersinnlich gut und Gegenstand

des Gemütes sind.

Gehen wir zwecks Lösung dieses Problems von der unleugbaren
Tatsache aus, daß es zwei oberste Gattungen von Schönheiten gibt.
Die eine umfaßt die körperlichen, von den Sinnen wahrnehmbaren,
und die andere die unkörperlichen, übersinnlichen, nur dem Geiste

unmittelbar erreichbaren. Nach thomistischer Lehre ist das Schöne

eine besondere Art des Guten. 3 Demzufolge können wir unsere Frage
auch so formulieren : Steht das übersinnlich Schöne zu dem sinnlich
Schönen in einem solchen Verhältnis, daß einer durch das Studium
sinnlicher Schönheiten angefacht oder wenigstens besser disponiert
wird, auch die geistigen Schönheiten zu lieben Wenn ja, dann ist

1 Vgl. Brie, a. a. O. p. 60.
2 Zitiert von Brie, a. a. O. p. 71.
3 Vgl. Gredt, Elementa II, n. 547 ff.



452 Der Ästhet

die ästhetische Erziehung auch für die Herzensbildung wenigstens
indirekt von Wert.

Das geistig Schöne enthält zwei Arten. Die eine hat ihre direkte
Ursache im Intellekte, und ihre Schönheiten werden darum intellektuelle

Schönheiten genannt. Diese finden sich in jedem einheitlich
durchgeführten wissenschaftlichen System, z. B. in der Geometrie, der

Logik, im kanonischen Recht usf. Die andere Art des übersinnlich
Schönen wird durch den Willen verursacht. Da alles, was der freie
menschliche Wille tut, entweder sittlich gut oder sittlich schlecht ist,
so nennt man die von ihm verursachten Schönheiten ethische oder
moralische Schönheiten. Eine solche sittliche Schönheit liegt z. B. vor,
wenn ein Heiliger in allen Lagen seines Lebens, er mag tun was er
will, doch immer nur ein und dasselbe als sein letztes Ziel anstrebt.
Oder wenn eine Vielheit von Menschen trotz der Verschiedenheit
ihrer Anlagen, Neigungen und Wünsche doch in einer Gesellschaft

zusammenarbeitet, um ein gemeinsames Ziel zu erreichen.
Was nun das Verhältnis dieser geistigen Schönheiten zu den

sinnlichen angeht, so steht zunächst fest, daß die intellektuellen
Schönheiten in keiner Kunst nachgeahmt werden können, und daß

es auch ganz unmöglich ist, jemanden mittels des Kunstschönen zum
Genießen intellektueller Schönheiten zu befähigen. So wird einer
niemals die Schönheit der Algebra oder Logik oder selbst der
Kunstwissenschaft in einem Kunstwerk so wiedergeben können, daß ein

anderer daraufhin diese Schönheit besser genießen und lieben würde.
Selbst wenn eine Wissenschaft und eine Kunst es mit demselben

Materialobjekt zu tun haben, wie z. B. Arithmetik und Musik, wird
jemand dadurch, daß er die sinnliche Schönheit der Kunst genießen
und lieben lernt, noch nicht empfänglich für die Schönheiten der
entsprechenden Wissenschaft. Es kann einer beim Anhören einer Musik
in ästhetischen Genüssen schwelgen, dem alle Arithmetik ein Greuel
ist. Umgekehrt kann einer, der alle Musik nur für ein besseres

Geräusch hält, beim Studium der Arithmetik die beglückendsten
Schönheiten genießen. So groß ist der Abstand zwischen den sinnlichen
Schönheiten der Kunst und der intellektuellen der Wissenschaft, und
so wenig verbürgt die Empfänglichkeit für Schönheiten der einen Art
die Empfänglichkeit für die der anderen.

Wenn wir nun unseren Blick den ethischen Schönheiten zuwenden,

um ihr Verhältnis zur Kunst aufzudecken, so müssen wir uns von
vornherein darüber klar sein, daß die Schönheit einer künstlerischen



Der Ästhet 453

Darstellung etwas ganz anderes ist als die Gutheit und Schönheit
des Gegenstandes außerhalb seiner Darstellung. Ferner, daß der Kunstgenuß

eben ein Genuß der Kunst ist, und nicht des dargestellten
Gegenstandes. Endlich, daß es in der Kunst vor allem darauf ankommt,
wie ein Gegenstand dargestellt ist, beim Gegenstand außerhalb seiner

künstlerischen Darstellung dagegen in erster Linie nach seinem Was

gefragt wird. Wenn nun ein Gegenstand, ob sinnlicher oder
übersinnlicher Natur ist gleichgültig, künstlerisch dargestellt wird, dann
sind zwischen seinem « Was » und dem « Wie » der Darstellung die
verschiedensten Verhältnisse möglich. Es kann sein, daß wohl die
künstlerische Darstellung gefällt, uns aber der dargestellte Gegenstand

keineswegs begehrenswert erscheint. Man denke z. B. an ein Schlachtenbild.

Es kann aber auch beides gefallen bzw. mißfallen ; und endlich
kann es umgekehrt sein : der dargestellte Gegenstand gefällt uns besser

als seine Darstellung. In jedem dieser verschiedenen Fälle werden
in uns angesichts eines Kunstwerkes ganz andere Stimmungen wach.

Ich gebrauche mit Absicht den Plural. Denn selbst wenn beides gefällt,
das «Wie» und das «Was», weckt doch jedes dieser beiden Dinge

wegen ihrer totalen Verschiedenheit eine eigene Stimmung. Nur hat
man in diesem Falle, weil die beiden Stimmungen einander nicht
widerstreiten, für gewöhnlich nicht das Bewußtsein von einer Zweiheit.

Noch schwerer als die Zweiheit der Stimmungen ist in solchen
Fällen vielfach festzustellen, welche der beiden Stimmungen die
stärkere ist. So besucht z. B. jemand einen Gottesdienst, der mit
künstlerischer Vollkommenheit abgehalten wird. Das macht ihm eine

besondere Freude ; aber er achtet auch noch auf den Inhalt des

Gottesdienstes und freut sich, an ihm teilnehmen zu können. Was versetzt
ihn da mehr in Stimmung : die Form oder der Inhalt Hat er mehr
eine ästhetische Stimmung oder mehr eine religiöse

Gefällt hingegen wohl der Inhalt, nicht aber die Darstellung, so

wird die Zweiheit der. Stimmungen deutlich empfunden, weil diese

abwechselnd in den Vordergrund treten. Kann der Mensch in einem

solchen Falle ganz von der Form absehen und achtet er nur mehr

auf den Inhalt, dann wird natürlich die eine Stimmung unwirksam.
Ähnlich liegt die Sache, wenn umgekehrt eine künstlerische Darstellung
gefällt, aber nicht ihr « Was ». Es sind zunächst wieder zwei

entgegengesetzte Stimmungen da, von denen die eine erst lahmgelegt
werden muß, damit die andere unumschränkt herrschen kann. Nicht
selten kommt hier der Umstand zu Hilfe, daß einer entweder für das



454 Der Ästhet

Kunstvolle der Darstellung oder für ihr Objekt nur wenig Interesse
hat. So gibt es Menschen, die empfinden wohl, daß etwas nicht schön

ist, aber es liegt ihnen daran nicht so viel, daß sie sich durch diesen

Mangel die Freude an der Sache verderben ließen. Anderseits gibt
es aber auch Menschen, die gewisse Dinge als physische Wirklichkeiten
zwar nicht lieben, aber in der Darstellung für ungefährlich halten,
weil sie kein Interesse daran haben, durch sie zum Nachdenken

angeregt zu werden. So behalten oft Leute, die religiös vollkommen
indifferent, zuweilen sogar gehässig sind, dennoch Kunstgegenstände
in ihrem Besitze, die man ruhig in eine Kirche bringen könnte.
Warum Weil diese Leute so überwiegend auf die künstlerische

Darstellung achten und so wenig das « Was » auf sich wirken lassen,

daß das Unangenehme, das für sie eine religiöse Stimmung haben

muß, in diesem Falle kaum ins Gewicht fällt.
Vergleichen wir nun diese zwei Reihen von Stimmungen

miteinander, so beweist schon das bisher Gesagte, daß sie in ihrem
Entstehen voneinander vollkommen unabhängig sind, weil sie ja ganz
verschiedene Ursachen haben. Und nicht bloß das. Sie setzen auch
verschiedene Dinge voraus. Wie wir bereits früher gesehen haben,

hängt das ästhetische Empfinden eines Menschen wesentlich von
seiner Bildung ab. Nicht als ob jedwede Bildung den Menschen dazu

befähigen müßte. Man kann darüber streiten, was im einzelnen

erforderlich ist, um die Schönheiten eines Kunstwerkes empfinden
und genießen zu können. Der Umstand, daß man von dem, der solche

Schönheiten empfinden kann, sagt, er habe ein feines KunstVerständnis,

zeigt, daß hier nach der allgemeinen Auffassung durchaus an eine

Bildung der menschlichen Erkenntnisvermögen, entweder der Sinne
oder des Verstandes, zu denken ist. Daß dem arrch wirklich so ist,
beweist die gleich eingangs festgestellte Tatsache, daß das Schöne

keine unmittelbare Beziehung zu den eigentlichen Strebevermögen
des Menschen hat, weder zu den sinnlichen noch zu dem geistigen
Willen, daß die Erregung des eigentlichen Strebevermögens vielmehr
erst eine Folge der ästhetischen Empfindung ist.

Das ist für die Lösung unseres Problems von höchster Bedeutung.
Steht es nämlich fest, daß die Fähigkeit, das Schöne zu empfinden,
nicht bedingt ist durch eine besondere Beschaffenheit des eigentlichen
menschlichen Strebevermögens, sondern durch eine bestimmte
Ausbildung der menschlichen Erkenntnisvermögen, dann ist damit der
Beweis erbracht, daß der Grad der Empfänglichkeit für das Kunst-



Der Ästhet 455

schöne auch nicht durch das Gemüt bedingt sein kann. Denn dieses

ist ja, wie wir gesehen haben, nichts, was von den Strebevermögen
und ihren Akten verschieden wäre.

Anders liegt die Sache bei jener Reihe von Stimmungen, die im
« Was » ihren Entstehungsgrund haben. Ob ein Gegenstand, sachlich

betrachtet, im Menschen eine Stimmung des Wohlgefallens oder
Mißfallens auslöst, hängt nicht von einer bestimmten Ausbildung irgend
eines seiner Erkenntnisvermögen ab, sondern, wie oben im Anschluß
an die Erzählung von König Saul und David gezeigt worden ist, davon,
welche Leidenschaften und Zuständlichkeiten im sinnlichen und geistigen
Strebevermögen sind.

Um für ästhetische Stimmungen sehr empfänglich zu sein, braucht
man also, das ist das Ergebnis unserer letzten Analyse, kein besonders

ausgebildetes Gemütsleben zu führen, wohl aber dazu, um von allem,

was immer sittlich gut ist, angezogen zu werden. Wollte man daraus

gleich schließen, die ästhetischen Stimmungen hätten überhaupt nichts

mit dem Gemüte zu tun, so wäre das ein gewaltiger Fehlschluß. Das

ergibt sich schon daraus, daß ja auch die ästhetischen Stimmungen
im eigentlichen Strebevermögen ihren Sitz haben. Wenn auch die

Schönheitsempfindungen nur Sache der Erkenntnisvermögen sind, so

entstehen nämlich die auf die Schönheitsempjindungen folgenden
Schönheitsgefühle und Stimmungen deshalb doch im eigentlichen
Begehrungsvermögen. 1 Daher habe ich bisher mit Absicht immer nur
gesagt, das Schöne habe zum eigentlichen Begehrungsvermögen keine

««mittelbare Beziehung. Die ästhetischen Stimmungen sind nur
mittelbare, sekundäre Wirkungen des Schönen, die aber der

Schönheitsempfindung so notwendig folgen, wie überhaupt die Akte des Strebens

bzw. Widerstrebens im Begehrungsvermögen den Akten des

Wahrnehmens folgen müssen. Wenn daher die ästhetischen Stimmungen
auch, um entstehen zu können, keine besondere Ausbildung des

Gemütes voraussetzen, so muß man ihnen doch wenigstens das eine

zuerkennen, daß sie imstande sind, das Gemütsleben zu bereichern.

Doch wie Wird durch sie das Gemüt allseitig ausgebildet oder nur
einseitig ; so, daß diese Ausbildung auch Bedeutung hat für das

Streben nach dem sittlich Guten oder so, daß diese Ausbildung für
das praktische Leben sogar schädlich sein kann Die Antworten auf
diese Fragen hängen offenbar davon ab, wie die Antwort auf eine

1 Vgl. Gredt, Unsere Außenwelt, p. 42 f.



456 Der Ästhet

weitere Frage ausfallen wird, die man so formulieren kann : Ist es

möglich, daß jemand, der anfangs zu wenig Gemüt hat, um ein

bestimmtes übersinnliches Gut anzustreben, nun mittels ästhetischer

Erziehung eine solche Bereicherung seines Gemütes erhält, daß er
daraufhin jenes übersinnliche Gut lieb gewinnt und anstrebt

Im ersten Augenblick scheint das kaum noch eine Frage zu sein.

Man glaubt dafür tausend Belege aus der Erfahrung beibringen zu
können. Allein je länger man darüber nachdenkt, desto zurückhaltender
wird man. Um klar herausstellen zu können, was das Kunstschöne
in dieser Beziehung vermag, müssen wir zunächst eine Unterscheidung
anbringen. In der Wissenschaft stellt man zweierlei Gegenstände
einander gegenüber : das Materialobjekt und das Formalobjekt. Unter
dem Materialobjekt einer Wissenschaft oder auch schon eines einzelnen

Erkenntnisaktes versteht man das ganze Ding, auf das diese Wissenschaft

bzw. der Erkentnisakt hingeordnet ist. So ist z. B. der

physische Körper das Materialobjekt des Gesichtssinnes und des Sehens.

Mit dem Formalobjekt hingegen meint man nur jene Seite an dem

Ding, die von jener Wissenschaft bzw. von jenem Erkenntnisakt
erfaßt wird. So erfaßt der sinnliche Sehakt an den Dingen nur die

ausgedehnte Farbe und befaßt sich z. B. die Physik nur mit jenen
Veränderungen der Körper, die das Wesen dieser Körper nicht berühren.
Etwas Ähnliches haben wir auch in der Kunst. Wir sagen zwar, der
Künstler stelle diesen oder jenen Gegenstand dar, und manche haben
schon geglaubt, gerade darin den höchsten Vorzug der Kunst vor
der Wissenschaft erblicken zu sollen, daß der Künstler im Gegensatz

zum Wissenschaftler auf das Ganze gehe. Allein, wenn unter diesem

Ganzen die ganze physische Wirklichkeit eines Dinges verstanden sein

soll, dann ist das ein großer Irrtum. Ähnlich wie der Vertreter einer
bestimmten Wissenschaft, muß auch der Künstler sich auf die eine

oder andere Seite seiner darzustellenden Gegenstände beschränken.
Welche Seiten er auswählt, um sie im Kunstwerk darzustellen, ist
schon dadurch bestimmt, daß er etwas Schönes schaffen will. Liegt
doch bereits darin ein Gutteil seiner künstlerischen Fähigkeit, daß

er an dem Gegenstande, den er darstellen möchte, solche Merkmale
entdeckt, die einerseits für dieses Ding charakteristisch sind und es

daher befriedigend wiedererkennen lassen, und anderseits so zu einem
Ganzen verbunden werden können, daß dieses als Erkenntnisgegenstand
gefällt, d. h. schön ist. Diese so aus der konkreten Wirklichkeit des

Gegenstandes herausgenommenen Merkmale stehen zu dem Gegen-



Der Ästhet 457

stand selbst in einem ähnlichen Verhältnis wie in der Wissenschaft
das Formalobjekt zum Materialobjekt. Wollte man dem Künstler
deshalb, weil er nicht alle Merkmale des Gegenstandes, die häßlichen
nicht ausgenommen, in seine Darstellung aufnimmt, einen Vorwurf
machen und ihn der Lüge beschuldigen, so würde man ihm schweres

Unrecht antun. Hier gilt auch wie in der Erkenntnislehre der Grundsatz

: Abstrahentium non est mendacium. Wie die einzelnen
Wissenschaften an den physischen Dingen nur eine bestimmte Seite erforschen
und doch den Anspruch auf Wahrheit erheben, so darf es auch der
Künstler tun, solange er nur Sachverhalte in seine Darstellung
aufnimmt, die dem gewählten Gegenstand wirklich zukommen, oder wenn
er ein Ideal darstellen will, wenigstens zukommen könnten und sollten.

Immerhin hat diese Auswahl der Merkmale Folgen, die für das

praktische Leben von größter Bedeutung sind. Sie bewirkt nämlich,
daß solche, die eine Sache zuerst auf Grund einer künstlerischen
Darstellung lieben gelernt haben, dann, wenn sie dieser Sache in ihrer
konkreten Wirklichkeit begegnen, zunächst eine Enttäuschung erleben

und schwerer als andere verstehen können, daß die konkrete Wirklichkeit

auch Sachverhalte aufweist, die weniger anziehen. Anderseits
erklärt sich daraus die Erscheinung, daß manch einer sich etwas in
der Kunst gefallen läßt, was er außerhalb der künstlerischen
Darstellung haßt. So lieben viele Dantes Divina Commedia, denen eine

katholische Weltanschauung nichts weniger als lieb ist, und duldet
selbst ein Mitglied des Vereins gegen Bettelei das Bild eines Bettlers
in seiner Wohnung, wenn es von einem Maler wie Murillo oder
Rembrandt stammt. Hören wir nur wie der hl. Augustinus seine

eigenen Erfahrungen mit aller Offenheit wiedergibt : « Auch das

Theater mit seinen Aufführungen », so schreibt er in semen Bekenntnissen,

« riß mich hin, denn sie waren angefüllt mit Bildern meiner
Leiden und Zündstoff für meine Leidenschaft. Was aber hat es zu

bedeuten, daß dort der Mensch Schmerz empfinden will bei dem

Anblicke trauriger und tragischer Dinge, die er doch niemals seihst

erdulden möchte Und dennoch will der Zuschauer von ihnen Schmerz

erdulden, und eben der Schmerz ist seine Lust. Was ist das anders

als ein leidenvoller Wahnsinn Denn umsomehr wird ein jeder davon

erschüttert, je weniger er selbst von derartigen Affekten frei ist ;

duldet er selbst aber, so nennt man es Leid ; wenn er mit anderen

empfindet, Mitleid. Aber was soll das Mitleid, wo es sich nur um
Dichtungen und theatralische Darstellungen handelt Der Zuschauer



458 Der Ästhet

wird ja nicht zum Beistand aufgerufen, sondern zum Schmerz
eingeladen, und je mehr Schmerz er empfindet, desto lieber ist ihm der

Darsteller solcher Bilder. Würden jene unglücklichen Erlebnisse, welche
der Vergangenheit angehören oder frei erfunden sind, so dargestellt,
daß der Zuschauer keinen Schmerz empfände, so ginge er gelangweilt
und unzufrieden davon ; schmerzt es ihn aber, so bleibt er aufmerksam
sitzen, und während seine Tränen fließen, freut er sich. »1

Bezüglich unserer Frage, ob die künstlerische Darstellung im
menschlichen Begehrungsvermögen die Liebe zu einem bestimmten
Gegenstande, den jemand bislang nicht hat lieben können, zu wecken

vermag, ergibt sich also aus dem Gesagten, daß wir zwischen dem

Formalobjekt und Materialobjekt unterscheiden müssen. Soweit der

Gegenstand wirklich künstlerisch dargestellt ist, kann man sagen,
daß das Kunstwerk im menschlichen Begehrungsvermögen eine gewisse
Liebe und Zuneigung erzeugt. Daher wird der Mensch, solange er
nicht bedenkt, daß der Gegenstand auch noch andere Seiten hat, die

nicht dargestellt sind, diesen notwendig lieben müssen. Sobald ihm

jedoch zum Bewußtsein kommt, daß der künstlerisch dargestellte
Gegenstand auch manches an sich hat, was weniger schön ist, und
besonders wenn derselbe sich als ein nur schwer erreichbares Gut

entpuppt, dann reicht die vom Kunstwerke mitgeteilte Liebe nicht
mehr hin. Jetzt müssen andere Beweggründe der Liebe hinzukommen,
sonst hört diese bald auf. Ich sage « hinzukommen ». Denn es soll

nicht behauptet sein, die vom Kunstwerk herrührende Liebe müsse

notwendig erst weichen, damit die Liebe zum Materialobjekt
entstehen könne. Aber daß z. B. die Liebe, die jemand durch die Lektüre
von Webers « Dreizehnlinden » zum Orden des hl. Benediktas erhalten

hat, ihm das Noviziat bei den Benediktinern wesentlich leichter
machen würde, wird niemand im Ernste glauben wollen. Sowohl der

Umstand, daß diese Liebe doch nur eine konkupiszible Leidenschaft

und rein kontemplative Stimmung der Lust ist, als auch die eben

dargelegte Tatsache, daß eine solche Liebe sich nur auf einen kleinen

Ausschnitt aus der Wirklichkeit bezieht, machen es begreiflich, daß

sie nicht einmal hinreicht, um in das Noviziat zu kommen.
Ganz ähnlich verhält es sich mit den ethischen Gütern

überhaupt. Eine künstlerische Darstellung von ihnen mag als solche noch

so sehr gefallen, sie wird die geistige Schönheit des ethisch Guten

1 Confess, lib. III, cap. 2. Übersetzung von G. v. Hertling.



Der Ästhet 459

immer nur sehr mangelhaft zum Bewußtsein bringen können. Sodann
können ethische Güter durchweg nur von dem erlangt werden, der
sich nicht scheut, viele Dinge zu tun, die ihm nicht angenehm sind.
Denn man denke an eine Tugend, an welche man will, ohne viel Mühe

wird niemand in ihren Besitz kommen. Darum muß es für immer eine

große Selbsttäuschung bleiben, zu meinen, das Kunstschöne sei

imstande, dem Menschen eine solche Herzens- und Gemütsbildung zu
geben, wie er sie im Leben haben muß, um wirklich ein edler Mensch

zu sein. Im Gegenteil, aus den angeführten Gründen erhellt, daß

die einseitige Einstellung des Ästheten auf das Schöne eine wahre,
sich im praktischen Leben auswirkende Herzensbildung nur erschwert,

wenn nicht gar unmöglich macht. Es kann wohl sein, daß der Ästhet
beim Lesen eines Romans oder beim Miterleben eines Dramas im
Theater oder unter dem Eindruck eines anderen Kunstwerkes Tränen
der Rührung vergießt, wie besonders die Stelle aus Augustinus zeigt,
beweist das noch gar nichts für sein Verhalten im praktischen Leben.
Hier kann er doch gegen andere zum Erschrecken herzlos sein.

Was den sozialen Verkehr des Ästheten im allgemeinen angeht,
so muß man immerhin zugeben, daß seine Einstellung auf das Konkrete
und Singulare, von der oben die Rede war, ihn sowohl im Lieben wie
im Hassen, vielleicht auch im Verstehen, den anderen Menschen näher

bringt, als den Wissenschaftler seine Einstellung auf das Allgemeine
und Wesentliche. Das steht zu dem vorhin Gesagten in keinerlei
Widerspruch, weil damit, daß jemand gewisse Menschen intensiv
lieben und andere ebensosehr hassen, daß er ferner sich in solche,

die ihm sympathisch oder in irgend einer Hinsicht wesensverwandt

sind, gut hineinfühlen kann, noch nicht der Beweis erbracht ist, daß

er, wie es die wahre Bildung verlangt, gegen alle Menschen ein « gutes
Herz » hat. Im übrigen versteht es sich von selbst, daß der Ästhet
viel auf die Form hält. Sowohl in seiner Kleidung als auch in seiner

Wohnung muß alles aufeinander abgestimmt sein. Inbezug auf die

anderen Menschen aber ist er naturgemäß außergewöhnlich von deren

äußeren Erscheinung abhängig. Wirkt doch keine Schönheit intensiver

auf den Menschen ein als die in ihm und seinesgleichen verwirklichte.

Daher ist es keine bloße Verleumdung, wenn z. B. Spranger das

allgemeine Urteil gefällt hat, jeder ausgesprochene Ästhet sei auch ein

ausgesprochener Erotiker.
Welches für gewöhnlich die Stellung des Ästheten zu Gott und

Religion ist, läßt sich ebenfalls leicht aus dem erkennen, was wir



460 Der Ästhet

bereits oben als charakteristisch für diesen Menschentyp gefunden
haben. Seine Vorliebe für das Konkrete muß es dem Ästheten sehr
schwer machen, mit einem transzendenten, überweltlichen Gott viel
anzufangen. Er wird mehr oder weniger immer zu irgend einer Form
des Pantheismus hinneigen. Besonders wird ihm jene Vorstellung
zusagen, daß « der Kosmos das Erzeugnis eines ästhetisch schaffenden

Weltgeistes sei. 1 » Es sei hier nur an den großen Anhang erinnert,
den der Philosoph Schelling unter den Romantikern gefunden hat
mit seiner Lehre, daß die Welt sich nicht nur aus dem einen Prinzip
des Absoluten organisch entwickelt habe, sondern auch für ein wahres,
und zwar als das vollkommenste Kunstwerk zu betrachten sei. In
religiöser und sittlicher Beziehung wird der ästhetische Mensch
vielleicht reich sein an hochidealen Stimmungen, schönen Moralreden
und edlen « Grundsätzen », aber im allgemeinen arm an entsprechenden
Werken. Es kann sogar sein, daß seine einseitige Einstellung auf das

Artifizielle Gott und Religion überhaupt aus dem Bereiche seiner

persönlichen Interessen verdrängt.
Insbeondere muß die Religion jenes Mannes für den ästhetischen

Menschen ungenießbar sein, der den harten Grundsatz aufgestellt
hat : « Wenn mir jemand nachfolgen will, verleugne er sich selbst

und nehme sein Kreuz, und folge mir. » (Mt. 16.24) Denn das heißt
soviel wie : wer in den Besitz meiner Religion gelangen will, muß
erst Leid und Kreuz ertragen lernen. Leid und Kreuz aber sind
unästhetische Dinge. Dennoch ist es mit seiner Lebensauffassung

ganz gut vereinbar, wenn der Ästhet z. B. nach Oberammergau fährt
und dort durch das Passionsspiel seine Seele tief erschüttern läßt.
Ja noch mehr. Selbst wenn der Ästhet den katholischen Gottesdienst
besucht, speziell das feierliche Hochamt, und dabei von dem, was er
da hört und sieht, tief ergriffen wird, so beweist das noch lange nicht,
daß er jetzt auch als Christ zu leben gedenkt. Die heilige Messe ist.

zwar unendlich mehr als nur eine Darstellung des Kreuzesopfers,
aber sie ist durch das Zusammenwirken Ungezählter im Laufe der

Jahrhunderte doch auch zu einem großartigen Kunstwerke geworden,
das einem, der eine entsprechende historische Bildung und ein wenig"
Kunstverständnis hat, auch dann schon einen hohen ästhetischen
Genuß bereiten kann, wenn ihm der tiefere Inhalt verborgen bleibt.

Trotz alledem läßt uns gerade ein Gedanke aus der theistischen

1 Brie, a. a. O. p. 2.



Der Ästhet 461

und christlichen Weltanschauung erst den letzten Grund erkennen,

warum das Schöne, zu dessen Lob doch von jeher soviel geschrieben
worden ist, und dessen Wert für die Erziehung keiner Apologie mehr
bedarf, desungeachtet den Charakter des Menschen so wenig anziehend

gestaltet, wenn dieser es über alles andere stellt. 1 Denken wir nämlich
den Gedanken, daß es einen weisen Schöpfer gibt, der alles nach Maß,
Zahl und Gewicht geordnet hat, weiter, so können wir nicht annehmen,
daß Gott das Schöne nicht in diese Ordnung aufgenommen haben
soll. Damit ist von selbst gegeben, daß es dem Menschen nicht frei
-stehen kann, das Schöne so, wie es ihm beliebt, anzustreben. Wenn-
das Schöne nach Gottes weiser Anordnung dem Wahren und Guten

untergeordnet ist, darf er es nicht als höchsten Wert anstreben.
Sonst verfehlt er sich gegen ein göttliches Gesetz und braucht man
sich daher nicht zu wundern, wenn ihm selbst das Schöne, das Gott
dem Menschen geschenkt hat, um ihm das Leben auf Erden zu
erleichtern, zum Schaden gereicht. Wir haben oben gesehen, daß

der Ästhet in einer Hinsicht höher steht als jener, der sich den Lüsten
der niederen Sinne hingibt. Wenn wir den Unterschied zwischen dem
ästhetischen und dem wollüstigen Menschen auf eine kurze Formel
bringen wollen, so können wir sagen, der erste fröhne der Augenlust
und der zweite der Fleischeslust. Denn der Ästhet sucht nur das

« quod visum placet » und der wollüstige Mensch nur das quod tactum

placet. Beide sind darin einander gleich, daß sie das dem Menschen

hier auf Erden gestattete Maß an Freude und Genuß ohne Rücksicht
auf die göttliche Weltordnung erhöhen wollen. Aber Gott läßt seiner

nicht spotten. Nach seinem ewigen Ratschluß soll jede Freude des

Menschen an die Erfüllung irgend einer göttlichen Pflicht geknüpft
sein, die ästhetische Freude mehr an die Pflichten, die der Mensch

inbezug auf seine Seele hat, die spezifisch sinnliche Freude dagegen

mehr an die Pflichten hinsichtlich des Körpers. Darum hat Gott es

so eingerichtet, daß, je schwerer eine Pflicht zu erfüllen, desto größer
auch die Freude ist, die sie im Gefolge hat. Wenn nun der Mensch

diese Ordnung nicht einhalten, vielmehr sein Glück auf eigene Faust

bewirken will, so darf er gewiß sein, daß er sein Ziel nicht erreicht.
Es kann ihm wohl mit göttlicher Zulassung gelingen, sich einen Genuß

zu verschaffen, der frei ist von allem Unangenehmen der Pflicht-

1 Die Hauptgedanken der theistischen Weltanschauung über die Aufgabe
des Schönen im Menschenleben hat zusammengestellt Künde, a. a. O. p. 340 ff.



462 Der Ästhet

erfüllung. Aber auf die Dauer wird er erfahren müssen, daß ihm gerade
das Gegenteil von dem zuteil wird, was er gesucht hat. Gesucht hat
er ein Übermaß von Lebensfreude, und er findet ein Übermaß der

Traurigkeit. Denn die Begrenztheit aller irdischen Genüsse macht es

unvermeidlich, daß sie das Begehren des Menschen niemals ganz
befriedigen können. Daher muß notwendig über den, der sie im
Übermaß anstrebt, allmählich eine Stimmung der Traurigkeit und
Unzufriedenheit kommen, für die es keinen Trost mehr gibt, zur
Strafe dafür, daß er sich nicht mit jenem Maß von Freude begnügen
wollte, das Gott an die Erfüllung seiner Pflichten geknüpft hat.

CHX.


	Der Ästhet [Fortsetzung]

