Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M. MANSER O.P. -

(Fortsetzung.)

I1.

Die thomistische Lehre von Akt und Potenz
und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert.

Das 13. Jahrhundert ist nicht blo methodisch, sondern auch
lehrinhaltlich sehr vielgestaltig, weit vielgestaltiger, als man frither
geglaubt hat. Daher die Schwierigkeit fiir eine richtige Gruppenaus-
scheidung. Es ist Mandonnets Verdienst, mehr Licht in diese Frage
gebracht zu haben. Seine Gruppierung in drei Richtungen : Augustinis-
mus, Averroismus und Thowmismus hat Schule gemacht. Doch blieb
sie nicht unangefochten, wie wir im folgenden noch niher zeigen werden.

Uber den lateinischen Averroismus unter Fithrung von Sigér von
Brabant wird die neue Publikation von Professor Grabmann genaueres
Licht verbreiten. Sie waren kritiklose Schwirmer fiir Averroés. Schon
aus den bereits vorliegenden Quellen : den von Mandonne&t publizierten
Werken Sigers, dém anonymen Traktate « De erroribus Philosophorum »
und den beiden Pariserproskriptionslisten von 12702 und 12773
1aBt sich ein reichhaltiges « Thesarium» averroistischer Irrtiimer zu
sammenstellen. Das zeigt sich aus folgenden Sitzen: Leugnumg der
Trinitdt ¢, der Creatio ex nihilo im eigentlichen Sinne 5, der Kontingenz

1 Vgl. Heft'I, S. 3—23; II. 196-221.

2 Chart. Univ. Paris. I. n. 432.

3 Ib. n. 473. ‘

4 De erroribus Phil. ¢. V. Dekret von 1277, prop. 1.

5 Dekret von 1277, prop. 38, 46, 62, 1384, 185, 192, 217.



412 . Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

der Naturdinge '; die Thesen von der actio necessaria Dei bei Hervor-
bringung der Welt 2, der Ewigkeit der Welt ® und des Menschen — daher
kein erster Mensch ¢ -—; das Prinzip : «quod a nullo agente possint
simul progredi immediate diversa »®; die Leugnung der Potenzialitit
in der Tatigkeit der Engel ¢, der gottlichen Erkenntnis und Vorsehung
beztiglich der irdischen Einzeldinge 7 ; die Annahme eines allgemeinen,
einzigen menschlichen Intellectus ® und folgerichtig die Leugnung der
Freiheit 9, der personlichen Unsterblichkeit und jenseitigen Belohnung
und Strafe 19, der unio substantialis zwischen der geistigen Seele und
dem Leib im Menschen ", welcher spezifisch durch die anima sensitiva
konstitulert wiirde 12 ; endlich die Lehre vom determinierenden Einflul3
der Gestirne auf Tiere und Menschen 13, sodall sogar die christliche
Religion bloB als Resultat der wandelbaren Konstellationen der Gestirne
aufzufassen wire. 1 Vielleicht war mit der Verurteilung des letzteren
Satzes auch Roger Bacon betroffen, der ihn tatsichlich gelehrt hat.

Wie dem auch sei: der lateinische Averroismus war ausgesprochen
anti-christlich. ¥*  Thn beké.mp'ften daher sowohl die sog. Augustiner,

1 Ib. prop. 5 und 21 ; Siger, Tractatus de necessitate et contingentia cau-
sarum. Mandonnet, Siger de Brab. B. II. 1171 s. '

? Dekret 1277, prop. 49, 50, 51, 53, 54, 58, 59, 04.

3 Dekret 1270, prop. 4 ; Dekret 1277, prop. 87, 88, 89, 98, 99, 205. De error.
Phil. c. 2; Siger. De aeternit. mundi, Mand., II. 131. s.
Dekret 1270, prop. 5; Dekret 1277. prop. 9.
Ib. prop. 43, 44; De error. Phil. c. V.
Ib. c. V; Dekret 1277, prop. 71, 76, 79. In prop. 79 wird fir die Engel
diec Realdistinktion von Essenz und Existenz in Abrede gestellt.

7 De error, Phil, c. V; Dekret 1270, prop. 2 und 3 ; Dekret 1277, prop. 3.
42, 46.

8 De error. Phil. c. V; Dekret 1270, prop. 6 und 7 ; Dekret 1277, prop. 27,
81, 96, 97, 117, 121, 123, 187 ; Siger, De anima intellectiva VII. Mand., I1. 165 s.

9 Dekret 1270. prop. 12, 13; Dekret 1277, prop. 130, 133, 134, 135, 158,
159, 160, 162, 163, 173.

10 Dekret 1270, prop. 8, 10; Dekret 1277, prop. 15, 19, 41, 116, 120, 1706, 178.

11 De errorib. Phil. c¢. V; Dekret 1277, prop. 13, 119, 123 ; Siger, De anima
intellectiva III. Mand., I1. 150 s.

12 De error. Phil. ¢. V; Dekret 1277, prop. 11, 105, 1109,

13 Dekret 1270, prop. 11; Dekret 1277, prop. 30, 74, 112, 133, 143, IOI,
162, 167, 189, 195, 206, 207.

14 Siger, De aeternit. mundi ITI. Mand., II. 139—40; De error. Phil. c. V;
Dekret 1277, prop. 6, 10, 152, 174.
- 15 Von diesem Vorwurf rettet die Averroisten die Erklirung : obige Thesen
waren nur philosophische Konklusionen, der Glaube lehre das Gegenteil und ihm
habe man sich zu unterwerfen, nicht. Wissenschaftlich waren sie Gegner des
Christentums und das umsomehr, als sie jene philosophischen Schliisse fir
stringent hielten. Vgl. Siger, De anima intellectiva VII. Mand., 1I. 160.

=T B



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 413

als auch Albert und Thomas, besonders der letztere. Bekanntlich
haben die lateinischen Averroisten ihre Lehre aus Averroés und
Aristoteles abgeleitet. Die Beziehungen zu beiden sind unverkennbar.
Aber allzulange hat man in der Geschichte der Philosophie die
historisch nachgewiesene Infiltration der arabischen Philosophen durch
den Neuplatonismus unterschiatzt. Vielleicht wurzelt der lateinische
Averroismus noch viel tiefer in einem plotinischen Gedanken, der
unter der falschen Marke von  Aristotelismus die ganze arabische
Philosophie stark beherrscht. Es war die Idee von einem nie niher
erklarten naturnotwendigen und daher ewigen Hervorgange der Weltdinge
aus Gott, dem absolut einen, dem unmittelbar zwayr nur emn ewnziges Geistes-
wesen entspringen konnte, — das ist eine ausgesprochen plotinische Idee
im lateinischen Averroismus —, der dann millelbar 1n herabstergender,
Emanation die Vielheit dey Dinge hervorbringend, wmmer das Niedrigere
durch das Hdohere in seinem Sein und seiner Tdtigkeit bestimmen lift.
Jedenfalls ist der lateinische Averroismus eminent monistisch, wie
Plotins System. Das aber war eine Folge der Milachtung des pofen-
ziellen Sexns im Hervorgebrachten. Daher die Leugnung der Creatio
ex nihilo, der Kontingenz der Naturdinge, der Potenzialitit in der
Tatigkeit der Engel.

Damit unterscheidet sich der lateinische Averroismus von den
beiden anderen Richtungen des 13. Jahrhunderts durch drei wesentliche
Merkmale : seine Nachdfferei des Averroés, seinen antichristlichen und
seinen momistischen Charakter, welcher wieder nur die Folge war der
miBkannten Lehre von Akt und Potenz !

Die augustinisch-arabische Richtung war ohne Zweifel wahrend
der grolleren Hilfte des 13. Jahrhunderts vorherrschend. Wir beab-
sichtigen hier nicht, von ihren Vertretern ein vollstindiges Verzeichnis
anzulegen. Das wiirde weit fithren. Nur die namhaftesten Gruppen-
fithrer seien erwihnt, um den Lesern die Macht und den kontinuierlichen
EinfluB dieser Richtung plausibler zu machen. Wir nennen aus der
ersten Hilfte des Jahrhunderts: die Weltpriester Praepositinus von
Cremona (1 c. 1231), Petrus von Capua (1218 Doz. in Paris), Robert
von Courgon (§ 1218), Stephan von Langton (f 1218), Simon von
Tournai (1216 Doz. in Paris), Wilhelm von Auxerre (} c. I231-37),
Wilhelm von Auvergne — Parisiensis — (T 1249) ; die beiden wichtigsten
Vertreter der ersten Franziskanerschule in Paris: Alexander Hales
(% 1245), und Johann von Rupella ({ 1245); die ersten Dominikaner
in Paris: Roland von Cremona (1228 Doz. in Paris), Johannes von



414 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

S. Gilles (1230 daselbst), Hugo de Sancto Charo (} 1263); in Oxford
aus dem Weltklerus Robert Grossetéte (1 1253), Magister Petrus,
Roger Wesham, Thomas Wallensis ; daselbst der Dominikaner Richard
Fitzacker ( 1248), die Franziskaner Adam von Marsh (1 1258), Ralph
von Colebruge, Thomas von York (1 1260). Auch in der zweiten Halfte
des Jahrhunderts gehért der Franziskanerorden geschlossen zu dieser
Richtung, so: Bonaventura (f 1274), Aquasparta (} 1302), John
Peckham ( 1292), Roger Bacon (f 1294), Raimundus Lullus (1235
bis 1315), Wilhelm de la Mare (} 1298), Richard von Mediaville (1 1307),
Wilhelm von Ware (t Ende d. 13. Jahrh.), Petrus Johannis Olivz
(+ 1298), Roger Marston (+ 1303), Duns Scotus (t 1308). Aber selbst
in dieser Zeit waren die Sohne des hl. Franziskus lange nicht die
.einzigen Parteiginger. Neben Heinrich von Gent aus dem Welt-
klerus (t 1293), hatte die platonisch-augustinische Richtung in den
Dominikanern Vinzenz von Beauvais (f c. 1264) und Petrus von
Tarantaise (1 12%76) Freunde wund in ihrem Ordensbruder Robert
Kilwardby (1 1284), Primas von England, einen glithenden Forderer,
wahrend Dietrich von Friberg O. P. (f 1310) mit den Lichtphilosophen
noch weit extremeren neuplatonischen Ideen huldigte.

Offenbar war diese Richtung noch bis gegen Ende des Jahrhunderts.
sehr maichtig. Das Gesagte beweist auch, dal man sie vollig mit
Unrecht einfach « Franziskanerrichtung » genannt hat. Aber auch die
Benennung « Augustintsmus » hat uns nie recht zugesagt. Zwar berufen
sie sich in allem auf den groflen Bischof von Hippo. Und vieles, sehr
vieles haben sie tatsichlich aus ihm. Sie betrachten ihn avch auf
philosophischem Gebiete als erste Autoritit, wéahrend ' bei den
Thomisten Aristoteles an seine Stelle tritt. Durch ihn erhielten sie
zahlreiche neuplatonische Lehrelemente in jener von ihm umgestalteten
Form. Es ist ganz zweifellos : Augustin ist fir sie eine Hauptquelle.
Aber, unseres Erachtens, ist er nicht die einzige. Sie haben aus einer
zweiten wichtigen und wichtigsten Quelle geschopft und das sind
die Araber. Manche von ihren Thesen, die spezifisch eigentimlich
sind, lagen bei den Arabern klarer vor als bei Augustin und sie haben
sie arabischen Quellen entnommen. Aus diesen Quellen haben sie ein
neues Stiick Neuplatonismus in arabischer Farbung und arabischem
Zusammenhang mit anderen Lehren erhalten. So haben sie, wie die
Araber, aber im Gegensatz zu Augustin, die Erkenntnis der irdischen
Welt aristotelisch-abstraktiv konstruiert, ganz in jener Verbindung,
die Aristotelismus und Neuplatonismus in der arabisch-jiidischen



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 415

Philosophie vielfach eingegangen hatten. Man wird der sog. augusti-
nischen Richtung gar nicht gerecht, ohne diese zweite Quelle. Sie ist
viel aristotelischer als Augustin und hat dabei, von den Arabern
beeinflufft, neuplatonische Lehrpunkte in ihre Synthese verwoben,
die Augustin nicht hat oder bei ihm nicht so leicht nachweisbar sind.
Man bedenke nur, welch enormen EinfluB Avicenna, die Fons vitae
von Avicebron und der pseudo-aristotelische, neuplatonische Liber
de causis auf sie ausiibte. Erst dann, wenn man das arabische Wissen
als zweite Quelle annimmt, kann man jenes heterogene Gemisch von
Spiritualismus. und Experimentalismus, wie wir es bei Roger Bacon
und anderen kennen, hinreichend erkliren. Augustin war dem fremd.
Avistoteles ebenfalls. Aber bei den arabischen Optikern und Alchimisten
wird man, wie Berthelot ' gezeigt, die Vorlagen finden. — Das sind
die Griinde, warum wir diese Richtung nicht einfach « Augustinismus »,
sondern augustinisch-avabische Richtung genannt.

Mit ihr hat die dritte von Albert dem GroBen begriindete und
von Thomas von Aquin durchgebildete thomistische Richtung sehr
vieles gemein. Beide stehen prinzipiell auf dem christlichen Boden.
Beide haben den platonischen Exemplarismus u~d Transzendentalismus
zu ihrer Voraussetzung. Beide stehen prinzipiell auf dem Boden der
ontologisch-dynamischen Weltanschauung, d. h. der Lehre von Sein
und Werden, Akt und Potenz. Nicht einmal die berithmte Unter-
scheidung von FEssenz und Existenz ist ihrem Ursprunge nach eine
spezifisch thomistische Lehre. Rupella hat sie vor Albert klar und
bewulBt gelehrt. 2 Spéter wurde sie allerdings schon von Heinrich von
Gent abgelehnt. ? h

Wir hielten es fiir wichtig, nicht blo das Trennende, sondern
auch das beide Richtungen Verbindende zu betonen.

Dennoch gibt es tatsichlich Gegensdtze zwischen den beiden
Richtungen. Worin liegen sie ? Die Beantwortung dieser Frage hat zu
einer Kontroverse gefithrt zwischen zwei verdienten Forschern, auf dem
Gebiete der mittelalterlichen Scholastik, die nach einer historischen
Abklarung die Stellung des Thomismus erst ins richtige Licht b ingen
wird.

1 Berthelot M., La chimie au moyen age. 1893, in 3 Béanden.

2 Summa de Anima. p. I. XXIIL, pag. 134; L. XLIIL 187; I. XIII 110
bis 120. (Ausgabe Domenichelli 1882.)

3 Quodlib. 1. q. 9; X. q. 7.



416 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Mandonn.et — De Wulf.

Es ist das unbestrittene Verdienst Pierre Mandonnets zuerst den
Versuch gemacht zu haben, die beiden fithrenden Richtungen des
13. Jahrhunderts durch eine bestimmte Gruppe von Auffassungen und
Lehrsitzen voneinander zu unterscheiden. Er wirft dem sogenannten
Augustinismus in erster Linie den Mangel emner formellen Unterscheidung
der beiden Gebiete, der Philosophie und Theologie, der Natur und
Gnade vor.! Weiter geben die Augustiner Plafo den Vorzug vor
Aristoteles und dementsprechend dem Gufen vor dem Wahrer, dem
Willen vor dem Verstande, sowohl in Gott als auch im Menschen.
Das und die unmittelbare géttliche Evleuchiung in der Erkenntnislehre
als letzter Grund der Erkenntnissicherheit markieren die Grundlage
des augustinischen Mysticismus, dem seine Anhédnger, theoretisch und
praktisch verschieden, aber tatsdchlich gehuldigt haben.? Zu dem
augustinischen Lehrstock gehoren iiberdies die Thesen von der Materia
prima als etwas bereits Aktuellem, von den rationes seminales in der
Materia, von der Compositio von Materie und Form in den kreatiirlich
geistigen Substanzen, die Leugnung der Materie als Prinzip der Indi-
viduation, und die Mehvzahl der substanziellen Formen im Menschen. ®

Gegen Mandonnets Charakteristik des Augustinismus hat der
Lowener Professor Maurice de Wulf wichtige Vorbehalte gemacht.
Schon die Benennung « Augustinismus » ist thm, wie uns, nicht vollig
sympathisch. * Im weiteren unterscheidet er vier verschiedene Gruppen
von Lehrsitzen, die dieser Richtung eigen waren: solche die aus-
gesprochen augustinisch sind ; andere, die formell im Gegensatz stehen
zur Philosophie Augustins ; andere, die mehr peripatetischen als augusti-
nischen Ursprungs sind ; endlich eine vierte Gruppe von Sitzen, die
Augustin fremd sind oder doch zu ihm indifferent sich verhalten. ®

1. Ausgesprochen augustinisch ist die Bevorzugung des Willens
vor dem Erkennen, die substanzielle Unabhingigkeit dev Seele vom Leibe,
die substanzielle Identitit der Seele und der Potenzen, die rein aktive

L Siger de Brabant. Louvain 1grr. p. L. 53.

2 Daselbst 36.

3 Daselbst 37. :

* Les Philosophes du moyen 4ge. De unitate formae. Gilles de Lessines.
Louvain 1902. pag. 16.

5 Daselbst 17.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 417

Hervorbringung der Simmesbilder durch den Erkennenden, die Lehre
von den rationes seminales. oo

2. Im Widerspruche mit Augustins ILehre war jene géttliche
Evleuchtungstheorie. Von den Scholastikern des 13. Jahrhunderts haben
sie iibrigens nur wenige gelehrt, wie Wilhelm von Auvergne, Roger
Bacon, Roger Marston, Heinrich von Gen_t, wihrend Bonaventura,
der treueste Vertreter der augustinischen Tradition, ihr voéllig fremd
ist. Sie ist arabisch-orientalischen Ursprungs. ®

3. Die Auffassung der Materia prima als etwas Aktuelles und die
Zusammensetzung von Materia und Form in den geistigen Substanzen
gehoren zur dritten Gruppe. Diese Theorien entwickelten sich weit
mehr unter dem Einflusse des arabisch-jiidischen Aristotelismus, als
Augustins, der selbst die Materie als etwas rein Potenzielles auf-
gefafit hat.?

4. Ganz fremd ist Augustin die These von der Mehrzahl der sub-
stanziellen Formen. Sie ist ausschlieflich arabisches Geistesprodukt. 4
Der von Mandonnet hervorgehobene Mangel einer formellen Unifer-
scheidung  zwischen Philosophie und Theologie ist nicht blo8 nicht
augustinisch, sondern auch den sogenannten Augustinern des 13. Jahr-
hunderts durchaus fremd. Hat doch Heinrich von Gent mehrere
treffliche Seiten iiber diese formelle Unterscheidung der beiden Wissen-
schaften geschrieben. ®

Mandonnet und De Wulf gehen also, trotz mehrerer Beriihrungs-
punkte, in wichtigen Auffassungen tatsidchlich auseinander. Und auch
die Urteile tiber die Stellung beider gehen wieder auseinander.. Das
Problem ist sehr schwierig und eine vollige Kldarung desselben wird
erst die fortschreitende Untersuchung des Mittelalters bringen. Immer-
hin tragen vielleicht die folgenden Kritikbemerkungen dazu schon

etwas bel.

Historisch-kritische Erlduterung.

Nicht alle Thesen, die von Mandonnet und De Wulf als Unter-
scheidungspunkte hervorgehoben wurden, haben die gleiche Bedeutung.
Das sagen wir im vollen Einverstindnisse mit den beiden verdienst-
vollen Historikern. -Sie deuten es iiberall selber an.

1 Daselbst 17-18.

2 Daselbst 18.

% Daselbst 19-21.

4 Daselbst 21.
5 Daselbst 21. ern.

Divus Thomas. ) 27



418 ) - Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

I. So ist die prinzipielle Bevorzugung des Guten vor dem Wahren
nicht bloB nach beiden Kritikern eine ausgesprochen awugustinische
Lehre. Sie ist auch eine Haupithese der sog. Augustiner, von der eine
ganze Reihe von Lehrpunkten abgeleitet werden, iiberhaupt die gesamte
Doktrin iiber das Verhiltnis von Wille und Verstand in Gott und
dem Menschen, von Wollen und Wissen, Freiheit und Wissenschaft,
Wille und Gesetz, vom Glauben und seiner Beziehung zu Verstand
und Wille. Nicht alle Augustiner haben sich iiber diese Bevorzugung
so klar gedullert, wie ein Scotus Erigena, Anselm, Hugo von St. Viktor,
Petrus Lombardus, Alexander Hales, Bonaventura, Aquasparta,
Heinrich von Gent, Roger Bacon und Duns Scotus. Aber selbst
Albert der GroBe stand noch einigermaBen unter dem Einflusse dieser
platonischen Auffassung mit seiner Ansicht, dafl die Theologie nicht
eine spekulative, sondern nur eine affekiiv praktische Wissenschaft
wire ' und dall der Akt der ewigen Gliickseligkeit formell nicht in der
Anschauung Gottes, wohl aber im Genusse Gottes, — fruitio —, also
in einer Tétigkeit des Willens bestinde. 2

IT. Unvergleichlich grundlegender fiir den von Thomas bekimpften
Platonismus des 13. Jahrhunderts, ist die These von der gottlichen
Erleuchtung als letzten Erklarungsgrund der natiirlichen Erkenntnis.
Sie bedingt die direkte, von der Simmeswelt inhalilich unabhingige
Erkenninis der Gez’s_teswalt, der Seele und Gott und der ersten trans-
zendentalen Begriffe und Prinzipien. Sie gibt also der ganzen Erkenntnis-
lehre eine eigene, von der thomistischen verschiedene Gestalt. Schon
Augustin hat sie beschrieben, als jenes unmittelbare aktuelle gottliche
Leuchten, in welchem und von welchem und durch welches wir alles
Geistige schauen, was wir Geistiges erkennen, ohne was der Verstand
aus sich ‘das Geistige nicht zu erkennen vermag 2, das den geistigen
‘Gegenstand bestrahlt, wie die Sonne das Korperliche, ohne welches wir
es gar nicht sehen.* Der Vergleich ist_‘ aus Plotin, dem Firsten des
Neuplatonismus, und die Lehre ist ebenfalls aus Plotin. Erst hatte
Aurelius Augustinus dem altplatonischen Innatismus gehuldigt ®, dann

I'Summa Theol, p. I. tr. I. q. 3. m. IIL; I. Sent. D. 1. a. 4.

21 Sent. D. 1 a. 9; D. 2 a. 7.
_ 3 « Animam rationalem vel intellectualem .... sibi lumen esse non posse,
sed alterius veri luminis participatione lucere. » (Civ. Dei X. c. 2.) « Deus intel-
ligibilis lux, in quo et a quo et per quem intelligibiliter lucent, quae intelligibiliter
lucent omnia.» Solilog. I. c. 1.

D¢, Trinit,  XIL- 5. 355 Selilleg. L. ¢ 8.

® De quantitate Animae c. 20.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 419

ihn retraktiert ! und ihn durch die neuplatonische Illuminationslehre
ersetzt. Mandonnet hat mit Recht auf das hingewiesen 2 und P. Bernard
Kilin O.S.B. hat meines Erachtens durchschlagend bewiesen, daB
Augustin die aristotelische Abstraktionslehre iiberhaupt nicht gekannt
hat. ® Die Sinneserkenntnis hat bei ihm, wie iibrigens auch bei Plotin,
nur veranlassende Bedeutung fiir die geistige Erkenntnis. * De Wulfs
Ansicht, wie wenn die berithmte Illuminationslehre nicht augustinisch
wire ?, ist nicht haltbar. Sie ist awgustinisch-plotinisch ! Sie hat an
sich mit Onfologismus noch nichts zu tun. -Wir erkennen in ihr nicht
Gott schon in sich, sondern sie ist nur das Medium in quo, in welchem
wir direkt, d. h. ohne die Erkenntnis der Sinneswelt unsere Seele und
in ihr Gottes Abbild und die hochsten Ideen schauen.

Eigentlich kam diese plotinische Illuminationstheorie auf drei
verschiedenen Wegen ins Mittelalter. '

@) Der eine fithrte von Plotin durch Maximus Confessor und
Pseudo-Dionysius auf Scotus Evigena ¢, Honorius Augustodtlnensis 5
Gilbertus Porretanus 8, die in ihrer ganzen Erkenntnislehre einem
reineren Plotinismus huldigen. v

b) Ein zweiter, viel einflureicherer Weg fithrte von Plotin diber
Augustin auf die GroBzahl der ersten scholastischen Schulen, auf die
Paschasius Radbertus ?, Anselm von Canterbury '°, Richard von Sanct

1 Rectractationes I. c. 4.

2 Siger de Brabant, p. 1. 241.

3 Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus. Sarnen 1920.

1 Epistola 218.

5 Gilles de Lessines, p. 18.

6 Scotus L., fithrt nicht blof alle Erkenntnis auf eine géttliche Evleuchtung
zuriick (De Div. Nat. 1. IIL. 24. P. L. 122. 690 ; Homil. in Prol. Ev. Joh. P. L.
122. 290), sondern er huldigt sogar einem gewissen Innatismus (De Div. Nat.
(1. I. 44. P. L. 122. 486. C.) und mit seinen 3 Erkenntnisprinzipien vo3:, Advyes,
Biavora bekennt er einen viel reineren Neuplatonismus als Augustin (vgl. ib.
L AL 23k P, L. 223. 579 88:).

7 Die Seele kennt alles in sich und aus sich (Scala coeli Maj. ¢. 8. P. L. 172.
1233)- ' '

8 Alles Transzendentale wie Gott, die Materia prima und die Exemplar-
ursachen werden nicht abstraktiv, sondern durch eine gewisse Intuition erkannt.
(Comment. in librum De Trinit.: Boétii. P. L. 64. 1267-1268.)

9 De fide, spe et charit, ¢. 8. P. L. 120. 1408.

10 By ist Anhidnger der géttlichen Illumination und der divekten Kenntnis
dev Seele « quanta namque est lux illa de qua micat omne verum, quod rationali
menti lucet ». Prosl. c. 14 (P. L. 158. 235). Dazu Meditatio 21. P. L. 158. 816-17.
« semper sui meminit anima » (Monol. 48. P. L. 158, 199). ¥ioed



420 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Victor !, die alle ausdriicklich von jener Erleuchtungslehre und einer
direkten Erkenntnis der Seele reden.

¢) Ein dritter Weg fiihrt von Plotin durch Syrien, zu den Arabern.
Da verbindet sich der Neuplatonismus mit Aristotelismus in dem
Sinne, daf3 die intellektuelle Erkenntnis der Sinmeswelt aristotelisch-
abstraktiv, die Erkenntnis der ‘Gessteswelt — Gott, Seele, metaphysische
Prinzipien —-- plotinisch-durch eine gottliche Erleuchtung mittelst der
Sphirenintelligenzen erklart wird. Mit dem ersten Erscheinen der
arabischen Literatur im 12. Jahrhundert macht sich diese Auffassung
geltend bei Isaak von Stella 2, Alcher von Clairvaux 3, Hugo von
St. Victor 4, Petrus Lombardus ?, Johann von Salisbury.® Sie alle
treten fiir jene arabische Halbierung der Erkenntnistheorie ein, d. h.
Sinneswelt durch Abstraktion, Geisteswelt durch Illumination, welch
letztere sie aber wesentlich, wie die iibrigen Scholastiker, augustinisch
auffassen, mit Weglassung der arabischen Sphirenintelligenzen. Ihre
Philosophie ist awugustinisch-arabisch. |

Hier liegt die Vorlage fiir die sog. Awugustiner des 13. Jahr-
hunderts. Sie haben die gleiche Halbierung der Weltanschauung, mit
der géttlichen Erleuchtungstheorie fiir das hochste Wissen, der direkten
Seelenerkenntnis. So schon Gundisalinus 7; so, wie es scheint, auch
die ersten Dozenten des Predigerordens in Paris und Oxford. Nur
wenige Platoniker des 13. Jahrhunderts fithren, wie Wilhelm von
Paris® und Roger Bacon?, alle Erkenntnisse auf eine gottliche

L Direkte Seelenkenntnis Benjamin Major. ¢. 6. P. L. 196. 71 ; Illuminatio
ib. 72. ' 7
2 De Anima. P. L. 194. 1875 ss. Abstraktion der Sinneswelt (1280-84) ;
der Geist schaut alles Geistige in einer goéttlichen irradiatio, wie der Sinn alles
in der Sonne (1285-1288).

% De spiritu et anima P. L. 40. 787 ss.

4 Didasc. 1. 1L. c. 16 u. 17 (P. L. 176.. 758 ; De unione corporis et spiritus)
(P. L. 177. 288) ; De Sacr. chr. fid. 1. I. p. IIL ¢. 6. (P. L. 176. 219); ib. p. X.
c. 2, (P L. 176. 320-30); Didasc. 1. VIIL c. 17 u. 19 (P. L, 176. 824 ss.).

& In 1. &p. ad Cof. XL 12.(B. L. 102..81); .1 Ps. 61 (F. L. 191, 417);

in Ep. ad Ephes. (P. L. 192. 203.)

6 Auf Johann v. Salisbury und Petrus Abaelard werden wir spiter zuriick-
lkommen.

? De immortalit. animae, ediert v. Dr. G. Biilow. Minster. 1897. p. 16 u. 2I.

8 Vgl. M. Baumgartner. Die Erkenntnislehre des Wilhelm von Auvergne.
Miunster 1898.

9 Vgl. Opus Majus Ed. Bridges. B. IL. 47-54; ib. 193; ib. 424-39. Dazu
P. Dr. Hadelin Hoffmans O. C., Une théorie intuitioniste de la connaissance au
XITIme siécle, Revue Néo-Scol. 1906. 371-391 ; H. Hover O. Cist., Roger Bacons
Hylomorphismus. Paderborn 1912. p. 184.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 421

Erleuchtung zuriick. Die GroBzahl, und zwar die leitenden Kopfe,
halbieren nach arabischen Vorlagen, zwischen Illumination und Ab-
straktion, zwischen Plato und Aristoteles. Die Sinmeswell wird ab-
strakirw erkannt, die Geisteswelt durch gotthiche Evieuchtung. Daher immer
die direkie Seelenerkenntnis und das blof3 intuitive Erfassen der ersten
Prinzipien. In leiser Anlehnung an die Araber nennen sie, neben
dem personlichen Intellectus agens, auch Gott im gewissen Sinne
Intellectus agens, weil er unseren Intellectus agens erleuchten muB,
damit er selber leuchten kann. In der weiteren Ausgestaltung der
plotinischen Erleuchtungstheorie aber folgen sie hauptsichlich Augustin.
Diese augustinisch-arabische Erkenntnislehre haben wir bei Alexander
Hales !, Joh. von Rupella 2, Grossetéte 3. Nicht anders Bonaventura.
P. Luyckx O.P. hat meines Erachtens den vollgiiltigen. Beweis
geleistet, daBl Bonaventura die gleiche aristotelisch-dugustinische
Doppelerkenntnislehre hat.* Bonaventura folgen: Mathaeus von
Aquasparta 5, Roger Marston ¢, Wilhelm de la Mare 7, der Thomas
wegen seinen Neuerungen besonders heftig bekampft, fr. Eustachius 8,
der glithende Parteiganger Bonaventuras; dann Heinrich von Gent #,
der ebenfalls beides, aristotelische Abstraktion fiir die Sinneswelt und
augustinische Illumination fiir die hohere Welt zu verbinden sucht. Von
John Peckham, mit dem sein Vorganger auf dem erzbischoflichen Stuhle
in Canterbury, der Dominikaner Robert Kilwardby, in der treuen
Anhianglichkeit an der alten augustinischen Richtung gewetteifert hat,
wissen wir, dafl er in seinem beriihmten Briefe von' 1285 Thomas und
den Seinen gerade jenen Vorwurf hauptsichlich gemacht hat, sie hitten
mit der Unterdriickung der Illuminationslehre die alte augustinische
Tradition verlassen. 1® — Soviel wir bis anhin wissen, haben von den
Platonikern erst Richard von Mediavilla, Wilhelm von Ware und

1 Summa univ. Theolog. p. II. q. 69. m. 2 a. 3.

2 Summa de Anima p. I. XXXI; p. II. XXXVII ss.

3 De Veritate. Vgl. Dr. Baur, Die philosophischen Werke des Robert
Grosseteste. Minster 1912. S. 134. '

4 Die Erkenntnislehre Bonaventuras. Miinster 1923.

5 Vgl. Dr. Grabmann, Die philosophische und theologische Erkenntnislehre
des Kardinals Mathaeus v. Aquasparta. Wien 1906.

6 Vgl. Uberweg-Baumgariner. 1915. P. 456.

7 Daselbst S. 452-453.

8 Daselbst S. 452.

9 Quodlib. IV. q. 75 Quodlib. IX. q. 15;

10 Chart. Univ. Par. I. n. 518,



422 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

dann Duns Scotus die augustinische Erleuchtungstheorie abgelehnt und
sind hierin den Thomisten gefolgt. ?

Die berithmte Illuminationslehre ist also doch awugustinisch und
war zugleich ein ganz wichtiges Lehrstiick der sog. Augustiner des
13. Jahrhunderts, die Thomas bekdmpft hat. Mit diesem Lehrstiicke
aber verbanden dieselben Augustiner, den Arabern. folgend und im
Gegensatze zu Augustin, in ihrer Erkenntnislehre ein Stiick arabischen
Aristotelismus. - Grof3 war auf sie vor allem der EinfluB Awvicennas.
Letzterer hat neben seinem Intellectus separatus, im Gegensatze zu
Averroés, noch einen personlichen geistigen Intellekt im Menschen
angenommen und daraus die Unsterblichkeit der Einzelseele bewiesen. !
Welche Ahnlichkeit mit der Psychologie der Augustiner im 13. Jahr-
hundert.! Die Eigenart der platonischen Richtung des 13. Jahr-
hunderts wird mit dem Namen «Augustinismus» nicht hinreichend
charakterisiert. Hierin stehen wir De Wulf naher als Mandonnet. Daher
nannten wir sie augustinisch-arabische Richtung ! : '

ITI. Die gleiche Erleuchtungstheorie war auch die Hauptursache
der Vermengung von Philosophie und Theologie. De Wulf hat diesen
Mangel eciner formellen Distinctio beider Gebiete bestritten und dabei
auf Heinrich von Gent verwiesen. Allein, wie es uns scheint, mit
Unrecht. Den Wirrwarr in dieser Frage haben wir frither aufgezeigt,
mit dem besonderen Hinweis auf Heinrich von Gent, der « veridica
ratione » die Trinitdt aus der bloBen Vernunft zu beweisen suchte. ?
Wir treten dem Genie Augustinus nicht zu nahe, wenn wir sagen :
er hat diese Frage wissenschajtlich nicht gelost. - Er konnte sie nicht
lésen mit seiner gottlichen Erleuchtung als Ursprung des Glaubens
und Wissens. Solange die Philosophie kein = scharf abgegrenstes
selbstindiges Gebiet besafl, sondern nur Waffentrigerin des Glaubens war,
und das war der Fall von Philo von Alexandrien bis weit in die
Scholastik hinein, war das unmoglich. Und diese Selbstdndigkeit
erhielt sie erst durch ihren thr eigenen Uprsprung.. Ein interessantes,
beleuchtendes Seitenstiick erhilt diese Frage durch die Araber. Auch
dort immerwdhrende Konflikte zwischen Korantheologie und Philo-
sophie, weil auch dort beide schliefilich auf die gleiche Illumination des
Intellektus separatus zuriickliefen !

IV. Eng miteinander verkniipft sind die beiden Thesen von der

1'Vgl. Dr. Sauter, Avicennas Bearbeitung der aristotelischen Metaphysik.
Freiburg i. Br, 1912. p. 37 u., 107.
? Quodlib. VIIIL. q. 14; XIIL q. 2.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert - 423

absoluten Aktivitit der Seele und der substanziellen Identitit der
Seele und der Potenzen. Es ist De Wulfs besonderes Verdienst, auf
diese beiden wichtigen Unterscheidungsthesen besonders aufmerksam
gemacht zu haben. Beide sind tatsichlich augustinisch und gehéren
zugleich zum Lehrdepositum der Augustiner im 13. Jahrhundert. Beide
hat Thomas entschieden bekampft.

- Ganz im Sinne Plotins hielt Augustin die Seele nur fir aktiv und
hat jede Einwirkung des Kéorperlichen auf die Seele als etwas ihr
Unwiirdiges bestritten. Die Seele alletn bringt alle Lebens- und
Erkenntnistatigkeiten hervor, auch jene der Sinneserkenntnis, der
auBeren und inneren Sinne. Der beseelte Leib ist keineswegs Mit-
wirkender. ! Dieser Gedanke ist spiter, bewuBt und unbewufit, Gemein-
gut der augustinischen Scholastik. Das ist nicht etwa bloB bei einem
Wilhelm von Paris der Fall 2, der bekanntlich in auBerordentlich
subjektivister Weise jede species impressa leugnete 3, und dem spiter
Heinrich von Gent folgte. * Selbst der hl. Bonaventura, sonst von
den beiden Genannten weit entfernt, verlegt dennoch die Sinnespotenz
nicht in das Kompositum von Seele und Leib, sondern nur in die
Seele allein. °

Thomas hat zwischen Seele und Potenzen einen Unterschied wie
zwischen Substanz und Accidens praedicamentale statuiert.” Die
beiden gehéren in zwei ganz verschiedene Kategorien hinein, — die

Seele ist Substanz, die Potenz eine Qualitit. Diese Auffassung
wird man in der vorthomistischen Scholastik wohl vergeblich suchen.
Schon bei Augustin sind Seele und Potenzen substanziell durchaus
.identisch. 6 Tn der Folgezeit schlugen die augustinischen Scholastiker

1 Musica VI. 5. n. 10; De Gen. ad 1. XII. 16. n. 33; 24. n. 3I.
Vgl. Kdlin O.S. B., Die Erkenntnislehre Augustins, p. 12 ff.; das. p. 30 ff.

2 De Anima. V. 5. 119-120. Vgl. Baumgariner, Erkenntnislehre des Wilhelm
von Auvergne. Minster 1898. pp. 29-30.

3 « Declaratum est tibi .... animam rationalem .... esse substantiam
activam et agentem in semetipsam, similiter generativam scientiarum et generantem
eas apud se et intra semetipsam nec non et generantem formas intelligibiles in
semetipsa.» Anima V. 8. 124. Baumgariner, das. 54.

* Quodlib. V. q. 14 ; Quodlib. XIII. q. 11 ; Summa Theol. LVIIL. q. 2. n. 42.

5. 11 Bent. B8 qi 1w, 3002 ad

6 « Simul etiam admonemus, si utcumque videre possumus haec (memoria,
intelligentia, voluntas) in anima existere et tanquam involuta evolvi, ut sentiantur
et dinumerentur substaniialiter vel ut ita dicam essentialiter, non tanquam in
subjecto ut color aut figura in corpore aut ulla alia qualitas aut quantitas» . ...
Quam ob rem non amor et cognitio tanquam in subjecto insunt menti, sed sub-
stantialiter etiam ista sunt sicut ipsa mens.» De Trinit. IX, c. 4.



424 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

zwei etwas verschiedene Wege ein. Die einen leugneten zwischen
Seele und Potenzen absolut jeden Unterschied. So Alkuin!, Scotus
Erigena 2, Wilhelm von Thierry, * Alcher von Clairvaux ¢, Adélard
von Bath 5 Wilhelm von Auxerre®, Wilhelm von Paris?, Roger
Bacon 8, Heinrich von Gent®. Andere durchschauten die Gefahr, die
in der Leugnung jeder Unterscheidung lag, und die spiter in Cartesius
hervortrat, scharfer. Sie waren bestrebt, eine Realdistinctio zu
statuieren, die aber nie plausibel erklirt werden konnte. Seele und
Potenzen sind wohl der Swubstanz nach identisch, aber der Essenz nach
verschieden. So Alexander Hales 19, Joh. von Rupella 1, Bonaventura 12
mit seiner Schule, deren Wortfithrer John Peckham im berithmten,
bereits erwihnten Briefe von 1285 die augustinische Auffassung von
Seele und Potenzen ebenfalls als heiliges Erbe der Schule gepriesen
hat. 13 Damit stimmt der Dominikaner Robert Kilwardby, der Fiihrer
der Oxforder-Augustiner, iiberein. 14

Offenbar gibt es also auch bei den Augustinern in der Auffassung
des Verhiltnisses von Seele und Potenz wichtige Schattierungen.
Aber iibereinstimmend diirften sie alle, — bis zu Duns Scotus — die
substanzielle Identitit von Seele und Potenzen verteidigt haben. Das
war, um noch zwei wichtige frithere Vertreter nachzuholen, schon der
Irall bei Hugo von St. Victor ¥ und Petrus Lombardus 16.

I De animae ratione ad Eulal. c. 11.

2 De Div. Nat. 1. V. 31. P. L. 122. g42. A.

3 « Ipsa vero sua substantia est, qua cogitat .... ipsum vero velle sub-
stantia ejus est .... tota igitur cogitat, tota wvult, quia tota voluntas est. » De
natura corporis et animae. P. L. 180. 720.

4 De spiritu et anima. P. L. 40. 789.

5 Vgl. De Wulf, Hist. d. Philos. méd. 218. (1912).

¢ « Potentia sciendi in homine idem est quod anima hominis. » Summ. aur,
I. II. tr. 10. c. 1. q. 6.

7 De Anima III. 6. g2. Er polemisiert sogar gegen eine distinctio und weil3,
daB Aristoteles anderer Ansicht war (ib. ITI. 11. 102).

8 Opus Maj. II. 374-375 (Ed. Bridg.). Dasselbe Communia natur. 1. I. pars 4
ed. v. P. Hover O. Cist. Roger Bacons Hylomorphismus. Paderborn 1912. pp. 52-54.

¥ Quodl. III. q. 14. '

10 Symma univ. Theol. p. II. g. 65. membr. primum ; ib. IL. q. 9; q. 21
membr. primum.

1 Symma de Anima. p. II. I. 219 (Ed. Domenichelli).

W IL Sent. D 240 p: L8 20015 T Sents D 3. po I & 1. Qv 3.

18 Chart. Univ. Paris. I. n. 518.

4 De divisione . philosophiac. Vgl. D#. Baur, Dominicus Gundisalinus
Miinster 1903. S. 629-30.

15 Speculum de mysteriis ecclesiae P. L. 177. 377 C.

18 I, Sent. d. 3. 14. P. L. 192! 532.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 425

V. Lehrinhaltlich nahe miteinander verwandt sind die kosmo-
logischen Thesen von der Aktualitit der Materia prima, der rationes
seminales und der Mehrzahl der substanziellen Formen im korperlichen
Compositum. Hiemit in Verbindung ist auch die Lehre von der
Compositio von Materie und Form in den kreatiirlich geistigen Sub-
stanzen. Die fortlaufende historische Forschung wird hieriiber noch
manche neue Aufklirung bringen. Wir gestatten uns, zu den vor-
liegenden Lehrpunkten, iiber die Mandonnet und De Wulf stark aus-
einander gehen, folgende Bemerkungen.

1. Zur Aktualitit der Materia prima.

Die Ansicht, wie wenn bei den Scholastikern und fritheren Schrift-
stellern eine formlose Materie notwendig identisch wire mit einer
aktlosen Materie, ist historisch absolut unhaltbar. Und doch hat man
sowohl bei Augustin, als auch anderen immer auf das abgestellt. Fiir
die Unrichtigkeit dieses Beweisverfahrens legt Duns Scotus klares
Zeugnis ab. Bei ihm ist die Materia prima, insofern sie absolut in
sich, ohne jede Form betrachtet wird, dennoch A#k¢, ein wirkliches
aktuelles Sein, sogar ein-absolutes, das seine eigene Wesenheit fiir sich
ohne Beziehung zu Form und Compositum besitzt. * Und der Gedanke,
der dieser Auffassung zu Grunde liegt, ist der : ohne Aktualitit konnte
die Materie prima iiberhaupt nicht aufnehmender Trager der Formen
sein. Dieser Gedanke ist alt, sehr alt. Bekanntlich hat Tertullian,
vom stoischen Materialismus beeinfluf3t, sogar Gott Materie zu-
geschrieben. 2 Ihm schwebte die Idee vor, zu einer Swubstanz, zu einem
substare und subsistere brauche es iiberhaupt eine Materie als ersten
Seinstrager. * Fiir Plotin, den Fiirsten des Neuplatonismus, gibt es
iiberhaupt keine irdische Substanz im eigentlichen Sinne. Aber in
der hoheren Geisteswelt nimmt er eine geistige Materie — G vorzi —
als notwendigen Triger der Vielheit der Formen, Ideen an.* Und
selbstverstindlich ist sie aktuell. Hier diirfte die erste Quelle sewn fiiv
die Compositio von einer geistigen Materie und Form in den geistigen
Substanzen und zwar im Sinne einer aktuellen Materie. Dall selbst
Augustin in der Seele auf eine «quasi materia » hingewiesen , hat

I Oxone Tl dy 125 g..r5 ibs do % 9 15 Oxon, IV, di 43. 9 2 9. q. 5
2 Adv. Praxeam, c. 7.

3 De carne Christi, c¢. 11.

4 En. II. 1. 4. c. 1-5. Ed. Did. 72-73.

5 De Genesi ad litt. lib. VII. c. 6. n. 9.



426 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

gerade De Wulf hervorgehoben. ! In der Folgezeit begegnet uns diese
Compositio von Materie und Form in den kreatiivlichen geistigen
Substanzen — Engeln, Menschenseele — immer wieder. Wir erwidhnen
nur beispielsweise : Fredegisus 2, Scotus Erigena 2, Honorius Augusto-
dunensis 4, Gilbertus Porretanus 3, Gundisalinus 6, Alexander Hales 7,
Bonaventura 8, Raimundus Lullus ?, Robert Kilwardby 1, Roger
Bacon !, Petrus Johannis Olivi 2. Eine wankende Stellung nimmt
Wilhelm von Paris in dieser Frage ein. ** Dagegen bekidmpfen unter
den Augustinern Joh. von Rupella * und Heinrich von Gent jede
Compositio von Materie und Form in den geistigen Substanzen. '
In seinem nicht sicher echten Werklein « De rerum principio », ver-
teidigt Duns Scotus die Materie in den Engeln und Seele mit 12 ver-
schiedenen Griinden. 18

Zweifelsohne hat jene geistig-akiuelle Materie, der die Platoniker
beziiglich der Seele und Engel huldigten, auf die Annahme einer
aktuellen korperlichen Materie in den Ké’?’j)ém EinfluB ausgeiibt. Wir
leugnen dabei andere Einfliisse nicht, z. B. die Schilderung des
platonischen Timaeus und der Genesis, wonach zwar aus einem
chaotischen, aber doch akfuellen Seinszustande die geordnete Welt
entstanden wére. Dieser chaotische Zustand hatte. an sich mit einer

v Gilles de Lessines, p. 2T1.

2 Er muB3 diese Lehre in einem Briefe an Bischof Agobardus von Lyon vor-
getragen haben, denn dieser antwortet ihm «aut forsitan nostis, in qua regione
jaceat illa incognita materies, unde animas dicitis creari in vacuo». P. L. 104.
168 B. : -

3 De Div. Nat. 1. IT. 22, P. L. 122. 566. B. — C. — Er nimmt eine geistige
Materie fiir die Seele und Engel an.

4 Elucidariom.' P.: L. 172. 1i44: D

5 Wie bei Plotin gehort die Materia prima in das Geistesreich. Comment. in
librum de Trinit. Boétii. P. L. 64, 1267. D. ;

8 De unitate ed. v. Correms. Miinster 1891. S. 7, S. 9, S. 42.

? Summa univ. Theol. p. II. q. 61. membr. 1. Auch bei ihm noch der
Gedanke : weil die Seele fiir sich existieren kann, muf sie eine Materie haben.

8 II. Sent. D. 3+ a. 1..q. 1, 4. 2,q. 3; IL. Sent. D. 17. a. 1. q. 2. Gleiche
Begriindung wie oben bei Alex. Hales. Daher spricht er der Tierseele die Com-
positio von Materie und Form ab, weil sie nicht fiir sich subsistieren kann.

9 Ars magna IX. c. 33.

10 De Divisione philosophiae. Vgl. Dr. Baur, op. cit. 616-17.

11 Op. Majus, II. 509.

12 Vgl. Zigliara, De mente Conc. Vienensis. Romae 1878. p. 111.

13 De immort. animae ed. Biilow. 52. :

14 Summa de An. p. I. XI. S. 115-16; ib. I. XIIL S. 121 (Ed: Domenichelli).

15 Quodlib. IV. q. 16.

18-q. 7: a. z Paris,’B. 4 349 f.



und die augustinisch-arabische Richtung im 3. Jahrhundert 427

rein potenziellen Materia prima im aristotelischen Sinne offenbar nichts
zu tun. Aber jener alte Gedanke: die Materie muf3 als Triger der
Formen in sich aktuell sein, hatte noch gréBeren Einfluf. Und das
ist um so erklirlicher, als schon Plotin und nach ihm manche
Augustiner bis auf Duns Scotus die kosmische Materia prima nicht
als principium «ex quo » des werdenden Korpers, sondern nur als prin-
cipium i quo, als Erschetnungstriger der Formen auffaiten. FIir sie
gab ‘es kein divektes Kausalzusammenwivken. zwischen Materie und
Form, um das Compositum als drittes durch Aktualisierung eines
Teiles der Materia primae durch die Form hervorzubringen. Die
Materia prima blieb nach ihnen das absolut unverinderliche Aujnahme-
subjekt der Form, deren beider blofles Zusammensein das Compositum
ausmacht. Das war cine rein kollektivistische Auffassung des Hylo-
morphismus, die nicht allein Duns Scotus?, sondern vor thm Plotin 2,
Scotus Erigena ®, Gilbertus Porretanus * und Avicebron gelehrt hatten.
Das muflte zur viel groferen Selbstindigkeit der Materia prima, zu
ihrer Aktunalital, fithren. Faktisch haben wir die Aktualitit der kos-
mischen Materia prima, aufler bei den Genannten, bei Hugo von
St. Victer 5, Robertus Pullus 8, Petrus Lombardus 7, Gundisalinus 8,
Bonaventura ?, Kilwardby 9, Heinrich von Gent !!, Roger Bacon '?, und

1OxonIIDI.q.J,1bIID q. I u. 2.

2 En. IIL 1. 6. c. 15-16. Did. 163- (4 chr sogar die gleichen Beispiele wie
bei Duns Scotus.

8 De Div. Nat. I, 1.-52-62." (P.-L. 494—504); 1. II. 15-16 (546—48). Nach
Scotus ‘ist die irdische Substanz nur ein Compositum aus der Materia prima als
aktuellen Triger einer Anzahl akzidenteller Formen.

4 Comment. in librum Boétii de Trinit. P. L. 64, 1265-1267. Hier ist die
geistige aktuelle Materie selbst das Aufnahmesubjekt der Formen. -Das diirfte
auch Plotin und Scotus nicht ganz fremd sein. :

5 De Sacramentis 1. 1. p. 1. c. 4. (P. L. 176. 189) «non puto primam illam
rerum omnium materiam taliter informem fuisse, ut nullam omnino formam
habuerit ».

8 II Sent, ¢. r. P. L. 186 717 Ss.

« Dicimus illam primam materiam non ideo dictam fore informem, quod
nullam omnino formam habuerit. » II. Sent. D. 12, 5. P. L. 192. 676.

8 De unitate ed. Correns. p. 7. i

9 II. Sent. D. 12. a. 1. q. 3; ib. a. 2. q. 3. Ihm ist die Materia prima in sich
schon « semiformis ».

10 De Divisione philos., vgl, Dr. Baur, op. c. 618 « necesse est, quod materia
habeat aliquid formae ». _

11 Quodlib. I. q. 10. Er bekédmpft direkt Thomas und stimmt wesentlich
mit Duns Scotus iiberein. . : '

12 ( Materia enim non mnihil ‘est,"sed vera natura et essentia, habens esse snae
essentiae. » Comp. S. Theol. Ed. Raskdall 1911. S. 50.



428 ~ Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

John Peckham !, Damit wollen wir durchaus nicht alle Anhédnger
aufgezdhlt haben, noch weniger behaupten, daB} alle angefiihrten
Autoren die Aktualitit der Materia prima im gleichen Sinne ver-
fochten hitten. Vielmehr haben die einen’ eine nicht véllig formlose
aktuelle Materia prima verteidigt, die anderen, Plotin und Avicebron
folgend, eine formlose aktuelle Maleria prima gelehrt, wie Scotus.
Erigena, Gilbertus Porretanus, Roger Bacon, Heinrich von Gent
und Duns Scotus. Letztere Fassung entbehrt vielleicht nicht jeder
monistischen Tendenz ! ’

2. Zur Pluralitas formarum.

Die Lehre von einer Mehrzahl von substanziellen Formen in ein
und demselben Compositum war vielleicht die verbreiteste im ganzen
fritheren Mittelalter und auch im 13. Jahrhundert. Daher der brausende
Sturm, der losbrach, als Thomas 1270 die These von der Einzigkeit
der substanziellen Form aufstellte. Woher kam sie, diese Lehre von
der Pluralitas formarum und in welch verschiedenen Gestalten trat
sie auf ? ,

Die Hawuplquelle lag sicher auch fir diesen Lehrpunkt bei
Plotin. Mit seiner Annahme von drei verschiedenen, sogar trennbaren
Prinzipien im Menschen : Geist — votc — Seele — buy+ — und Leib —
g'a_‘,,m — war die Mehrzahl der Formen gegeben.? Auch verwahrt
er sich gegen Aristoteles, dafl die den Leib belebende Seele demselben
das Korpersein gebe.? Schon er vertrat also eine eigene Korperform.
In seiner Auffassung, daB die Form eines Korpers — jgyos — wieder
aus anderen )gyor zusammengesetzt sei?, lag ebenfalls die Lehre von
der Mehrzahl von Formen. Auwugustin blieb nicht vollig unbeeinfluit
von diesen Auffassungen. Bekanntlich unterscheidet auch er im
Menschen 3 Prinzipien : Geist, Seele und Leib 3 und teilt der Seele nur
die Belebung des Leibes zu.$ Plotins Lehre von der Mehrzahl-der
Formen iibte auf einem anderen Wege nech durch Avicebrons « Fons

1 Chart. Univ. Paris, 1. n. 523. Da rechnet er die rationes seminales, die
als Halbformen in der Materia prima sind, zum Augustinismus.

2 En. VI. 1. 7. 6. Did. 479.

3 En. IV. I. 3. 20-21. Did. 211~12.

4 En. VL. 1. 3. 8. Did. 416; En. II. 1. 6. 2. Did. 87ff.

5 De anima ejusque origine IV. c. 2. Daselbst II. c. 2 sagt er sogar : « Itane
tu ignorabas, duo quaedam esse animam et spiritum . ... et utrumque ad naturam
hominis pertinere, ut totus homo sit spivitus et anima et covpus».

6 De immort. animae. c. 15 ; De quantit. animae c. 33.



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 429

vitae » ihren Einflu auf die Scholastiker des 13. Jahrhunderts aus.
Aus dieser Quelle haben Roger Bacon und Duns Scotus sicher reich-
haltigst geschopft..

Die Lehre von der Mehrzahl der substanziellen Formen war den
Scholastikern vor Thomas so selbstverstindlich, daBl sie sich einer
anderen Amnsicht iiberhaupt kaum bewuft wurden. Dagegen trat diese
Lehre in ganz verschiedenen Gestalten auf.

1. Unseres Wissens haben im Mittelalter nur noch ganz wenige
die Seelendreiheit im Menschen verteidigt wie Robert Kilwardby !
und Roger Bacon ? und Petrus Johannis Olivi . Die meisten Augustiner
weisen sie ausdriicklich zuriick.

2. In der Verteidigung der Compositio von Materie und Form
in den kreatiirlichen geistigen Substanzen liegt eine weitere AuBerung
der Mehrzahl von substanziellen Formen. Ist die Menschenseele in
sich aus Materie und Form, und dann noch belebende Form des Leibes,
so gibt es im Menschen eine Mehrheit von Formen. Alle Anhédnger
jener Compositio, die wir oben erwihnt, verteidigen somit ebenfalls
die Pluralitas formarum.

3. Dasselbe ist zu sagen von den Vertretern der rationes seminales.
Da letztere, wie Bonaventura sie erklart, nichts anderes sind, als in
der Materia prima eingeschaffene inkomplete Formen, die nachher
mittelst des Naturwirkens zu Formen der neuen Naturdinge werden 4,
involvieren sie notwendig eine Mehrzahl von Formen in ein und dem-
selben Compositum. Auch diese rationes seminales sind augustinischer
Herkunft. Im 13. Jahrhundert steht ihnen Richard von Mediavilla
skeptisch gegeniiber. ® Aber im ersten Kampfe mit dem Thomismus
rechnet sie John Peckham noch zum hl. Erbe Augustins ¢ und Robert

1 De divis. philos., vgl. Dr. Baur, op. cit. 629. 25. « Non ergo intelligitur
de vegetativa, sensitiva, intellectiva tanquam de tribus accidentibus, sed tanquam
de tribus formis substantialibus unum totum constituentibus.»

2 Communia natural. I. p. 4. ed. von Héver, Roger Bacons Hylomorphismus.
1912. 81. d. 82. a. pp. 44—45.

3 Vgl. P. Ehvle S. J. Ein Bruchstiick der Akten des Konzils von Vienne,
Archiv fiir Literatur und Kirchengeschichte. B. TIL. 458-459. Zigliara, De mente
Conc., Vien. 110-113. :

4 II. Sent. D. 18. a. 1. q. 2 u. 3.

5 Vgl. die Ausziige, welche die Editores der Bonaventuraausgabe in Quaracchi
aus 1. Quaestiones disp. gemacht haben « humanae cognitionis rationis anecdota ».
220 SS. ‘

6 Chart. Univ. Par. I. n. 523.



430 ' Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Kilwardby 1ist gleicher Ansicht. ! Selbst Duns Scotus wagt es noch
nicht, sie definitiv abzulehnen. 2 :

4. Schwer wire es sicherlich, einen Augustiner zu finden, der nicht
bewufit oder halb bewullt die jorma corporeitatis verteidigt hitte.
Damit war die -Mehrzahl der Formen im Lebewesen wieder gegeben.
Der Korper besitzt als Korper seine eigene Form, zu der die Seele als
zweite belebende Form hinzutritt. Bei Scotus Erigena 3, Petrus Lom-
bardus ¢, Rupella 5, Alexander Hales ¢, Gundisalinus 7, Bonaventura 8,
Richard wvon Mediavilla ?, Wilhelm von Paris1?, Petrus Johannis
Olivi 11, Heinrich von Gent 12 und Duns Scotus ' ist sie nachweisbar.

5. Viel michtiger noch tritt die Theorie von der Mehrzahl der
Formen hervor bei jenen, die wltrareaiistisch die verschiedenen Ab-
straktionsgrade zu aktuellen Formen hypostasieren, wie ein Gilbertus
Porretanus. * Aus der « Fons vitae » des Avicebron schépfend, haben
vor allem Gundisalinus ', Roger Bacon ' dieser Tendenz gehuldigt.
Wesentlich in diesem Sinne eingestellt, ist das nicht sicher echte

! De div. phil. Dr. Baur. op. cit. 619. 21; 620. 2 ; 621. 3I.

2 Scotus ist hieriiber an gewissen Stellen wankend Oxon. IL. D. 18. n. 8 u. 9 ;
’Lbel in Report. II. D. 18. (B. 23. go0. a. n. 14) erkliart er sie analog dem
hl. Bonaventura.

3 « Ex formata materia » ist der Leib des Menschen. De (11v1s Nat. 1. IV.

1 (786.c.). Auch er, wie Plotin und Augustin, zédhlen 3 Prinzipien des Menschen
auf : Leib, Seele und Geist. ' _

4 « Formatum vero intelligitur corpus propria anima animatum et Znjforme,
quod nondum habet animam. » «Sed jam formato corpori anima datur» IV. Sent.
D, 3i..5 (P. L. 192: 920):

5 Summ't de Anima, p. I. XXXVII u. X}xXVIII

« (Anima) est actus naturalis corporis completi in forma naturali, quae
forma dicitur forma corporalis.» Summ. univ. Theol. IT. . 63. membr. 4

7 De unitate ed. v. Correns, p. 8.

BTl Benk. D 1% 82 L. g. 2.

9 II. Sent. D. 17. a. 1. q. 3 u. q. 5. Vgl. Stdckl, Gesch. d. Phil. des Mittel-
alters, II. 763. .

10 De anima IV. 3. 107 u. 108. Vgl. Baumgariner, E1kenntm%lchr0 des Wilhelm
von Auvergne. pp. I4-I5 u. 343.

1 Zigliava, De mente Conc. Vien. p. 110.

12 Quodl. II. q. 2 :

13 Oxon., IV. D. 11..q. 3 (Vi 17. 436. a.). ;

14 In einer vom Allgemeineren herabsteigenden Doppelreiche von Materien.
und  Formen hypostasiert er alle Abstraktionsgrade. Commentaria in librum
Boétii de Trinitate. P. L. 64. 1265-1289.

15 Auch bei ihm eine herabsteigende Parallele von Materien und Form. De
unitate ed. v. Corvens, 7-8.

16 Ganz dhnlich wie bel den vorigen. Commun, nat 1. 1. p. 4. Hiiver, Roger
Bacons Hylomorphismus. p. 60 ff. '



und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert 43T

Opusculum des Duns Scotus «De rerum principio ». Aber auch in
seinen sicher echten Werken hilt der Doktor Subtilis die Teile des
Korpers fiir aktuelle inkomplete Formen, die dann zuletzt, « ultimate »
von der Wesensform determiniert. werden. ! |

In irgend einer Form haben alle Augustiner die Pluralitas formarum
gelehrt. DaB es dabei ungeheuer schwer war, die wnio substantialis
zu retten, das zeigt sich schon bei Hugo von St. Victor 2, Petrus.
Lombardus ® und Petrus von Poitiers. #

Das Resultat unserer historisch-kritischen Abklirung zusammen-
fassend, ergeben sich fiir den sog. Augustinismus folgende spemﬁsch
eigentiimliche Lehrpunkte und Auffassungen :

Vermengung von Glaube und Wissen, Bevorzugung des Guten vor
dem Wahren, die gottliche Erleuchiungstheorie als lelzte Evkldrung in der
Erkenninislehre und damit mit der direkten Erkenntnis der Seele und
Gottes der philosophische Mysticismus; die blofle Aktualitit der Seele
bei ihrer Tétigkeit und damit die substanzielle Identitit der Seele und
der Potenzen ; die Aktualitit der Materia prima; die Zusammensetzung
von Materie und Form in den kreatiirlichen geistigen Substanzen mit
den rationes semimnales, und der M chrzahl der substanziellen IFormen
in ein und demselben Compositum. 8 Gegen dieses ganze « Thesarium »
des sog. Augustinismus wird Thomas Stellung nehmen.

‘Die urspriinglichere Hauptquelle, aus der diese Richtung hervor-
ging, war der Neuplatonismus, wie er durch Augustin und die arabische
Philosophie neugestaltet auf die Scholastik seinen . Einflull ausiibte.
Deswegen wiirden wir es fur richtig finden, sie augustinisch-arabische
Richtung zu nennen, statt einfach « Augustinismas ».

(Fortsetzung folgt.)

1 Oxon. IV. D. 11. q. 3. ;

2 De Sacramentis fid. chr. 1. IL. p. I. c. 11 (P. L. 176. 400), verlegt er die
Person in die Seele allein: « sed tamen personam esse anima ex se habet».

3 Gleicher Irrtum auch bei ihm, vgl. P. L. 192. 963, wo die Irrtiimer des
Lombarden aufgezihlt. Er vergleicht auch Leib und Seele mit Wohnung und
Bewohner. IV. Sent. D. 31. 5. (P. L. 192. 920.) -

4 Auch nach ihm geniigt zum Menschen die Seele allein., IV. Sent. c. 22.
P. L. 211, 1224.

5 Wir haben hier das Individuationsprinzip absichtlich nicht hineinbezogen,
weil es'uns schien, daf3 hieriiber die Augustiner selbst verschieden gedacht hétten.
Auch die direkte Evkenntnis des Individuellen lieBen wir bei Seite, da sie erst in
der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts wirksam hervortritt.

e D O



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

