
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.'
Von G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung.)

II.

Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

und die augustinisch-arabische Richtung im 13. Jahrhundert
«

Das 13. Jahrhundert ist nicht bloß methodisch, sondern auch
lehrinhaltlich sehr vielgestaltig, weit vielgestaltiger, als man früher
geglaubt hat. Daher die Schwierigkeit für eine richtige Gruppenausscheidung.

Es ist Mandonnets Verdienst, mehr Licht in diese Frage
gebracht zu haben. Seine Gruppierung in drei Richtungen : Augustinismus,

Averroismus und Thomismus hat Schule gemacht. Doch blieb
sie nicht unangefochten, wie wir im folgenden noch näher zeigen werden.

Über den lateinischen Averroismus unter Führung von Siger von
Brabant wird die neue Publikation von Professor Grabmann genaueres
Licht verbreiten. Sie waren kritiklose Schwärmer für Averroes. Schon

aus den bereits vorliegenden Quellen : den von Mandonnet publizierten
Werken Sigers, dem anonymen Traktate « De erroribus Philosophorum »

und den beiden Pariserproskriptionslisten von 12702 und 12773,

läßt sich ein reichhaltiges « Thesarium » averroistischer Irrtümer zu
sammensteilen. Das zeigt sich aus folgenden Sätzen : Leugnung der

Trinitäti, der Creatio ex nihilo im eigentlichen Sinne 5, der Kontingenz

1 Vgl. Heft I, S. 3-23 ; II. 196-221.
2 Chart. Univ. Paris. I. n. 432.
3 Ib. n. 473.
4 De erroribus Phil. c. V. Dekret von 1277, prop. 1.
5 Dekret von 1277, prop. 38, 46, 62, 184, 185, 192, 217.



412 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

der Nahltdinge 1 ; die Thesen von der actio necessaria Dei bei Hervor-
bringung der Welt2, der Ewigkeit der Welt3 und des Menschen — daher
kein erster Mensch 4

; das Prinzip : « quod a nullo agente possint
simul progredi immediate diversa »5 ; die Leugnung der Potenzialität
in der Tätigkeit der Engel 6, der göttlichen Erkenntnis und Vorsehung
bezüglich der irdischen Einzeldinge 7

; die Annahme eines allgemeinen,
einzigen menschlichen Intellectus 8 und folgerichtig die Leugnung der
Freiheit 9, der persönlichen Unsterblichkeit und jenseitigen Belohnung
und Strafe 10, der unio substantialis zwischen der geistigen Seele und
dem Leib im Menschen n, welcher spezifisch durch die anima sensitiva
konstituiert würde 12 ; endlich die Lehre vom determinierenden Einfluß
der Gestirne auf Tiere und Menschen ls, sodaß sogar die christliche
Religion bloß als Resultat der wandelbaren Konstellationen der Gestirne
aufzufassen wäre. 14 Vielleicht war mit der Verurteilung des letzteren
Satzes auch Roger Bacon betroffen, der ihn tatsächlich gelehrt hat.

Wie dem auch sei : der lateinische Averroismus war ausgesprochen
anti-christlich. 15 Ihn bekämpften daher sowohl die sog. Augustiner,.

1 Ib. prop. 5 und 21 ; Siger, Tractatus de necessitate et contingentia cau-
sarum. Alandonnet, Siger de Brab. B. II. in s.

2 Dekret 1277, prop. 49, 50, 51, 53, 54, 58, 59, 64.
2 Dekret 1270, prop. 4 ; Dekret 1277, prop. 87, 88, 89, 98, 99, 205. De error.

Phil. c. 2; Siger. De aeternit. mundi, Aland., II. 131. s.
4 Dekret 1270, prop, s ; Dekret 1277. prop. 9.
5 Ib. prop. 43, 44 ; De error. Phil. c. V.
6 Ib. c. V ; Dekret 1277, prop. 71, 76, 79. In prop. 79 wird für die Engel

die Realdistinktion von Essenz und Existenz in Abrede gestellt.
7 De error. Phil. c. V ; Dekret 1270, prop. 2 und 3 ; Dekret 1277, prop. 3,

42, 46.
8 De error. Phil. c. V ; Dekret 1270, prop. 6 und 7 ; Dekret 1277, prop. 27,

81, 96, 97, 117, 121, 123, 187 ; Siger, De anima intellectiva VII. Aland., II. 165 s-
9 Dekret 1270. prop. 12, 13 ; Dekret 1277, prop. 130, 133, 134, 135, 158.

159, 160, 162, 163, 173.
10 Dekret 1270, prop. 8, 10 ; Dekret 1277, prop. 15, 19, 41, 116, 120, 176, 178.
11 De errorib. Phil. c. V; Dekret 1277, prop. 13, 119, 123 ; Siger, De anima

intellectiva III. Mand., II. 150 s.
12 De error. Phil. c. V; Dekret 1277, prop. 11, 105, 119.
13 Dekret 1270, prop. 11; Dekret 1277, prop. 30, 74, 112, 133, 143, ibr,

162, 167, 189, 195, 206, 207.
14 Siger, De aeternit. mundi III. Aland., II. 139-40; De error. Phil. c. V;

Dekret 1277, prop. 6, 10, 152, 174.
15 Von diesem Vorwurf rettet die Averroisten die Erklärung : obige Thesen

wären nur philosophische Konklusionen, der Glaube lehre das Gegenteil und ihm
habe man sich zu unterwerfen, nicht. Wissenschaftlich waren sie Gegner des
Christentums und das umsomehr, als sie jene philosophischen Schlüsse für
stringent hielten. Vgl. Siger, De anima intellectiva VII. Mand., II. 166.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 4I3

als auch Albert und Thomas, besonders der letztere. Bekanntlich
haben die lateinischen Averroisten ihre Lehre aus Averroes und
Aristoteles abgeleitet. Die Beziehungen zu beiden sind unverkennbar.
Aber allzulange hat man in der Geschichte der Philosophie die

historisch nachgewiesene Infiltration der arabischen Philosophen durch
den Neuplatonismus unterschätzt. Vielleicht wurzelt der lateinische
Averroismus noch viel tiefer in einem plotinischen Gedanken, der
unter der falschen Marke von Aristotelismus die ganze arabische

Philosophie stark beherrscht. Es war die Idee von einem nie näher
erklärten naturnotwendigen und daher ewigen Hervorgange der Weltdinge
aus Gott, dem absolut einen, dem unmittelbar zwar nur ein einziges Geisteswesen

entspringen könnte, — das ist eine ausgesprochen plotinische Idee
im lateinischen Averroismus —, der dann mittelbar in herabsteigender.
Emanation die Vielheit der Dinge hervorbringend, immer das Niedrigere
durch das Höhere in seinem Sein und seiner Tätigkeit bestimmen läßt.

Jedenfalls ist der lateinische Averroismus eminent monistisch, wie
Plotins System. Das aber war eine Folge der Mißachtung des
potenziellen Seins im Hervorgebrachten. Daher die Leugnung der Creatio

ex nihilo, der Kontingenz der Naturdinge, der Potenzialität in der

Tätigkeit der Engel.
Damit unterscheidet sich der lateinische Averroismus von den

beiden anderen Richtungen des 13. Jahrhunderts durch drei wesentliche
Merkmale : seine Nachäfferei des Averroes, seinen antichristlichen und
seinen monistischen Charakter, welcher wieder nur die Folge war der
mißkannten Lehre von Akt und Potenz

Die augustinisch-arabische Richtung war ohne Zweifel während
der größeren Hälfte des 13. Jahrhunderts vorherrschend. Wir
beabsichtigen hier nicht, von ihren Vertretern ein vollständiges Verzeichnis

anzulegen. Das würde weit führen. Nur die namhaftesten Gruppenführer

seien erwähnt, um den Lesern die Macht und den kontinuierlichen
Einfluß dieser Richtung plausibler zu machen. Wir nennen aus der

ersten Hälfte des Jahrhunderts : die Weltpriester Praepositinus von
Cremona (f c. 1231), Petrus von Capua (1218 Doz. in Paris), Robert

von Courçon (f 1218), Stephan von Langton (f 1218), Simon von
Tournai (1216 Doz. in Paris), Wilhelm von Auxerre (j c. 1231-37),
Wilhelm von Auvergne — Parisiensis — j 1249) ; die beiden wichtigsten
Vertreter der ersten Franziskanerschule in Paris : Alexander Haies

(f 1245), und Johann von Rupella (f 1245) ; die ersten Dominikaner
in Paris : Roland von Cremona (1228 Doz, in Paris), Johannes von



414 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

S. Gilles (1230 daselbst), Hugo de Sancto Charo (f 1263) ; in Oxford

aus dem Weltklerus Robert Grossetète (f 1253), Magister Petrus,
Roger Wesham, Thomas Wallensis ; daselbst der Dominikaner Richard
Fitzacker (f 1248), die Franziskaner Adam von Marsh (f 1258), Ralph
von Colebruge, Thomas von York (f 1260). Auch in der zweiten Hälfte
des Jahrhunderts gehört der Franziskanerorden geschlossen zu dieser

Richtung, so : Bonaventura (7 1274), Aquasparta (f 1302), John
Peckham (f 1292), Roger Bacon (f 1294), Raimundus Lullus (1235

bis 1315), Wilhelm de la Mare (j 1298), Richard von Mediaville (f 1307),
Wilhelm von Ware (f Ende d. 13. Jahrh.), Petrus Johannis Olivi
(f 1298), Roger Marston (7 1303), Duns Scotus (f 1308). Aber selbst
in dieser Zeit waren die Söhne des hl. Franziskus lange nicht die

.einzigen Parteigänger. Neben Heinrich von Gent aus dem
Weltklerus (f 1293), hatte die platonisch-augustinisclie Richtung in den

Dominikanern Vinzenz von Beauvais (f c. 1264) und Petrus von
Tarantaise (j 1276) Freunde und in ihrem Ordensbruder Robert

Kilwardby (j 1284), Primas von England, einen glühenden Förderer,
während Dietrich von Friberg O. P. (f 1310) mit den Lichtphilosophen
noch weit extremeren neuplatonischen Ideen huldigte.

Offenbar war diese Richtung noch bis gegen Ende des Jahrhunderts
sehr mächtig. Das Gesagte beweist auch, daß man sie völlig mit
Unrecht einfach « Franziskanerrichtung » genannt hat. Aber auch die

Benennung « Augustinismus » hat uns nie recht zugesagt. Zwar berufen
sie sich in allem auf den großen Bischof von Hippo. Und vieles, sehr
vieles haben sie tatsächlich aus ihm. Sie betrachten ihn auch auf
philosophischem Gebiete als erste Autorität, während bei den

Thomisten Aristoteles an seine Stelle tritt. Durch ihn erhielten sie

zahlreiche neuplatonische Lehrelemente in jener von ihm umgestalteten
Form. Es ist ganz zweifellos : Augustin ist für sie eine Hauptquelle.
Aber, unseres Erachtens, ist er nicht die einzige. Sie haben aus einer
zweiten wichtigen und wichtigsten Quelle geschöpft und das sind

die Araber. Manche von ihren Thesen, die spezifisch eigentümlich
sind, lagen bei den Arabern klarer vor als bei Augustin und sie haben
sie arabischen Quellen entnommen. Aus diesen Quellen haben sie ein

neues Stück Neuplatonismus in arabischer Färbung und arabischem

Zusammenhang mit anderen Lehren erhalten. So haben sie, wie die

Araber, aber im Gegensatz zu Augustin, die Erkenntnis der irdischen
Welt aristotelisch-abstraktiv konstruiert, ganz in jener Verbindung,
die Aristotelismus und Neuplatonismus in der arabisch-jüdischen



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 4r5

Philosophie vielfach eingegangen hatten. Man wird der sog. augusti-
nischen Richtung gar nicht gerecht, ohne diese zweite Quelle. Sie ist
viel aristotelischer als Augustin und hat dabei, von den Arabern
beeinflußt, neuplatonische Lehrpunkte in ihre Synthese verwoben,
die Augustin nicht hat oder bei ihm nicht so leicht nachweisbar sind.
Man bedenke nur, welch enormen Einfluß Avicenna, die Eons vitae
von Avicebron und der pseudo-aristotelische, neuplatonische Liber
de causis auf sie ausübte. Erst dann, wenn man das arabische Wissen
als zweite Quelle annimmt, kann man jenes heterogene Gemisch von
Spiritualismus und Experimentalismus, wie wir es bei Roger Bacon
und anderen kennen, hinreichend erklären. Augustin war dem fremd.
Aristoteles ebenfalls. Aber bei den arabischen Optikern und Alchimisten
wird man, wie Berthelot1 gezeigt, die Vorlagen finden. — Das sind
die Gründe, warum wir diese Richtung nicht einfach « Augustinismus »,

sondern augustinisch-arabische Richtung genannt.
Mit ihr hat die dritte von Albert dem Großen begründete und

von Thomas von Aquin durchgebildete thomistische Richtung sehr
vieles gemein. Beide stehen prinzipiell auf dem christlichen Boden.
Beide haben den platonischen Exemplarismus u:d Transzendentalismus

zu ihrer Voraussetzung. Beide stehen prinzipiell auf dem Boden der

ontologisch-dynamischen Weltanschauung, d. h. der Lehre von Sein
und Werden, Akt und Polenz. Nicht einmal die berühmte
Unterscheidung von Essenz und Existenz ist ihrem Ursprünge nach eine

spezifisch thomistische Lehre. Rupella hat sie vor Albert klar und
bewußt gelehrt. 2 Später wurde sie allerdings schon von Heinrjch von
Gent abgelehnt. 3

Wir hielten es für wichtig, nicht bloß das Trennende, sondern
auch das beide Richtungen Verbindende zu betonen.

Dennoch gibt es tatsächlich Gegensätze zwischen den beiden

Richtungen. Worin liegen sie Die Beantwortung dieser Frage hat zu
einer Kontroverse geführt zwischen zwei verdienten Forschern, auf dem

Gebiete der mittelalterlichen Scholastik, die nach einer historischen

Abklärung die Stellung des Thomismus erst ins richtige Licht b ingen
wird.

1 Berthelot M., La chimie au moyen âge. 1893, in 3 Bänden.
3 Summa de Anima, p. I. XXIII., pag. 134; I. XLIIÏ. 187; I. XIII. 119

bis 120. (Ausgabe Domenichelli 1882.)
3 Quodlib. I. q. 9 ; X. q. 7.



4i6 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Mandonnet — De Wulf.

Es ist das unbestrittene Verdienst Pierre Mandonnets zuerst den

Versuch gemacht zu haben, die beiden führenden Richtungen des

13. Jahrhunderts dtrrch eine bestimmte Gruppe von Auffassungen und
Lehrsätzen voneinander zu unterscheiden. Er wirft dem sogenannten

Augustinismus in erster Linie den Mangel einer formellen Unterscheidung
der beiden Gebiete, der Philosophie und Theologie, der Natur und
Gnade vor. 1 Weiter geben die Augustiner Plato den Vorzug vor
Aristoteles und dementsprechend dem Guten vor dem Wahren, dem

Willen vor dem Verstände, sowohl in Gott als auch im Menschen.

Das und die unmittelbare göttliche Erleuchtung in der Erkenntnislehre
als letzter Grund der Erkenntnissicherheit markieren die Grundlage
des augustinischen Mysticismus, dem seine Anhänger, theoretisch und

praktisch verschieden, aber tatsächlich gehuldigt haben. 2 Zu dem

augustinischen Lehrstock gehören überdies die Thesen von der Materia

prima als etwas bereits Aktuellem, von den rationes seminales in der
Materia, von der Compositio von Materie und Form in den kreatürlich
geistigen Substanzen, die Leugnung der Materie als Prinzip der

Individuation, und die Mehrzahl der substanziellen Formen im Menschen. 3

Gegen Mandonnets Charakteristik des Augustinismus hat der
Löwener Professor Maurice de Wulf wichtige Vorbehalte gemacht.
Schon die Benennung « Augustinismus » ist ihm, wie uns, nicht völlig
sympathisch. 4 Im weiteren unterscheidet er vier verschiedene Gruppen
von Lehrsätzen, die dieser Richtung eigen waren : solche die

ausgesprochen augustinisch sind ; andere, die formell im Gegensatz stehen

zur Philosophie Augustins ; andere, die mehr peripatetischen als augustinischen

Ursprungs sind ; endlich eine vierte Gruppe von Sätzen, die

Augustin fremd sind oder doch zu ihm indifferent sich verhalten. 5

1. Ausgesprochen augustinisch ist die Bevorzugung des Willens

vor dem Erkennen, die substanzielle Unabhängigkeit der Seele vom Leibe,
die substanzielle Identität der Seele und der Potenzen, die rein aktive

1 Siger de Brabant. Louvain 1911. p. I. 55.
2 Daselbst 56.
3 Daselbst 57.
4 Les Philosophes du moyen âge. De unitate formae. Gilles de Lessines.

Louvain 1902. pag. 16.
5 Daselbst 17.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 4I7

Heyvorbringimg der Sinnesbilder durch den Erkennenden, die Lehre

von den rationes séminales. 1

2. Im Widerspruche mit Augustins Lehre war jene göttliche

Erleuchtungstheorie. Von den Scholastikern des 13. Jahrhunderts haben
sie übrigens nur wenige gelehrt, wie Wilhelm von Auvergne, Roger
Bacon, Roger Marston, Heinrich von Gent, während Bonaventura,
der treueste Vertreter der augustinischen Tradition, ihr völlig fremd
ist. Sie ist arabisch-orientalischen Ursprungs. 2

3. Die Auffassung der Materia prima als etwas Aktuelles und die

Zusammensetzung von Materia und Form in den geistigen Substanzen

gehören zur dritten Gruppe. Diese Theorien entwickelten sich weit
mehr unter dem Einflüsse des arabisch-jüdischen Aristotelismus, als

Augustins, der selbst die Materie als etwas rein Potenzielles

aufgefaßt hat. 3

4. Ganz fremd ist Augustin die These von der Mehrzahl der

substantiellen Formen. Sie ist ausschließlich arabisches Geistesprodukt. 1

Der von Mandonnet hervorgehobene Mangel einer formellen
Unterscheidung zwischen Philosophie und Theologie ist nicht bloß nicht
augustinisch, sondern auch den sogenannten Augustinern des 13.
Jahrhunderts durchaus fremd. Hat doch Heinrich von Gent mehrere
treffliche Seiten über diese formelle Unterscheidung der beiden
Wissenschaften geschrieben. 5

Mandonnet und De Wulf gehen also, trotz mehrerer Berührungspunkte,

in wichtigen Auffassungen tatsächlich auseinander. Und auch

die Urteile über die Stellung beider gehen wieder auseinander. Das

Problem ist sehr schwierig und eine völlige Klärung desselben wird
erst die fortschreitende Untersuchung des Mittelalters bringen. Immerhin

tragen vielleicht die folgenden Kritikbemerkungen dazu schon

etwas bei.

Historisch-kritische Erläuterung.

Nicht alle Thesen, die von Mandonnet und De Wulf als Unter-

scheidimgspunkte hervorgehoben wurden, haben die gleiche Bedeutung.
Das sagen wir im vollen Einverständnisse mit den beiden verdienstvollen

Historikern. Sie deuten es überall selber an.

1 Daselbst 17-18.
2 Daselbst 18.
8 Daselbst 19-21.
1 Daselbst 21.
5 Daselbst 21. ern.

Divus Thomas. 27



4i8 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

I. So ist die prinzipielle Bevorzugung des Guten vor dem Wahren
nicht bloß nach beiden Kritikern eine ausgesprochen augustinische
Lehre. Sie ist auch eine Hauptthese der sog. Augustiner, von der eine

ganze Reihe von Lehrpunkten abgeleitet werden, überhaupt die gesamte
Doktrin über das Verhältnis von Wille und Verstand in Gott und
dem Menschen, von Wollen und Wissen, Freiheit und Wissenschaft,
Wille und Gesetz, vom Glauben und seiner Beziehung zu Verstand
und Wille. Nicht alle Augustiner haben sich über diese Bevorzugung
so klar geäußert, wie ein Scotus Erigena, Anselm, Hugo von St. Viktor,
Petrus Lombardus, Alexander Haies, Bonaventura, Aquasparta,
Heinrich von Gent, Roger Bacon und Duns Scotus. Aber selbst

Albert der Große stand noch einigermaßen unter dem Einflüsse dieser

platonischen Auffassung mit seiner Ansicht, daß die Theologie nicht
eine spekulative, sondern nur eine affektiv praktische Wissenschaft
wäre 4 und daß der Akt der ewigen Glückseligkeit formell nicht in der
Anschauung Gottes, wohl aber im Genüsse Gottes, — fruitio —, also

in einer Tätigkeit des Willens bestände. 2

II. Unvergleichlich grundlegender für den von Thomas bekämpften
Piatonismus des 13. Jahrhunderts, ist die These von der göttlichen.
Erleuchtung als letzten Erklärungsgrund der natürlichen Erkenntnis.
Sie bedingt die direkte, von der Sinneswelt inhaltlich unabhängige
Erkenntnis der Geisteswelt, der Seele und Gott und der ersten

transzendentalen Begriffe und Prinzipien. Sie gibt also der ganzen Erkenntnis-
lehre eine eigene, von der thomistischen verschiedene Gestalt. Schon

Augustin hat sie beschrieben, als jenes unmittelbare aktuelle göttliche
Leuchten, in welchem und von welchem und durch welches wir alles
Geistige schauen, was wir Geistiges erkennen, ohne was der Verstand
aus sich das Geistige nicht zu erkennen vermag 3, das den geistigen
Gegenstand bestrahlt, wie die Sonne das Körperliche, ohne welches wir
es gar nicht sehen. 4 Der Vergleich ist aus Plotin, dem Fürsten des

Neuplatonismus, und die Lehre ist ebenfalls aus Plotin. Erst hatte
Aurelius Augustinus dem altplatonischen Innatismus gehuldigt 5, dann

1 Summa Theol. p. I. tr. I. q. 3. m. HI ; I. Sent. D. 1. a. 4.
2 I. Sent! D. i a. 9 ; D. 2 a. 7.
3

« Animam rationalem vel intellectualem sibi lumen esse non posse,
sed alterius veri luminis partieipatione lucere. » (Civ. Dei X. c. 2.) «Deus intel-
ligibilis lux, in quo et a quo et per quem intelligibiliter lucent, quae intelligibiliter
lucent omnia. » Soliloq. I. c. 1.

4 De Trinit. XII. c. 15 ; Soliloq. I. c. 8.
5 De quantitate Animae c. 20.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 4*9

ihn retraktiert1 und ihn durch die neuplatonische Illuminationslehre
ersetzt. Mandonnet hat mit Recht auf das hingewiesen 2 und P. Bernard
Kälin O. S. B. hat meines Erachtens durchschlagend bewiesen, daß

Augustin die aristotelische Abstraktionslehre überhaupt nicht gekannt
hat. 3 Die Sinneserkenntnis hat bei ihm, wie übrigens auch bei Plotin,
nur veranlassende Bedeutung für die geistige Erkenntnis. 4 De Wulfs
Ansicht, wie wenn die berühmte Illuminationslehre nicht augustinisch
wäre ä, ist nicht haltbar. Sie ist augustinisch-plotinisch Sie hat an
sich mit Ontologismus noch nichts zu tun. Wir erkennen in ihr nicht
Gott schon in sich, sondern sie ist nur das Medium in quo, in welchem
wir direkt, d. h. ohne die Erkenntnis der Sinneswelt unsere Seele und
in ihr Gottes Abbild und die höchsten Ideen schauen.

Eigentlich kam diese plotinisc.he Illuminationstheorie auf drei
verschiedenen Wegen ins Mittelalter.

a) Der eine führte von Plotin durch Maximus Confessor und

Pseudo-Dionysius auf Scotus Erigena6, Honorius Augustodunensis
Gilbertus Porretanus8, die in ihrer ganzen Erkenntnislehre einem
reineren Plotinismus huldigen.

b) Ein zweiter, viel einflußreicherer Weg führte von Plotin über

Augustin auf die Großzahl der ersten scholastischen Schulen, auf die
Paschasius Radbertus 9, Anselm von Canterbury 10, Richard von Sanct

1 Rectractationes I. c. 4.
2 Siger de Brdbant, p. I. 241.
3 Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus. Sarnen 1920.
4 Epistola 218.
5 Gilles de Lessines, p. 18.
11 Scotus E., führt nicht bloß alle Erkenntnis auf eine göttliche Erleuchtung

zurück (De Div. Nat. 1. III. 24. P. L. 122. 690; Plomil. in Prol. Ev. Joh. P. L.
122. 290), sondern er huldigt sogar einem gewissen Innatismus (De Div. Nat.
(1. I. 44. P. L. 122. 486. C.) und mit seinen 3 Erkenntnisprinzipien voO;, \6-{o;,
ôidio'.î bekennt er einen viel reineren Neuplatonismus als Augustin (vgl. ib.
1. II. 23: P. L- 122. 572 ss.).

7 Die Seele kennt alles in sich und aus sich (Scala coeli Maj. c. 8. P. L. 172.
1233).

8 Alles Transzendentale wie Gott, die Materia prima und die Exemplarursachen

werden nicht abstraktiv, sondern durch eine gewisse Intuition erkannt.
(Comment, in librum De Trinit. Boëtii. P. L. 64. 1267-1268.)

9 De fide, spe et Charit, c. 8. P. L. 120. 1408.
10 Er ist Anhänger der göttlichen Illumination und der direkten Kenntnis

der Seele « quanta namque est lux illa de qua micat omne verum, quod rationali
menti lucet ». Prosl. c. 14 (P. L. 158. 235). Dazu Meditatio 21. P. L. 158. 816-17.
«semper sui meminit anima» (Monol. 48. P. L. 158. 199).



420 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Victor 1, die alle ausdrücklich von jener Erleuchtungslehre und einer
direkten Erkenntnis der Seele reden.

c) Ein dritter Weg führt von Plotin durch Syrien, zu den Arabern.
Da verbindet sich der Neuplatonismus mit Aristotelismus in dem

Sinne, daß die intellektuelle Erkenntnis der Sinneswelt aristotelisch-
abstraktiv, die Erkenntnis der Geisteswelt — Gott, Seele, metaphysische
Prinzipien — plotinisch durch eine göttliche Erleuchtung mittelst der
Sphärenintelligenzen erklärt wird. Mit dem ersten Erscheinen der
arabischen Literatur im 12. Jahrhundert macht sich diese Auffassung
geltend bei Isaak von Stella2, Aicher von Clairvaux3, Hugo von
St. Victori, Petrus Lombardus5, Johann von Salisbury. 6 Sie alle
treten für jene arabische Halbierung der Erkenntnistheorie ein, d. h.
Sinneswelt durch Abstraktion, Geisteswelt durch Illumination, welch
letztere sie aber wesentlich, wie die übrigen Scholastiker, augustinisch
auffassen, mit Weglassung der arabischen Sphärenintelligenzen. Ihre
Philosophie ist augustinisch-arabisch.

Hier liegt die Vorlage für die sog. Augustiner des 13.
Jahrhunderts. Sie haben die gleiche Halbierung der Weltanschauung, mit
der göttlichen Erleuchtungstheorie für das höchste Wissen, der direkten
Seelenerkenntnis. So schon Gundisalinus 7

; so, wie es scheint, auch
die ersten Dozenten des Predigerordens in Paris und Oxford. Nur
wenige Platoniker des 13. Jahrhunderts führen, wie Wilhelm von
Paris8 und Roger Bacon9, alle Erkenntnisse auf eine göttliche

1 Direkte Seelenkenntnis Benjamin Major, c. 6. P. L. 196. 71 ; Illuminatio
ib. 72.

2 De Anima. P. L. 194. 1875 ss- Abstraktion der Sinneswelt (1280-84) ;

der Geist schaut alles Geistige in einer göttlichen irradiatio, wie der Sinn alles
in der Sonne (1285-1288).

3 De spiritu et anima P. L. 40. 787 ss.
1 Didasc. 1. II. c. 16 u. 17 (P. L. 176. 758 ; De unione corporis et Spiritus)

(P. L. 177. 288) ; De Sacr. ehr. fid. 1. I. p. III. c. 6. (P. L. 176. 219) ; ib. p. X.
c. 2. (P. L. 176. 329-30) ; Didasc. 1. VII. c. 17 u. 19 (P. L. 176. 824 ss.).

5 Iii I. ep. ad Cor. II. 12 (P. L. T92. 81) ; in Ps. 61 (P. L. 191. 417) ;

in Ep. ad Ephes. (P. L. 192. 203.)
6 Auf Johann v. Salisbury und Petrus Abaelard werden wir später

zurückkommen

7 De immortalit. animae, ediert v. Dr. G. Büloiv. Münster. 1897. p. 16 u. 21.
8 Vgl. M. Baumgartner. Die Erkenntnislehre des Wilhelm von Auvergne.

Münster 1898.
9 Vgl. Opus Majus Ed. Bridges. B. II. 47-54 ; ib. 193 ; ib. 424-39. Dazu

P. Dr. Hadelin Hoffmans O. C., Une théorie intuitionistc de la connaissance au
XIIIm« siècle. Revue Néo-Scol. 1906. 371-391 ; H. Höver O. Cist., Roger Bacons
Hylomorpliismus. Paderborn 1912. p. 184.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 4^1

Erleuchtung zurück. Die Großzahl, und zwar die leitenden Köpfe,
halbieren nach arabischen Vorlagen, zwischen Illumination und
Abstraktion, zwischen Plato und Aristoteles. Die Sinneswelt wird ab-
straktiv erkannt, die Geisteswelt durch göttliche Erleuchtung. Daher immer
die direkte Seelenerkenntnis und das bloß intuitive Erfassen der ersten

Prinzipien. In leiser Anlehnung an die Araber nennen sie, neben

dem persönlichen Intellectus agens, auch Gott im gewissen Sinne

Intellectus agens, weil er unseren Intellectus agens erleuchten muß,
damit er selber leuchten kann. In der weiteren Ausgestaltung der
plotinischen Erleuchtungstheorie aber folgen sie hauptsächlich Augustin.
Diese augustinisch-arabische prkenntnislehre haben wir bei Alexander
Haies 1, Joh. von Rupella 2, Grossetète 3. Nicht anders Bonaventura.
P. Luyckx O. P. hat meines Erachtens den vollgültigen- Beweis

geleistet, daß Bonaventura die gleiche aristotelisch-augustinische
Doppelerkenntnislehre hat. 4 Bonaventura folgen : Mathaeus von
Aquasparta 6, Roger Marston 6, Wilhelm de la Mare 7, der Thomas

wegen seinen Neuerungen besonders heftig bekämpft, fr. Eustachius 8,

der glühende Parteigänger Bonaventuras ; dann Heinrich von Gent 9,

der ebenfalls beides, aristotelische Abstraktion für die Sinneswelt und

augustinische Illumination für die höhere Welt zu verbinden sucht. Von
John Peckham, mit dem sein Vorgänger auf dem erzbischöflichen Stuhle
in Canterbury, der Dominikaner Robert Kilwardby, in der treuen

Anhänglichkeit an der alten augustinischen Richtung gewetteifert hat,
wissen wir, daß er in seinem berühmten Briefe vori 1285 Thomas und
den Seinen gerade jenen Vorwurf hauptsächlich gemacht hat, sie hätten
mit der Unterdrückung der Illuminationslehre die alte augustinische
Tradition verlassen. 10 — Soviel wir bis anhin wissen, haben von den

Piatonikern erst Richard von Mediavilla, Wilhelm von Ware und

1 Summa univ. Theolog. p. II. q. 69. m. 2 a. 3.
2 Summa de Anima p. I. XXXI ; p. II. XXXVII ss.
3 De Veritate. Vgl. Dr. Baur, Die philosophischen Werke des Robert

Grosseteste. Münster 1912. S. 134.
4 Die Erkenntnislehre Bonaventuras. Münster 1923.
5 Vgl. Dr. Grabmann, Die philosophische und theologische Erkenntnislehre

des Kardinals Mathaeus v. Aquasparta. Wien 1906.
6 Vgl. Überweg-Baumgartner. 1915. p, 456.
7 Daselbst S. 452-453.
8 Daselbst S. 452.
9 Quodlib. IV. q. 7; Quodlib. IX. q. 15 ;

10 Chart. Univ. Par. I. n. 518.



422 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

dann Duns Scotus die augustinische Erleuchtungstheorie abgelehnt und
sind hierin den Thomisten gefolgt.

Die berühmte Illuminationslehre ist also doch augustinisch und

war zugleich ein ganz wichtiges Lehrstück der sog. Augustiner des

13. Jahrhunderts, die Thomas bekämpft hat. Mit diesem Lehrstücke
aber verbanden dieselben Augustiner, den Arabern folgend und im
Gegensatze zu Augustin, in ihrer Erkenntnislehre ein Stück arabischen
Aristotelismus. Groß war auf sie vor allem der Einfluß Avicennas.
Letzterer hat neben seinem Intellectus separatus, im Gegensatze zu
Averroes, noch einen persönlichen geistigen Intellekt im Menschen

angenommen und daraus die Unsterblichkeit der Einzelseele bewiesen. 1

Welche Ähnlichkeit mit der Psychologie der Augustiner im 13.
Jahrhundert Die Eigenart der platonischen Richtung des 13.
Jahrhunderts wird mit dem Namen « Augustinismus » nicht hinreichend
charakterisiert. Hierin stehen wir De Wulf näher als Mandonnet. Daher
nannten wir sie augustinisch-arabische Richtung I.¬

III. Die gleiche Erleuchtungstheorie war auch die Hauptursache
der Vermengung von Philosophie und Theologie. De Wulf hat diesen

Mangel einer formellen Distinctio beider Gebiete bestritten und dabei
auf Heinrich von Gent verwiesen. Allein, wie es uns scheint, mit
Unrecht. Den Wirrwarr in dieser Frage haben wir früher aufgezeigt,
mit dem besonderen Hinweis auf Heinrich von Gent, der « veridica
ratione » die Trinität aus der bloßen Vernunft zu beweisen suchte. 2

Wir treten dem Genie Augustinus nicht zu nahe, wenn wir sagen :

er hat diese Frage wissenschaftlich nicht gelöst. Er konnte sie nicht
lösen mit seiner göttlichen Erleuchtung als Ursprung des Glaubens

und Wissens. Solange die Philosophie kein scharj abgegrenztes

selbständiges Gebiet besaß, sondern nur Waffenträgerin des Glaubens war,
und das war der Fall von Philo von Alexandrien bis weit in die

Scholastik hinein, war das unmöglich. Und diese Selbständigkeit
erhielt sie erst durch ihren ihr eigenen Ursprung. Ein interessantes,
beleuchtendes Seitenstück erhält diese Frage durch die Araber. Auch
dort immerwährende Konflikte zwischen Korantheologie und
Philosophie, weil auch dort beide schließlich auf die gleiche Illumination des

Intellektus separatus zurückliefen
IV. Eng miteinander verknüpft sind die beiden Thesen von der

1 Vgl. Dr. Sauter, Avicennas Bearbeitung der aristotelischen Metaphysik.
Freiburg i. Br. 1912. p. 37 u. 107.

2 Quodlib. VIII. q. 14 ; XII. q. 2.



und die augustinisch-arabisehe Richtung im i3. Jahrhundert 423

absoluten Aktivität der Seele und der substanziellen Identität der

Seele und der Potenzen. Es ist De Wulfs besonderes Verdienst, auf
diese beiden wichtigen Unterscheidungsthesen besonders aufmerksam

gemacht zu haben. Beide sind tatsächlich augustinisch und gehören

zugleich zum Lehrdepositum der Augustiner im 13. Jahrhundert. Beide
hat Thomas entschieden bekämpft.

Ganz im Sinne Plotins hielt Augustin die Seele nur für aktiv und
hat jede Einwirkung des Körperlichen auf die Seele als etwas ihr
Unwürdiges bestritten. Die Seele allein bringt alle Lebens- und

Erkenntnistätigkeiten hervor, auch jene der Sinneserkenntnis, der
äußeren und inneren Sinne. Der beseelte Leib ist keineswegs
Mitwirkender. 1 Dieser Gedanke ist später, bewußt und unbewußt, Gemeingut

der augustinischen Scholastik. Das ist nicht etwa bloß bei einem

Wilhelm von Paris der Fall2, der bekanntlich in außerordentlich

subjektivister Weise jede species impressa leugnete 3, und clem später
Heinrich von Gent folgte. 4 Selbst der hl. Bonaventura, sonst von
den beiden Genannten weit entfernt, verlegt dennoch die Sinnespotenz
nicht in das Kompositum von Seele und Leib, sondern nur in die
Seele allein.5

Thomas hat zwischen Seele und Potenzen einen Unterschied wie
zwischen Substanz und Accidens praedicamentale statuiert. Die
beiden gehören in zwei ganz verschiedene Kategorien hinein, — die
Seele ist Substanz, die Potenz eine Qualität. Diese Auffassung
wird man in der vorthomistischen Scholastik wohl vergeblich suchen.

Schon bei Augustin sind Seele und Potenzen substanziell durchaus
identisch. 6 In der Folgezeit schlugen die augustinischen Scholastiker

1 Musica VI. 5. n. 10; De Gen. ad 1. XII. 16. n. 33; 24. n. 51.
Vgl. Kälin O. S. B., Die Erkenntnislehre Augustins, p. 12 ff. ; das. p. 30 ff.

2 De Anima. V. 5. 119-120. Vgl. Baumgartner, Erkenntnislehre des Wilhelm
von Auvergne. Münster 1898. pp. 29-30.

3 « Declaratum est tibi animam rationalem esse substantiam
activant et agentem in semetipsam, similiter generativam scientiarum et generantem
eas apud se et intra semetipsam nec non et generantem formas intelligibiles in
semetipsa. » Anima V. 8. 124. Baumgartner, das. 54.

4 Quodlib. V. q. 14 ; Quodlib. XIII. q. 11 ; Summa Theol. LVIII. q. 2. n. 42.
5 II. Sent. D. 8. q. 1. a. 3. q. 2 ad 7.
6 « Simul etiam admonemus, si utcumque videre possumus haec (memoria,

intelligentia, voluntas) in anima existere et tanquam involuta evolvi, ut sentiantur
et dinumerentur substantialiter vel ut ita dicam essentialiter, non tanquam in
subjecto ut color aut figura in corpore aut ulla alia qualitas aut quantitas »

Quam ob rem non amor et cognitio tanquam in subjecto insunt menti, sed
substantialiter etiam ista sunt sicut ipsa mens. » De Trinit. IX. c. 4.



424 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

zwei etwas verschiedene Wege ein. Die einen leugneten zwischen
Seele und Potenzen absolut jeden Unterschied. So Alkuin 1, Scotus

Erigena2, Wilhelm von Thierry, 3 Aicher von Clairvaux4, Adélard
von Bath5, Wilhelm von Auxerre6, Wilhelm von Paris 7, Roger
Bacon 8, Heinrich von Gent 9. Andere durchschauten die Gefahr, die
in der Leugnung jeder Unterscheidung lag, und die später in Cartesius

hervortrat, schärfer. Sie waren bestrebt, eine Realdistinctio zu
statuieren, die aber nie plausibel erklärt werden konnte. Seele und
Potenzen sind wohl der Substanz nach identisch, aber der Essenz nach
verschieden. So Alexander Haies 10, Joh. von Rupella u, Bonaventura 12

mit seiner Schule, deren Wortführer John Peckham im berühmten,
bereits erwähnten Briefe von 1285 die augustinische Auffassung von
Seele und Potenzen ebenfalls als heiliges Erbe der Schule gepriesen
hat. 13 Damit stimmt der Dominikaner Robert Kilwardby, der Führer
der Oxforder-Augustiner, überein. 14

Offenbar gibt es also auch bei den Augustinern in der Auffassung
des Verhältnisses von Seele und Potenz wichtige Schattierungen.
Aber übereinstimmend dürften sie alle, — bis zu Duns Scotus — die
substanzielle Identität von Seele und Potenzen verteidigt haben. Das

war, um noch zwei wichtige frühere Vertreter nachzuholen, schon der
Fall bei Hugo von St. Victor 16 und Petrus Lombardus 16.

1 De animae ratione ad Eulal. c. 11.
2 De Div. Nat. 1. V. 31. P. L. 122. 942. A.
3 « Ipsa vero sua substantia est, qua cogitat ipsum vero velle

substantia ejus est tota igitur cogitat, tota vult, quia tota voluntas est. » De
natura corporis et animae. P. L. 180. 720.

4 De spiritu et anima. P. L. 40. 789.
5 Vgl. De Wulf, Hist. d. Philos, méd. 218. (1912).
6 « Potentia sciendi in homine idem est quod anima hominis. » Summ. aur.

I. II. tr. 10. c. I. q. 6.
7 De Anima III. 6. 92. Er polemisiert sogar gegen eine distinctio und weiß,

daß Aristoteles anderer Ansicht war (ib. III. 11. 102).
8 Opus Maj. II. 374-375 (Ed. Bridg.). Dasselbe Communia natur. 1. I. pars 4

ed. v. P. Höver O. Cist. Roger Bacons Hylomorphismus. Paderborn 1912. pp. 52-54.
9 Quodl. III. q. 14.

10 Summa univ. Theol. p. II. 9. 65. mernbr. primum ; ib. II. q. 9 ; q. 21

membr. primum.
11 Summa de Anima, p. II. I. 219 (Ed. Domenichelli).
12 II. Sent. D. 24. p. I. a. 2. q. 1 ; T. Sent. D. 3. p. II. a. 1. q. 3.
13 Chart. Univ. Paris. I. n. 518.
14 De divisione philosophiae. Vgl. Dr. Baur, Dominicus Gundisalinus

Münster 1903. S. 629-30.
15 Speculum de mysteriis ecclesiae P. L. 177. 377 C.
19 I. Sent. d. 3. 14. P. L. 192. 532.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 425

V. Lehrinhaltlich nahe miteinander verwandt sind die kosmo-

logischen Thesen von der Aktualität der Materia prima, der rationes
séminales und der Mehrzahl der suhstanziellen Formen im körperlichen
Compositum. Hiemit in Verbindung ist auch die Lehre von der

Compositio von Materie und Form in den kreatürlich geistigen
Substanzen. Die fortlaufende historische Forschung wird hierüber noch
manche neue Aufklärung bringen. Wir gestatten uns, zu den

vorliegenden Lehrpunkten, über die Mandonnet und De Wulf stark
auseinander gehen, folgende Bemerkungen.

i. Zur Aktualität der Materia prima.

Die Ansicht, wie wenn bei den Scholastikern und früheren Schriftstellern

eine formlose Materie notwendig identisch wäre mit einer
aktlosen Materie, ist historisch absolut unhaltbar. Und doch hat man
sowohl bei Augustin, als auch anderen immer auf das abgestellt. Für
die Unrichtigkeit dieses Beweisverfahrens legt Duns Scotus klares

Zeugnis ab. Bei ihm ist die Materia prima, insofern sie absolut in
sich, ohne jede Form betrachtet wird, dennoch Akt, ein wirkliches
aktuelles Sein, sogar ein absolutes, das seine eigene Wesenheit für sich

ohne Beziehung zu Form und Compositum besitzt. 1 Und der Gedanke,
der dieser Auffassung zu Grunde liegt, ist der : ohne Aktualität könnte
die Materie prima überhaupt nicht aufnehmender Träger der Formen
sein. Dieser Gedanke ist alt, sehr alt. Bekanntlich hat Tertullian,
vom stoischen Materialismus beeinflußt, sogar Gott Materie

zugeschrieben. 2 Ihm schwebte die Idee vor, zu einer Substanz, zu einem

substare und subsistere brauche es überhaupt eine Materie als ersten

Seinsträger. 3 Für Plotin, den Fürsten des Neuplatonismus, gibt es

überhaupt keine irdische Substanz im eigentlichen Sinne. Aber in
der höheren Geisteswelt nimmt er eine geistige Materie — Gat, vor,inj —
als notwendigen Träger der Vielheit der Formen, Ideen an. 4 Und
selbstverständlich ist sie aktuell. Hier dürfte die erste Quelle sein für
die Compositio von einer geistigen Materie und Form in den geistigen

Substanzen und zwar im Sinne einer aktuellen Materie. Daß selbst

Augustin in der Seele auf eine « quasi materia » hingewiesen6, hat

1 Oxon. II. d. 12. q. I ; ib. d. 3. q. 1 ; Oxon. IV. d. 43. q. 2 u. q. 5.
2 Adv. Praxeam, c. 7.
3 De carne Christi, c. ri.
4 En. II. 1. 4. c. 1-5. Ed. Did. 72-73.
5 De Genesi ad litt. lib. VII. c. 6. n. 9.



426 Die thomistische [.ehre von Akt und Potenz

gerade De Wulf hervorgehoben. 1 In der Folgezeit begegnet uns diese

Compositio von Materie und. Form in den kreatürlichen geistigen
Substanzen — Engeln, Menschenseele — immer wieder. Wir erwähnen

nur beispielsweise : Fredegisus 2, Scotus Erigena 3, Honorius Augusto-
dunensis 4, Gilbertus Porretanus 5, Gundisalinus 6, Alexander Haies 1,

Bonaventura 8, Raimundus Lullus 9, Robert Kilwardby 10, Roger
Bacon n, Petrus Johannis Olivit2. Eine wankende Stellung nimmt
Wilhelm von Paris in dieser Frage ein. 13 Dagegen bekämpfen unter
den Augustinern Joh. von Rupella 14 und Heinrich von Gent jede
Compositio von Materie und Form in den geistigen Substanzen. 15

In seinem nicht sicher echten Werklein « De rerum principio »,

verteidigt Duns Scotus die Materie in den Engeln und Seele mit 12

verschiedenen Gründen. 16

Zweifelsohne hat jene geistig-aktuelle Materie, der die Platoniker
bezüglich der Seele und Engel huldigten, auf die Annahme einer
aktuellen körperlichen Materie in den Körpern Einfluß ausgeübt. Wir
leugnen dabei andere Einflüsse nicht, z. B. die Schilderung des

platonischen Timaeus und der Genesis, wonach zwar aus einem

chaotischen, aber doch aktuellen Seinszustande die geordnete Welt
entstanden wäre. Dieser chaotische Zustand hatte, an sich mit einer

1 Gilles de Lessines, p. 21.
2 Er muß diese Lehre in einem Briefe an Bischof Agobardus von Lyon

vorgetragen haben, denn dieser antwortet ihm « aut forsitan nostis, in qua regione
jaceat ilia incognita materies, unde animas dicitis creari in vacuo ». P. L. 104.
168 B.

3 De Div. Nat. 1. II. 22. P. L. 122. 566. B. — C. — Er nimmt eine geistige
Materie für die Seele und Engel an.

4 Elucidarium. P. L. 172. 1144. D.
5 Wie bei Plotin gehört die Materia prima in das Geistesreich. Comment, in

librum de Trinit. Boëtii. P. L. 64, 1267. D.
6 De unitate ed. v. Correns. Münster 1891. S. 7, S. 9, S. 42.
7 Summa univ. Theol. p. II. q. 61. membr. 1. Auch bei ihm noch der

Gedanke : weil die Seele für sich existieren kann, muß sie eine Materie haben.
8 II. Sent. D. 3. a. 1. q. 1, q. 2, q. 3 ; II. Sent. D. 17. a. 1. q. 2. Gleiche

Begründung wie oben bei Alex. Haies. Daher spricht er der Tierseele die
Compositio von Materie und Form ab, weil sie nicht für sich subsistieren kann..

9 Ars magna IX. c. 35.
10 De Divisione philosophiae. Vgl. Dr. Baur, op. cit. 616-17.
11 Op. Majus, II. 509.
12 Vgl. Zigliara, De mente Cone. Vienensis. Romae 1878. p. in.
L3 De immort. animae ed. Bülow. 52.
14 Summa de An. p. I. XI. S. 115-16 ; ib. I. XIII. S. 121 (Ed. Domenichelli).
15 Quodlib. IV. q. 16,
10 q. 7. a. 2 Paris, B. 4 349 ff.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 427

rein potenziellen Materia prima im aristotelischen Sinne offenbar nichts
zu tun. Aber jener alte Gedanke : die Materie muß als Träger der
Formen in sich aktuell sein, hatte noch größeren Einfluß. Und das

ist um so erklärlicher, als schon Plotin und nach ihm manche

Augustiner bis auf Duns Scotus die kosmische Mateiia prima nicht
als prineipium >< ex quo » des werdenden Körpers, sondern nur als prin-
eipium in quo, als Erscheinungsträger der Formen auffaßten. Für sie

gab es kein direktes Kausalzusammenwirken zwischen Materie und
Form, um das Compositum als drittes durch Aktualisierung eines

Teiles der Materia primae durch die Form hervorzubringen. Die
Materia prima blieb nach ihnen das absolut unveränderliche Aujnahme-
subjekt der Form, deren beider bloßes Zusammensein das Compositum
ausmacht. Das war eine rein kollektivistische Auffassung des Hylo-
morphismus, die nicht allein Duns Scotus1, sondern vor ihm Plotin'',
Scotus Erigena :i, Gilbertus Porretanus 1 und Avicebron gelehrt hatten.
Das mußte zur viel größeren Selbständigkeit der Materia prima, zu
ihrer Aktualität, führen. Faktisch haben wir die Aktualität der
kosmischen Materia prima, außer bei den Genannten, bei Hugo von
St. Victoi 5, Robertus Pullus 6, Petrus Lombardus 7, Gundisalinus 8,

Bonaventura9, Kilwardby 10, Heinrich von Gent11, Roger Bacon12, und

1 Oxon. II. D. i. q. 5 ; ib. II. D. 12. q. 1 11. 2.
2 En. III. 1. 6. c. 15-16. Did. 163-64. Hier sogar die gleichen Beispiele wie

bei Duns Scotus.
3 De Div. Nat. 1. I. 52-62. (P. L. 494-504); 1. II. 15-16 (546-48). Nach

Scotus ist die irdische Substanz nur ein Compositum aus der Materia prima als
aktuellen Träger einer Anzahl akzidenteller Formen.

4 Comment, in librum Boëtii de Trinit. P. L. 64, 1265-1267. Hier ist die
geistige aktuelle Materie selbst das Aufnahmesubjekt der Formen. Das dürfte
auch Plotin und Scotus nicht ganz fremd sein.

5 De Sacramentis 1. 1. p. 1. c. 4. (P. L. 176. 189) «non puto primam illam
rerum omnium materiam taliter informera fuisse, ut nullam omnino formam
habuerit ».

• 6 II. Sent. c. 1. P. L. 186. 717 ss.
7 « Dicimus illam primam materiam non ideo dictam fore informem, quod

nullam omnino formam habuerit. » II. Sent. D. 12. 5. P. L. 192. 676.
8 De unitate ed. Correns. p. 7.
9 II. Sent. D. 12. a. 1. q. 3 ; ib. a. 2. q. 3. Ihm ist die Materia prima in sich

schon « semiformis ».
10 De Divisione philos., vgl. Dr. Baur, op. c. 618 « necesse est, quod materia

habeat aliquid formae ».
11 Quodlib. I. q. 10. Er bekämpft direkt Thomas und stimmt wesentlich

mit Duns Scotus überein.
32 « Materia enim non nihil est, sed vera natura et essentia, habens esse suae

essentiae. » Comp. S. Theol. Ed. Rashdall 1911. S. 50.



428 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

John Peckham L Damit wollen wir durchaus nicht alle Anhänger
aufgezählt haben, noch weniger behaupten, daß alle angeführten
Autoren die Aktualität der Materia prima im gleichen Sinne
verfochten hätten. Vielmehr haben die einen' eine nicht völlig formlose
aktuelle Matena -prima verteidigt, die anderen, Plotin und Avicebron
folgend, eine formlose aktuelle Matena prima gelehrt, wie Scotus

Erigena, Gilbertus Porretanus, Roger Bacon, Heinrich von Gent
und Duns Scotus. Letztere Fassung entbehrt vielleicht nicht jeder
monistischen Tendenz

2. Zur Pluralitas formarum.

Die Lehre von einer Mehrzahl von substanziellen Formen in ein

und demselben Compositum war vielleicht die verbreiteste im ganzen
früheren Mittelalter und auch im 13. Jahrhundert. Daher der brausende

Sturm, der losbrach, als Thomas 1270 die These von der Einzigkeit
der substanziellen Form aufstellte. Woher kam sie, diese Lehre von
der Pluralitas formarum und in welch verschiedenen Gestalten trat
sie auf

Die Hauptquelle lag sicher auch für diesen Lehrpunkt bei
Plotin. Mit seiner Annahme von drei verschiedenen, sogar trennbaren

Prinzipien im Menschen : Geist — voO'ç — Seele — poy-f — und Leib —
Gtou.a — war die Mehrzahl der Formen gegeben. 2 Auch verwahrt
er sich gegen Aristoteles, daß die den Leib belebende Seele demselben

das Körpersein gebe. 3 Schon er vertrat also eine eigene Körperform.
In seiner Auffassung, daß die Form eines Körpers — Xdyo; — wieder
aus anderen Xoyot zusammengesetzt sei 4, lag ebenfalls die Lehre von
der Mehrzahl von Formen. Augustin blieb nicht völlig unbeeinflußt
von diesen Auffassungen. Bekanntlich unterscheidet auch er im
Menschen 3 Prinzipien : Geist, Seele und Leib 5 und teilt der Seele nur
die Belebung des Leibes zu. 6 Plotins Lehre von der Mehrzahl der
Formen übte auf einem anderen Wege noch durch Avicebrons « Fons

1 Chart. Univ. Paris, I. n. 523. Da rechnet er die rationes semi-nates, die
als Halbformen in der Materia prima sind, zum Augustinismus.

2 En. VI. 1. 7. 6. Did. 479.
3 En. IV. I. 3. 20-21. Did. 211-12.
4 En. VI. 1. 3. S. Did. 416 ; En. II. 1. 6. 2. Did. 87ff.
5 De anima ejusque origine IV. e. 2. Daselbst II. c. 2 sagt er sogar : « Itane

tu ignorabas, duo quaedam esse animam et spiritum et utrumque ad naturam
hominis pertinere, ut totus homo sit Spiritus et anima et corpus ».

0 De immort. animae. c. 15 ; De quantit. animae c. 33.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 429

vitae » ihren Einfluß auf die Scholastiker des 13. Jahrhunderts aus.
Aus dieser Quelle haben Roger Bacon und Duns Scotus sicher
reichhaltigst geschöpft.

Die Lehre von der Mehrzahl der substanziellen Formen war den

Scholastikern vor Thomas so selbstverständlich, daß sie sich einer
anderen Ansicht überhaupt kaum bewußt wurden. Dagegen trat diese

Lehre in ganz verschiedenen Gestalten auf.

1. Unseres Wissens haben im Mittelälter nur noch ganz wenige
die Seelendreiheit im Menschen verteidigt wie Robert Kilwardby1
itnd Roger Bacon 2 und Petrus Johannis Olivi 3. Die meisten Augustiner
weisen sie ausdrücklich zurück.

2. In der Verteidigung der Compositio von Materie und Form
in den kreatürlichen geistigen Substanzen liegt eine weitere Äußerung
der Mehrzahl von substanziellen Formen. Ist die Menschenseele in
sich aus Materie und Form, und dann noch belebende Form des Leibes,

so gibt es im Menschen eine Mehrheit von Formen. Alle Anhänger
jener Compositio, die wir oben erwähnt, verteidigen somit ebenfalls
die Pluralitas fonnarum.

3. Dasselbe ist zu sagen von den Vertretern der rationes seminales.

Da letztere, wie Bonaventura sie erklärt, nichts anderes sind, als in
der Materia prima eingeschaffene inkomplete Formen, die nachher
mittelst des Naturwirkens zu Formen der neuen Naturdinge werden 4,

involvieren sie notwendig eine Mehrzahl von Formen in ein und
demselben Compositum. Auch diese rationes seminales sind augustinischer
Herkunft. Im 13. Jahrhundert steht ihnen Richard von Mediavilla
skeptisch gegenüber. 5 Aber im ersten Kampfe mit dem Thomismus
rechnet sie John Peckham noch zum hl. Erbe Augustins 6 und Robert

1 De divis. philos., vgl. Dr. Baur, op. cit. 629. 25. «Non ergo intelligitur
de vegetativa, sensitiva, intellectiva tanquam de tribus accidentibus, sed tanquam
de tribus formis substantialibus umim totum constituentibus. »

2 Communia natural. I. p. 4. ed. von Höver, Roger Bacons Hylomorphismus.
1912. 81. d. 82. a. pp. 44-45.

2 Vgl. P. Ehrlc S. J. Ein Bruchstück der Akten des Konzils von Vienne.
Archiv für Literatur und Kirchengeschichte. B. III. 458-459. Zigliara, De mente
Cone. Vien. 110-113.

4 II. Sent. D. 18. a. 1. q. 2 u. 3.
5 Vgl. die Auszüge, welche die Editores der Bonaventuraausgabe in Quaracchi

aus 1. Quaestiones disp. gemacht haben « humanae cognitionis rationis aneedota ».

220 ss.
6 Chart. Univ. Par. I. n. 523.



430 Die thomistische Lehre von Akt und Potenz

Kilwardby ist gleicher Ansicht. 1 Selbst Duns Scotus wagt es noch

nicht, sie definitiv abzulehnen. 2

4. Schwer wäre es sicherlich, einen x\ugustiner zu finden, der nicht
bewußt oder halb bewußt die jorma corporeilatis verteidigt hätte.
Damit war die Mehrzahl der Formen im Lebewesen wieder gegeben.
Der Körper besitzt als Körper seine eigene Form, zu der die Seele als

zweite belebende Form hinzutritt. Bei Scotus Erigena 3, Petrus Lom-
bardus 4, Rupella 5, Alexander Haies 6, Gundisalinus 7, Bonaventura 8,

Richard von Mediavilla9, Wilhelm von Paris10, Petrus Johannis
Olivi n, Heinrich von Gent 12 und Duns Scotus 13 ist sie nachweisbar.

5. Viel mächtiger noch tritt die Theorie von der Mehrzahl der
Formen hervor bei jenen, die ultrareaiistisch die verschiedenen Ab-
straktionsgrade zu aktuellen Formen hypostasieren, wie ein Gilbertus
Porretanus. 14 Aus der « Eons vitae » des Avicebron schöpfend, haben

vor allem Gundisalinus 15, Roger Bacon 16 dieser Tendenz gehuldigt.
Wesentlich in diesem Sinne eingestellt, ist das nicht sicher echte

1 De div. phil. Dr. Baut. op. cit. 619. 21 ; 620. 2 ; 621. 31..
2 Scotus ist hierüber an gewissen Stellen wankend. Oxon. II. D. 18. n. 8 u. 9 ;

aber in Report. II. D. 18. (B. 23. 90. a. n. 14) erklärt er sie analog dem
hl. Bonaventura.

3 « Ex formata materia » ist der Leib des Menschen. De divis. Nat. 1. IV.
11 (786. -c.). Auch er, wie Plotin und Augustin, zählen 3 Prinzipien des Menschen
auf : Leib, Seele und Geist.

4 « Formatum vero intelligitur corpus propria anima animatum et informe,
quod nondum habet animam. » « Sed jam formato corpori anima datur » IV. Sent.
D. 31. 5 (P. L. 192. 920).

5 Summa de Anima, p. I. XXXVII u. XXXVIII.
6 « (Anima) est actus naturalis corporis completi in forma naturali, quae.-

forma dicitur forma corporalis. » Summ. univ. ïheol. II. q. 63. membr. 4.
7 De unitatc ed. v. Correns, p. S.
8 II. Sent. D. 17. a. 1. q. 2.
9 II. Sent. D. 17. a. 1. q. 3 u. q. 5. Vgl. Stockt, Gesch. d. Phil, des Mittelalters,

II. 765.
10 De anima IV. 3. 107 u. 108. Vgl. Baumgartner, Erkenntnislehre des Wilhelm

von Auvergne, pp. 14-15 u. 343.
11 Zigliara, De mente Conc. Vien. p. 110.
12 Quodl. II. q. 2.
13 Oxon. IV. D. il. q. 3 (V. 17. 436. a.).
14 In einer vom Allgemeineren herabsteigenden Doppelreiche von Materien

und Formen hypostasiert er alle Abstraktionsgrade. Commentaria in librum
Boëtii de Trinitate. P. L. 64. 1265-1289.

15 Auch bei ihm eine herabsteigende Parallele von Materien und Form. De
unitate ed. v. Correns, 7—8.

16 Ganz ähnlich wie bei den vorigen. Commun, nat. 1. 1. p. 4. Höver, Roger
Bacons Hylomorphismus. p. 60 ff.



und die augustinisch-arabische Richtung im i3. Jahrhundert 431

Opusculum des Duns Scotus « De rerum principio ». Aber auch in.

seinen sicher echten Werken hält der Doktor Subtilis die Teile des

Körpers für aktuelle inkomplete Formen, die dann zuletzt, » ultimate »

von der Wesensform determiniert, werden. 1

In irgend einer Form haben alle Augustiner die Pluralitas formaram
gelehrt. Daß es dabei ungeheuer schwer war, die unio substantialis

zu retten, das zeigt sich schon bei Hugo von St. Victor2, Petrus
Lombardus 3 und Petrus von Poitiers. 4

Das Resultat unserer historisch-kritischen Abklärung zusammenfassend,

ergeben sich für den sog. Augustinismus folgende spezifisch
eigentümliche Lehrpunkte und Auffassungen :

Vermengung von Glaube und. Wissen, Bevorzugung des Guten vor
dem Wahren, die göttliche Erleuchtungstheorie als letzte Erklärung in der

Erkenntnislehre und damit mit der direkten Erkenntnis der Seele und
Gottes der philosophische Mystizismus ; die bloße Aktualität der Seele

bei ihrer Tätigkeit und damit die substanzielle Identität der Seele und
der Potenzen; die Aktualität der Materia prima; die Zusammensetzung
von Materie und Form in den kreatürlichen geistigen Substanzen mit
den rationes séminales, und der Mehrzahl der substanzielten Formen
in ein und demselben Compositum. 5 Gegen dieses ganze « Thesarium »

des sog. Augustinismus wird Thomas Stellung nehmen..
"Die ursprünglichere Hauptquelle, aus der diese Richtung hervorging,

war der Neuplatonismus, wie er durch Augustin und die arabische

Philosophie neugestaltet auf die Scholastik seinen Einfluß ausübte.

Deswegen würden wir es für richtig finden, sie augustinisch-arabische

Richtung zu nennen, statt einfach « Augustinismus ».

(Fortsetzung folgt.)

1 Oxon. IV. D. Ii. q. 3.
3 De Sacramentis fid. ehr. 1. II. p. I. c. 11 (P. L. 176. 409), verlegt er-die-

Person in die Seele allein : « sed tarnen personam esse anima ex se habet ».

3 Gleicher Irrtum auch bei ihm, vgl. P. L. 192. 963, wo die Irrtümer des

Lombarden aufgezählt. Er vergleicht auch Leib und Seele mit Wohnung und
Bewohner. IV. Sent. D. 31. 5. (P. L. 192. 920.)

4 Auch nach ihm genügt zum Menschen die Seele allein. IV. Sent. c. 22.
P. L. 211, 1224.

5 Wir haben hier das Individuationsprinzip absichtlich nicht hineinbezogen,
weil es uns schien, daß hierüber die Augustiner selbst verschieden gedacht hätten.
Auch die direkte Erkenntnis des Individuellen ließen wir bei Seite, da sie erst in
der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts wirksam hervortritt.


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

