
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Messapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Autor: Rohner, Regens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nach

Die Meßapplikation

der Lehre des hl. Thomas.

Von Regens Dr. ROHNER, Freiburg.

Wir stehen noch im Jubiläumsjahre^des hl. Thomas von Aquin,
der mit Vorzug der « Doctor Eucharisticus », der Lehrer des aller-

heiligsten Altarssakramentes genannt wird. Er ist deshalb gewiß nicht
unpassend, gerade in dieser Zeit, unter Führung des hl. Thomas jenes

wunderbare, trostvolle Geheimnis näher ins Auge zu fassen.

Es soll nicht im « Großen und Allgemeinen » geschehen, sondern

es möge ein ganz besonderer Punkt herausgegriffen werden, die
« applicatio missae », die Zuwendung der heiligen Messe. Es ist dies

eine praktische Frage von entscheidender. Bedeutung ; handelt es sich
doch darum, wie wir auf sicherste und reichlichste Weise das heilige
Meßopfer zum ewigen Leben uns zunutze machen können und dürfen.

Mit der Frage über die Zuwendung der heiligen Messe steht in
engster Beziehung die Frage « de stipendio missae », über das
Meßalmosen. Darüber gibt der neue Cod. jur. can. sehr klare und bestimmte
Richtlinien, welche im Anschlüsse an die Frage « de applicatione missae »

erörtert werden sollen.

i. Warum redet man überhaupt von Zuwendung der heiligen Messe

Der Grund liegt im Wesen des heiligen Meßopfers. Der hl. Thomas
hat die kirchliche Überlieferung der hl. Väter und Kirchenlehrer über
das Wesen des heiligen Meßopfers in die kurzen Worte zusammengefaßt

: «Das Opfer, das täglich in der Kirche geopfert wird, ist nicht
ein anderes Opfer als das Opfer, welches Christus selber (am Kreuze)

dargebracht hat, aber dessen Gedächtnis (commemoratio). »1

1 St. Thom. III. 22 ad 2. : « Sacrificium quod quotidie in Ecclesia offertur,
non est aliud a sacrificio quod ipse Christus obtulit, sed ejus commemoratio. »

Divus Thomas. 25



386 Die MeÊapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Statt « Gedächtnis » kommen in der kirchlichen Überlieferung
noch andere Ausdrücke vor, welche aber dasselbe besagen, z. B. imago
repraesentativa, imitatio, recordatio, repraesentatio, exemplum, figura
dominicae passionis et mortis, bildliche Darstellung, Nachbild,
Nachahmung, Abbild, Beispiel des Leidens und Todes des Herrn,

Diese Ausdrücke wurden von den Irrlehrern des 16. Jahrhunderts
mißverstanden und bildeten wohl den äußern Anlaß, daß die genannten
Irrlehrer das heilige Meßopfer nur als leere, historische Erinnerung
an das Kreuzesopfer Christi betrachteten, was vom Tridentinum als

Irrlehre verurteilt worden ist. 1 Es wollte mit den erwähnten

Bezeichnungen eben nichts anders bedeutet werden, als was Christus
beim letzten Abendmähle verkündet hat : « Tut dies zu meinem
Andenken »2 Durch die getrennte Verwandlung von Brot und Wein
wird das Andenken an den Kreuzestod Christi gefeiert, indem Christus
dadurch im Zustande des Leidens und Sterbens dargestellt wird.
Am Kreuze trat nämlich der Tod Christi erst ein, — ward also das

Opfer erst vollendet —, als sein heiligstes Blut von seinem heiligsten
Leibe getrennt wurde. Erst als der Erlöser den letzten Tropfen seines

heiligsten Blutes vergossen hatte, sprach er : « Es ist vollbracht » und
dann rief er mit lauter Stimme : « Vater, in Deine Hände empfehle
ich meinen Geist « und er neigte sein Haupt und starb. 3

Zum heiligen Meßopfer gehört also notwendig, daß es die

Darstellung des Kreuzestodes Christi ist, aber eben nicht bloß eine leere

Erinnerung, eine leere Nachahmung, ein leeres Abbild desselben,
sondern — wie die Einsetzungsworte es bekunden — das, was
dargestellt, nachgebildet wird, ist unter den darstellenden, äußeren

Zeichen, den getrennten Gestalten von Brot und Wein auch wirklich
enthalten und gegenwärtig. Der am Kreuze hingeopferte Leib Christi
ist wahrhaft, tv irklich und wesentlich gegenwärtig, und das vom Kreuze
geflossene Blut Christi ist ebenfalls wahrhaft, wirklich und wesentlich

gegenwärtig. Also das bittere Leiden und Sterben Christi, das blutige
Opfer Christi am Kreuze wird durch die getrennte Verwandlung von
Brot und Wein wahrhaft, wirklich und wesentlich gegenwärtig gemacht.
« Die Sakramente des neuen Bundes enthalten und bewirken das,

was sie bezeichnen. »4 Wenn also die getrennte Verwandlung von
1 Trident, sess. 22, can. 3.
2 I. .Corinth. 11, 24 und 25.
3 Joh. 19, 30 und 34 ; Luc. 23,46.
4 St. Thom. III. 62, 1 ad 1 ; III. 61, 4 ad 2. « Sacramenta novae legis

continent et causant, quod significant. »



Die Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 387

Brot und Wein im heiligen Meßopfer die Trennung von Leib und Blut
des Herrn bezeichnet, dann enthält und bewirkt sie auch diese

Trennung, enthält und bewirkt den Opfertod Christi, d. h. macht
das Kreuzesopfer gegenwärtig, macht es aber nur gegenwärtig unter
den verhüllenden äußeren Gestalten von Brot und Wein. St. Augustin
drückt diese Wahrheit so schön aus mit den Worten : « Einmal ist
Christus in sich selbst (in semetipso) geopfert worden, und dennoch
wird er täglich im Sakramente für das Volk geopfert. »1 Das Pontificale
Rom. nennt die Priester der katholischen Kirche « jene, welche das

Geheimnis oder das Sakrament des Todes des Herrn feiern ». 2

So ist also nach der kirchlichen Überlieferung das heilige
Meßopfer einfach das Sakrament des heiligen Kreuzesopfers ; unter der
sakramentalen Hülle wird das blutige Opfer Christi dargebracht ;

aber gerade wegen der sakramentalen Hülle ist es auch das Andenken,
das Gedächtnis des Todes Christi. Die Sinne und das natürliche Licht
der menschlichen Vernunft können das im Sakramente verborgene
Opfer nicht wahrnehmen ; das Auge des Glaubens nur erkennt es ;

aber die äußern verhüllenden Gestalten erinnern beständig an das

Leiden und Sterben des Erlösers, das unter denselben gegenwärtig ist.
In diesem Gegenwärtigmachen des blutigen Opfertodes Christi unter
den getrennten Gestalten von Brot und Wein besteht das Wesen
des heiligen Meßopfers. So ist es also wahrhaftig Ein und Dasselbe

Opfer, wie das Opfer am Kreuze ; es wird dieselbe Opfergabe von
demselben Opferpriester in derselben Opfergesinnung und
Opfermeinung dargebracht, nämlich « in remissionem peccatorum », sonst

wäre es nicht dasselbe Opfer, doch ist es den Sinnen verhüllt ; aber
es ist dessen « lebendiges Gedächtnis. »

Diese Lehre, welche St. Thomas aus der kirchlichen Überlieferung
geschöpft hat, wurde vom Tridentinum im Heiligen Geiste mit
folgenden Worten verkündet : « In diesem göttlichen Opfer ist eine

und dieselbe Opfergabe, derselbe Opfernde, jetzt dttrch den Dienst der

(menschlichen) Priester, der damals sich selbst am Kreuze geopfert
hat, nur die Weise zu opfern ist verschieden. » 3

1 St. Augustin, zitiert bei Thom. III. 83, 1.
2 Pontif. Rom. ord. presbyt. : « Mysterium mortis .Domini célébrantes. »

:i Trident, sess. 22, cap. 2. : « Una eademque est hostia, idem nunc offerens
sacerdotum ministerio, qui se ipsum tunc in cruce obtulit, sola offerendi ratione
diversa. »



.388 Die MelSapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Wunderbare Übereinstimmung des hl. Thomas mit dem Triden-
tinum Ist es nicht, als ob das Konzil einfach den Satz des englischen
Lehrers herausgenommen und den Bedürfnissen der Zeit entsprechend
etwas ausführlicher wiedergegeben hätte St. Thomas sagt : « Das

heilige Meßopfer ist dasselbe Opfer wie das Opfer, das Christus am
Kreuze dargebracht hat. » Das Konzil lehrt : « In diesem göttlichen
Opfer ist ein und dieselbe Opfergabe und derselbe Opferpriester wie

am Kreuze. » Zu einem Opfer gehört eine Opfergabe, ein Opfernder
und dessen Opfergesinnung, dessen Opferakt. Diese 3 Stücke sind
nach St. Thomas beim heiligen Kreuzesopfer und beim heiligen
Meßopfer dieselben. Genau so beim Tridentinum. Nach ihm ist auch

im heiligen Meßopfer derselbe Opfernde. Zu « demselben Opfernden »

gehört aber notwendig auch dieselbe Opfermeinung und derselbe

Opferakt. Also ist das heilige Meßopfer Ein und Dasselbe Opfer, wie
das Opfer am Kreuze.

Aber St. Thomas fügt bei : « Das heilige Meßopfer ist das

Gedächtnis des Kreuzesopfers » ; das Tridentinum dagegen : « Nur die
Weise zu opfern ist verschieden. » Beides bedeutet dasselbe.

Denn im Tridentinum wird die verschiedene Art und Weise zu

opfern ganz genau erklärt durch die folgende Unterscheidung von
« oblatio cruenta » und « incruenta », « blutiges Opfer » und « unblutiges
Opfer ». Diese beiden Ausdrücke können offenbar nicht so verstanden
sein, als ob beim heiligen Kreuzesopfer Blut vergossen worden sei, in
der heiligen Messe dagegen keine Blutvergießung stattfinde. Denn
Christus sagt ja durch den Mund des Priesters : « Das ist mein Blut,
das für Euch und für viele wird vergossen werden. » Laut Einsetzungsworten

ist also das am Kreuze fließende Blut in der heiligen Messe

gegenwärtig. Worauf bezieht sich also das « blutig » und « unblutig »

Auf die « ratio offerendi », auf die Weise zu opfern. Am heiligen Kreuze

ist nämlich der Leib Christi geschlachtet, das Blut vergossen worden
« in propria specie », in eigener Gestalt, den menschlichen Augen
sichtbar; in der heiligen Messe geschieht beides « sub aliéna specie»,
unter fremder Gestalt, daher verhüllt, unsichtbar, unter den Gestalten

von Brot und Wein. Aber das Blutvergießen geschieht auch in der

heiligen Messe wahrhaft, wirklich und wesentlich — ein und dasselbe

Blutvergießen, wie am Kreuze. Ein und derselbe Opferpriester
(Christus) vergießt sein eigenes Blut am Kreuze und in der heiligen
Messe, mit ein und derselben Opfergesinnung, am Kreuze alles
offenkundig, in der heiligen Messe alles « in sacramento », unter den ver-



Die MeÊappIikation nach der Lehre des hl. Thomas 389

hüllenden Gestalten des Brotes und Weines. Die heilige Messe ist
mit einem Worte das Sakrament, das Geheimnis des Kreuzesopfers
und dadurch dessen Gedächtnis.

So bezeichnet also der Ausdruck des hl. Thomas : « Das heilige
Meßopfer ist das Gedächtnis des Kreuzesopfers », dasselbe wie die
Lehre des Tridentinums : « Nur die Weise zu opfern ist verschieden. »

Aber es ist also doch ein Unterschied

Ja, gewiß Aber dieser Unterschied bezieht sich nicht auf das

Opfer selbst, sondern nur auf die « Weise zu opfern », ohne oder unter
sakramentaler Hülle.

Cajetan (der große Kommentator, Erklärer des hl. Thomas) sagt
so treffend : « Diese Art und Weise zu opfern (d. h. unblutig), ist nicht
als eine für sich gesonderte Weise zu opfern eingesetzt, sondern nur
inbezug auf das blutige Opfer am Kreuze, daraus folgt daß man
eigentlich nicht sagen kann, im Neuen Testamente seien zwei Opfer,
weil Christus das blutige Opfer am Kreuze und das unblutige Opfer
auf dem Altare ist, sondern nur ein einziges Opfer, einmal am Kreuze
dargebracht, das aber nach Christi Einsetzung durch die täglich
wiederholte Feier fortdauert. »

1

In der Antwort auf die zweite Einrede fügt dann Cajetan bei :

« Im Neuen Testamente wird nicht das Opfer -wiederholt oder erneuert,
sondern das einzige Opfer, einmal dargebracht, dauert als wirkliches
Opfer fort. In der Art und Weise der Fortdauer geschieht eine Wiederholung,

nicht im Opfer selber ; aber diese Weise, welche wiederholt
wird (d. h. die unblutige Weise unter den Gestalten von Brot und
Wein), gehört nicht zum Opfer als solchem, sondern dient nur, um
das ^blutige Opfer am Kreuze auf unblutige Weise zu vergegenwärtigen.

»
2

1 Cajetan, tom. III. opuscul. tractat. X. de sacrilicio missae cap. VI. : « Iste
modus, sc, incruente immolandi, non est secundum seipsum tamquam disparatus
modus immolandi institutus, sed dumtaxat ut refertur ad cruentäm in cruce
hostiam ; consequens est apud sapientes et penetrantes non posse affirmari
proprie loquendo duo sacrificia, aut duas hostias aut duas oblationes esse in novo
Testamente, ex hoc quod est hostia cruenta in cruce et hostia incruenta Christus
in altari, sed esse unicam hostiam sernel oblatam in cruce perseverantem modo
immolatitio quotidiana repetitione ex institutione Christi in Eucharistia. »

2 Cajetan : « In novo Testamente non repetitur sacrificium, sed perseverat
immolatitio modo unicum sacrificium semel oblatum ; et in modo perseverandi
intervenit repetitio, non in ipsa re oblata, nec ipse, qui repetitur modus, concurrit
ad sacrificium propter se, sed propter oblationem in cruce commemorandam
incruente. »



390 Die Mefiapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Es ist daher nicht richtig, wenn so oft gesagt wird : « Das blutige
Opfer am Kreuze wird auf unblutige Weise erneuert » ; denn nicht
das blutige Opfer wird erneuert, wiederholt, sondern nur der äußere

Ritus, das Sakrament, die heilige Konsekration wiederholt sich in
jeder einzelnen heiligen Messe, was man die « celebratio », die Feier des

heiligen Kreuzesopfers nennt. Diese Feier ist unblutig und durch diese

sichtbare, unblutige Feier empfangen wir die Wirkung des blutigen
Opfers Christi, insofern wir in richtiger Weise daran teilnehmen.

Aber wer kann eine solche Lehre verstehen Ist sie nicht
voll der Widersprüche Scheinbar ja, wie alle Geheimnisse, die uns
Gottes Weisheit geoffenbart hat ; aber in Wirklichkeit kann kein

Widerspruch nachgewiesen werden. Ein großes Geheimnis ist und
bleibt die Lehre vom Wesen des heiligen Meßopfers ; deshalb gilt von
ihr, was von allen Geheimnissen, daß wir sie mit dem bloßen Lichte
der Vernrmft nicht erfassen können. Es kann daher nicht unsere
Aufgabe sein, dieses Geheimnis zu verstehen, sondern nur zu erkennen,

was Gott uns über das heilige Meßopfer geoffenbart hat durch die

Heilige Schrift und die kirchliche Überlieferung.
Wenn die Glaubenslehre feststeht, dann werden wir mit freudigem

Herzen glauben und uns bemühen, aus derselben richtige
Schlußfolgerungen zu ziehen, um so immer tiefer in das Verständnis der
Glaubenslehre einzudringen, soweit dies auf Erden möglich ist.

2. Wozu- hat uns Gottes Güte diese wiederholte, ja tägliche
Vergegenwärtigung des heiligen Kreuzesopfers durch das Altarssakrament
gegeben

Die Antwort lautet kurz : Damit das heilige Kreuzesopfer unser

Opfer werde.
Die Offenbarung Gottes lehrt uns nämlich : Was Christus, der

menschgewordene Gottessohn am Kreuze vollbracht hat, ist für das

Heil der ganzen Menschheit und für jeden einzelnen Menschen geschehen.
<( Der wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen vom Himmel
herabstieg auch für uns gekreuziget wurde. »1 « Ihn hat Er
gegeben zum Haupte über die ganze Kirche. » 2 « Einmal ist Christus

geopfert worden, um vieler (d. h. aller) Menschen Sünden
hinwegzunehmen. » 3 « Mit Einem Opfer hat Er die Geheiligten zur ewigen

1 Symbol. Constantinopol. : « Qui propter nos homines et propter nostram
salutem descendit de coelis crucifixus etiam pro nobis. »

2 Ephes. i, 22 : «Ipsum dedit caput supra omnem .Ecclesiam. »

3 Hebr. 9, 28 : « Christus semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata. »



Die Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 391

Vollendung gebracht. » 1 « Mit seinem eigenen Blute ist Christus ein

für allemal ins Heiligtum eingegangen und hat eine ewige Erlösung
(also für alle Zeiten gültig) erfunden. »2

Einmal also hat Christus im Heiligen Geiste dem himmlischen
Vater sich aufgeopfert und dieses Eine Opfer genügt « ad exhaurienda
multorum peccata », um die Sünden aller Menschen zu tilgen. Das

heilige Kreuzesopfer ist daher eine «causa universalis salutis », eine für
alle wirkende Heilsursache. Am Kreuze hangend hat Christus die ganze
Menschheit und jeden einzelnen Menschen in seinem sich selbst

opfernden gottmenschlichen Herzen getragen, sodaß sein Opfer vor
dem himmlischen Vater für alle und für jeden einzelnen galt, für alle

und jeden einzelnen die Gnade verdiente, die jedem zum Heile

gereichen soll. « Der gekreuzigte Gottessohn ist die Versöhnung für
unsere Sünden ; doch nicht allein für die unsrigen, sondern auch für
die Sünden der ganzen Welt. »3 « Das Leiden Christi war eine

genügende, ja überfließende Genugtuung für die Sünden des ganzen
Menschengeschlechtes. » 4 « Ein so großes Gut war es, daß Christus

fieiwillig gelitten hat, daß wegen dieses Gutes, das in der menschlichen

Natur erfunden ward, Gott versöhnt wurde über alle Sünden des

menschlichen Geschlechtes, insofern die einzelnen mit dem leidenden
Erlöser vereinigt werden. » 5

Nun aber liegt es im Wesen einer « causa universalis », einer

allgemeinen Ursache, daß sie ihre Kraft in den einzelnen Subjekten,
für die ihre Wirksamkeit bestimmt ist, nicht offenbaren kann, wenn
sie nicht auf die einzelnen Subjekte hingewendet, hingerichtet, appliziert
wird. Die Sonne z. B. ist eine « causa universalis », eine Ursache, die

kräftig genug ist, alle körperlichen Dinge zu belerrchten und zu
erwärmen. • Soll sie aber in den einzelnen Dingen eine Wirkung
hervorbringen, dann muß sie auf die einzelnen Dinge hingerichtet, d. h. sie

müssen der Kraft der Sonne ausgesetzt. werden. Wenn sie ihr ent-

1 Hebr. io, 12 : « Una oblatione consummavit in sempiternum sanctificatos. »

2 Hebr. 9, 12 : « Per proprium sanguinem introivit semel in Sancta, aeterna
redemptione inventa. »

3 I. Joh. 2, 2 : « Ipse est propitiatio pro peccatis nostris : non pro nostris
autem tantum, sed et pro totius mundi. »

4 St. Thom. III. 49, 3 : « Passio Christi fuit sufficiens et superabundans
satisfactio pro peccatis totius generis humani. »

5 St. Thom. III. 49, 4 : « Tantum bonum fuit quod Christus voluntarie
passus est, quod propter hoc bonum in natura humana inventum, Deus placatus
est super omni offensa generis humani, quantum ad eos, qui Christo passo
conjunguntur. »



392 Die Mefiapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

zogen, entrückt würden, könnte die Sonne niemals eine Wirkung in
ihnen hervorbringen. Die Schuld liegt aber dann nicht an der Sonne ;

sie ist ja in ihrer Wirksamkeit gleichsam unerschöpflich. Die Schuld

liegt daran, daß die Dinge der Kraft der Sonne entzogen wurden.
Ähnlich ist es mit dem heiligen Kreuzesopfer. Wenn es nach

dem barmherzigen Willen Gottes eine « causa universalis >> ist, dann
kann und wird es in den einzelnen Menschen die entsprechende
Wirkung erst hervorbringen, wenn es den einzelnen zugewendet,
« appliziert » wird oder wenn die einzelnen lebendigen Anteil daran
haben. Christus am Kreuze ist unser Haupt ; wir sollen die Glieder
seines Leibes sein, sollen ihm « einverleibt » werden. Das große Wort der

ewigen Wahrheit : « Gleichwie die Rebe von sich selbst nicht Frucht
bringen kann, wenn sie nicht am Weinstocke bleibt, so auch ihr nicht,
wenn ihr nicht in mir bleibet » gilt auch von Christus dem Gekreuzigten.
Ebenso das tröstliche Wort des hl. Paulus : « Aus dem wilden
Ölbaum, dem du der Natur nach angehörst, bist du ausgehauen und
in den edlen Ölbaum (Christus) eingepfropft worden. » 2

3. Wodurch geschieht'nun aber dieses «eingepfropft werden»,
dieses « einverleibt werden » in den Kreuzestod Jesu Christi, dieses

« applizieren » des Opfers Christi, dieses « Anteil haben » am heiligen
Kreuzesopfer — St. Thomas sagt : « Causa universalis », eine

allgemeine Ursache wird appliziert zu einzelnen Wirkungen durch etwas
« Spezielles ». 3 Und nun das heilige Kreuzesopfer « Durch den Glauben
und die Sakramente des Glaubens », belehrt uns wieder St. Thomas.
« Das Leiden Christi erreicht seine Wirkung in jenen, denen es

zugewendet wird durch den Glauben und die Liebe und die Sakramente
des Glaubens. » 4

Durch den Glauben. St. Thomas erklärt es uns mit den Worten :

« Auch durch den Glauben wird uns das Leiden Christi zugewendet
zur Erlangung der Früchte desselben, nach dem Worte des hl. Paulus :

,Den Gott gesetzt hat als Sühnopfer durch den Glauben in seinem

Blute'.5 Der Glaube aber, durch den wir von der Sünde gereinigt
werden, ist nicht der «formlose» Glaube (d. h. der tote Glaube), der

1 joh. 15, 4.
- Rom. 11, 24.
:i St. Thom. III. 52, 1 ad 2 : « Causa universalis applicatur ad singulares

effectus per aliquid speciale. »

4 St. Thom. III. 49, 3 ad 1 : « Passio Christi sortitur effectum suum in Ulis
quibus applicatur per fidem et charitatem et per fidei sacramenta. » Cfr. III. 49, 5.

5 Rom. 3, 25.



Die Meßapplikatioii nach der Lehre des hl. Thomas 393

mit der Todsünde zusammenbestehen kann, sondern es ist der durch
die göttliche Liebe belebte Glaube, und so wird uns das Leiden Christi
nicht bloß inbezug auf den Verstand zugewendet, sondern auch inbezug
auf den Willen. Auf diese Weise werden die Sünden durch die Kraft
des Leidens Christi nachgelassen. »1

Durch die Sakramente des Glaubens. Die Sakramente sind von
Christus eingesetzt, um die Wirkungen des Erlösungswerkes den

Menschen mitzuteilen. Aber das Wesen und die Kraft dieser
gnadenwirkenden äußeren Zeichen ist uns nur durch die Offenbarung Gottes

bekannt, auf welche gestützt wir glauben. Darum nennt St. Thomas
sie immer : « fidei sacramenta », Sakramente des Glaubens. Diese

wirken, wie das Tridentinum nach der Überlieferung der Kirche lehrt,
« ex opere operato », d. h. sobald das äußern Zeichen richtig gesetzt
wird, tritt unfehlbar sicher die Gnadenwirkung ein, sofern die Empfänger
der Gnade kein Hindernis entgegenstellen. Die Sakramente des Neuen
Bundes sind also nicht bloß leere Zeichen der Gnade, wie die
Sakramente des Alten Bundes, sondern sie bewirken und enthalten
auch die Gnaden, die sie bezeichnen. Das vorzüglichste unter diesen
« sacramenta fidei » ist das heiligste Altarssakrament, welches als

Opfer das Sakrament des heiligen Kreuzesopfers ist, dasselbe vergegenwärtigt

und enthält und dadurch die Kraft desselben uns vermittelt.
Von diesem ist hier die Rede ; denn wir handeln nur von der
Wirksamkeit des heiligen Meßopfers « ex opere operato ».

Welche Weisheit Gottes offenbart sich nicht darin
Es ist der menschlichen Natur, die aus Leib und Seele besteht,

entsprechend 2, ein sichtbares Opfer zu haben, um dadurch Gott als

den höchsten Herrn anzuerkennen und ihn zu versöhnen. Nun aber

gibt es kein anderes vollkommenes, Gott wohlgefälliges Opfer als

dasjenige, welches der Sohn Gottes in seiner menschlichen Natur am
Kreuze dargebracht hat. Darum hat Gottes Weisheit es gefügt, daß

das Kreuzesopfer für alle Zeiten und für alle Menschen sichtbar gemacht
werden könne, daß so dessen Gedächtnis und Erinnerung allen.

1 St. Thom. III. 49, i ad 5 : « Etiam per fidem applicatur nobis passio
Christi ad percipiendum fructum ipsius, secundum illud (Rom. 3, 25.) : Quem
proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ejus. Fides autem per quam
a peccato mundamur non est fides informis, quae potest esse cum peccato, sed
est fides formata per charitatem ; ut sie passio Christi nobis applicetur non solum
quantum ad intellectum, sed etiam quantum ad affectum. Et per hunc etiam
modum peccata dimittuntur ex virtute passionis Christi. »

2 Trident, sess. 22, c. 1.



394 Die Meliapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Menschen und Zeiten stets lebhaft vor Augen stehe und dessen Heilskraft

zum ewigen Leben allen Menschen mitgeteilt werde. Dieses

sichtbar gemachte Kreuzesopfer ist eben das heilige Meßopfer, sichtbar

gemacht, nicht in sich, sondern in sakramentaler Hülle, « ut fides

locum habeat » 1, damit es ein Geheimnis des Glaubens sei und bleibe.
« Damit seine Braut, die heilige Kirche, ein sichtbares Opfer habe,
hat Christus beim letzten Abendmahle seinen heiligsten Leib und
sein heiligstes Blut unter den sichtbaren Gestalten von Brot und
Wein dem himmlischen Vater geopfert und den Aposteln befohlen,
dasselbe zu tun, was Er getan. »2

Diese Wahrheit, daß das heilige Meßopfer keinen andern Zweck

hat, als daß dadurch das blutige Kreuzesopfer das sichtbare, bleibende

Opfer der heiligen Kirche, unser Opfer, mein Opfer, dein Opfer werde
und sei, ist in der ganzen kirchlichen Überlieferung sehr scharf

ausgesprochen.

Bekannt ist das Wort des hl. Apostels Andreas : « Täglich opfere
ich dem Allmächtigen Gott, nicht das Fleisch der Opfertiere, sondern
das unbefleckte Lamm auf dem Altäre. » 3 Der hl. Ambrosius sagt
so schön : « In Christus ist einmal das Opfer dargebracht worden, das

wirksam ist zum ewigen Heile. Was tun aber wir Opfern nicht auch

wir täglich Ja, aber zum Gedächtnisse seines Todes (d. h. wir
opfern dieselbe Opfergabe, aber unblutig). » 4 Und der hl. Joh.
Chrysostomus predigte : « Ein und dieselbe Opfergabe ist es (d. h.

welche Christus dargebracht hat und wir darbringen) unci nicht
viele Opfer ; denn Einmal ist Christus geopfert worden. Und wie
dasjenige, das überall geopfert wird, Ein Leib ist, und nicht viele Leiber,
so ist auch nur Ein Opfer. Jenes Opfer, welches damals dargebracht
wurde, bringen auch wir fetzt dar ; denn es ist unerschöpflich. »5

Der hl. Augustin schreibt : « Ist nicht Christus Einmal in sich

geopfert worden Dennoch wird Er täglich für das Volk im Sakramente

geopfert. »6 Der hl. Thomas faßt die Überlieferung der Kirchen-

1 St. Thom. in officio fest. Corp. Christi II. Noct.
2 Trident, sess. 22, c. i.
3 II. Nocturn. offic. fest. St. Andreae.
4 St. Ambrosius zitiert bei Thom. III. 83, 1 : « In Christo semel oblata est

hostia ad salutem sempiternam potens. Quid ergo nos Nonne per singulos dies
offerimus sed ad recordationem mortis ejus. »

5 St. Joh. Chrysost. zitiert bei Gihr, das heilige Meßopfer, p. 88.
6 St. August. Epist. 23 : « Nonne semel immolatus est Christus in seipso

Et tarnen in sacramento omni die populis immolatur. »



Die Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 395

"väter und Kirchenlehrer in seiner gewohnten kurzen, scharfen, tiefen
Weise zusammen, wenn er sagt : « Die Wirkung, welche das Leiden
Christi in der Welt bewirkt hat, bringt dieses Sakrament in jedem
einzelnen Menschen hervor. »

1 Also durch das heilige Meßopfer wird
das Kreu'zesopfei unser Opfer. Der hl. Thomas kann diese Wahrheit
nicht genug betonen.

« In diesem Sakramente (in der hl. Messe) wird das Leiden Christi
gefeiert, insofern seine erlösende Kraft den Gläubigen zufließt. »2

« In der Feier dieses Sakramentes kommt in Betracht die

Vergegenwärtigung des Leidens Christi und die Anteilnahme an seiner

Wirkung durch die Gläubigen. »2 « In der Feier dieses Sakramentes

wird Einiges durch Zeichen ausgedrückt, was Bezug hat auf das, was
in diesem Sakramente vergegenwärtiget wird, nämlich das Leiden
Christi ; und Einiges, was Bezug hat auf den mystischen Leib Christi
(die heilige Kirche), der in diesem Sakramente dargestellt wird (d. h.

der in diesem Sakramente mitgeopfert wird). » 4

So ist also das heilige Meßopfer von Gottes Güte gegeben als

das Mittel, durch welches wir mit dem Opfertode Christi in lebendige

Verbindung gebracht werden und zwar nex oßere operator; als die

« causa universalis », durch welche wir lebendigen Anteil haben an
der Versöhnung, die Gottes Sohn dem himmlischen Vater als Haupt
des Menschengeschlechtes dargebracht hat, lebendigen Anteil an .der

Anbetung Christi am Kreuze, lebendigen Anteil am unendlich
vollkommenen Danke Christi am Kreuze, lebendigen Anteil an der Bitte
Christi um den Heiligen Geist.

Oder mit andern Worten : Wir alle, die mit Gott versöhnt
werden wollen, müssen dem Kreuzesopfer Christi gläubig beiwohnen

und dadurch mit Christi Opfer und Opfergesinnung lebendig
verbunden werden. Doch wie können wir dem heiligen Kreuzesopfer
beiwohnen, da es vor Hunderten von Jahren in einem so weit
entfernten Lande dargebracht wurde Wir können es durch das

1 St. Thom. III. 79, i : « Effectum quem passio Christi fecit in mundo, hoc
sacramentum facit in homine. »

2 III. 83, 2 ad 1 : « In hoc sacramento recolitur passio Christi, secundum
quod ejus efiectus ad fideles derivatur. »

3 St. Thom. III. 83, 2 : « In celebratione hujus mysterii attenditur repraesen-
tatio dominicae passionis et partieipatio fruetus ejus. »

4 St. Thom. III. 83, s : « In celebratione hujus sacramenti significantur
quaedam pertinentia ad passionem Christi, quae repraesentatur in hoc sacramento,
vel etiam ad corpus mysticum, quod significatur in hoc sarcamento. »



396 Die MeßappIikiUion nach der Lehre des hl. Thomas

heilige Meßopfer ; durch dieses Sakrament macht Gottes allweise Güte
das heilige Kreuzesopfer uns gegenwärtig, so daß, wenn wir der Feier
des heiligen Meßopfers gläubig anwohnen, es daseslbe ist, als wären
wir auf Golgotha beim blutigen Opfer zugegen.

Noch mit andern Worten : Wir müssen Gott versöhnen ; wir
müssen Gott anbeten und danken und bitten. Aus uns können wir es

nicht, sondern nur in Christo, unserem Haupte. Also müssen wir mit
Christus in geheimnisvolle, aber wahre Lebensgemeinschaft treten, wir
müssen mit ihm Eins werden, damit seine Versöhnung auch unsere

Versöhnung, seine Anbetung auch unsere Anbetung usw. werde.

Wann und wodurch geschieht das Wenn wir dem heiligen
Meßopfer gläubig beiwohnen ; dann ist « ex opere operato » das Opfer
Christi unser Opfer, Christi Versöhnung auch unsere usw.

Wunderbare Weisheit und Güte Gottes Durch das heilige
Meßopfer wird das unendlich kostbare Kreuzesopfer in die Hände der Kirche
gelegt, damit sie in Christus und mit Christus und durch Christus opfere.

Alle diese Ausdrücke dürfen nicht bloß als bildliche aufgefaßt
werden. Weil es sich um ein Geheimnis des heiligen Glaubens handelt,
werden wir in der menschlichen Sprache nie Worte finden, welche
die Sache vollständig ausdrücken. Alle Ausdrücke bleiben hinter
der vollen Wahrheit zurück. Wenn daher z. B. St. Thomas sagt :

«Die Feier dieses Sakramentes heißt die" Aufopferung Christi, weil
wir durch diese Feier der Früchte des Leidens des Herrn teilhajtig
gemacht werden » ', so möge man nicht etwa meinen, durch das heilige
Meßopfer werde uns, wie bei den übrigen Sakramenten, Gnade

mitgeteilt, so daß wir uns nur empfangend, leidend (rezeptiv, passiv)
verhalten, nein, wir werden « ex opere operato » der Versöhnung Christi
teilhaftig, so daß wir dabei tätig (aktiv) sind ; wir versöhnen Gott,
aber in Christi Versöhnung ; seine Versöhnung wird tatsächlich unsere

Versöhnung. Das ist die Frucht des Leidens Christi.
Cafetan sagt dazu treffend : « Das Opfer wirkt nicht nur, wie die

andern Sakramente, nach Art eines, der uns etwas gibt, sondern nach
Art eines, der durch uns etwas darbringt. » 2 D. h., wenn wir am
Opfer Christi Anteil haben, dann bringt das Opfer nicht bloß eine

Wirkung hervor, die wir empfangen, sondern Christus, sich selbst

1 St. Thom. III. S3, 1 : « Celebratio liujus sacramenti dicitur immolatio
Christi, quia per hoc sacramentum participes efficimur fructus dominicae passionis. »

2 Cajetan, in opusc. de celebratione nrissae cap. II. 10 : « Sacrificium non
operatur per modurn agentis, ut sacramenta, sed per modum oblationis. »



Die Mefiapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 397

opfernd, zieht uns an sich und macht uns an seinem Opferakte
teilnehmen, macht uns in ihm opfernd- und Gott versöhnend, so daß wir
in ihm opfern.

Dieselbe Wahrheit verkünden uns schon die göttlichen Einsetzungsworte

: « Das ist mein Leib, der für Euch hingegegeben wird. » « Das

ist mein Blut, das für Erich und für viele wird vergossen werden. » 1

Das heißt doch offenbar : Das Kreuzesopfer wird in dem Augenblicke,
da jene Worte vom Priester gesprochen werden, unser Opfer.

Ebenso ist der ganze Ritus des heiligen Meßopfers eigentlich
nichts anderes als der Ausdruck dieser Wahrheit, besonders die
.Zeremonien und Gebete bei der Opferung, z. B. die Tröpflein Wasser,
welche nach strenger Vorschrift der Kirche dem Weine im Kelche

beigegeben werden, bezeichnen die Gläubigen, die mit Christus auf
das innigste vereiniget werden, wie das Wasser mit dem Weine, und
so bei der Wandlung die Gläubigen mit Christus und in Christus und
durch Christus am Kreuze sich opfern, so daß St. Augustinus sagen
konnte : « Im Sakramente des Altares wird die heilige Kirche in dem,

was sie darbringt, selber dargebracht. » 2

Was anders bedeutet es, wenn das Tridentinum im Heiligen Geiste

vom Opfer des Kreuzes sagt : « Christus hat sich selbst auf dem Altare
des Kreuzes geopfert », vom heiligen Meßopfer dagegen : « Ein und
derselbe Christus wird unblutiger Weise geopfert » 3 Am Kreuze ist
das Opfer von Christus unserem Haupte allein vollbracht worden ;

in der heiligen Messe wird Christus von uns geopfert ; dazu ist das

heilige Meßopfer eingesetzt, daß dadurch Christi Opfer unser Opfer
werde.

Aus all' diesen Erwägungen erhellt, daß das heilige Meßopfer
das uns zugewendete, uns applizierte Kreuzesopfer ist.

4-^ Doch wenn durch das heilige Meßopfer das Kreuzesopfer
« unser », « mein », « dein » Opfer wird, so entsteht nun die entscheidende

Frage : Auf welche Weise wird denn das heilige Meßopfer mein, unser

Opfer und zwar « ex opere operato »? Wie wird das « opus operatum »

der heiligen Messe, das gesetzte äußere Zeichen, die vollzogene heilige
Wandlung unser, mein opus operatum

1 Luc. 22, 19 und 20.
2 St. August, de civitate Dei, lib. 10, cap. 20 : « In sacramento altaris Sancta

Ecclesia in ea re, quam ipsa offert, ipsa offertur. »

3 Trident, sess. 22, c. 2 : « In ara crucis seipsum cruente obtulit. » « Idem
ille Christus in hoc divino sacrificio, quod in missa peragitur, continetur et
incniënte immolatur. »



39^ Die Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Das geschieht durch die applicatio missae, durch die Zuwendung
der heiligen Messe.

Dazu gehören naturnotwendig zwei Akte, einer von Seiten der

Gläubigen, und der andere von seilen des Priesters.

Von Seiten der Gläubigen ist offenbar erfordert der freie
Willensentschluß, am heiligen Meßopfer teilzunehmen und dadurch ins heilige
Kreuzesopfer eingeschlossen zu werden. Es soll ja unser Opfer werden ;

wir wollen ja Gott versöhnen, wir wollen Gott anbeten und danken
und bitten, aber freilich in Christus und mit Christus und durch
Christus. Diesen freien Willensakt, der unsere Opferbereitwilligkeit
ausdrücken soll, nennt der hl. Thomas im Anschlüsse an die kirchliche

Überlieferung « devotio », gottfreudige Hingabe, nicht bloß
« Andacht », wie « devotio » in der deutschen Sprache für gewöhnlich
wiedergegeben wird. « Devotio » wird vom heiligen Lehrer definiert :

«Der freie Willensentschluß, freudig und gern sich hinzugeben zu all
dem, was auf den Dienst Gottes Bezug hat. » 1 Angewendet auf das

heilige Meßopfer ist « devotio » der ernste Willensentschluß, freudig
und gern am Opfer des Priesters teilzuhaben und dadurch sich

Christus dem Gekreuzigten hinzugeben, um durch ihn und mit ihm
Gott zu versöhnen, anzubeten usw. oder ist der freie Willensakt, freudig
und gerne an der Opfergesinnung und am Opferakte Christi teilzunehmen.

Dieser freudige Willensakt kann aber nur aus dem heiligen Glauben

hervorgehen, der uns belehrt über das heilige Meßopfer als demselben

Opfer, wie das Opfer am Kreuze, uns belehrt über den Wert und die

Wirksamkeit des Meßopfers, da dadurch das heilige Kreuzesopfer
unser Opfer wird, unser die Versöhnung Christi am Kreuze usw.

Aus diesem Glauben ergibt sich die « devotio », der freudige Wille,
mit dem Priester als dem .Stellvertreter Christi sich zu vereinigen
und sich Christo hinzugeben zur Anteilnahme am Kreuzesopfer.

« Fides et devotio », Glaube und freudige Hingabe, sind also das

notwendige Erfordernis für alle, welche am heiligen Meßopfer und am

Kreuzesopfer teilhaben wollen, « fides et devotio », das sind die beiden

Ausdrücke, welche St. Thomas immer wiederholt. Manchmal sagt
er « fides et Charitas », was aber dasselbe bedeutet, da nach St. Thomas.

« die göttliche Liebe die nächste Ursache und Ouelle der freudigen
Hingabe, der devotio, ist. » 2

1 St. Thom. II. II. 83, 1 : « Devotio est voluntas prompte se tradendi ad
ea quae pertinent ad Dei famulatum. »

2 St. Thom. II. II. 83, 3 : « dilectio (vel Charitas) est proxima causa devoti'onis. »



Die Meliapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 399

« Wie das Kreuzesopfer Christi allen nützt, insofern es für alle

genügt (quoad sufficientiam) zur Vergebung der Sünden und zur
Erlangung der Gnade und der Seligkeit, wie es aber seine Wirkung
nur in jenen hervorbringt, welche mit dem Kreuzesopfer Christi
vereiniget werden durch Glaube und Liebe (per fidem et charitatem),
so wirkt auch das heilige Meßopfer, das ja das Gedächtnis des Leidens
des Herrn ist, nur in jenen (quoad effieientiam), welche mit diesem

Sakramente vereiniget werden durch Glaube und Liebe (per fidem et
charitatem). » 1 Daraus geht klar hervor, daß, wenn dieser Glaube
und die freudige Hingabe an Christus den Gekreuzigten und der Wille,
sich mit dem sichtbaren Priester als Christi Stellvertreter zu
vereinigen, fehlt, von einer Wiikung des heiligen Meßopfers « e,x opere

operato » nicht die Rede sein kann ; nicht etwa als ob die wirkende
Kraft des heiligen Meßopfers von der « fides et devotio » abhängig
wäre, nein ; denn das heilige Opfer hat ja in sich die erlösende und
versöhnende Gewalt, weil es ein und dasselbe Opfer wie das blutige
Opfer am Kreuze ist ; aber das heilige Meßopfer, das « opus operatum »,

kann als causa universalis, als allgemeine Ursache die ihm
innewohnende Kraft nicht betätigen, wenn nicht der einzelne Mensch in
der Opfergesinnung sich mit ihm vereiniget, an ihm Anteil haben

will. « Causa universalis », eine allgemeine Ursache wird zu einzelnen

Wirkungen appliziert durch etwas « Einzelnes, Spezielles », so haben

wir vom hl.'Thomas oben schon gehört. 2 Dieses «Einzelne», dieses

« Spezielle » ist in unserem Falle der freie Willensakt der einzelnen

Gläubigen, « fides et devotio singulorum ». Das sind aber innerliche

Akte ; wodurch treten sie nach außen hervor und werden sie sichtbar,
erkennbar Das kann auf verschiedene Weise geschehen, dadurch,
daß der Gläubige den Priester bittet um Zuwendung der heiligen Messe

oder daß er derselben persönlich beiwohnt oder daß er sich in das

heilige Meßopfer ausdrücklich empfiehlt, oder daß er andere für sich

zur heiligen Messe schickt (z. B. Eltern ihre Kinder, Vorgesetzte ihre

1 St. Thom. III. 79, 7 ad 2 : « Sicut passio Christi prodest quidem omnibus
quantum ad sufficientiam, et ad remissionem culpae et adeptionem gratiae et
gloriae ; sed effectum non habet nisi in illis qui passioni Christi conjunguntur
per fidem et charitatem : ita et hoc sacrificium (i. e. missae), quod est memoriale
dominicae passionis, non habet effectum nisi in illis, qui conjunguntur huic
Sacramento per fidem et charitatem. »

cfr. III. 79,5- HI- 79. 5 ad 2- HI- 79. 5 ad 3-
2 St. Thom. III. 52, i ad 2 : « Causa universalis applicatur ad effectus singu-

lares per aliquid speciale. »



4oo Die Meliapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Untergebenen), oder daß er dem Priester ein Almosen, ein Stipendium
gibt, oder daß er werktätig zur Feier der heiligen Messe beiträgt, näher
oder entfernter, daß er dem Priester am Altare dient usw. Doch dieser

Willensakt der einzelnen Gläubigen, fides et devotio, genügt noch

nicht, daß die Wirkung eintritt, genügt noch nicht, daß das heilige
Meßopfer, das « opus operatum », tatsächlich mein, unser werde. Denn
dieser Willensakt besagt nur die ernste, freudige Bereitwilligkeit, die

freudige Opfergesinnung, am heiligen Meßopfer und dadurch am

heiligen Kreuzesopfer Anteil zu nehmen.
Es braucht noch einen zweiten Akt, nämlich den von Seiten des

Priesters als des Stellvertreters Christi, als der « persona publica ».

Warum Christus hätte das Sakrament des Kreuzesopfers, das opus
operatum der heiligen Messe, in die Hand eines jeden einzelnen

Gläubigen legen können, daß dieser so in lebendige Gemeinschaft

mit dem heiligen Kreuzesopfer trete ; aber er tat es nicht. Durch
die heilige Priesterweihe wird das heilige Meßopfer, das « opus
operatum » der heiligen Messe, einzig und allein in die Hände des

Priesters gelegt, ihm allein zur Verwaltung übergeben, daß er diese

geheimnisvolle « causa universalis » dorthin wirken lasse, wohin er

will, freilich nicht nach seinem persönlichen Belieben, nach persönlichen
Launen, sondern als Stellvertreter Christi und der heiligen Kirche,
nach dem Willen Christi und nach Vorschrift der heiligen Kirche.
Aber doch entscheidet tatsächlich der Priester, wem das opus
operatum zugewendet werde, und nur dort ;wirkt es, nur dort entfaltet
es seine ihm eigene Kraft « in remissionem peccatorum », wo der
Priester es durch seinen Willensakt hinleitet. « Empfange die Gewalt,
das heilige Opfer Gott darzubringen und die heilige Messe zu feiern »,

so spricht der Bischof bei der Priesterweihe. 1 Der Priester allein
hat also die Gewalt, das Opfer Gott darzubringen. Da es sich aber —
wie aus der bisherigen Erörterung ersichtlich ist — nicht um ein

neues Opfer handelt, sondern um das Opfer Christi am Kreuze, das

durch die Konsekrationsworte des Priesters gegenwärtig gemacht und
als « causa universalis salutis » den einzelnen zugewendet werden muß,
so ist offenbar in dem Ausdrucke « offerre sacrificium » auch die

Gewalt mitverstanden, zu bestimmen, wem das heilige Opfer gelten
soll. Ohne diese Bestimmung ist eine Wirksamkeit der heiligen
Meßopfers in den einzelnen Gläubigen nicht denkbar.

1 Pontif. Rom. ord. presbyt. : « Accipe potestatem offerre sacrificium Deo
missasque celebrare. »



Die Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 401

Das ist die wunderbare Würde und Macht des katholischen
Priesteis, daß ihm von Gott gegeben ist, in der Feier der heiligen Messe

das unendlich kostbare Kreuzesopfer zu verwalten und zuzuwenden.
Das ist so wahr, daß, wenn ein Priester «per nefas » jemanden vom
heiligen Opfer, das er darbringt, ausdrücklich ausschließen würde,
der Betreffende keinen Anteil « ex opere operato » hätte, selbst, wenn
er der heiligen Messe persönlich beiwohnte. Diesen Willensakt,
wodurch der Priester die heilige Messe als « causa universalis » bestimmten
Personen zuwendet, und diese in das heilige Opfer einschließt, heißt

man: «Intentio applicativa. »

Aus diesen Akten, « fides et devotio » von seifen der Gläubigen
und « intentio » von Seiten des Priesters ergibt sich die applicatio
missae, die Zuwendung der heiligen Messe, ohne diese ist eine

Wirkung in den einzelnen Gläubigen unmöglich. Die « Intentio »

des Priesters setzt also notwendig immer jemanden voraus, der
« fidem et devotionem erga SS. Sacramentum » hat ; aber auch

umgekehrt, die « fides et devotio» des einzelnen bringt noch keine

Wirkung ; sie harrt noch der « intentio applicativa » des Priesters. Wenn
die Akte von beiden Seiten gesetzt sind, erst dann tritt die Wirkung
des heiligen Meßopfers ein «ex opere operato«.

Cafetan erklärt dies sehr schön durch den Hinweis auf den
Canon der heiligen Messe. « Deshalb betet der Priester im Canon
der heiligen Messe, indem er den Willensakt der zuwendenden Meinung
erweckt : Wir bringen dir dies Opfer dar für die ganze heilige Kirche,
für den Papst usw., und : Gedenke auch deiner Diener und Dienerinnen

usw. und aller Anwesenden usw. Dann fügt er den A kt der « devotio »,

der freudigen Hingabe, bei : Deren Glaube Dir bekannt und deren

Herzenshingabe Dir offenbar ist. Diese letzteren Worte beziehen sich

nicht bloß auf die Anwesenden, die circumstantes, sondern auch auf
alle andern (die erwähnt wurden) ; dadurch will offenbar angedeutet
sein, daß die Zuwendung dieses Opfers nicht bloß durch die

Willensmeinung des Priesters (intentio), sondern auch durch die beigefügte

gottfreudige Hingabe (devotio) vollführt wird, in dem Sinne, daß

nach dem Maße dieser devotio, aus jener unerschöpflichen Quelle,
ihnen Genugtuung zugewendet wird. » 1

1 Cajetan, in opuscul. de celcbratione missae cap. II. : « Unde et in canone
missae sacerdos actum intentionis applicativae hujus sacrificii exercens, dicit :

Tibi offerimus pro ecclesia tua Sancta, pro Papa nostro etc., et : Memento,
Domine, famulorum famularumque etc. et omnium circumstantium. Deinde

Divus Thomas. 26



402 Die Mefiapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

5. Mit den letzteren Worten C.ajetans sind wir bei der Frage
angelangt, in welchem Maße das heilige Meßopfer wirke, in jenen,
denen es appliziert wird. Die Antwort auf diese Frage ergibt sich

ganz natürlich aus dem bisher Gesagten. « Fides et devotio » bestimmt
das Maß der Wirksamkeit der heiligen Messe. Warum

Weil das heilige Meßopfer als dasselbe Opfer, wie das Opfer am
Kreuze von unendlicher, unbegrenzter Kraft und Wirksamkeit ist,
trägt es in sich keinen Grund, warum es in den einzelnen Gläubigen
mehr oder weniger wirke. Es liegt aber im Wesen, in der Natur der
« causa universalis », daß das Maß ihrer Wirkung durch die Empfänglichkeit

des die Wirkung an sich Erfahrenden bestimmt wird.
Warum wirkt die Sonne in den verschiedenen Gegenständen,

die ihrer Wirksamkeit ausgesetzt werden, verschieden Nicht, weil
ihre Kraft in sich zum Voraus auf die einzelnen so oder so beschränkt
ist, sondern einzig deshalb, weil die Gegenstände eine ganz verschiedene

Empfänglichkeit für die Kraft der Sonne haben.
Ähnlich ist auch das heilige Meßopfer eine « causa universalis »,

die, in sich betrachtet, von unbeschränkter Kraft ist. Warum ist aber
dennoch ihre tatsächliche Wirkung beschränkt Weil die Gläubigen,
die ihre Wirkung in sich aufnehmen, von sehr beschränkter Empfänglichkeit

sind. Wodurch offenbart sich nun diese Durch nichts
anderes als durch die verschiedene, sehr verschiedene, oft sehr

beschränkte « fides et devotio » in den einzelnen. Deshalb und nur
deshalb ist die Wirkung des heiligen Meßopfers in den einzelnen so

verschieden. Das ist die entschiedene, beständige Lehre des hl. Thomas.
« Obwohl dieses Opfer — sagt er — seinem inneren Werte nach

genügt, um für alle Sündenstrafen Genugtuung zu leisten, so bewirkt
es doch tatsächlich in denjenigen, welche es darbringen oder darbringen
lassen, Sühne nur nach dem Maße ihrer gottfreudigen Hingabe, und
nicht für die ganze Strafe. » 1

Ferner lehrt St. Thomas : « Daß durch dieses Opfer nicht die

ganze Sündenstrafe, sondern nur ein Teil getilgt wird, kommt nicht

actum devotionis subjungit : Quorum tibi fides cognita est et nota devotio. Hoc
enim non solum ad circumstantes, sed etiam ad alios refertur : ex his insinuans,
applicationem hujus sacrificii non solum intentione, sed etiam devotione ad-
juncta perfici, ita quod quanta est horum devotio, tanta applicatur eis ex illa
infinitate satisfactio. »

1 St. Thom. III. 79, 5 : « Quamvis haec oblatio ex sui quantitate sufficiat
ad satisfaciendum pro omni poena ; tarnen fit satisfactoria illis pro quibus offertur
vel etiam offerentibus secundum quantitatem suae devotionis et non pro tota poena. »



Die Metiapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 4^3

her von der mangelhaften Kraft des Opfers Christi, sondern von der
mangelhaften menschlichen « devotio ». 1

Genau in welchem Maße der einzelne aus dem heiligen Meßopfer

Versöhnung und Gnade erlangt, ist uns freilich verborgen, weil uns das

Maß der « devotio » unbekannt ist. Das ist gemeint, wenn es im Canon

der heiligen Messe heißt : Deren Glaube Dir, o Gott, bekannt und
deren Hingabe an Dich Dir offenbar ist. » 2 Daraus können wir auch
unschwer entnehmen, daß der hl. Thomas seine Lehre « de fide et
devotione » dem Canon der heiligen Messe und deshalb der lebendigen
Überlieferung der heiligen Kirche entnommen hat. Diese Lehre ist
also nichts Neues, im Gegenteil uralt und darum bewährt.

Ganz folgerichtig bemerkt dazu Cafetan im Kommentar zum
hl. Thomas: «Darin besteht der Irrtum vieler, daß sie meinen, das

heilige Meßopfer bewirke aus der Anwendung des äußern Zeichens

allein schon (d. h. ohne Rücksicht auf die « devotio » der einzelnen)
ein bestimmtes Maß von Verdiensten, welches dann diesem oder jenem
zugewendet werde. Nein, die Wirkung des heiligen Meßopfers ist
beschränkt nach dem Maße der gottfreudigen Hingabe und der Opfer-
gesinnung derjenigen, welche das Opfer darbringen oder darbringen
lassen. » 3

Daraus ergibt sich auch, daß es ganz und gar unrichtig ist, wenn
man redet und schreibt von der « Applicatio Ductus missae », von der

Zuwendung der Früchte der heiligen Messe von Seiten des Priesters,
als ob jede heilige Messe zum Voraus nur ein bestimmtes Maß von
Wirkung enthalte, und dieses Maß vom Priester diesem oder jenem
zugewendet werden könne. Nicht die Früchte der Messe werden vom
Priester zugewendet, sondern die heilige Messe selber als « causa
universalis ad subjecta particularia ». Die Früchte werden erst durch
das heilige Meßopfer, nachdem es appliziert ist, in den einzelnen

hervorgebracht nach dem Maße ihrer « fides et devotio ». Es wird sich

1 St. Thom. III. 79, 5 ad 3 : « Quocl tollitur pars poenae et non tota poena
per hoc sacramentum, non contingit ex defectu virtutis Christi, sed ex defectu
devotionis humanae. » Cfr. III. 79, 5 ad 2.

2 Canon Missae : « Quorum tibi Fides cognita. est et nota devotio. »

3 Cajetan, in opuscul. de celebratione missae cap. II. : « Unde in hoc videtur
multorum error, quod putant, hoc sacrificium ex solo opere operäto habere certum
meritum, vel certam satisfactionem, quae applicatur huic vel illi Effectus
hujus sacrificii est finitus juxta quantitatem- devotionis offerentium vel eorum
pro quibus offertur. » — « Efficacia hujus sacramenti determinatur per hanc
vel illam devotionem. »



404 Die Mefsapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

schwerlich ein kirchliches Dokument finden, welches den Ausdruck
« applicare fructus missae » gebraucht ; immer heißt es : « applicare
missam », wodurch die Lehre des hl. Thomas über die « applicatio
missae » eine helle Beleuchtung erhält, besonders aber durch den neuen
Cod. jur. can. (can. 824 bis 845), wo stets nur der Ausdruck « applicare
missam » vorkommt.

6. Weil nun das heilige Meßopfer, als ein und dasselbe Opfer,
wie das Opfer am Kreuze, in sich unendlichen Wert und unerschöpfliche

Kraft besitzt, so wird es durch « Eine cievotio » nicht
ausgeschöpft noch auch in seiner Kraft gemindert ; es bleibt in sich immer
unverändert und gleich unendlich. Was folgt daraus frägt sich

Cajetan. Es folgt, daß Ein Meßopfer nicht bloß mehreren, sondern

unzähligen « devotiones » zugleich Genüge leisten kann, so daß jede
erhält nach ihrem Maße, ohne daß den andern im. geringsten Eintrag
geschieht. Ob der Sonne zehn oder unzählige Gegenstände zum
Trocknen ausgesetzt werden, das wird der Sonne nichts von ihrer
Kraft nehmen, und auch die einzelnen Gegenstände tun sich einander
keinen Abbruch inbezug auf die Sonnenwärme. Ob also einer oder

zehn oder tausend ein und dasselbe heilige Meßopfer für sich

darbringen lassen, ein jeder erhält so viel Wirkung aus clem heiligen
Opfer als seiner « devotio » entspricht, und er bekäme nicht mehr, wenn
auch das heilige Meßopfer für ihn allein dargebracht würde, wofern
seine « devotio » die gleiche bleibt. Das gilt, ob das heilige Opfer für
die Lebenden oder für die Verstorbenen dargebracht wird. Cajetan
faßt diese Wahrheit zusammen in die Worte : « Es kann dieses Opfer
für unzählige Gläubige ohne irgendwelche gegenseitige Beeinträchtigung
dargebracht werden und ihnen Frucht bringen nach der « devotio »,

nach der Opfergesinnung der einzelnen. » 1

Aber eben weil diese « devotiones » der einzelnen Gläubigen
sehr unvollkommen und mangelhaft sind, und weil die Zahl der

« devotiones », die sich ein und demselben Meßopfer hingeben und

in dasselbe einschließen, naturgemäß immer beschränkt ist, deshalb

hat die göttliche Vorsehung es angeordnet, daß das heilige Meßopfer
immer und immer wiederholt, täglich dargebracht, von Tausenden

von Priestern dargebracht, in den verschiedenen Gegenden

dargebracht werden kann, damit alle Gläubigen des Erdkreises am heiligen

1 Cajetan, in opusc. de celebratione missae cap. II. : « Potest igitur sine

cujusque detrimento pro infinitis sacrificium hoc ofierri et satisfacere juxta
singulorum devotiones. »



Die Meliapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 4^5

Opfer Anteil haben und nach dem Maße ihrer « devotio » Wirkung
aus demselben erlangen « in remissionem peccatorum et ad adeptionem
gratiae et gloriae ». 1 Wenn aber Tausende und Unzählige an
demselben heiligen Meßopfer teilnehmen, dann ist um so größer die Wirkung
desselben ; wenn dann die « fides et devotio » dieser einzelnen recht
lebendig ist, so mehrt sich gleichermaßen die tatsächliche Wirkung
dieses einen heiligen Meßopfers.

Diese entscheidende Bedeutung der « devotio » ist der Grund,
warum die heilige Kirche in ihren öffentlichen Gebeten so oft und so

eindringlich um Vermehrung der « devotio » fleht, warum die heilige
Kirche durch die Zeremonien der Messe, durch verschiedene
Feierlichkeiten, durch Lehre, Ermahnung und Aufmunterung in den

Gläubigen die « devotio » anzuregen sucht. Ist es nicht, als wollte
sie uns stets zurufen : « Mehret, mehret Eure gottfreudige
Opfergesinnung ; denn devotio non excludit devotionem ; devotio specialis
non excludit devotionem specialem. » —

7. Eines dürfen wir nicht außer acht lassen. Oben ist gesagt
worden, daß die « intentio » des Priesters immer jemanden voraussetze,

der « fidem et devotionem » hat. Das kann auch der Priester
selber sein. Er ist nämlich nicht bloß Stellvertreter Christi und der

Kirche, also persona publica, sondern auch Einzelperson, persona

privata, ein einzelnes Glied am Leibe Christi. Deshalb kann und soll
auch er die notwendige « fides et devotio » zum heiligen Opfer
mitbringen. Hätte er — möge es höchst selten sein — bei der Feier der

heiligen Messe nur die intentio applicativa als Priester, als persona
publica, d. h. würde er nur andere in seine Messe einschließen, sich

selbst nicht, hätte er also keine « fides et devotio » als persona privata,
dann würde ihm keine Wirkung « ex opere operato » aus dem heiligen
Opfer zukommen, sondern nur den andern « secundum quantitatem
devotionis eorum. ». Der Priester wäre dann wie ein Wegweiser, der

andern den Weg zeigt, selber aber stehen bleibt. Auch der Priester

gewinnt Frucht aus dem heiligen Meßopfer nur nach dem Maße seiner

« devotio ». Es ist daher nicht richtig, wenn man sagt, der Priester

als Priester habe den größten Anteil an der Wirkung des heiligen
Opfers « ex opere operato ». Seinen Anteil bekommt er als Privatperson,

nicht als « persona publica ». Gewiß zeigt der Priester an und
für sich, schon durch die Feier der heiligen Messe sehr große « fides

1 St. Thom. III. 79, 1 ad 2.



4o6 Die Mefiapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

et devotio » ; deshalb kann es wahr sein, daß er den größten Anteil
für sich hat. Das gleiche gilt entsprechend auch für jene, welche beim

heiligen Offer dienen oder irgendwie zur Feier der heiligen Messe

beitragen. Sie alle zeigen, wenn sie aus Überzeugung, « ex fide », nicht
bloß mechanisch den hl. Dienst versehen, eine viel größere « devotio »

als jene, welche nur sonst dem Opfer beiwohnen. Wenn sie aber sich
nicht Mühe geben, den Glauben an das heilige Meßopfer stets zu
vertiefen und die gottfreudige Opfergesinnung zu entflammen, dann
bleiben sie zurück hinter so vielen Gläubigen, welche mit so

kindlichem Glauben und so opferfreudiger Gesinnung zur heiligen Messe

erscheinen. Wie viele bringen dafür große Opfer Am frühen Morgen,
aus weiter Entfernung, finden sie sich in der Kirche ein ; von schlechter

Witterung, von körperlichen Schwächen, vom Spott und Hohn
Gleichgültiger und Böswilliger lassen sie sich nicht abhalten, in der heiligen
Messe unter dem Kreuze des Herrn zu stehen und an seiner Versöhnung
für sich und für viele andere teilzuhaben. Wahrhaft, solch' eifrige
Seelen haben und zeigen eine unvergleichlich innigere « devotio » als

andere, die nur mit Mühe und mit aller Not am Sonntag das strenge
Gebot der heiligen Kirche erfüllen, oder andere, die wohl auch an

Werktagen der heiligen Messe beiwohnen, aber nur wenn's der

Bequemlichkeit nicht wehe tut.
8. Endlich muß noch ein anderer, sehr wichtigei Punkt ins Auge

gefaßt werden. Ein jeder, der fidem et charitatem (devotionem) besitzt,
sei es der die heilige Messe feiernde Priester oder ein anderer, der dem

heiligen Opfer beiwohnt oder dasselbe veranlaßt, kann mit seiner

«Charitas» und der daraus entspringenden «devotio» mehrere, ja
viele andere umfassen und so das heilige Opfer darbringen und
darbringen lassen. Es ist nämlich der « Charitas », der göttlichen Liebe

eigen, daß sie die Geliebten einiget, Eins macht. Was wir deshalb

für die Freunde tun,' gilt so, als hätten sie es selbst getan ; was wir
uns wünschen und tun, das können wir auch den Freunden wünschen

und tun. Z. B. ein Priester feiert das heilige Opfer aus eigenem

Antriebe, « ex devotione privata » und appliziert dasselbe für sich

und für seine Angehörigen und für seine Freunde und für seine

Untergebenen und für die armen Sünder und die Ungläubigen, ohne daß
diese alle etwas davon wissen, ohne daß sie den Priester auf irgend eine

Weise dazu veranlaßt haben. Diese alle erhalten « ex opere operato »

aus dem heiligen Meßopfer Versöhnung und Gnade, aber nur secundum

quantitatem devotionis sacerdotis, nicht nach ihrer eigenen « devotio »,



Die Meliapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 4O?

die sie ja, wie vorausgesetzt, nicht haben, vielleicht nicht haben wollen.
Freilich, ob alle die Genannten die Wirkung dieses heiligen Opfers
tatsächlich aufnehmen oder nicht, hängt ab von ihrer Disposition,
von ihrer Seelenverfassung, Willensverfassung. Sie können nämlich
durch Mißbrauch des freien Willens der Wirkung des heiligen Opfers
widerstreben und so dieselbe verhindern. Es ist in diesem Falle
ähnlich, wie wenn wir für andere « ex charitate » beten, aber das Gebet
durch den bösen Willen derselben unwirksam bleibt. Für wie viele
wird täglich das heilige Opfer von frommen Priestern und frommen
Gläubigen dargebracht, aber die volle Wirkung bleibt aus, weil die

Betreffenden die dargebotene Gnade nicht annehmen. Wenn ein Priester
so « ex privata devotione » das heilige Opfer appliziert, so nennt das

der neue Cod. jur. Can. im Can. 2262, § 2, «privatim applicare», im

Gegensatz zum « publice applicare », wenn der Priester nämlich von
außen her durch eine fremde « devotio » zur Applikation veranlaßt wird.

Ein anderes Beispiel : Eine Familienmutter wohnt der heiligen
Messe bei mit festem Glauben und gottfreudiger Hingabe, « fiele et
devotione », nicht bloß für sich, sondern auch für ihre Kinder,
vielleicht unglückliche Kinder, auf Abwege geratene Söhne, denen sie

die Gnade der Bekehrung erlangen möchte. Diese bekommen nun
« ex opere operato » Wirkung aus dem heiligen Meßopfer, aber secundum

quantitatem devotionis matris. Doch dieser tatsächlich dargebotenen
Versöhnung mit Gott können die Kinder jener frommen Mutter
widerstreben und so wieder die volle Wirkung des heiligen Opfers in sich

verhindern.
Aber nun, wenn wir für viele andere das heilige Meßopfer

darbringen oder darbringen lassen, erhalten dann alle aus der einen

heiligen Messe gleichviel Wirkung, als ob das heilige Opfer für jede
einzelne Person allein vollbracht würde oder wird die Wirkung unter
die vielen verteilt Um diese Frage beantworten zu können, muß

zuerst erörtert werden, in welchem Falle größere oder geringere « devotio »

vorhanden ist; denn diese entscheidet immer über das Maß der Wirkung.
Die « devotio für andere » geht hervor aus der Erkenntnis derselben.

Je genauer und schärfer ich eine Person vor Augen habe, wenn ich
die Meinung mache, für sie das heilige Opfer darzubringen, um so

inniger wird unwillkürlich meine « devotio » für sie sein. Es liegt daher
in der Natur der Sache, daß, wenn ich für eine ganze Familie, eine

ganze Pfarrei oder für alle armen Seelen im Fegfeuer oder für alle
lieben Verstorbenen, deren Leiber auf einem Friedhofe ruhen, das



4o8 Di'fe Meßapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

heilige Meßopfer darbringe, ohne die einzelnen zu kennen und zu

nennen, meine Erkenntnis der einzelnen viel schwächer, unbestimmter,
unvollkommener ist, als wenn ich jeden einzelnen speziell vor Augen
führen würde. Deshalb wird entsprechend meine « devotio » in Bezug
auf die einzelnen kleiner, und somit naturgemäß auch die Wirkung
des heiligen Opfers in den einzelnen geringer sein. Wenn ich dagegen

jeden einzelnen kenne und nenne, dann ist unwillkürlich meine
« devotio » für ihn lebhafter und inniger und darum wird auch die

Applikation für jeden einzelnen fruchtbringender sein. Wenn ich mir
die einzelnen vor Augen stelle, dann habe ich eigentlich für jeden
eine spezielle « devotio ».

Aus dieser Erwägung ergibt sich der Grundsatz :

« Je spezieller die Applikation, um so intensiver ist die Wirkung
der heiligen Messe für die einzelnen ; je allgemeiner die Applikation,
um so geringer die Wirkung in den einzelnen. »

Aber nochmals sei es betont : die eine spezielle Applikation
schließt die andere spezielle Applikation nicht aus und beeinträchtigt
sie nicht im geringsten. « Intentio non excludit intentionem ; intentio

specialis non excludit intentionem specialem. » Je mehr spezielle
Intentionen der Priester und diejenigen, die das heilige Meßopfer darbringen
lassen, machen, um so größere Wirkung bringt dasselbe heilige Opfer
hervor.

Freilich sind naturgemäß die speziellen Intentionen nicht gar häufig.
Die menschliche Erkenntnis, die Gedächtnis- und Willenskraft zeigt
sich auch da sehr beschränkt. Wie wenig spezielle Intentionen machen

wir Priester, oder besser gesagt, können wir machen Aber gerade
darum ist eine spezielle Intention, sei es beim Priester oder bei andern,
etwas außerordentlich Kostbares. Das gläubige Volk ist dessen wohl
bewußt und schätzt es hoch ein, wenn ein Priester eine spezielle

Applikation verspricht.
Auch die heilige Kirche lehrt uns den hohen Wert einer ganz

speziellen Applikation der heiligen Messe. Sie mahnt uns und leitet

uns an, z. B. bei Beerdigungen, Jahrzeiten und bei andern Anlässen

für einzelne, Lebende und Verstorbene, ganz speziell das heilige Opfer
darzubringen oder darbringen zu lassen. Warum Weil alsdann die

« devotio » für diese einzelnen viel kräftiger und inniger ist, als wenn
die Intention nur allgemein wäre. Aber dadurch will die heilige Kirche

keineswegs sagen, daß nicht zu gleicher Zeit und bei derselben heiligen
Messe andere' ebenso spezielle Applikationen gemacht werden können



Die Meliapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 4°9

und dürfen, als ob die eine spezielle Applikation die andern
ausschlösse oder beeinträchtigte.

Ganz dasselbe meint der hl. Thomas, wenn er, von den armen Seelen

im Fegfeuer redend, die Frage aufwirft, ob die Fürbitten für viele

gemeinschaftlich verrichtet den einzelnen ebensoviel nützen, als wenn
sie für jeden einzelnen speziell verrichtet würden, und darauf die Antwort
gibt, daß die Fürbitte für eine arme Seele allein, speziell dargebracht
mehr nützt, als dargebracht für dieselbe in Gemeinschaft mit andern. 1

Als hauptsächlichen Grund führt er an die Übung der heiligen Kirche,
nach welcher für einen Einzelnen das heilige Meßopfer dargebracht
wird. 2 Der hl. Thomas stellt da nicht etwa die spezielle Intention
einer andern speziellen Intention gegenüber, sondern die spezielle einer

allgemeinen, sagt aber nicht, daß die spezielle Intention die andere

ebenso spezielle beeinträchtige.
Ohne Zweifel braucht es etwas Aufmerksamkeit und Mühe und

besonders ein großes Maß von Nächstenliebe, wenn einer viele

spezielle Applikationen machen will. Wir sind eben gewohnt, wenn
wir uns mit etwas speziell und intensiv beschäftigen, alles andere außer

acht zu lassen. Um so kostbarer und wertvoller sind die speziellen

Intentionen, weil sie eben von einer ausgezeichneten « devotio »

Zeugnis geben.
Auf die Frage : Warum die heilige Kirche für einzelne speziell

das heilige Meßopfer darbringen lasse, antwortet Cafetan so schön :

« Der Canon der heiligen Messe bezeugt, daß die heilige Kirche
wohl für einzelne die heilige Messe angeordnet hat, aber immer so,
daß sie auch für alle Lebenden und Verstorbenen gefeiert wird. Die

fürsorgliche und gute Mutter, die heilige Kirche, wollte, daß nach

ihrer « devotio » das heilige Opfer allen nütze, besonders (speziell) den

Vorgesetzten, und dann nach privater « devotio » diesen oder jenen,
und so erweckt sie, ohne Nachteil und ohne Schaden von irgend

jemand, die privaten « devotiones » für sich und für andere, auf daß

diese einzelnen nach ihrer « devotio »' spezielle Früchte aus dem heiligen

Opfer erlangen. » 3

1 St. Thom. Supplem. q. 71, 13 : « Utrum suffragia facta pro multis tantum-
dcm valeant singulis ac si specialiter pro unoquoque fièrent. » Resp. « sigaM
valet suffragium alicui quod pro eo singulariter fit quam quod fit pro eo com-
muniter et pro multis aliis. »

2 ibid. Sed contra.
3 Cafetan-, in opusc. de celebratione missae cap. II. : « Canon missae testatur,

missas ita ab Ecclesia ordinatas esse pro particularibus, ut tarnen semper pro



410 Die MeUapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

So schreibt die heilige Kirche den Priestern vor, für wen sie jedesmal

applizieren sollen, d. h. für wen sie jedesmal ausdrücklich den Willensakt

erwecken müsen, daß die « causa universalis » für sie gelte und
wirksam sei. Das geschieht am Anfang des Canon der heiligen Messe :

« Te igitur » und « Memento Domine ». Dann befiehlt die Kirche, an
bestimmten Tagen für bestimmte Gläubige zu applizieren, z. B. an
Sonn- und Feiertagen den Pfarrern für ihre Pfarrkinder oder am
Allerseelentage nach der Meinung des Heiligen Vaters. Dann wieder

empfiehlt die Heilige Kirche dringend die öftere Applikation, z. B. für
die heben Verstorbenen, für die Bekehrung der Sünder und für so

verschiedene Anliegen. Im übrigen kann der Priester nach seiner

Wahl applizieren, speziell oder allgemein, wie Zeit und Umstände
und Eifer für die Ehre Gottes und das Heil der unsterblichen Seelen

es ihm eingeben.

9. Mit der gleichen Lehre von « jides et devotio » löst sich auch die

Frage : Was hat mehr Wert, ein Hochamt oder eine Stillmesse

Die Antwort wird sein : Wenn unter « Wert » verstanden ist der
innere Wert an sich, dann ist selbstverständlich Hochamt und
Stillmesse gleich wertvoll. Wenn aber unter « Wert » verstanden wird
die Wirkung in den Gläubigen, dann muß an und für sich dem Hochamt

eine größere Wirkung vor der Stillmesse zugesprochen werden.
Warum Ein Hochamt setzt an und für sich eine größere «devotio »

voraus ; es braucht viel mehr vorbereitende Anstrengung, Arbeit und
Mühe und Kosten, bis es zustande kommt. Wer dieses alles sich nicht

gereuen läßt zur Ehre Gottes und zum Heile der unsterblichen Seelen,

der offenbart dadurch einen tieferen Glauben und eine innigere
« devotio und Charitas ». Nach der Größe der « devotio » bemißt sich
aber das Maß der Wirkung des heiligen Opfers. Freilich, wer ein

Hochamt oder feierliches Seelenamt hauptsächlich nur wünscht wegen
der Ehre vor den Menschen, der offenbart wohl große Eigenliebe,
aber wenig gottfreudige Hingabe und Opfergesinnung und dann ist
es um den Vorzug des Hochamtes geschehen.

(Fortsetzung folgt.)

omnibus vivis et defunctis explicite celebrentur Unde provida simul et pia
mater voluit, ut ex devotione sua omnibus sacrificium prodesset, et specialiter
capitibus, et ex devotionibus privatis his vel illis prodesset, et sic sine fraude
et sine cujuscunque damno excitât privatas devotiones pro se et aliis, ut juxta
eorum devotiones fruetus référant speciales. » —


	Die Messapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

