Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Messapplikation nach der Lehre des hl. Thomas
Autor: Rohner, Regens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Mebapplikation

nach der Lehre des hl. Thomas.

Von Regens Dr. ROHNER, Freiburg.

Wir stehen noch im Jubilaiumsjahre¥des hl. Thomas von Aquin,
der mit Vorzug der « Doctor Eucharisticus», der Lehrer des aller-
heiligsten Altarssakramentes genannt wird. Er ist deshalb gewill nicht
unpassend, gerade in dieser Zeit, unter Fihrung des hl. Thomas jenes
wunderbare, trostvolle Geheimnis niher ins Auge zu fassen.

Es soll nicht im « Grofen und Allgemeinen » geschehen, sondern
es moge ein ganz besonderer Punkt herausgegriffen werden, die
«applicatio missae », die Zuwendung der heiligen Meésse. Es ist dies
eine praktische Frage von entscheidender Bedeutung ; handelt es sich
doch darum, wie wir auf sicherste und reichlichste Weise das heilige
MefBopfer zum ewigen Leben uns zunutze machen kénnen und diirfen.

Mit der Frage iiber die Zuwendung der heiligen Messe steht in
engster Beziehung die Frage «de stipendio missae », iiber das Mef-
almosen. Dariiber gibt der neue Cod. jur. can. sehr klare und bestimmte
Richtlinien, welche im Anschlusse an die Frage « de applicatione missae »
erortert werden sollen.

1. Warum redet man iiberhaupt von Zuwendung der heiligen Messe ?
Der Grund liegt im Wesen des heiligen MeBopfers. Der hl. Thomas
hat die kirchliche Uberlieferung der hl. Viter und Kirchenlehrer iiber
das Wesen des heiligen MeBopfers in die kurzen Worte zusammen-
gefafit : « Das Opfer, das tiglich in der Kirche geopfert wird, ist nicht
ein anderes Opfer als das Opfer, welches Christus selber (am Kreuze)
dargebracht hat, aber dessen Gedichtnis (commemoratio). »1

1 St. Thom. IIL. 22 ad 2.: «Sacrificium quod quotidie in Ecclesia offertur,
non est aliud a sacrificio quod ipse Christus obtulit, sed ejus commemoratio. »

. Divus Thomas. : 25



386 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Statt «Gedichtnis» kommen in der kirchlichen Uberlieferung
noch andere Ausdriicke vor, welche aber dasselbe bes_a.g'en, z. B. imago
repraesentativa, imitatio, recordatio, repraesent'atio, éxemplum, figura
dominicae passionis et mortis, bildliche Darstellung, Nachbild, Nach-
ahmung, Abbild, Beispiel des Leidens und Todes des Herrn.

Diese Ausdriicke wurden von den Irrlehrern des 16. Jahrhunderts
miBverstanden und bildeten wohl den iuBern AnlaB, daB die genannten
Irrlehrer das heilige MeBBopfer mur als leere, historische Erinnerung
an das Kreuzesopfer Christi betrachteten, was vom Tridentinum als
Irrlehre verurteilt worden ist.! Es wollte mit den erwdhnten
Bezeichnungen eben nichts anders bedeutet werden, als was Christus
beim letzten Abendmahle verkiindet hat: «Tut dies zu meinem
Andenken ! » 2 Durch die getrennte Verwandlung von Brot und Wein
wird das Andenken an den Kreuzestod Christi gefeiert, indem Christus
dadurch im Zustande des Leidens und Sterbens dargestellt wird.
Am Kreuze trat namlich der Tod Christi erst ein, — ward also das
Opfer erst vollendet —, als sein heiligstes Blut von seinem heiligsten
Leibe getrennt wurde. Erst als der Erléser den letzten Tropfen seines
héiligsten Blutes vergossen hatte, sprach er: « Es ist vollbracht » und
dann rief er mit lauter Stimme : « Vater, in Deine Hinde empfehle
ich meinen Geist» und er neigte sein Haupt und starb. 3

Zum heiligen Meflopfer gehért also notwendig, dall es die Dar-
stellung des Kreuzestodes Christi ist, aber eben nicht bloB eine leere
Erinnerung, eine /leere Nachahmung, ein /leeres Abbild desselben,
sondern — wie die Einsetzungsworte es bekunden — das, was dar-
gestellt, nachgebildet wird, ist unter den darstellenden, #uBeren
Zeichen, den getrennten Gestalten von Brot und Wein auch wirklich
enthalten und gegenwirtig. Der am Kreuze hingeopferte Leib Christi
ist wahrhaft, wirklich und wesentlich gegenwirtig, und das vom Kreuze
geflossene Blut Christi ist ebenfalls wahrhaft, wirklich und wesentlich
gegenwirtig. Also das bittere Leiden und Sterben Christi, das blutige
Opfer Christi am Kreuze wird durch die getrennte Verwandlung von
Brot und Wein wahrhaft, wirklich und wesentlich gegenwirtig gemacht.
« Die Sakramente des neuen Bundes enthalten und bewirken das,
was sie bezeichnen.»* Wenn also die getrennte Verwandlung von

I Trident. sess. 22, can. 3.

2 I. Corinth. 11, 24 und 2s.

3 Joh. 19, 30 und 34 ; Luc. 23,46.

4 St. Thom, III. 62, 1 ad 1 ; III. 61, 4 ad 2. «Sacramenta novae legis con-
tinent et causant, quod significant. » ' '



Die MebBapplikation nach der Lehre des hl, Thomas 387

Brot und Wein im heiligen MeBopfer die Trennung von Leib und Blut
dés Herrn bezeichnet, dann enthilt und bewirkt sie auch diese
Trennung, enthalt und bewirkt den Opfertod Christi, d. h. macht
das Kreuzesopfer gegenwirtig, macht es aber nur gegenwdirtig unter
den verhiillenden duBeren Gestalten von Brot und Wein. St. Augustin
driickt diese Wahrheit so schén aus mit den Worten : « Einmal ist
Christus 4n sich selbst (in semetipso) geopfert worden, und dennoch
wird er téglich im Sakramente fiir das Volk geopfert. » 1 Das Pontificale
Rom. nennt die Priester der katholischen Kirche « jene, welche das
Geheimnis oder das Sakrament des Todes des Herrn feiern ». 2

So ist also nach der kirchlichen Uberlieferung das heilige MeB-
opfer einfach das Sakrament des heiligen Kreuzesopfers; unter der
sakramentalen Hiille wird das blutige Opfer Christi dargebracht ;
aber gerade wegen der sakramentalen Hiille ist es auch das Andenken,
das Gedichtnis des Todes Christi. Die Sinne und das natiirliche Licht
der menschlichen Vernunft konnen das im Sakramente verborgene
Opfer nicht wahrnehmen ; das Auge des Glaubens nur erkennt es ;
aber die duBern verhiillenden Gestalten erinnern bestindig an das
Leiden und Sterben des Erlosers, das unter denselben gegenwirtig ist.
In diesem Gegenwirtigmachen des blutigen Opfertodes Christi unter
den getrennten Gestalten von Brot und Wein besteht das Wesen
des heiligen MeRopfers. So ist es also wahrhaftig Ein und Dasselbe
Opfer, wie das Opfer am Kreuze ; es wird dieselbe Opfergabe von
demselben = Opferpriester in derselben Opfergesinnung und Opfer-
meinung dargebracht, ndmlich «in remissionem peccatorum », sonst
wire es nicht dasselbe Opfer, doch ist es den Sinnen verhillt ; aber
es ist dessen «lebendiges Gedichtnis. »

Diese Lehre, welche St. Thomas aus der kirchlichen Uberlieferung
geschopft hat, wurde vom Tridentinum im Heiligen Geiste mit
folgenden Worten verkiindet: « In diesem gottlichen Opfer ist eine
und dieselbe Opfergabe, derselbe Opfernde, jetzt durch den Dienst der
(menschlichen) Priester, der damals sich ‘selbst am Kreuze geopfert
hat, nur die Weise zu opfern ist verschieden. »?

1 St. Augustin, zitiert bei Thom. IIL. 83, 1.

2 Pontif. Rom. ord. presbyt.: « Mysterium mortis Domini celebrantes. »

3 Trident. sess. 22, cap. 2.: « Una eademque est hostia, idem nunc offerens
sacerdotum ministerio, qui se ipsum tunc in cruce obtulit, sola offerendi ratione
diversa. »



388 Die Mebapplikation nach der Lehre des hls Thomas

Wunderbare Ubereinstimmung des hl. Thomas mit dem Triden-
tinum ! Ist es nicht, als ob das Konzil einfach den Satz des englischen
Lehrers herausgenommen und den Bediirfnissen der Zeit entsprechend
etwas ausfiihrlicher wiedergegeben hitte ? St. Thomas sagt: « Das
heilige MeBopfer ist dasselbe Opfer wie das Opfer, das Christus am
Kreuze dargebracht hat.» Das Konzil lehrt: « In diesem gottlichen
Opfer ist ein und dieselbe Opfergabe und derselbe Opferpriester wie
am Kreuze.» Zu einem Opfer gehort eine Opfergabe, ein Opfernder
und dessen Opfergesinnung, dessen Opferakt. Diese 3 Stiicke sind
nach St. Thomas beim heiligen Kreuzesopfer und beim heiligen Mel3-
opfer dieselben. Genau so beim Tridentinum. Nach ihm ist auch
im heiligen MeBopfer derselbe Opfernde. Zu «demselben Opfernden »
gehort aber notwendig auch dieselbe Opfermeinung und derselbe
Opferakt. Also ist das heilige MeBopfer Ein und Dasselbe Opfer, wie
das Opfer am Kreuze.

Aber St. Thomas fiigt bei: «Das heilige MeBopfer ist das
Gedichinis des Kreuzesopfers » ; das Tridentinum dagegen : « Nur die
Weise zu opfern ist verschieden.» Beides bedeutet dasselbe.

~Denn im Tridentinum wird die verschiedene Art und Weise zu
opfern ganz genau erklirt durch die folgende Unterscheidung von
« oblatio cruenta » und «incruenta », « blutiges Opfer» und « unblutiges
Opfer ». Diese beiden Ausdriicke kénnen offenbar nicht so verstanden
sein, als ob beim heiligen Kreuzesopfer Blut vergossen worden sei, in
der heiligen Messe dagegen keine BlutvergieBung stattfinde. Denn
Christus sagt ja durch den Mund des Priesters : « Das ist mein Blut,
das fiir Euch und fiir viele wird vergossen werden. » Laut Einsetzungs-
worten ist also das am Kreuze flieBende Blut in der heiligen Messe
gegenwirtig. Worauf bezieht sich also das « blutig » und « unblutig » ?
Auf die «ratio offerendi », auf die Weise zu opfern. Am heiligen Kreuze
ist namlich der Leib Christi geschlachtet, das Blut vergossen worden
«in propria specie », in eigener Gestalt, den menschlichen Augen
sichtbar ; in der heiligen Messe geschieht beides « sub aliena specie »,
unter fremder Gestalt, daher verhiillt, unsichtbar, unter den Gestalten
von Brot und Wein. Aber das BlutvergieBen geschieht auch in der
heiligen Messe wahrhaft, wirklich und wesentlich — ein und dasselbe
Blutvergiefen, wie am Kreuze. Ein und derselbe Opferpriester
(Christus) vergieBt sein eigenes Blut am Kreuze und in der heiligen
Messe, mit ein und derselben Opfergesinnung, am Kreuze alles offen-
kundig, in der heiligen Messe alles «in sacramento », unter den ver-



Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 389

hiillenden Gestalten des Brotes und Weines. Die heilige Messe ist
mit einem Worte das Sakrament, das Geheimnis des Kreuzesopfers
und dadurch dessen Gedéchtnis.

So bezeichnet also der Ausdruck des hl. Thomas: «Das heilige
MeBopfer ist das Gedédchtnis des Kreuzesopfers» dasselbe wie die
Lehre des Tridentinums : « Nur die Weise zu opfern ist verschieden. »

Aber es ist also doch ein Unterschied ! _

Ja, gewil | Aber dieser Unterschied bezieht sich nicht auf das
Opfer selbst, sondern nur auf die « Weise zu opfern », ohne oder unter
sakramentaler Hiille.

Cajetan (der groBe Kommentator, Erklarer des hl. Thomas) sagt
so treffend : « Diese Art und Weise zu opfern (d. h. unblutig), ist nicht
als eine fiir sich gesonderte Weise zu opfern eingesetzt, sondern nur
inbezug auf das blutige Opfer am Kreuze, daraus folgt ...., daBl man
eigentlich nicht sagen kann, im Neuen Testamente seien zwei Opfer,
weil Christus das blutige Opfer am Kreuze und das unblutige Opfer
auf dem Altare ist, sondern nur ein enziges Opfer, einmal am Kreuze
dargebracht, das aber nach Christi Einsetzung durch die téglich
wiederholte Feier fortdauert. »!

In der Antwort auf die zweite Einrede fiigt dann Cajetan bei:
« Im Neuen Testamente wird nicht das Opfer wiederholt oder erneuert,
sondern das emmzige Opfer, einmal dargebracht, dauert als wirkliches
Opfer fort. In der A7t und Weise der Fortdauer geschieht eine Wieder-
holung, nicht im Opfer selber ; aber diese Weise, welche wiederholt
wird (d. h. die unblutige Weise unter den Gestalten von Brot und
Wein), gehort nicht zum Opfer als solchem, sondern dient nur, um
das l;;éblutige Opfer am Kreuze auf unblutige Weise zu vergegen-
wartigen.,» *

L Cajetan, tom. III. opuscul. tractat. X. de sacrificio missae cap. VI, : « Iste
modus, sc. incruente immolandi, non est secundum seipsum tamquam disparatus
modus immolandi institutus, sed dumtaxat ut refertur ad cruentam in cruce
hostiam ; consequens est apud sapientes et penetrantes .... non posse affirmari
proprie loquendo duo sacrificia, aut duas hostias aut duas oblationes esse in novo
Testamento, ex hoc quod est hostia cruenta in cruce et hostia incruenta Christus
in altari, sed esse unicam hostiam semel oblatam in cruce perseverantem modo
immolatitio quotidiana repetitione ex institutione Christi in Eucharistia. »

2 Cajetan : «In novo Testamento non repetitur sacrificium, sed perseverat
immolatitio modo unicum sacrificium semel oblatum ; et in modo perseverandi
intervenit repetitio, non in ipsa re oblata, nec ipse, qui repetitur modus, concurrit
ad sacrificium propter se, sed. propter oblationem in cruce commemorandam

incruente. »



390 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Es ist daher nicht richtig, wenn so oft gesagt wird : « Das blutige
Opfer am Kreuze wird auf unblutige Weise ernewert»; denn nicht
das blutige Opfer wird erneuert, wiederholt, sondern nur der duflere
Ritus, das Sakrament, die heilige Konsekration wiederholt sich in
jeder einzelnen heiligen Messe, was man die « celebratio », die Feier des
heiligen Kreuzesopfers nennt. Diese Feier ist unblutig und durch diese
sichtbare, unblutige Feier empfangen wir die Wirkung des blutigen
Opfers Christi, insofern wir in richtiger Weise daran teilnehmen.

Aber wer kann eine solche Lehre verstehen ? Ist sie nicht
voll der Widerspriiche ? Scheinbar ja, wie alle Geheimnisse, die uns
Gottes Weisheit geoffenbart hat; aber in Wirklichkeit kann kein
Widerspruch nachgewiesen werden. Ein grofles Geheimnis ist und
bleibt die Lehre vom Wesen des heiligen MeBopfers ; deshalb gilt von
ihr, was von allen Geheimnissen, dafl wir sie mit dem bloBen Lichte
der Vernunft nicht erfassen kénnen. Es kann daher nicht unsere Auf-
gabe sein, dieses Geheimnis zu verstehen, sondern nur zu erkennen,
was Gott uns tber das heilige MeBopfer geoffenbart hat durch die
Heilige Schrift und die kirchliche Uberlieferung.

Wenn die Glaubenslehre feststeht, dann werden wir mit freudigem
Herzen glauben und uns bemiihen, aus derselben richtige SchluB-
folgerungen zu ziehen, um so immer tiefer in das Verstdndnis der
Glaubenslehre einzudringen, soweit dies auf Erden moglich ist.

2. Wozu hat uns Gottes Giite diese wiederholte, ja tdgliche Ver-
gegenwartigung des heiligen Kreuzesopfers durch das Altarssakrament
gegeben ?

Die Antwort lautet kurz: Damit das heilige Kreuzesopfer wumser
Opfer ‘'werde.

Die Offenbarung Gottes lehrt uns ndmlich : Was Christus, der
menschgewordene Gottessohn am Kreuze vollbracht hat, ist fiir das
Heil der ganzen Menschheit und fiir jeden einzelnen Menschen geschehen.
« Der wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen vom Himmel
herabstieg .... auch jfiiz wns gekreuziget wurde.»! «Ihn hat Er
gegeben zum Haupte iiber die ganze Kirche.» * « Eimmal ist Christus
geopfert worden, um vieler (d. h. aller) Menschen Siinden hinweg-
zunehmen. » 3 « Mit Einemn Opfer hat Er die Geheiligten zur ewigen

! Symbol. Constantinopol. : « Qui propter nos homines et propter nostram
salutem descendit de coelis .... crucifixus etiam pro nobis.»

® Ephes. 1, 22: « Ipsum dedit caput supra omnem Ecclesiam. »

3 Hebr. 9, 28 : « Christus semegl oblatus est ad multorum exhaurienda peccata. »



Die Mebapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 391

Vollendung gebracht. » ! « Mit seinem eigenen Blute ist Christus ein
fiir allemal ins Heiligtum eingegangen und hat eine ewige Erlosung
(also fiir alle Zeiten giiltig) erfunden. » 2 ‘

Einmal also hat Christus im Heiligen Geiste dem himmlischen
Vater sich aufgeopfert und dieses Eine Opfer geniigt «ad exhaurienda
multorum peccata », um die Siinden aller Menschen zu tilgen. Das
heilige Kreuzesopfer ist daher eine « causa universalis salutis », eine fir
alle wirkende Heilsursache. Am Kreuze hangend hat Christus die ganze
Menschheit und jeden einzelnen Menschen in seinem sich selbst
opfernden gottmenschlichen Herzen getragen, sodall sein Opfer vor
dem himmlischen Vater fiir alle und fiir jeden einzelnen galt, fiir alle
und jeden einzelnen die Gnade verdiente, die jedem zum Heile
gereichen soll. «Der gekreuzigte Gottessohn ist die Verséhnung fir
unsere Siinden ; doch nicht allein fiir die unsrigen, sondern auch fiir
die Siinden der ganzen Welt.»? «Das Leiden Christi war eine
geniigende, ja tberflieBende Genugtuung fiir die Siinden des ganzen
Menschengeschlechtes. » ¢ « Ein so groBes Gut war es, daBl Christus
freiwillig gelitten hat, dal wegen dieses Gutes, das in der menschlichen
Natur erfunden ward, Gott verséhnt wurde iiber alle Siinden des
menschlichen Geschlechtes, insofern die einzelnen mit dem leidenden
Erloser vereinigt werden. » 3

Nun aber liegt es im Wesen einer « causa universalis », einer all-
gemeinen Ursache, daB sie ihre Kraft in den einzelnen Subjekten,
fir die ihre Wirksamkeit bestimmt ist, nicht offenbaren kann, wenn
sie nicht auf die einzelnen Subjekte hingewendet, hingerichtet, appliziert
wird. Die Sonne z. B. ist eine « causa universalis», eine Ursache, die
kriaftig genug ist, alle korperlichen Dinge zu beleuchten und zu
erwarmen. - Soll sie aber in den einzelnen Dingen eine Wirkung hervor-
bringen, dann muf} sie auf die einzelnen Dinge hingerichtet, d. h. sie
miissen der Kraft der Sonne ausgesetzt. werden. Wenn sie ihr ent-

1 Hebr. 10, 12 : « Una oblatione consummavit in sempiternum sanctificatos. »

2 Hebr. 9, 12 : « Per proprium sanguinem introivit semel in Sancta, aeterna
redemptione inventa. » ;

3 1. Joh. 2, 2 : «Ipse est liropitiatio pro peccatis nostris : non pro nostris
autem tantum, sed et pro totius mundi. »

4 St. Thom. III. 49, 3: « Passio Christi fuit sufficiens et superabundans
satisfactio pro peccatis totius generis humani. » ] |

5 St. Thom. III. 49, 4: « Tantum bonum fuit quod Christus voluntarie
passus est, quod propter hoc bonum in natura humana inventum, Deus placatus
est super omni offensa generis humani, quantum ad eos, qui Christo passo

conjunguntur. »



392 Die MebBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

zogen, entriickt wiirden, kénnte die Sonne niemals eine Wirkung in
ihnen hervorbringen. Die Schuld liegt aber dann nicht an der Sonne ;
sie ist ja in ihrer Wirksamkeit gleichsam unerschopilich. Die Schuld
liegt daran, daBl die Dinge der Kraft der Sonne entzogen wurden.

Ahnlich ist es mit dem heiligen Kreuzesopfer. Wenn es nach
dem barmherzigen Willen Gottes eine «causa universalis» ist, dann
kann und wird es in den einzelnen Menschen die entsprechende
Wirkung erst hervorbringen, wenn es den einzelnen zugewendet,
« appliziert » wird oder wenn die einzelnen lebendigen Anteil daran
haben. Christus am Kreuze ist unser Haupt; wir sollen die Glieder
seines Leibes sein, sollen ihm « einverleibt » werden. Das gro3e Wort der
ewigen Wahrheit : « Gleichwie die Rebe von sich selbst nicht Frucht
bringen kann, wenn sie nicht am Weinstocke bleibt, so auch ihr nicht,
wenn ihr nicht in mir bleibet » !, gilt auch von Christus dem Gekreuzigten.
Ebenso das trostliche Wort des hl. Paulus: «Aus dem wilden
Olbaum, dem du der Natur nach angehérst, bist du ausgehauen und
in den edlen Olbaum (Christus) eingepfropft worden. » 2

3. Wodurch geschicht ‘'nun aber dieses «eingepfropft werden »,
dieses «einverleibt werden» in den Kreuzestod Jesu Christi, dieses
« applizieren » des Opfers Christi, dieses « Anteil haben » am heiligen
Kreuzesopfer ? — St. Thomas sagt: «Causa universalis», eine all-
gemeine Ursache wird appliziert zu einzelnen Wirkungen durch etwas
«Spezielles ». 3 Und nun das heilige Kreuzesopfer ? « Durch den Glauben
und die Sakramente des Glaubens», belehrt uns wieder St. Thomas.
«Das Leiden Christi erreicht seine Wirkung in jenen, denen es zu-
gewendet wird durch den Glauben und die Liebe und die Sakramente
des Glaubens. » ¢

Durch den Glauben. St. Thomas erklart es uns mit den Worten :
«Auch durch den Glauben wird uns das Leiden Christi zugewendet
zur Erlangung der Friichte desselben, nach dem Worte des hl. Paulus :
,Den Gott gesetzt hat als Sithnopfer durch den Glauben in seinem
Blute‘. > Der Glaube aber, durch den wir von der Siinde gereinigt
werden, ist nicht der « formlose » Glaube (d. h. der tote Glaube), der

1 Joh. 13, 4.

* Rom. 11, 24.

# St. Thom. III. 52, 1 ad 2: «Causa universalis applicatur ad singulares
effectus per aliquid speciale. »

4 St. Thom. IIL 49, 3 ad 1 : « Passio Christi sortitur effectum suum in illis
quibus applicatur per fidem et charitatem et per fidei sacramenta. » Cfr. ITL. 49, 5.

5 Rom. 3, 25.



Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 393

mit der Todsiinde zusammenbestehen kann, sondern es ist der durch
die gottliche Liebe belebte Glaube, und so wird uns das Leiden Christi
nicht blof inbezug auf den Verstand zugewendet, sondern auch inbezug
auf den Willen. Auf diese Weise werden die Siinden durch die Kraft
des Leidens Christi nachgelassen. » !

Durch die Sakvamente des Glaubens. Die Sakramente sind von
Christus eingesetzt, um die Wirkungen des Erlosungswerkes den
Menschen mitzuteilen. Aber das Wesen und die Kraft dieser gnaden-
wirkenden dufleren Zeichen ist uns nur durch die Offenbarung Gottes
bekannt, auf welche gestiitzt wir glauben. Darum nennt St. Thomas
sie immer : «fidei sacramenta », Sakramente des Glaubens. Diese
wirken, wie das Tridentinum nach der Uberlieferung der Kirche lehrt,
«ex opere operato», d. h. sobald das dulle:e Zeichen richtig gesetzt
wird, tritt unfehlbar sicher die Gnadenwirkung ein, sofern die Empfinger
der Gnade kein Hindernis entgegenstellen. Die Sakramente des Neuen
Bundes sind also nicht bloB leere Zeichen der Gnade, wie die
Sakramente des Alten Bundes, sondern sie bewirken und enthalten
auch die Gnaden, die sie bezeichnen. Das vorziiglichste unter diesen
«sacramenta fidei» 1st das heiligste Altarssakrament, welches als
Opfer das Sakrament des heiligen Kreuzesopfers ist, dasselbe vergegen-
wartigt und enthdlt und dadurch die Kraft desselben uns vermittelt.
Von diesem ist hier die Rede; denn wir handeln nur von der
Wirksamkeit des heiligen MeBopfers « ex opere operato ».

Welche Weisheit Gottes offenbart sich nicht darin !

Es ist der menschlichen Natur, die aus Leib und Seele besteht,
entsprechend 2, ein sichtbares Opfer zu haben, um dadurch Gott als
den hochsten Herrn anzuerkennen und ihn zu verséhnen. Nun aber
gibt es kein anderes vollkommenes, Gott wohlgefilliges Opfer als das-
jenige, welches der Sohn Gottes in seiner menschlichen Natur am
Kreuze dargebracht hat. Darum hat Gottes Weisheit es gefiigt, daf
das Kreuzesopfer fiir alle Zeiten und fiir alle Menschen sicitbar gemacht
werden koénne, daB so dessen Gediachtnis und Erinnerung allen

1 St. Thom. IIL. 49, 1 ad 5: « Etiam per fidem applicatur nobis passio.
Christi ad percipiendum fructum ipsius, secundum illud (Rom. 3, 25.): Quem
proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ejus. Fides autem per quam
a peccato mundamur non est fides informis, quae potest esse cum peccato, sed
est fides formata per charitatem ; ut sic passio Christi nobis applicetur non solum
quantum ad intellectum, sed etiam quantum ad affectum. Et per hunc etiam
modum peccata dimittuntur ex virtute passionis Christi. »

? Trident. sess. 22, c¢. I.



3904 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Menschen und Zeiten stets lebhaft vor Augen stehe und dessen Heils-
kraft zum ewigen Leben allen Menschen mitgeteilt werde. Dieses
sichtbar gemachte Kreuzesopfer ist eben das heilige MeBopfer, sichtbar
gemacht, nicht in sich, sondern in sakramentaler Hiille, «ut fides
locum habeat » !, damit es ein Geheimnis des Glaubens sei und bleibe.
« Damit seine Braut, die heﬂige Kirche, ein sichtbares Opfer habe,
hat Christus beim letzten Abendmahle seinen heiligsten Leib und
sein heiligstes Blut unter den 'sichtbaren Gestalten von Brot und
Wein dem himmlischen Vater geopfert und den Aposteln befohlen,
dasselbe zu tun, was Er getan.»?

Diese Wahrheit, dal das heilige MeBopfer keinen andern Zweck
bat, als daB dadurch das blutige Kreuzesopfer das sichtbare, bleibende
Opfer der heiligen Kirche, unser Opfer, mein. Opfer, dein Opfer werde
und sei, ist in der ganzen kirchlichen Uberlieferung sehr scharf aus-
gesprochen.

Bekannt ist das Wort des hl. Apostels Andreas: « Tdglich opfere
ich dem Allmichtigen Gott, nicht das Fleisch der Opfertiere, sondern
das unbefleckte Lamm auf dem Altare.»?® Der hl. Ambrosius sagt
so schon : « In Christus ist etnmal das Opfer dargebracht worden, das
wirksam ist zum ewigen Heile. Was tun aber wir ? Opfern nicht auch
wir tdglich ? Ja, aber zum Gedichtnisse seines Todes (d. h. wir
opfern dieselbe Opfergabe, aber unblutig).»* Und der hl Joh.
Chrysostomus predigte : « Ein und dieselbe Opfergabe ist es (d. h.
welche Christus dargebracht hat und wir darbringen) und nicht
viele Opfer ; denn Einmal ist Christus geopfert worden. Und wie das-
jenige, das iiberall geopfert wird, Ein Leth ist, und nicht viele Leiber,
so ist auch nur Ein Opjer. Jenes Opfer, welches damals dargebracht
wurde, bringen auch wiv jetzt dav; demn es ist umerschipflich. » 8

Der hl. Augustin schreibt : « Ist nicht Christus Ewmmal in sich
geopfert worden ? Dennoch wird E7 figlich fiir das Volk im Sakramente
geopfert. » ® Der hl. Thomas faBt die Uberlieferung der Kirchen-

1 St. Thom. in officio fest. Corp. Christi II. Noct.

2 Trident. sess. 22, c.'I.

3 II. Nocturn. offic. fest. St. Andreae.

4 St. Ambrosius zitiert bei Thom. III. 83, 1: « In Christo semel oblata est
hostia ad salutem sempiternam potens. Quid ergo nos ? Nonne per singulos dies
offerimus ? sed ad recordationem mortis ejus. »

5 St. Joh. Chrysost. zitiert bei Gihr, das heilige MeBopfer, p. 88.

6 St. August. Epist. 23: « Nonne semel immolatus est Christus in seipso ?
Et tamen in sacramento omni die populis immolatur. »



Die MebBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 395

viter und Kirchenlehrer in seiner gewohnten kurzen, scharfen, tiefen
Weise zusammen, wenn er sagt: « Die Wirkung, welche das Leiden
Christi 2n der Welt bewirkt hat, bringt dieses Sakrament n jedem
ewnzelnen Menschen hervor.»' Also durch das heilige MeBopfer wird
das Kreuzesopfer unser Opfer. Der hl. Thomas kann diese Wahrheit
mnicht genug betonen.

« In diesem Sakramente (in der hl. Messe) wird das Leiden Christi
gefeiert, msofern seine erlosende Kraft den Glaubigen zufliefst. »?
«In der Feier dieses Sakramentes kommt in Betracht die Ver-
gegenwirtigung des Leidens Christi und die Anteilnahme an seiner
Wirkung durch die Gliubigen. »® «In der Feier dieses Sakramentes
wird Einiges durch Zeichen ausgedriickt, was Bezug hat auf das, was
in diesem Sakramente vergegenwirtiget wird, ndmlich das Leiden
Christi ; und Einiges, was Bezug hat auf den mystischen Leib Christi
(die heilige Kirche), der in diesem Sakramente dargestellt wird (d. h.
der in diesem Sakramente mitgeopfert wird). » 4 _

So ist also das heilige MeBopfer von Gottes Giite gegeben als
das Mattel, durch welches wir mit dem Opfertode Christi i lebendige
Verbindung gebracht werden und zwar «ex opere operato»,; als die
« causa. universalis », durch welche wir lebe'ndigen Anteil haben an
der Verséhnung, die Gottes Sohn dem himmlischen Vater als Haupt
des Menschengeschlechtes dargebracht hat, lebendigen Amnieil an der
Anbetung Christi am Kreuze, lebendigen Anteil am unendlich voli-
kommenen Danke Christi am Kreuze, lebendigen Anteil an der Bitte
Christe wm den Heiligen Gerst. : —

Oder mit andern Worten: Wir alle, die mit Gott versohnt
werden wollen, miissen dem Kreuzesopfer Christi gldubig beiwohnen
und dadurch mit Christi Opfer und Opfergesinnung lebendig ver-
bunden werden. Doch wie konnen wir dem heiligen Kreuzesopfer
beiwohnen, da es vor Hunderten von Jahren in einem so weit
entfernten Lande dargebracht wurde ? Wir konnen es durch das

1 St. Thom. IIIL. 79, 1: « Effectum quem passio Christi fecit in mundo, hoc
sacramentum facit in homine. » '

2 TII. 83, 2 ad 1 : «In hoc sacramento recolitur passio Christi, secundum
quod ejus effectus ad fideles derivatur. »

3 St, Thom. III. 83, 2 : « In celebratione hujus mysterii attenditur repraesen-
tatio dominicae passionis et participatio fructus ejus.»

4 St, Thom. IIL. 83, 5: «In celebratione hujus sacramenti significantur
quaedam pertinentia ad passionem Christi, quae repraesentatur in hoc sacramento,
vel etiam ad corpus mysticum, quod significatur in hoc sarcamento. »



306 Die MesBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

heilige MeBopfer ; durch dieses Sakrament macht Gottes allweise Giite
das heilige Kreuzesopfer uns gegenwdrtrg, so dafl, wenn wir der Feler
des heiligen Mefopfers gliubig anwohnen, es daseslbe ist, als wiren
wir auf Golgotha beim blutigen Opfer zugegen.

Noch mit andern Worten : Wir miissen Gott versohnen ; wir
miissen Gott anbeten und danken und bitten. Aus uns konnen wir es
nicht, sondern nur in Christo, unserem Haupte. Also miissen wir mit
Christus in geheimnisvolle, aber wakhre Lebensgemeinschaft treten, wir
miissen mit ihm Eins werden, damit seine Verséhnung auch wnsere
Versbhnung, seime Anbetung auch wumsere Anbetung usw. werde.

Wann und wodurch geschieht das ? Wenn wir dem heiligen Mef3-
opfer gliubig beiwohnen ; dann ist «ex opere operato» das Opfer
Christi unser Opfer, Christi Versohnung auch wumsere usw.

Wunderbare Weisheit und Giite Gottes! Durch das heilige MeB-
opfer wird das unendlich kostbare Kreuzesopfer in die Hinde der Kirche
gelegt, damit sie in Christus und mit Christus und durch Christus opfere.

Alle diese Ausdriicke diirfen nicht bloB als bildliche aufgefal3t
werden. Weil es sich um ein Geheimnis des heiligen Glaubens handelt,
werden wir in der menschlichen Sprache nie Worte finden, welche
die Sache vollstindig ausdriicken. Alle Ausdriicke bleiben hinter
der vollen Wahrheit zuriick. Wenn daher z. B. St. Thomas sagt :
« Die Feier dieses Sakramentes hei3t die Aufopferung Christi, weil
wir durch -diese Feer dev Friichte des Leidens des Herrn teilhaftig
gemacht werden » I, so moge man nicht etwa meinen, durch das heilige
MeBopfer werde uns, wie bei den iibrigen Sakiamenten, Gnade mit-
geteilt, so dafl wir uns nur empfangend, leidend (rezeptiv, passiv)
verhalten, nein, wir werden « ex opere operato » der Verséhnung Christi
teilhaftig, so dafl wir dabei titig (aktiv) sind; wir versohnen Gott,
aber in Christi Versohnung ; seine Versshnung wird fatsdchlich unsere
Versohnung. Das ist die Frucht des Leidens Christi. .

Cajetan sagt dazu treffend : « Das Opfer wirkt nicht nur, wie die
andern Sakramente, nach Art eines, der uns etwas gibt, sondern nach
Art eines, der durch uns etwas darbringt.»? D. h., wenn wir am
Opfer Christi Anteil haben, dann bringt das Opfer nicht bloB eine
Wirkung hervor, die wir empfangen, sondern Christus, sich selbst

1 St. Thom. III. 83, 1: «Celebratio hujus sacramenti dicitur immolatio
Christi, quia per hoc sacramentum participes efficimur fructus dominicae passionis. »

% Cajetan, in opusc. de celebratione missae cap. II. 10: «Sacrificium non
operatur per modum agentis, ut sacramenta, sed per modum oblationis. »



Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 397

opfernd, zieht uns an sich und macht uns an seinem Opferakie teil-
nehmen, macht uns i ihm opfernd und Gott verséhnend, so dall wir
in ihm opfern.

Dieselbe Wahrheit verkiinden uns schon die gt')ttlichen Einsetzungs-
worte : « Das ist mein Leib, der fiir Euch hingegegeben wird. » «Das
ist mein Blut, das fi#r Ewuch und fiir viele wird vergossen werden. » !
Das heiflt doch offenbar : Das Kreuzesopfer wird in dem Augenblicke,
da jene Worte vom Priester gesprochen werden, wu#nser Opfer.

Ebenso ist der ganze Ritus des heiligen Mefopfers eigentlich
nichts anderes als der Ausdruck dieser Wahrheit, besonders die
Zeremonien und Gebete bei der Opferung, z. B. die Tropflein Wasser,
welche nach strenger Vorschrift der Kirche dem Weine im Kelche
beigegeben werden, bezeichnen die Gldubigen, die mit Christus auf
das innigste vereiniget werden, wie das Wasser mit dem Weine, und
so bei der Wandlung die Glaubigen mit Christus und in Christus und
durch Christus am Kreuze sich opfern, so dal} St. Augustinus sagen
konnte : « Im Sakramente des Altares wird die heilige Kirche in dem,
was sie darbringt, selber davgebracht. »®

Was anders bedeutet es, wenn das Tridentinum im Heiligen Geiste
vom Opfer des Kreuzes sagt : « Christus hat sich selbst auf dem Altare
des Kreuzes geopfert», vom heiligen MeBopfer dagegen: « Ein und
derselbe Christus wird unblutiger Weise geopfert ? »® Am Kreuze ist
das Opfer von Christus unserem Haupte atlein vollbracht worden :
in der heiligen Messe wird Christus won wuns geopfert ; dazu ist das
heilige MeBopfer eingesetzt, daB dadurch Christi Opfer umser Opfer
werde. _

Aus all’ diesen Erwigungen erhellt, dall das heilige MeQBopier
das uns zugewendete, uns applizierte Kreuzesopfer ist.

4., Doch wenn durch das. heilige MefBopfer das Kreuzesopfer
«unser », «mein », « dein » Opfer wird, so entsteht nun die entscheidende
Frage : Auf welche Weise wird denn das heilige MeBopfer mein, unser
Opfer und zwar «ex opere Opei'ato_ » 2 Wie wird das « opus operatum »
der heiligen Messe, das gesetzte auBere Zeichen, die vollzogene heilige
Wandlung unser, mein opus operatuz’n ?

1 Luc. 22, 19 und =zo. ,

2 St. August. de civitate Dei, lib. 10, cap. 20 : « In sacramento altaris Sancta
Ecclesia in ea re, quam ipsa offert, ipsa offertur.»

8 Trident. sess. 22, ¢. 2: «In ara crucis seipsum cruente obiulit.» «Idem

ille Christus in hoc divino sacrificio, quod in missa peragitur, continetur et
incruente immolatur. » '



308 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

Das geschieht durch die applieatio missae, durch die Zuwendung
der heiligen Messe.

Dazu gehdren naturnotwendig zwei Akte, eimer wvon seiten der
Glaubigen, und der andeve von seiten des Priesters.

Von seiten der Glaubigen ist- offenbar erfordeit der freie Willens-
entschluB, am heiligen MeBopfer teilzunehmen und dadurch ins heilige
Kreuzesopfer eingeschlossen zu werden. Es soll ja unser Opfer werden ;
wir wollen ja Gott versohnen, wir wollen Gott anbeten und danken
und bitten, aber freilich in Christus und mit Christus und durch
Christus. Diesen freien Willensakt, der wumsere Opferbereitwilligkert
ausdriicken soll, nennt der hl. Thomas im Anschlusse an die kirch-
liche Uberlieferung «devotio », gottfreudige Hingabe, nicht blof
« Andacht », wie «devotio » in der deutschen Sprache fiir gewoéhnlich
wiedergegeben wird. «Devolio » wird vom heiligen Lehrer definiert :
« Der freie WillensentschluB3, freudig und gern sich hinzugeben zu alk
dem, was auf den Dienst Gottes Bezug hat.» ! Angewendet auf das
heilige MeBopfer ist «devotio» der ernste Willensentschluf3, freudig
und gern am Opfer des Priesters teilzuhaben und dadurch sich
Christus dem Gekreuzigten hinzugeben, um durch ihn und mit ihm
Gott zu versthnen, anzubeten usw. oder ist der freic Willensakt, freudig
und gerne an der Opfergesinnung und am Opferakte Christi teilzunehmen.

Dieser freudige Willensakt kann aber nur aus dem heiligen Glauben
hervorgehen, der uns belehrt iiber das heilige MeBopfer als demselben
Opfer, wie das Opfer am Kreuze, uns belehrt {iber den Wert und die
Wirksamkeit des MeBopfers, da dadurch das heilige’ Kreuzesopfer
unser Opfer wird, unser die Versohnung Christi am Kreuze usw.

Aus diesem Glauben ergibt sich die « devotio », der freudige Wille,
mit dem Priester als dem ,Stellvertreter Christi sich zu vereinigen
und sich Christo hinzugeben zur Anteilnahme am Kreuzesopfer.

« Fides et devotio», Glaube und freudige Hingabe, sind also das
notwendige Erfordernis fiir alle, welche am heiligen MeBopfer und am
Kreuzesopfer teilhaben wollen, « fides et devotio », das sind die beiden
Ausdriicke, welche St. Thomas immer wiederholt. Manchmal sagt
er «fides et charitas », was aber dasselbe bedeutet, da nach St. Thomas.
«die gottliche Liebe die nichste Ursache und Quelle der freudigen
Hingabe, der devotio, ist.»?

1 St. Thom. II. II. 83, 1: « Devotio est voluntas prompte se tradendi ad
ea quae pertinent ad Dei famulatum. »
2 St. Thom. I1.1I.83, 3: «dilectio (vel charitas) est proxima causa devotionis. »



Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 399

« Wie das Kreuzesopfer Christi allen niitzt, insofern es fiir alle
geniigt (quoad sufficientiam) zur Vergebung der Siinden und zur
Erlangung der Gnade und der Seligkeit, wie es aber seine Wirkung
nur in jenen hervorbringt, welche mit dem Kreuzesopfer Christi ver-
einiget werden durch Glaube und Liebe (per fidem et charitatem),
so wirkt auch das heilige Mefopfer, das ja das Gedichtnis des Leidens
des Herrn ist, nur in jenen (quoad efficientiam), welche mit diesem
Sakramente vereiniget werden durch Glaube und Liebe (per fidem et
charitatem). » ! Daraus geht klar hervor, dafl, wenn dieser Glaube
und die freudige Hingabe an Christus den Gekreuzigten und der Wille,
sich mit dem sichtbaren Priester als Christi Stellvertreter zu ver-
einigen, fehlt, von einer Wiitkung des heiligen MeBopfers «ex opere
operato » nicht die Rede sein kann ; nicht etwa als ob die wirkende
Kraft des heiligen MeBopfers von der «fides et devotio» abhingig
wire, nein ; denn das heilige Opfer hat ja i sich die erlésende und
versdhnende Gewalt, weil es ein und dasselbe Opfer wie das blutige
Opter am Kreuze ist ; aber das heilige Melopfer, das « opus operatum »,
kann -als causa universalis, als allgemeine Ursache :die ithm inne-
wohnende Kraft nicht betdtigen, wenn nicht der eimzelne Mensch in
der Opfergesinnung sich mit ithm vereiniget, an ihm Anteil haben
will. «Causa universalis », eine allgemeine Ursache wird zu einzelnen
Wirkungen appliziert durch etwas « Einzelnes, Spezielles », so haben
wir vom hl.' Thomas oben schon gehort. 2 Dieses « Einzelne », dieses
« Spezielle » ist in unserem Falle der freie Willensakt der einzelnen
Gliaubigen, «fides et devotio singulorum ». Das sind aber innerliche
Akte ; wodurch treten sie nach auen hervor und werden sie sichtbar,
erkennbar ? Das kann auf verschiedene Weise geschehen, dadurch,
daB der Glaubige den Priester bittet um Zuwendung der heiligen Messe
oder daB er derselben persintich betwohnt oder daB er sich in das
heilige MeBopfer awusdriicklich empfiehlt, oder dal er andere fiir sich
zur heiligen Messe schickt (z. B. Eltern ihre Kinder, Vorgesetzte ihre

1 St.-Thom. III. 79, 7 ad 2 : « Sicut passio Christi prodest quidem omnibus
quantum ad sufficientiam, et ad remissionem culpae et adeptionem gratiae et
gloriae ; sed effectum non habet nisi in illis qui passioni Christi conjunguntur
per fidem et charitatem : ita et hoc sacrificium (i. e. missae), quod est memoriale
dominicae passionis, non habet effectum nisi in illis, qui conjunguntur huic
sacramento per fidem et charitatem. » KB

cfr: 111, 79:5. III. 79, 5 ad 2. II1. 79, 5 ad 3.

2 St. Thom. III. 52, 1 ad 2 : « Causa universalis applicatur ad effectus singu-
lares per aliquid speciale. »



400 Die Mebapplikation nach der Lehre des hl, Thomas

Untergebenen), oder dafl er dem Priester ein Almosen, ein Stipendium
gibt, oder dall er werktitftg zur Feier der heiligen Messe beitrdgt, naher
oder entfernter, daf3 er dem Priester am Altare dient usw. Doch dieser
Willensakt der einzelnen Glaubigen, fides et devotio, geniigt noch
nicht, da} die Wirkung eintritt, geniigt noch nicht, da das heilige
MeBopfer, das « opus operatum », tafsdchlich mein, unser werde. Denn
dieser Willensakt besagt nur die ernste, freudige Bereitwilligkeit, die
Jreudige Opfergesinnung, am heiligen MefBopfer und dadurch am
heiligen Kreuzesopfer Anteil zu nehmen.

Es braucht noch einen zweiten Akt, namlich den von seiten des
Priesters als des Stellvertreters Christi, als der « persona publica ».
Warum ? Christus hitte das Sakrament des Kreuzesopfers, das opus
operatum der heiligen Messe, in die Hand eines jeden einzelnen
Glaubigen legen konnen, daf dieser so in lebendige Gemeinschaft
mit dem heiligen Kreuzesopfer trete; aber er tat es nicht. Durch
die heilige Priesterweithe wird das heilige MeBopfer, das «opus ope-
ratum » der heiligen Messe, einzig und allein in die Hdinde des
Priesters gelegt, ihm allein zur Verwaltung iibergeben, daf er diese
geheimnisvolle « causa universalis» dorthin wirken lasse, wohin er"
will, freilich nicht nach seinem personlichen Belieben, nach personlichen
Launen, sondern als Stellvertreter Christi und der heiligen Kirche,
nach dem Willen Christi und nach Vorschrift der heiligen Kirche.
Aber doch entscheidet tatsichlich der Priester, wem das opus
operatum zugewendet werde, und nur dovt wivkt es, nur dort entfaltet
es seine i1hm eigene Kraft «in remissionem peccatorum», wo der
Priester es durch seinen Willensakt hinleitet. « Empfange die Gewalt,
das heilige Opfer Gott darzubringen und die heilige Messe zu feiern ”,
so spricht der Bischof bei der Priesterweihe. ' Der Priester allein
hat also die Gewalt, das Opfer Gott darzubringen. Da es sich aber —
wie aus der bisherigen Erorterung ersichtlich ist — nicht um ein
neues Opfer handelt, sondern um das Opfer Christi am Kreuze, das
durch die Konsekrationsworte des Priesters gegenwirtig gemacht und
als «causa universalis salutis » den einzelnen zugewendet werden mul,
so ist offenbar in dem Ausdrucke «offerre sacrificium» auch die
Gewalt mitverstanden, zu bestimmen, wem das heilige Opfer gelten
soll. Ohne diese Bestimmung ist eine Wirksamkeit der heiligen Mel3-
opfers in den einzelnen Glaubigen nicht denkbar.

1 Pontif. Rom. ord. presbyt.: « Accipe potestatem offerre sacrificium Deo
missasque celebrare. »



Die Megapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 401

Das ist die wunderbare Wiirde und Macht des katholischen
Priesters, daf3 ihm von Gott gegeben ist, in der Feier der heiligen Messe
das unendlich kostbare Kreuzesopfer zu verwalten und zuzuwenden.
Das ist so wahr, daf3, wenn ein Priester « per nefas» jemanden vom
heiligen Opfer, das er darbringt, ausdriicklich ausschliefen wiirde,
der Betreffende keinen Anteil « ex opere operato » hitte, selbst, wenn
er der heiligen Messe personlich beiwohnte. Diesen Willensakt, wo-
durch der Priester die heilige Messe als « causa universalis » bestimmten
Personen zuwendet, und diese in das heilige Opfer einschlieBt, hei3t
man : « Intentio applicativa. » .

Aus diesen Akten, «fides el devotio» von seiten der Gliubigen
und «tntentio » von seiten des Priesters ergibt sich die applicatio
missae, die Zuwendung der heiligen Messe, ohne diese ist eine
Wirkung in den einzelnen Glaubigen unmoglich.  Die «Intentio »
des DPriesters setzt also notwendig immer jemanden voraus, der
«fidem et devotionem erga SS. Sacramentum » hat; aber auch
umgekehrt, die «fides et devotio» des einzelnen bringt noch keine
Wirkung ; sie harrt noch der « intentio applicativa » des Priesters. Wenn
die Akte von beiden Seiten gesetzt sind, erst dann tritt die Wirkung
des heiligen . MeBopfers ein « ex opere operato «.

Cajetan erklart dies sehr schén durch den Hinweis auf den
Canon der heiligen Messe. « Deshalb betet der Priester im Canon
der heiligen Messe, indem er den Willensakt der zuwendenden Meinung
erweckt : Wir bringen dir dies Opfer dar fiir die ganze heilige Kirche,
fiir den Papst usw., und : Gedenke auch deiner Diener und Dienerinnen
usw. und aller Anwesenden usw. Dann fiigt er den A k¢ der « devotio »,
der freudigen Hingabe, bei: Deren Glaube Dir bekannt und deren
Herzenshingabe Dir offenbar ist. Diese letzteren Worte beziehen sich
nicht bloB auf die Anwesenden, die circumstantes, sondern auch auf
alle andern (die erwidhnt wurden) ; dadurch will offenbar angedeutet
sein, dafl die Zuwendung dieses Opfers nicht blo durch die Willens-
meinung des Priesters (intentio), sondern auch durch die beigefiigte
gottfreudige Hingabe (devotio) vollfithrt wird, in dem Sinne, daf
nach dem MaBe dieser devotio, aus jener unerschopflichen Quelle,
ihnen Genugtuung zugewendet wird. »

1 Cajetan, in opuscul. de celebratione missae cap. II.: « Unde et in canone
missae sacerdos actum intentionis applicativae hujus sacrificii exercens, dicit :
Tibi offerimus pro ecclesia tua Sancta, pro Papa nostro etc., et: Memento,
Domine, famulorum famularumque etc. et omnium circumstantium. Deinde

Diyus Thomas. 26



402 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

5. Mit den letzteren Worten Cajetans sind wir bei der Frage
angelangt, @ welchem Mafe das heilige MeBopfer wirke, in jenen,
denen es appliziert wird. Die Antwort auf diese Frage ergibt sich
ganz natiirlich aus dem bisher Gesagten. « Fides ef devotio » bestimmt
das Mafi der Wirksamkeit der heiligen Messe. Warum ?

Weil das heilige MeBopfer als dasselbe Opfer, wie das Opfer am
Kreuze von unendlicher, unbegrenzter Kraft und Wirksamkeit ist,
trigt es in sich keinen Grund, warum es in den einzelnen Gliubigen
mehr oder weniger wirke. Es liegt aber im Wesen, in der Natur der
« causa universalis », dafl das Maf} ihrer Wirkung durch die Empfing-
lichkeit des die Wirkung an sich Erfahrenden bestimmt wird. .

Warum wirkt die Sonne in den verschiedenen Gegenstanden,
die ihrer Wirksamkeit ausgesetzt werden, verschieden ? Nicht, weil
ihre Kraft in sich zum Voraus auf die einzelnen so oder so beschrankt
ist, sondern einzig deshalb, weil die Gegenstande eine ganz verschiedene
Empfanglichkeit fiir die Kraft der Sonne haben.

Ahnlich ist auch das heilige MeBopfer eine «causa universalis »,
die, in sich betrachtet, von wunbeschrinkter Kraft ist. Warum ist aber
dennoch ihre tatsidchliche Wirkung beschrankt ? Weil die Gliaubigen,
die thre Wirkung in sich aufnehmen, von sehr beschrinkter Empfing-
lichkeit sind. Wodurch offenbart sich nun diese ? Durch nichts
anderes als durch die verschiedene, sehr verschiedene, oft sehy
beschrinkte « fides et devotio » in den einzelwen. Deshalb und mur des-
halb ist die Wirkung des heiligen MeBopfers in den einzelnen so wver-
schieden. Das ist die entschiedene, bestindige Lehre des hl. Thomas.

« Obwohl dieses Opfer — sagt er — seinem inneren Werte nach
geniigt, um fiir alle Siindenstrafen Genugtuung zu leisten, so bewirkt
es doch tatsdchlich in denjenigen, welche es darbringen oder darbringen
lassen, Sithne nur nach dem Malle ihrer gottfreudigen Hingabe, und
nicht fiir die ganze Strafe. » 1!

Ferner lehrt St. Thomas: «DaBl durch dieses Opfer nicht die
ganze Siindenstrafe, sondern nur ein Teil getilgt wird, kommt nicht

actum devotionis subjungit : Quorum tibi fides cognita est et nota devotio. Hoc
enim non solum ad circumstantes, sed etiam ad alios refertur: ex his insinuans,
applicationem hujus sacrificii non solum intentione, sed etiam devotione ad-
juncta perfici, ita quod quanta est horum devotio, tanta applicatur eis ex illa
infinitate satisfactio. »

1 St. Thom. IIIL. 79, 5: « Quamvis haec oblatio ex sui quantitate sufficiat
ad satisfaciendum pro omni poena ; tamen fit satisfactoria illis pro quibus offertur
vel etiam offerentibus secundum quantitatem suae devotionis et non pro tota poena. »



‘Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 403

her von der mangelhaften Kraft des Opfers Christi, sondern von der
mangebhaften menschlichen «devotio ». *

Genaw in welchem Mafe der einzelne aus dem heiligen Meflopfer
Versohnung und Gnade erlangt, ist uns freilich verborgen, weil uns das
Maf} der « devotio » unbekannt ist. Das ist gemeint, wenn es im Canon
der heiligen Messe heilt: Deren Glaube Dir, o Gott, bekannt und
deven Hingabe an Dich Dir offenbar ist.»? Daraus koénnen wir auch
unschwer entnehmen, daB der hl. Thomas seine Lehre «de fide et
devotione » dem Canon der. heiligen Messe und deshalb der lebendigen
Uberlieferung der heiligen Kirche entnommen hat. Diese Lehre ist
also nichts Neues, im Gegenteil uralt und darum bewahrt.

Ganz folgerichtig bemerkt dazu Cajefan im Kommentar zum
hl. Thomas: « Darin besteht der Irrtum vieler, da3- sie meinen, das
heilige MeBopfer bewirke aus der Anwendung des duBlern Zeichens
allein schon (d.' h. ohne Riicksicht auf die «devotio» der einzelnen)
ein bestimmtes Mal3 von Verdiensten, welches dann diesem oder jenem
zugewendet werde. Nein, die Wirkung des heiligen MeBopfers ist
beschrinkt nach dem Mafe der gottfréudigen Hingabe und der Op/fer-
gesinnung derjenigen, welche das Opfer darbringen oder darbringen
lassen. » 3

Daraus ergibt sich auch, daf es ganz und gar unrichtig ist, wenn
man redet und schreibt von der « Applicatio jructus missae », von der
Zuwendung der Friichte der heiligen Messe von seiten des Priesters,
als ob jede heilige Messe zum Voraus nur ein bestimmtes MaB von
Wirkung enthalte, und dieses Mafl vom Priester diesem oder jenem
zugewendet werden koénne. Nicht die Friichté der Messe werden vom
Priester zugewendet, sondern die heilige Messe selber als « causa uni-
versalts ad subjecta particulavia ». Die Friichte werden erst durch
das heilige MeBopfer, nachdem es appliziert ist, in den einzelnen
hervorgebracht nach dem Male ihrer « fides et devotio ». Es wird sich

L St. Thom. III. 79, 5 ad 3 : « Quod tollitur pars poenae et non tota poena
per hoc sacramentum, non contingit ex defectu virtutis Christi, sed ex defectu
devotionis humanae.» Cfr. IIL. 79, 5 ad 2. ,

2 Canon Missae : « Quorum tibi Fides cognita est et nota devotio. »

3 Cajetan, in opuscul. de celebratione missae cap. II. : « Unde in hoc videtur
multorum error, quod putant, hoc sacrificium ex solo opere operato habere certum

meritum, 'vel certam satisfactionem, quae applicatur huic vel illi .... Effectus
hujus sacrificii est finitus juxta quantitatem- devotionis offerentium vel eorum
pro quibus offertur.» — «Efficacia hujus sacramenti determinatur per hanc

vel illam devotionem. »



404 Die Mebapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

schwerlich ein kiichliches Dokument finden, welches den Ausdruck
« applicare fructus missae » gebraucht ; immer heilt es: «applicare
missam », wodurch die Lehre des hl. Thomas iiber die «applicatio
missae » eine helle Beleuchtung erhilt, besonders aber durch den neuen
Cod. jur. can. (can. 824 bis 845), wo stets nur der Ausdruck « applicare
missam » vorkommt. )

6. Weil nun das heilige MeBopfer, als ein und dasselbe Opfer,
wie das Opfer am Kreuze, in sich unendlichen Wert und unerschépt-
liche Kraft besitzt, so wird es durch « Ewne devotio» nicht aus-
geschopft noch auch in seiner Kraft gemindert ; es bleibt in sich immer
unverandert und gleich unendlich. Was folgt daraus ? frigt sich
Cajetan. Es folgt, dal Ein Mefopfer nicht bloffi mehveren, sondern
unzdhligen  « devotiones » zugleich Gentige leisten kann, so dall jede
erhilt nach ihrem Mafle, ohne daBl den andern im geringsten Eintrag
geschieht. Ob der Sonne zehn oder unzdhlige Gegenstinde zum
Trocknen ausgesetzt werden, das wird der Sonne nichts von ihrer
Kraft nehmen, und auch die einzelnen Gegenstinde tun sich einander
keinen Abbruch ‘inbezug auf die Sonnenwdrme. Ob also einer oder
zehn oder tausend ein und dasselbe heilige MeBopfer fiir sich dar-
bringen lassen, ein jeder erhidlt so viel Wirkung aus dem heiligen
Opfer als seimer « devotio » entspricht, und er bekdme nicht mehr, wenn
auch das heilige Mefopfer fiir ihn allein dargebracht wiirde, wofern
seine « devotio » die gleiche bleibt. Das gilt, ob das heilige Opfer fiir
die Lebenden oder fiir die Verstorbenen dargebracht wird. Cajetan
faBt diese Wahrheit zusammen in die Worte : « Es kann dieses Opfer
fiir unzihlige Glaubige ohne irgendwelche gegenseitige Beeintrichtigung
dargebracht werden und ihnen Frucht bringen nach der «devotio »,
nach dev Opfergesinnung der einzelnen.»*

Aber eben weil diese «devotiones» der einzelnen Glaubigen
sehr unvollkommen und mangelhaft sind, und weil die Zahl der
« devotiones », die sich ein und demselben MeBopfer hingeben und
in dasselbe einschlieBen, naturgemdifi vmmer beschrinkt 1st, deshalb
hat die gottliche Vorsehung es angeordnet, da das heilige MeBopfer
immer und immer wiederholt, tiglich dargebracht, von Tausenden
von Priestern dargebracht, in den verschiedenen Gegenden dar-
gebracht werden kann, damit alle Glaubigen des Erdkreises am heiligen

L Cajetan, in opusc. de celebratione missae cap. IL : « Potest igitur sine
cujusque detrimento pro infinitis sacrificium hoc offerri et satisfacere juxta
singulorum devotiones. »



Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 405

Opfer Anteil haben und nach dem MaBe ihrer «devotio» Wirkung
aus demselben erlangen «in remissionem peccatorum et ad adeptionem
gratiae et gloriae». ' Wenn aber Tausende und Unzihlige an dem-
selben heiligen MeBopfer teilnehmen, dann ist um so grofer die Wirkung
desselben ; wenn dann die «fides et devotio » dieser einzelnen recht
lebendig ist, so mehrt sich gleichermafen die tatsichliche Wirkung
dieses einen heiligen Mef3opfers. |

Diese entscheidende Bedeutung der «devotio» ist der Grund,
warum die heilige Kirche in ihren offentlichen Gebeten so oft und so
eindringlich um Vermehrung der «devotio» fleht, warum die heilige
Kirche durch die Zeremonien der Messe, durch verschiedene Feier-
lichkeiten, durch Lehre, Ermahnung und Aufmunterung in den
Gliubigen die «devotio» anzuregen sucht. Ist es nicht, als wollte
sie uns stets zurufen: « Mehret, mehret Eure gottfreudige Opfer-
gesinnung ; denn devotio non excludit devotionem ; devotio specialis
non excludit devotionem specialem. » -—

7. Eines diirfen wir nicht aufler acht lassen. Oben ist gesagt
worden, dafl die «intentio» des Priesters immer jemanden voraus-
setze, der « fidem et devotionem » hat. Das kann auch der Ppriester
selber sein. Er ist namlich nicht blof3 Stellvertreter Christi und der
Kirche, also persona publica, sondern auch Einzelperson, persona
privata, ein einzelnes Glied am Leibe Christi. Deshalb kann und soll
auch er die notwendige «fides et devotio» zum heiligen Opfer mit-
bringen. Héitte er — moge es hochst selten sein — bei der Feier der
heiligen Messe nur die intentio applicativa als Priester, als persona
publica, d. h. wiirde er nur andere in seine Messeeinschliefen, sich
selbst nicht, hitte er also keine « fides et devotio » als persona privata,
dann wiirde ihm keine Wirkung «ex opere operato » aus dem heiligen
Opfer zukommen, sondern nur den andern «secundum quantitatem
devotionis eorum ». Der Priester wire dann wie ein Wegweiser, der
andern den Weg zeigt, selber aber stehen bleibt. Auch der Priester
gewinnt Frucht aus dem heiligen MeBopfer nur nach dem Mafe seiner
« devotio ». Es ist daher nicht richtig, wenn man sagt, der Priester
als Priester habe den groBten Anteil an der Wirkung des heiligen
Opfers «ex opere operato ». Seinen Anteil bekommt er als Privat-
f,beéfson, nicht als « persona publica ». Gewil} zeigt der Priester an und
fiir sich, schon durch die Feier der heiligen Messe sehr groBle « fides

1 St, Thom. IIL. 79, 1 ad 2.



406 Die Mebapplikation nach der Lehre des hl, Thomas

et devotio » ; deshalb kann es wahr sein, dal er den groBten Anteil
fiir sich hat. Das gleiche gilt entsprechend auch fiir jene, welche beim
hetligen Opfer dienen oder irgendwie zur Feier der heiligen Messe bei-
tragen.  Sie alle zeigen, wenn sie aus Uberzeugung, «ex fide», nicht
bloB mechanisch den hl. Dienst versechen, eine viel gréflere « devotio »
als jene, welche nur sonst dem Opfer beiwohnen. Wenn sie aber sich
nicht Mithe geben, den Glauben an das heilige MeBopfer stets zu
vertiefen und die gottfreudige Opfergesinnung zu entflammen, dann
bleiben sie zuriick hinter so vielen Gliubigen, welche mit so kind-
lichem Glauben und so opferfreudiger Gesinnung zur heiligen Messe
erscheinen. Wie viele bringen dafiir grofe Opfer ! Am frithen Morgen,
aus weiter En‘tfernung, finden sie sich in der Kirche ein ; von schlechter
Witterung, von ki:')rperlichen Schwichen, vom Spott und Hohn Gleich-
‘gﬁltiger und Béswilliger lassen sie sich nicht abhalten, in der heiligen
Messe unter dem Kreuze des Herrn zu stehen und an seiner Versohnung
fiir sich und fiir viele andere teilzuhaben. Wahrhaft, solch’ eifrige
Seclen haben und zeigen eine wunvergleichlich inmigere «devotio » als
andere, die nur mit Mithe und mit aller Not am Sonntag das strenge
Gebot der heiligen Kirche erfiilllen, oder andere, die wohl auch an
Werktagen der heiligen Messe beiwohnen, aber nur wenn’s der
Bequemlichkeit nicht wehe tut. ' :

8. Endlich muBl noch ein anderer, sehr wichtiger Punkt ins Auge
gefaBt werden. Ein jeder, der fidem et charitatem (devotionem) besitzt,
sei es der die heilige Messe feiernde Priester oder ein anderer, der dem
heiligen Opfer beiwohnt oder dasselbe veranlaBt, kann mit seiner
«charitas» und der daraus entspringenden «devotio» mehrere, ja
viele andere umfassen und so das heilige Opfer darbringen und dar-
bringen lassen. Es ist nimlich der «charitas», der gottlichen Liebe
eigen, daB sie die Geliebten einiget, Eins macht. Was wir deshalb
fiir die Freunde tun, gilt so, als hitten sie es selbst getan ; was wir
uns wiinschen und tun, das konnen wir auch den Freunden wiinschen
und tun. Z. B. ein Priester feiert das heilige Opfer aus eigenem
Antriebe, «ex devotione privata» und appliziert dasselbe fiir sich
und fiir seine Angehérigen und fiir seine Freunde und fiir seine Unter-
gebenen und fiir die armen Siinder und die Unglidubigen, okne daf
dicse alle etwas davon wissen, ohne dafBl sie den Priester auf irgend eine
Weise dazu veranla3t haben. Diese alle erhalten « ex opere operato »
aus dem heiligen MeBopfer Versshnung und Gnade, aber nur secundum
quantitatem devotionts Sacerdotis, nicht nach ihrer eigenen «devotio »,



Die Mebapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 407

die sie ja, wie vorausgesetzt, nicht haben, vielleicht nicht haben wollen.
Freilich, ob alle die Genannten die Wirkung dieses heiligen Opfers
tatsichlich aufnehmen oder nicht, hingt ab von ihrer Disposition,
von ihrer Seelenverfassung, Willensverfassung. Sie kénnen namlich
durch MiBBbrauch des freien Willens der Wirkung des heiligen Opfers
widerstreben und so dieselbe verhindern. Es ist in diesem Falle
Ahnlich, wie wenn wir fiir andere « ex charitate » beten, aber das Gebet
durch den bosen Willen derselben unwirksam bleibt. Fiir wie viele
wird tiglich das heilige Opfer von frommen Priestern und frommen
Glaubigen dargebracht, aber die volle Wirkung bleibt aus, weil die
Betreffenden die dargebotene Gnade nicht annehmen. Wenn ein Priester
so «ex privata devotione » das heilige Opfer appliziert, so nennt das
der neue Cod. jur. Can. im Can. 2202, § 2, «prwatim applicare », im
Gegensatz zum « publice applicare», wenn der Priester nimlich von
auflen her durch eine fremde « devotio » zur Applikation veranla8t wird.

Ein anderes Beispiel : Eine Familienmutter wohnt der heiligen
Messe bei mit festem Glauben und gottfreudiger Hingabe, «fide et
devotione », nicht bloB fiir sich, sondern auch fir ihre Kinder, viel-
leicht ungliickliche Kinder, auf Abwege geratene Sohne, denen sie
die Gnade der Bekehrung erlangen mochte. Diese bekommen nun
« ex opere operato » Wirkung aus dem heiligen Mefopfer, aber secundum
quantitatem devotioms matris. Doch dieser tatsdchlich dargebotenen
Versshnung mit Gott kénnen die Kinder jener frommen Mutter wider-
streben und so wieder die volle Wirkung des heiligen Opfers in sich
verhindern. .

Aber nun, wenn wir fiir viele andere das heilige MefBopfer dar-
bringen oder darbringen lassen, erhalten dann alle aus der einen
heiligen Messe gleichviel Wirkung, als ob das heilige Opfer fiir jede
einzelne Person allein vollbracht wiirde oder wird die Wirkung unter
die vielen verteilt 7 Um diese Frage beantworten zu konnen, muf
zuerst erortert werden, in welchem Falle grifieve oder geringere « devotio »
vorhanden ist ; denn diese entscheidet tmmer iiber das Mafi der Wirkung.

Die «devotio fiir andere » geht hervor aus der Erkenntnis derselben.
Je genauer und schirfer ich eine Person vor Augen habe, wenn ich
die Meinung mache, fiir sie das heilige Opfer darzubringen, um so
inniger wird unwillkiirlich meine « devotio » fiir sie sein. Es liegt daher
in der Natur der Sache, daf}, wenn ich fiir eine ganze Familie, eine
ganze Pfarrei oder fiir alle armen Seelen im Fegfeuer oder fiir alle
liecben Verstorbenen, deren Leiber auf einem . Friedhofe ruhen, das



408 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl.. Thomas

heilige MeBopfer darbringe, ohne die einzelnen zu kennen und zu
nennen, meine Erkenntnis der einzelnen viel schWécher, unbestimmter,
unvollkommener ist, als wenn ich jeden einzelnen speziell vor Augen
fithren wiirde. Deshalb wird entsprechend meine «devotio» in Bezug
auf die einzelnen kleiner, und somit naturgemdf auch die Wirkung
des heiligen Opfers in den eimzelnen gerimger sein. Wenn ich dagegen
jeden einzelnen kenne und nenne, dann ist unwillkiirlich meine
«devotio» fiir ihn lebhafter und inniger und darum wird auch die
Applikation fiir jeden einzelnen fruchtbringender sein. Wenn ich mir
die einzelnen vor Augen stelle, dann habe ich eigentlich fiir jeden
eine spezielle « devotio ».

Aus dieser Erwigung ergibt sich der Grumdsaiz :

« Je spezieller die Applikation, um so intensiver ist die Wivkung
der heiligen Messe fiir die einzelnen ; je allgemeiner die Applikation,
um so geringer die Wirkung in den einzelnen. »

Aber nochmals sei es betont: die eine spezielle Applikation

schliefit die andere spezielle Applikation micht aus und beeintrichtigt
ste micht im geringsten. « Infentio nown excludit intentionem ; intentio
specialis non excludit intentionem specialem.» Je mehr spezielle Inten-
tionen der Priester und diejenigen, die das heilige MeBopfer darbringen
lassen, machen, um so grolere Wirkung bringt dasselbe heilige Opfer
hervor. :
Freilich sind naturgemdfs die speziellen Intentionen aicht gar hiufig.
Die menschliche Erkenntnis, die Gedichtnis- und Willenskraft zeigt
sich auch da sehr beschrinkt. Wie wenig spezielle Intentionen machen
wir Priester, oder besser gesagt, konnen wir machen ! Aber gerade
darum ist eine spezielle Intention, sei es beim Priester oder bei andern,
etwas auferordentlich Kostbares. Das glaubige Volk ist dessen wohl
bewuBt und schidtzt es hoch ein, wenn ein Priester eine spezielle
Applikation verspricht.

Auch die heilige Kirche lehrt uns den hohen Wert eimer ganz
speziellen. Applikation der heiligen Messe. Sie mahnt uns und leitet
uns an, z. B. bei Beerdigungen, Jahrzeiten und bei andern Anldssen
fiir einzelne, Lebende und Verstorbene, ganz speziell das heilige Opfer
darzubringen oder darbringen zu lassen. Warum ? Weil alsdann die
«devotio » fiir diese einzelnen viel kraftiger und inniger ist, als wenn
die Intention nur allgemein wiire. Aber dadurch will die heilige Kirche
keineswegs sagen, da3 nicht zu gleicher Zeit und bei derselben heiligen
Messe andere ebenso spezielle Applikationen gemacht werden kénnen



Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas 409

und diirfen, als ob die eine spezielle Applikation die andern aus-
schlosse oder beeintrichtigte.

Ganz dasselbe meint der hi. Thomas, wenn er, von den armen Seelen
im Fegfeuer redend, die Frage aufwirft, ob die Fiirbitten fiir viele
gemewnschaftlich verrichtet den einzelnen ebensoviel niitzen, als wenn
sie fiir jeden einzelnen speziell verrichiet wiirden, und darauf die Antwort
gibt, daB die Fiirbitte fiir eine arme Seele allein, speziell dargebracht
mehy niitzt, als dargebracht fiir dieselbe in Gemewnschaft mit andern.?
Als hauptsichlichen Grund fithrt er an die Ubung der heiligen Kirche,
nach welcher fiir einen Einzelnen das heilige MeBopfer dargebracht
wird. 2 Der hl. Thomas stellt da nicht etwa die spezielle Intention
einer andern speziellen Intention gegeniiber, sondern die spezielle einer
allgemeinen, sagt aber nicht, daB die spezielle Intention die andere
ebenso spezielle beeintrachtige.

Ohne Zweifel braucht es etwas Aufmerksamkeit und Miihe und
besonders ein grofes Mall von Nichstenliebe, wenn einer viele
spezielle Applikationen machen will. Wir sind eben gewohnt, wenn
wir uns mit etwas speziell‘ und intensiv beschiftigen, alles andere auller
acht zu lassen. Um so kostbarer und wertvoller sind die speziellen
Intentionen, weil sie eben von einer ausgezeichneten «devotio»
Zeugnis geben.

Auf die Frage: Warum die heilige Kirche fiir einzelne speziell
das heilige Mefopfer darbringen lasse, antwortet Cajetan so schon :
« Der Canon der heiligen Messe bezeugt, daBl die heilige Kirche
wohl fiir einzelne die heilige Messe angeordnet hat, aber immer so,
daB sie auch fiir alle Lebenden und Verstorbenen gefeiert wird. Die
fiirsorgliché und gute Mutter, die heilige Kirche, wollte, daB nach
ihrer «devotio » das heilige Opfer allen niitze, besonders (speziell) den
Vorgesetzten, und dann nach privater «devotio» diesen oder jenen,
und so erweckt sie, ohne Nachteil und ohne Schaden von irgend
jemand, die privaten «devotiones» fiir sich und fiir andere, auf daB
diese einzelnen nach ihrer « devotio » spezielle Friichte aus dem heiligen

Opfer erlangen. » ®

1 St. Thom. Supplem. q. 71, 13: « Utrum suffragia facta pro multis tantum-
dem valeant singulis ac si specialiter pro unoquoque fierent. » Resp. « sigaM
valet suffragium alicui quod pro eo singulariter fit quam quod fit pro eo com-
muniter et pro multis aliis. »

2 ibid. Sed contra.

3 Cajetan, in opusc. de celebratione missae cap. II. : « Canon missae testatur,
missas ita ab Ecclesia ordinatas esse pro particularibus, ut tamen semper pro



410 Die MeBapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

So schreibt die heilige Kirche den Priestern vor, fiir wen sie jedesmal
applizieren sollen, d. h. fiir wen sie jedesmal ausdriicklich den Willens-
akt erwecken miisen, dafl die «causa universalis » fiir sie gelte und
wirksam sei. Das geschieht am Anfang des Canon der heiligen Messe :
« Te igitur » und « Memento Domine ». Dann befiehlt die Kirche, an
bestimmien Tagen fiir bestimmte Gldubige zu applizieren, z. B. an
Sonn- und Feiertagen den Pfarrern fiir ihre Pfarrkinder oder am Aller-
seelentage nach der Meinung des Heiligen Vaters. Dann wieder
empfiehlt die Heilige Kirche dringend die dffere Applikation, z. B. fiir
die lieben Verstorbenen, fiir die Bekehrung der Siinder und fiir so
verschiedene Anliegen. Im {ibrigen kann der Priéster nach seiner
Wahl applizieren, speziell oder allgemein, wie Zeit und Umstande
und Eifer fiir die Ehre Gottes und das Heil der unsterblichen Seelen
es ihm eingeben.

9. Mit der gleichen Lehre von « fides et devotio » 16st sich auch die
Frage : Was hat mehr Wert, etn Hochami oder eine Stillmesse ?

Die Antwort wird sein : Wenn unter « Wert » verstanden ist der
nnere Wert an sich, dann ist selbstverstindlich Hochamt und Still-
messe ' gleich wertvoll. Wenn aber unter « Wert » verstanden wird
die Wirkung in den Glaubigen, dann mufl an und fiir sich dem Hoch-
amt eine groBere Wirkung vor der Stillmesse zugesprochen werden.
Warum ? Ein Hochamt setzt an und fiir sich eine groBere « devotio »
voraus ; es braucht viel mehr vorbereitende Anstrengung, Arbeit und
Miihe und Kosten, bis es zustande kommt. Wer dieses alles sich nicht
gereuen 13t zur Ehre Gottes und zum Heile der unsterblichen Seelen,
der offenbart -dadurch einen tieferen Glauben und eine innigere
«devotio und charitas». Nach der GroBe der «devotio» bemifit sich
aber das MaBl der Wirkung des heiligen Opfers. Freilich, wer ein
Hochamt oder feierliches Seelenamt hauptsichlich nur wiinscht wegen
der Ehre vor den Menschen, der offenbart wohl groBe Eigenliebe,
aber wenig gottfreudige Hingabe und Opfergesinnung und dann ist
es um den Vorzug des Hochamtés geschehen.

' (Fortsetzumg folgt.)

omnibus vivis et defunctis explicite celebrentur .... Unde provida simul et pia
mater voluit, ut ex devotione sua omnibus sacrificium prodesset, et specialiter
capitibus, et ex devotionibus privatis his vel illis prodesset, et sic sine fraude
et sine cujuscunque damno excitat privatas devotiones pro se et aliis, ut juxta
eorum devotiones fructus referant speciales.» —

— e



	Die Messapplikation nach der Lehre des hl. Thomas

