
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

B. A. Luyckx 0. P. : Die Erkenntnislehre Bonaventuras. Beiträge
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. B. XXIII, Heft 3-4.
Münster i. W. (Aschendorff'sche Verlagsbuchhandlung), 1923.

Dieses Werk von über 300 Seiten, dem ein eingehendes Inhaltsverzeichnis

vorausgeschickt wird (xui-xvi) und ein ausgezeichnetes Namen-
und Sachregister angefügt ist (291-306), bildet das weitaus Beste, was
über Bonaventuras Erkenntnislehre je geschrieben wurde. Es verdient
den Namen « Werk ». Der Schreiber dies ist dem Werden desselben nahe
gestanden. Er darf vielleicht sagen, daß er die Schaffenskraft des
Verfassers, seine Energie, Arbeitsfreude und seinen unermüdlichen « Suchersinn «

und Spürsinn, mit dem er jahrelang die allseitige Lösung des schweren,

ganz verschieden beurteilten Problems verfolgte, näher kennt. Er weiß
auch, daß die Arbeit, wie sie nun vorliegt, dem Autor Lob und hohe
Anerkennung von seite solcher eintrug, die zu den nächsten und besten
Kennern Bonaventuras gehören.

Wer das Buch richtig werten will, muß es selber lesen. Er wird dann
den Autor vorerst kennen lernen als einen trefflichen Kenner der Geschichte
der Scholastik im allgemeinen, dann aber auch als scharf vorsichtig
abwägenden Kritiker in der Behandlung der großen und zahlreichen
Schwierigkeiten des Hauptgegenstandes. Unsere Rezension sei kurz. Aber
drei Punkte wollen wir doch besonders hervorheben.

Man mag die eine und andere sekundäre Interpretation P. Luyckxs
anfechten, wie solches bei jedem größeren Werke zu geschehen pflegt.
Aber seine wesentlichen, zusammenhängenden Auffassungen wird man
nicht umstoßen. Sie sind aufgebaut auf einer außerordentlich gründlichen,
allseitigen Quellenkenntnis. Wie Thomas, so sagt auch Bonaventura an
dem einen Orte, wo er eine Frage behandelt, nicht alles, was er zu sagen
hat. Man muß seine verschiedenen Werke im Gesamtzusammenhange
interpretieren. Das hat der Verfasser getan. Den gewaltigen
Sentenzenkommentar zugrundelegend, hat er alle seine späteren Opuscula, Quaestiones
disputatae, Collationes und Sermones über die einschlägige Frage
herangezogen, um dann die gefundene Lösung, mit Thomas von Aquin
vergleichend, abzuklären und sie in ihrer Übereinstimmung mit den übrigen
Augustinern des 13. Saeculums — Alexander von Haies, Rupella, Aquas-
parta usw. — in das richtige historische Milieu hinein zu verlegen und
darnach die verschiedensten modernen Kritikansichten nach links und
nach rechts zu berichten und zu rektifizieren. Damit gelang es ihm, den
Nachweis zu leisten, daß Bonaventura in seinen verschiedenen Werken,
trotz der verschiedenen Betonung des einen oder anderen Punktes.



364 Literarische Besprechungen

wesentlich über das Erkenntnisproblem doch immer dasselbe vorgetragen
hat. Das ist schon ein wichtiges Resultat und Verdienst der Arbeit.

Damit gelang dem Verfasser ein Zweites, was viel wichtiger ist : die
quellenmäßig bewiesene Abklärung der wissenschaftlichen Stellung
Bonaventuras. Er ist 1. nicht Platoniker im Sinne des hl. Augustinus, wie viele
behauptet haben. Wie Thomas von Aquin konstruiert er die ganze
Erkenntnistheorie über die Sinneswelt aristotelisch (1-165) so steht es,

abgesehen von einem leichten Wanken bezüglich der Sinnesfähigkeit, wo
noch Plotin seinen Einfluß geltend macht (15 ff.), mit seiner Auffassung
der äußeren und inneren Sinneserkenntnis (14-30), der Seele als anfänglicher
tabula rasa (76. 82. 103-4. H3). des Intellectus possibilis (60. 78. 117 ff.),
des persönlichen, das Universale aus dem Phantasiebilde abstrahierenden
Intellectus agens (60 ff. 80 ff. 126 ff.). Die vorwiegend analytische Methode,
die der Autor in diesem ersten Teile anwendet, bringt es mit sich, daß
die Anordnung desselben nicht so übersichtlich ist, wie sie sein könnte.
Aber vom historisch-kritischen Standpunkte aus ist es nicht zu bedauern.
Bonaventura ist 2. nicht Aristoteliker, sondern Augustiner inbezug auf die
Erkenntnis der Geisteswelt (166-290). Luyckx hat peremptorisch aus den
verschiedensten Werken nachgewiesen, daß B. hier von einer Abstraktion
nichts wissen will, ganz im Einklang mit Alexander Haies, Rupella, Aquas-
parta, Fr. Eustachius, Richard von Mediavilla, Roger Marston, John
Peckham (177. 185 ff. 198. 226 ff.). Die Seele erkennt sich und alles, was
in ihr ist, intuitiv-direkt (171 ff.), was aber über ihr liegt durch eine
subjektiv aktuelle Erleuchtung Gottes, die nur das medium « quo » bildet, ohne
also Gott selbst direkt zum Gegenstände zu haben (205 ff.) ; B. ist also
kein Ontologist (242 ff.). Mit seiner allgemeinen Erkenntnislehre stimmen
auch seine Gottesbeweise überein (254 ff.). Nur.der Leser des Werkes kann
sich davon überzeugen, durch welch ein Labyrinth von Schwierigkeiten
der Verfasser in diesem zweiten Teil sich hindurcharbeiten mußte, um
Klarheit in eines der schwierigsten und viel umstrittenen geschichtlichen
Probleme des Mittelalters hineinzubringen. Es ist ihm gelungen. —
Bonaventuras Erkenntnislehre deckt sich somit weder mit der des Aquinaten,
noch jener des hl. Augustinus. Sie hat ihre Vorlage bei den Arabern, die
mit der gleichen Doppelwelt Aristotelismus und Piatonismus miteinander
zu verbinden suchten.

Noch ein drittes Moment möchten wir in der Rezension dieser
tüchtigen Arbeit kurz andeuten. Und wir tun das mit großer Freude. Die
intensive Beschäftigung mit Bonaventura hat Luyckx nicht bloß in mannigfacher

Hinsicht zu einem warmen Verteidiger des seraphischen Lehrers
gemacht, sondern sie hat ihn mit Bewunderung für ihn erfüllt. Er ist
für ihn nicht allein ein gemütstiefer Mystiker, sondern auch, was so viele
mißkannten, weil sie ihn nicht gründlicher erforschten, ein großer,
scharfsinniger Denker, zumal in seinem Sentenzenkommentare. Für uns ist das
ein weiterer Beweis, daß der Autor den großen Lehrer des Franziskanerordens

tief und gründlich kennen gelernt hat

G. M. Manser O. P.



Literarische Besprechungen 365

J. Lemaire : Notes complémentaires sur une théorie de connaissance
sensible. Bruges (Desclée), 1923 (28 p.).

Diese «Notes complémentaires» sind geschrieben zur Verteidigung
der von Lemaire 1921 veröffentlichten Schrift « Etudes sur la connaissance
sensible des objets extérieurs ». Letztere habe ich kritisch besprochen
im « Divus Thomas» IX (1922), p. .228 f. Ebenso habe ich zu ihr in
ablehnender Weise Stellung genommen in einem Aufsatz der « Revue
thomiste» V (1922), p. 339 ff. Lemaire's erkenntnistheoretische Ansichten
stoßen auch in Belgien auf Widerspruch. So bei Noël und Balthasar, beide
Professoren in Löwen. Ebenso spricht sich R. Kremer gegen Lemaire aus. 1

Es ist dies umso erfreulicher, da vor einiger Zeit in Belgien auch bei den
scholastischen Philosophen eine den Subjektivismus begünstigende kriterio-
logische Richtung aufgekommen war.

Gegen meine kritischen Bemerkungen in der « Revue thomiste » macht
Lemaire in seiner Verteidigungsschrift folgendes geltend : Wenn es auch
nicht zu bestreiten sei, daß die Sinnesempfindung wesentlich Erkenntnis
eines gegenwärtigen Gegenstandes sei, so sei es doch erlaubt zu erörtern,
in welcher Weise sich diese Erkenntnis vollziehe. Der Thomismus erkläre
sie grundsätzlich durch eine Einwirkung des äußeren Gegenstandes auf
den Erkenntnisträger, kraft derer dieser Gegenstand in ihm die Erkenntnis,
d. h. das Erfassen des Gegenwärtigen hervorbringe. Ich, so meint Lemaire,
scheine gar kein Gewicht auf diese Einwirkung zu legen und vielmehr
anzunehmen, das Erkennen ergebe sich schon aus der bloßen Berührung
des äußeren Gegenstandes mit dem Erkenntnissubjekt (p. 26 f.). Allein,
nichts liegt mir ferner als eine solche Erklärung durch rein äußerlichen
Beistand (assistentia extrinseca) ohne physische Einwirkung. Durch die
Berührung findet eine physische Einwirkung des Gegenstandes auf das

Sinnesorgan, auf die Nervenendigung statt. Mittelst dieser Einwirkung
auf das Sinnesorgan wird dem Sinnesvermögen das Erkenntnisbild
eingeprägt ; der durch das Erkenntnisbild bestimmte Sinn bringt dann die
Erkenntnistätigkeit hervor. Gerade wegen dieser Einwirkung des
Gegenstandes auf das Sinnesorgan, auf die Nervenendigung, hatte ich bemerkt -,
daß der unmittelbare Sinnesgegenstand (das ins Auge aufgenommene Licht,
der im Ohre aufgenommene Schall usw.), obschon in unmittelbarer
Berührung stehend mit dem Sinnesorgan, mit der Nervenendigung, dennoch
von diesem Organe verschieden sein muß und ihm nicht als Akzidens
anhaften kann, eben weil er auf das Organ eine physische Einwirkung
ausüben muß. — Aber Lemaire erklärt das Zustandekommen der
Sinnesempfindung durch einen dem Ursächlichkeitsgrundsatze widersprechenden
rein äußerlichen Beistand, da er das eingeprägte Erkenntnisbild verwirft
(p. 10 ; p. 17) und die Sinnesempfindung unmittelbar entstehen läßt aus dem
physischen Einfluß des Gegenstandes auf das Organ.

P. 27 verwahrt sich Lemaire dagegen, daß nach seiner Lehre die
Sinnesempfindung zu einem hervorbringenden Erkennen werde und so mit

1 Vgl. Revue néo-scolastiquc XXV (1923), p. 295 f., XXVI (1924), p. 107 ff.
2 Revue thom. a. a. O. p. 343.



366 Literarische Besprechungen

der Phantasie zusammenfließe. Denn das Erkennen sei nach ihm nicht
Hervorbringung eines inneren Gegenstandes, der dann vom Erkennenden
erkannt werde. Allein es wird doch nach Lemaire das Außenweltsding
nicht unmittelbar erkannt, das wäre ja «übertriebener Immediatismus ».

Es wird daher unmittelbar nur ein durch die Erkenntnistätigkeit selbst
gegebener subjektiver Zustand erkannt, aus dem man durch einen Objekti-
vationsprozeß in die Außenwelt gelangen soll. Somit bringt die Erkenntnis
ihren Gegenstand hervor. Dieser Gegenstand ist sie selbst. Ganz besonders
tritt das noch zutage bezüglich der sinnfälligen Beschaffenheiten, die ja
nach Lemaire als solche nicht objektiv sind. Die Sinneserkenntnis mag
nach ihrer Erscheinung von der Vorstellung verschieden sein. Tatsächlich
ist sie wie diese hervorbringend und kann wie diese nicht zur Erkenntnis
der Außenweltsdinge führen.

Der Lemair'sche Objektivationsprozeß (p. 13) besteht darin, daß in
dem erkannten subjektiven Erkenntniszustande ein vom Subjekt und
ein vom Objekt herrührendes Element erfaßt wird : Es wird der subjektive
Erkenntniszustand erkannt als Tätigkeit des Subjektes ; aber es tritt in
ihm auch die Tätigkeit des Objektes zutage in Form eines von außen
erlittenen Zwanges (étreinte étrangère). So werden Subjekt und Objekt
voneinander unterschieden und so wird der erste Schritt in die Außenwelt
vollzogen. Diese Lehre zerstört den thomistischen Begriff des objektiven
Erkennens. Lemaire erhebt vergeblich dagegen Einsprache (p. 9). Nach
dem hl. Thomas ist das objektive Erkennen, das Erkennen der Außenweltsdinge,

wesentlich unmittelbar. Cognoscens natum est habere formam
etiam alterius. 1 Dinge erkennen, heißt fremde Bestimmtheiten als solche,
d. h. objektiv besitzen. Auch in der einfachsten Sinnesempfindung liegt
schon ganz ursprünglich die Unterscheidung von Subjekt und Objekt
eingeschlossen. Sie braucht nicht durch einen Objektivationsprozeß aus
einem ursprünglich rein subjektiven Erkennen heraus entwickelt zu werden,
was ja unmöglich ist. Die Empfindung geht direkt (in actu signato) auf
den bewußtseins-jenseitigen Gegenstand, indirekt (in actu exercito) wird
aber auch das Erkenntnissubjekt miterkannt. Klar und ausdrücklich wird
der Gegenstand erfaßt, dunkel und nebenbei aber auch das Erkenntnissubjekt.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.

P. Olgiati : L'anima di San Tommaso. Saggio filosofico intorno alla
concezione tomistica. Milano (Società éditrice « Vita e Pensiero »). 149 pag.

Verf. hat es sich zur Aufgabe gemacht, die wunderbare Synthese
aufzuzeigen, die das gesamte thomistische System beherrscht und darzutun,
wie darin alle Begriffe und Wahrheit einer einzigen Idee untergeordnet
sind, einem obersten Prinzip, von dem sie alle abgeleitet und auf das sie
alle wieder zurückgeführt werden und das gleichsam die Seele des hl. Thomas
bildet. Diese Idee, dieses oberste Prinzip, diese Seele ist das Sein. Die

1 S. theol. f q. 14 a. 1.



Literarische Besprechungen 367

Philosophie des hl. Thomas ist im besteil Sinne des Wortes Seinsphilosophie :

Metaphysik, Theodizee, Logik, Psychologie und Moral, sein ganzer
Intellektualismus und schließlich auch die übernatürliche Theologie lassen sich
nur erklären auf Grund des Seins.

Indessen müssen wir doch auf einige Fehler und Mängel hinweisen,
die dem Verf. in der Darstellung der thomistischen Philosophie
unterlaufen sind. Die gewöhnliche Einteilung der Metaphysik (p. 41) in eine
allgemeine und eine besondere ist wohl aristotelisch-thomistisch, nicht
aber die Gliederung der besonderen in die Lehre von Gott und von der
Seele ; diese geht auf Chr. Wolff zurück und ist dann von gewissen Neu-
thomisten auch in die Dominikanerschule eingeführt worden. — Zahlreiche
Ungenauigkeiten weisen die Definitionen auf, die (p. 45) von Akt, Substanz,
Akzidens usw. geboten werden ; ungenau ist es ferner, wenn Materie und
Form als die Elemente des körperlichen Seins bezeichnet werden. —
Unrichtig ist es, wenn der Autor mit anderen Neuerern unter den obersten
Vernunftprinzipien aus das des ausgeschlossenen Dritten anführt (p. 47) ;

ist es doch formell dasselbe wie das Prinzip des Widerspruchs : denn
zwischen zwei kontradiktorischen Gegensätzen gibt es kein Mittelglied. —
In der Frage nach dem Individuationsprinzip scheint Verf. die eigentliche
Schwierigkeit nicht zu berühren (p. 55) ; denn unter Scholastikern wird
ja nicht disputiert über die numerische Unterscheidung als solche, sondern
über den inneren Grund derselben. — Abälard verteidigt nicht, wenigstens
nicht ausdrücklich wie St. Thomas, den gemäßigten Realismus (p. 58). —
Nicht richtig hat schließlich Verf. den 4. Gottesbeweis des hl. Thomas
erfaßt (p. 72) ; denn formell führt er nicht zu einer Vollkommenheit, welche
den hinreichenden Grund in sich schließt, sondern zum Begriffe des durch
sich subsistierenden Seins, dessen Wesenheit identisch ist mit dem Dasein.

Abgesehen von diesen wenigen Ungenauigkeiten in der Darstellung
der Lehre des hl. Thomas, verdient die in gewisser Hinsicht originelle
Schrift unsere vollste Anerkennung und Empfehlung.

La Quercia (Viterbo). P. A. Pirotta O.P.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des

hl. Thomas. I- Bd. 8° XII und 308 pag ; II. Bd. xn und 556 pag. ; III Bd.
vni und 470 pag. 3.-5. Aufl. Münster i. W. (Aschendorff'sche
Verlagsbuchhand lung) 1921-1722.

In diesen Tagen sind es 45 Jahre seit dem Erlaß cjer herrlichen
Encyclica « Aeterni Patris » Leo XIII., in der der große Papst zur Erneuerung

der Philosophie im Geiste des hl. Thomas von Aquin aufforderte.
Alle seine Nachfolger auf dem Stuhle Petri haben in gleichem Sinne gewirkt
und in der Philosophie des hl. Thomas eine geeignete Waffe gesehen, um
die katholische Glaubenslehre zu verteidigen, das wirre Chaos der modernen
Ideen von der katholischen Geisteswelt fernzuhalten und es zu überwinden.
Von der Mahnung und Aufmunterung sind die Päpste sodann fortgeschritten
zu bestimmten Befehlen, zu gesetzlichen Vorschriften, s Philosophiae
rationalis ac theologiae studia et alumnorum in his disciplinis institutionem



368 Literarische Besprechungen

professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam
et principia, eaque sancte teneant » (C. J. C. can. 1366, § 2). Fragen wir
aber nach einer näheren Erläuterung dieser vorgeschriebenen ratio, doctrina
et principia Angelici Doctoris, so gibt uns der Apostolische Stuhl 24 Thesen
an die Hand, die die Substanz der philosophischen Lehre des Heiligen
enthalten (S. Studiorum C. 27 iul. 1914) und als seine echte Lehre und als
sichere Direktiven zu betrachten sind (S. C. de Seminar. 7 mart. 1916).
Es sprechen aber jene 24 Thesen gerade jene Lehren aus, welche den
Hauptbestandteil des Systems des strengen Thomismus ausmachen.

Die Willensäußerung der Kirche ist also unzweideutig. Ist ihr auch
Folge gegeben worden Gewiß, in einem großen Umfang Der hl. Thomas
nimmt heute in der katholischen Kirche (und zum Teil selbst in der
akatholischen) Wissenschaft eine ganz andere Stellung ein als vor 50 Jahren.
Immerhin aber wird ihm noch nicht jener Einfluß gewährt, den er nach
seiner inneren Bedeutung und nach den Äußerungen der kirchlichen
Autorität haben sollte. Seine Lehren gleichen dem Senfkörnlein des

Evangeliums auch hierin, daß sie sich langsam durchsetzen. Die
Entschiedenheit jedoch, mit der die höchste kirchliche Autorität Stellung
genommen hat, ist uns eine sichere Bürgschaft dafür, daß die volle
Herrschaft der Methode, der Lehren und Grundsätze des Aquinaten innerhalb der
katholischen Schulen nur noch eine Frage der Zeit ist. Gegenteilige Stimmen
verkennen die Zeichen der Zeit, so z. B. der sonst so verdiente Geyser, der
im Literarischen Handweiser 1924, Sp. 268, gegenüber dem Zurückgehen
auf die Scholastik « neuen Geist » empfiehlt. « Wenn wir rein sachlich aus
dem Problem selbst heraus die Lösung suchen und uns nur von den
Tatsachen und den strengen Regeln des Denkers leiten lassen, werden wir von
selbst im Resultat wieder mit allem zusammentreffen, was die Scholastik
an ewigem Wahrheitsgehalt in ihren Lehren birgt. » Aber warum diesen

erprobten Wahrheitsgehalt nicht lieber von der Scholastik übernehmen und
selbsttätig weiterbilden Ist denn das Suchen nach der Wahrheit besser
als der Besitz derselben Und jenes Zusammentreffen mit dem ewigen
Wahrheitsgehalt der Scholastik, ergibt es sich wirklich so von selbst
Die Geschichte der Philosophie spricht wahrlich nicht dafür. Jedenfalls
bleibt für den Theologen die einzig brauchbare Philosophie, die durch
die Probe der J ahrhunderte bewährte und durch die Päpste vorgeschriebene
thomistische Philosophie.

Für obgenannte Langsamkeit aber, mit der die reine Lehre des

hl. Thomas sich durchsetzt, bietet unter anderem eine Illustration die Länge
der Zeit, die es gebraucht hat, bis diesseits der Alpen eine auf streng
thomistischer Grundlage abgefaßte Dogmatik erschien. Seit 1879 ist eine

ganze stattliche Reihe von Lehrbüchern dieser Disciplin erschienen ; manche
derselben boten unter verschiedenen Gesichtspunkten ganz Vorzügliches ;

aber keines hat unseres Wissens sich ausgesprochen auf den Boden der
Lehren und Grundsätze des hl. Thomas gestellt. Die einen ließen bei
wichtigen Prinzipienfragen die Entscheidung in der Schwebe ; die andern
legten die Lehren des Heiligen dar, um dann, salva vel non salva reverentia,
sich für das Gegenteil auszusprechen ; wieder andere mühten sich ab, die



Literarische Besprechungen 369

Worte des Aquinaten solange zu biegen, bis sie zur eigenen Ansicht paßten,
welche Methode dem angehenden Theologen das richtige Verständnis des

heiligen Lehrers gerade am meisten erschwerte.
Mit der « Katholischen Dogmatik nach den Grundsätzen des hl. Thomas »

von Dr. Franz Diekamp, deren 3.-5. Auflage wir liiemit zur Anzeige bringen,
ist in dieser Sachlage nun eine Änderung eingetreten. Wir besitzen jetzt
ein Lehrbuch der Dogmatik, das sich schon im Titel und Vorwort, aber
auch in der ganzen Durchführung zu den Lehren und Prinzipien des
hl. Thomas und zwar nach deren streng thomistischer Auslegung bekennt.
Wir haben also hier wirklich etwas Neues vor uns, ein Werk, das einem sehr
bedauerlichen Mangel abhilft.

Und zwar ist die Abhilfe eine ganz gründliche und glückliche, denn
Diekamps Lehrbuch ist vorzüglich sowohl nach der positiven als auch nach
der spekulativen und nach der formellen, technischen Seite hin.

Eine Inhaltsangabe ist bei einem Lehrbuch der Dogmatik kaum nötig.
Diekamp bietet, nach einer « Einleitung in die Dogmatik », die den Traktat
De locis theologicis in 86 Seiten zusammenfaßt, die gewöhnlichen Traktate
der speziellen Dogmatik : von Gott dem Einen und Dreieinigen (Bd. 1) ;

von der Schöpfung, der Erlösung und der Gnade (Bd. 2) ; von den
Sakramenten und den letzten Dingen (Bd. 3). Da die Dogmen über die
Offenbarung und die Kirche nicht aufgenommen sind, ist der Titel etwas
zu weit. Aber der Verfasser hat sich an den auch schon vor ihm geübten
Gebrauch gehalten, die genannten Dogmen der Apologetik zuzuweisen und
unter der Dogmatik die spezielle Dogmatik zu verstehen und ist darum
nicht zu tadeln. Innerhalb der genannten Traktate werden, so viel wir
ersehen, die einschlägigen Fragen in großer Vollständigkeit behandelt.

An ein gutes Lehrbuch der Dogmatik muß heute mehr als je die
Forderung gestellt werden, daß es sowohl die positive als auch die spekulative
Seite dieser Disziplin mit großer Sorgfalt behandle. « Maior profecto quam
antehac positivae theologiae ratio est habenda ; id tarnen sic hat, ut nihil
scholastica detrimenti capiat. » (Pius X. Lit. Encycl. « Pascendi»), Dieser
Doppelforderung ist der Verfasser vollauf gerecht geworden.

Was zunächst die positive Seite betrifft, die Enthebung und Darlegung
der Glaubenswahrheiten aus der Heiligen Schrift, den Vätern, den kirchlichen

Lehrentscheidungen, so ist sie in der Tat vorzüglich. Der Schriftbeweis

zeigt eingehende Berücksichtigung der Ergebnisse der Exegese,
die Texte werden nicht nur in großer Vollständigkeit zitiert, sondern, wo
nötig, auch gegen falsche Auffassungen sichergestellt. Vergl. z. B. über die
Erbsünde II, 132 ff. ; über die Gottheit Christi II, 182-189 ; über die
katholische Rechtfertigungslehre II, 484 ff. ; über die reale Gegenwart
III, 125-130 usw. '

In der Darstellung der Väterlehre zeigt sich auf Schritt und Tritt,
daß der Verfasser aus dem Vollen schöpft. Er ist ja einer der besten
zeitgenössischen Kenner der Väterzeit und -lehre, und auf diesem Gebiete
schon öfter mit selbständigen Untersuchungen und Arbeiten
hervorgetreten, deren Gediegenheit und Fruchtbarkeit an wichtigen Ergebnissen
allgemeine Anerkennung gefunden haben. Wir erinnern nur an die wichtigen

Divus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

Werke: Die Gotteslehre des hl. Gregor von Nyssa (Münster 1896), die
origenistischen Streitigkeiten im 6. Jahrhundert und das 5. allgemeine
Konzil (ebend. 1899), die mustergültige Ausgabe der Doctrina Patrum
de incarnatione Verbi (ebend. 1907) ; die Bearbeitung der 3. Auflage
des II. Bandes der Funk-'schen Apostolischen Väter usw. So hat man denn
überall den beruhigenden Eindruck, daß der Verfasser die alten und neuen
und neuesten Arbeiten von Freund und Feind auf dem Gebiete der Patrologie
gründlich kennt und mit voller Zuverlässigkeit zu beurteilen vermag.
Nur möchte vielleicht, wer keine große Bibliothek zur Verfügung hat,
wünschen, daß eine etwas reichere Auswahl der schönsten Väterstellen
auch ausführlich zitiert würden, statt des bloßen Verweises auf den Fundort.
Da legte wohl die Not der Zeit Beschränkung auf.

Wenden wir uns nun der spekulativen Seite zu, so berührt sehr
angenehm das schon betonte beharrliche Streben, sich dem wissenschaftlichen

System des hl. Thomas möglichst enge anzuschließen, seine Gedanken
und Beweisführungen treu darzubieten. Dieses Streben ist unseres Erachtens
auch durchaus erfolgreich gewesen. Daß die einzelnen Fragen nicht nach
allen Richtungen erschöpfend behandelt werden können, ist angesichts
des beschränkten Umfanges eines Lehrbuches von selbst klar. Dazu ist es

nötig, sich in die Werke des Aquinaten selbst und in die seiner großen
Kommentatoren zu vertiefen. Aber Diekamps Lehrbuch setzt die
Studierenden in den Stand, das mit Erfolg zu tun, ohne auf Schritt und Tritt
von bisherigen falschen Auffassungen behindert zu werden. Es gibt dem
Studierenden einen Überblick und "Einblick in den herrlichen Bau, den
Thomas errichtet und ladet zu weiterem Vertiefen ein. Darum werden
die Stellen aus der Summa theologica und contra gentiles auch nicht
ausführlich, sondern nur mit Verweisen-zitiert. Diese Bücher sollen dem
Theologen immer offen zur Seite sein. In der Behandlung der unter den
katholischen Schulen strittigen Fragen ist der Verfasser sehr maßvoll :

die wichtigeren Controversen werden dargelegt, die thomistische
Entscheidung wird ruhig und solid begründet, der gegenüberstehenden Ansicht
wird eine sachliche Darstellung zuteil, die Gründe ihrer Ablehnung werden
überzeugend ausgeführt. Für eingehendere Studien ist am Anfang größerer
Abschnitte und am Schluß fast jedes Paragraphen eine reiche, mit großer
Sachkenntnis — und Unparteilichkeit — ausgewählte Literatur verzeichnet,
aus alter und neuer Zeit. Denn Diekamp ist eine lebendige Widerlegung
des törichten Vorwurfs, der Thomismus führe zu einer petrefaktenmäßigen
Theologie. Er nimmt denn auch Stellung zu allen modernen Fragen, die
überhaupt mit dem Dogma Berührungspunkte haben und beantwortet
sie nach dem sicheren Maßstab seiner Prinzipien ; siehe z. B. die
Ausführungen über den Pantheismus I, 157 und öfters ; über den Monismus I,
159 f. ; Dogmenentwicklung I, 13 ; Modernismus I, 15 f. und öfters; Auto-
soterie III, 155 usw. Über Spiritismus wäre wohl etwas mehr erwünscht
als was sich I, 14 und, III, 379 f. vorfindet.

Besonders hervorzuheben ist das kluge, maßvolle, wohlabgewogene
Urteil des Verfassers bei schwierigen Fragen. Er weiß die heiligen Rechte
der Offenbarung und die Autorität der kirchlichen Entscheidungen sorgsam



Literarische Besprechungen 371

und gewissenhaft zu wahren, aber auch den Rechten der natürlichen
Vernunft und der modernen Wissenschaften ernstlich Rechnung zu tragen.
Man lese z. B. was II, 75 über die Entwicklungslehre, II, 77 über das
Sechstagewerk, p. 82 über die Erschaffung des ersten Menschen, p. 102 über das
Viennehse gesagt ist. Ein gutes Beispiel der wohlabwägenden Art des
Verfassers bietet auch die Frage über die Stellungnahme des hl. Thomas
zur Lehre von der unbefleckten Empfängnis der Gottesmutter, II, 325,
wie überhaupt die ganze Darstellung jenes Dogmas, II, 322-332, als mustergültig

zu bezeichnen ist.
Sehr gut sind auch die einleitenden Bemerkungen zum Traditionsbeweis

für das Bußsakrament, III, 219 und die Ausführungen über die
schwierigen Fragen der alten Bußpraxis, III, 274 ff. usw.

Von großer Wichtigkeit ist für ein Lehrbuch auch die formelle Seite.
Auch diese, verrät ein großes Geschick. Die Einteilung des Stoffes ist klar
und übersichtlich ; diese Übersichtlichkeit wird noch gefördert durch die
gute Anordnung des Druckes. Der status quaestionis wird lichtvoll und
knapp erklärt, vielleicht da und dort etwas zu knapp, sofern man nicht
eine sehr gute philosophische Vorbildung beim Theologiestudierenden
voraussetzen kann. Die Sprache ist sehr gewandt, durchsichtig und voll
edler Harmonie und Einfachheit. Der Verfasser sucht weder Poesie noch
Aszese zu betreiben, und doch geht ein Hauch geheimnisvoller Wärme
und Andacht von seinen Worten aus ; auch hierin zeigt er sich als treuer
Schüler des doctor angelicus.

Der Druck ist vorbildlich korrekt ; doch sollte es II, 137, Zeile 16 f.
von oben heißen: «Vor Gott ist niemand einer Strafe (statt Sünde)
verfallen, die er nicht durch eigene Schuld verdient hat. » — Bd. I, 73, wären
zwischen Laktantius und Augustinus als bemerkenswerte Dogmatik des

4. Jahrhunderts einzufügen die Consultationes Zachaei et Apollonii, auf
die Morin wieder hingewiesen hat (Hist. Jahrbuch der Görresgesellschaft
1916, p. 229 ff.). — Als Verfasser der Summa sententiarum dürfte I, 76,
Zeile 8 von unten, jetzt nach den Untersuchungen Chossat's Hugo
von Montagne O. S. B. zu nennen sein. — I, 83, dürften unter den
Vertretern des Thomismus auch die Salisburgenses genannt sein, namentlich
Augustin Reding O. S. B. (f 1692).

Abschließend möchten wir Diekamps Dogmatik allen
Theologiestudierenden und allen Priestern, die nach der Mahnung des kirchlichen
Rechtes (can. 129) «die heiligen Studien nicht aufgeben und nach der
soliden, von den Vorfahren überlieferten Lehre trachten » wollen, auf das

wärmste empfehlen. An den Verfasser aber hätten wir noch eine Bitte :

möge er auch für eine gute lateinische Ausgabe seiner Dogmatik Sorge
tragen Er wird dadurch seinen Verdiensten um die heilige Wissenschaft
ein neues und großes hinzufügen und darf eines guten Erfolges sicher sein.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Bens O. S. B.



372 Literarische Besprechungen

P. Galtier S. J. : De poenitentia. Tractatus dogmatico-historicus. Parisiis
(Beauchesne) 1923 (vin u. 480 pag,, 8°).

Der Hauptzweck, den der Verfasser dieses Werkes erstrebt, ist dem
Leser zugleich die Unveränderlichkeit und doch die Entwickelung der
katholischen Bußlehre aus den alten kirchlichen Schriftstellern darzutun.
(Vorrede p. vi.) Daher werden eingehend folgende Fragen behandelt :

Gab es in der Urkirche nur Heilige und Vollkommene Hat die Kirche
bei der Wiederaufnahme der Sünder stets auch Sündennachlaß für den
Gewissensbereich erteilt Welchen Anteil nahmen an diesem Sündennachlaß

die anderen Gläubigen, die Bekenner und sogenannten Pneumatici,
sowie die kirchlichen Vorgesetzten Hat die Kirche die ihr verliehene
Gewalt der Sündenvergebung auf alle Sünden ohne Ausnahme ausgedehnt
Welches war die alte Bußdisziplin in betreff der Sterbenden, der
rückfälligen Sünder und der sündhaften Kleriker Bestand in der Urkirche
nicht bloß die öffentliche, sondern auch die geheime, und zwar sakramenteile
Buße War es auch in der Urkirche für jeden mit schweren Sünden
behafteten Christen Pflicht, seine Sünden einzeln zu beichten, wie das
heute Vorschrift ist Inwiefern haben die Scholastiker die heutige Lehre
über sakramentale Absolution und Beichtnotwendigkeit bereits vertreten 5

— Im großen und ganzen behandelt der Verfasser diesen seinen Stoff
recht gründlich. Selbst wo man seine Meinung nicht teilen kann, muß man
dennoch meistens anerkennen, daß er fleißig und ernstlich den Gegenstand
erwogen hat.

Das ganze Werk zerfällt in drei Hauptteile : 1. « De hominis contra
peccatum actione subjectiva », oder kürzer : Über die Tugend der Buße.
2. «De actione sacramentali seu de sacramento ipso», also: Über das
Sakrament der Buße im besondern. 3. « De remissione peccatorum seu
de effectu ad quem tum hominis tum sacramenti actio per modum unius
ordinatur », oder kürzer : Über die Wirkungen der Buße. Diesem letzten
Teile wird auch als Appendix eine Abhandlung über die Ablässe beigefügt,
die freilich lange nicht so gründlich ist, wie einige übrige Teile des Werkes.
So z. B. ist das n. 601-603 über die Bedingungen zur Gewinnung der Ablässe
Gesagte recht dürftig. Auch die n. 597 vertretene Ansicht, daß bei den
Ablässen für die Lebendigen keine eigentliche absolutio a poenis temporalibus,
sondern bloß a poena ecclesiastica injuncta vel injungenda stattfinde,
wird vielen nicht zusagen als wenig vereinbar mit dem C'od. jur. can. c. 91 1,

wo es doch ausdrücklich heißt : « Omnes magni faciant indulgentias seu
remissionem coram Deo poenae temporalis debilae pro peccatis quam
ecclesiastica auctoritas concedit pro vivis per modum absolutionis,
pro defunctis per modum suffragii. » Auch andere Partien des Werkes
sind dürftig ausgefallen, z. B. de integritate confessionis 11. 453, de satis-
factione sacramentali n. 488 sqq., de sigillo 528 sqq. Im großen und
ganzen folgt der Verfasser der thomistischen Lehre, zeigt aber hin und
wieder eine auffallende Zuneigung für Skotus und allzu scharfe Kritik für
Thomas und die Thomisten. So z. B. n. 387 meint er, Thomas hätte bloß
implicite das Genügen der attritio gelehrt, während Skotus es explicite



Literarische Besprechungen 373

getan habe. Was kann aber deutlicher sein als die Worte des hl. Thomas
(IV dist. 22 q. 2, a. i) : « Ouando aliquis accedit ad confessionem attritus,
non plene contritus, si obicem non ponat, in ipsa confessione et absolutione
sibi gratia et remissio peccatorum datur. » Die n. 506 vertretene Meinung
de validitate formulae deprecativae wird wohl mit Recht von vielen
beanstandet werden. Auch was n. 530 von Thomas' Ansicht über das

sigillum confessionis gesagt wird, ist nicht einwandfrei. Die n. 521 vertretene
Ansicht, als wenn bei der Priesterweihe selbst überhaupt gar keine
Jurisdiktion erteilt werde, verflüchtigt doch allzusehr die Worte, welche der
Bischof zu dem neugeweihten Priester spricht : « Accipe potestatem remit -

tendi peccata. »

Diese kleinen Aussetzungen sollen indes den Wert der wirklich soliden
dogmengeschichtlichen Arbeit des P. Galtier nicht beeinträchtigen. Der
Verfasser kennt die einschlägige Literatur gründlich ; geht auch keiner
einzigen der vielen und großen Schwierigkeiten aus dem Wege, die man
in der Bußdoktrin der alten Kirche findet. Sehr gut wird z. B. p. 152 ff.
bewiesen, daß, wenn auch in einigen Partikularkirchen eine allzu strenge
Praxis geherrscht habe inbetreff einiger sterbenden Sünder, die römische
Kirche hingegen nie einem wahrhaft reuigen Sünder auf dem Sterbebette
die Losprechung verweigert habe. Auf p. 257 wird mit Recht
hervorgehoben, daß man aus dem Umstände, daß die alten Kirchenväter
verhältnismäßig so selten und wenig ausführlich vom Bußsakramente reden,
nicht schließen dürfe, dieses Sakrament hätte überhaupt nicht bestanden.
Damals bestand ja vielfach die Gewohnheit, die Taufe bis auf das Sterbebett
zu verschieben ; vor der Taufe war aber kein Bußsakrament möglich.
Ferner lebten viele Christen ein wahrhaft heiliges Leben und brauchten
daher nicht zu beichten ; diejenigen aber, die schwere Sünden begingen,
unterzogen sich häufig der öffentlichen Buße. Kurz Das Werk des P. Galtier
ist ein zuverlässiger Führer durch die patristische Bußdoktrin, ein Werk
gleich wertvoll für den Apologeten, wie den Dogmatiker, wie den Moralisten.

Freiburg. D. Prümmer O. P.

M. Grabmann : 1. Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik
(Der katholische Gedanke, II. Band). München (Theatiner-Verlag) 1922
12° ; 66 pag.).

2. Die Kulturwerte der deutschen Mystik des Mittelalters. Augsburg
(B. Filser) 1923 (8° ; 64 pag.).

3- Das Seelenleben des hl. Thomas von Aquin (Der katholische
Gedanke, VII. Band),. München (Theatiner-Verlag) 1924 (120 ; 11S pag.).

Mit aufrichtiger Freude begrüßen wir das Erscheinen dieser Grabmarin-
sehen Schriften, zu denen sich noch eine fernere : « Die Idee des Lebens

in der Theologie des hl. Thomas » 1 hinzufügen ließe. Sie sind vorwiegend
erbaulicher Natur und erbringen den Beweis, wie fruchtbringend für die

Gegenwart auch die höchsten spekulativen Gedanken sein können, wenn

1 Paderborn (Schöningh) 1922 (8° ; 106 p.).



374 Literarische Besprechungen

sie durch eine kindlich fromme Seele erfaßt und in ihren Folgerungen auf
das praktische Lehen angewendet werden. Grabmann versteht es meisterhaft,

den weitesten Kreisen die Elemente des höchsten Wissens zugänglich
zu machen und für das lauterste Streben fruchtbringend zu verwerten.

1. Das erste Bändchen — ein Beitrag zu den Veröffentlichungen des
Verbandes katholischer Akademiker zur Pflege der katholischen
Weltanschauung — führt mit klaren Worten in prägnant und kurz gefaßten
Abschnitten in das Gebiet der katholischen Mystik ein. Es zeigt uns « Wesen »

und « Grundlagen » der Mystik, schildert die mystische Bewegung der
heutigen Tage, gibt uns einen Überblick über Begriff, Methode, System
der katholischen Mystik und weist ihre psychologischen und dogmatischen
Grundlagen nach. Alles, was Grabmann hierüber sagt, ist richtig, ist
katholisch, ist tiefgründig und zeugt von dem klaren Denken und edlen
Wollen des Verfassers. Besonders das letzte Kapitel « die dogmatischen
Grundlagen der katholischen Mystik» dürfte für junge, strebsame Seelen

von Bedeutung sein. Es umschreibt klar die spezifisch katholischen Innenwerte

der Mystik und betont den überaus wichtigen Gedanken, daß die
Mystik keine unabhängige Lebensbewegung sein kann, sondern sich der
kirchlichen Organisation anzupassen und zu unterwerfen hat. Das höchste
Leben muß eben durch das Gesetz der höchsten Ordnung geregelt und
geleitet werden. Den Mystikern allein das Urteil über die Mystik
überlassen, hieße allen Irrtümern, besonders dem Pantheismus, dem
Uluminismus, dem Quietismus freien Lauf lassen und die Kirche
verleugnen. Wir haben die Erfahrungen der Jahrhunderte, um dies zu
beweisen. Die zahlreichen Verirrungen und Verurteilungen auf diesem
Gebiet sind eine laut redende Warnungstafel. Wir hätten es daher nicht
ungern gesehen, wenn der geschätzte Verfasser in einem siebenten kleinen
Abschnitt auch dieser ganz praktischen Frage, nämlich der des Berufes
zur Mystik näher getreten wäre, um dadurch die akademische Jugend auch
auf die Schwierigkeiten des Problems aufmerksam zu machen, die für das
Wohl oder Wehe von so vielen Seelen von größter Bedeutung sein können.

2. Einen wertvollen Einblick in die « Geschichte der Mystik » bietet
uns die zweite Schrift : « Die Kulturwerte der deutschen Mystik des Mitteh
alters. »

Wie Grabmann richtig bemerkt, hat uns Denifle mit genialem Griffel
die Vorbedingungen und Grundrisse für eine Geschichte der Mystik bei
seiner wichtigen Besprechung von W. Pregers « Geschichte der deutschen
Mystik» im voraus gezeichnet. Unter «Kulturwerten» haben wir an
erster Stelle jene unmittelbaren Folgen zu verstehen, die sich aus der
mystischen Beschauung besonders in ethisch-religiöser Hinsicht sowohl für
den Begnadigten selbst als auch durch ihn für die ganze Kirche, ja für die
gesamte Mitwelt ergeben. Alles andere ist neben dieser Wirkung von mehr
untergeordneter Bedeutung. Nun sind aber die wahren Mystiker sowohl
in natürlicher als auch in übernatürlicher Beziehung die großen, wir möchten
sagen statischen Gestalten, die die ungesunde Hast des Lebens brechen,
die den Dynamismus der Tat mildern, vertiefen und in richtigen Bahnen
halten. Sie sind wirklich die « ruhenden Pole in der Erscheinung Flucht »



Literarische Besprechungen 375

gemäß jener Worte St. Bernhards : Tranquillus Dens tranquillat omnia
et quietum aspicere quiescere est. Die größten Kulturgüter, die sie uns
bringen, sind himmlische Güter. Sie geben dem Himmel das Ihrige und
erlangen von ihm, zufolge jenes « untrüglichen, lieblichen Austausches »

von welchem derselbe hl. Bernhard redet1 als Entgelt das kostbare Geschenk
des Heiligen Geistes mit dem Reichtum seiner Gaben. So übermitteln
sie bewußt oder unbewußt der Menschheit höheres Licht, gesteigerte Kraft,
reichere Gnade, beruhigende, richtunggebende Leitung et cetera
adicienhir vobis.

Grabmann gibt uns einen Überblick besonders dieser letzten Kulturgüter,

die er mit staunenswerter Literaturkenntnis in ihren Zusammenhängen
vor allem für die deutsche Mystik dartut. Er bietet uns des Anregenden,
des Überraschenden, des Schönen gar vieles. Auch wir hegen den Wunsch,
daß es ihm bald gegönnt sei, seine Geschichte der Mystik zum Abschluß
zu bringen. Gewiß wird er hierbei nicht unterlassen, bei den einzelnen
Vertretern dieses Gebietes die begrifflichen Unterschiede zwischen Mystik
als Leben und Mystik als Lehre scharf durchzuführen, ihre Stellungnahme
zur Erkenntnistheorie zu untersuchen und jeweils die Frage zu entscheiden,
ob alles, was in der Literatur mit diesem geheimnisbergenden Namen der
Mystik bezeichnet wird, ihn wirklich verdient. Uns dünkt, daß minderrichtige

Gedankengänge, die ihren Ausgangspunkt oft in einem einseitigen
Voluntarismus haben, sich hie und da unter dem Rüstzeug der aszetisch-

mystischen Lehren diese Bezeichnung mit Unrecht zugelegt haben. 2

3. Die schönste Verwirklichung der von ihm entwickelten Gedanken
zeigt uns Grabmann in der dritten Studie, die das Seelenleben des hl. Thomas
zum Gegenstand hat. Es ist erstaunlich, mit welchem Scharfsinn, mit
welch genialer Darstellungsgabe der gelehrte Verfasser uns in das Seeleninnere

des « Gelehrtesten unter den Heiligen und des Heiligsten unter
den Gelehrten », wie Bessarion den Aquinaten nennt, einführt. Wir
bewundern die Liebe, die ihm nach eigenem Geständnis die Hand geführt,
aber auch den Geist, der aus dem verhältnismäßig spärlichen
Quellenmaterial, aus den so allgemein gehaltenen, unpersönlichen Werken des

Heiligen so charakteristische Merkmale zu entnehmen wußte. Anlaß zu
der Schrift gab das 600-jährige Jubeljahr der Kanonisation des hl. Thomas.
An Inhalt bietet sie uns eine derartige Fülle von Gedanken, daß, sie in
Kürze kennzeichnen zu wollen, sie verringern hieße. Jeder Thomasverehrer
muß die Schrift lesen ; er wird in dem Seelenleben des Heiligen zugleich
mit der sapientia, der Caritas und der pax, die anschaulichste Verkörperung
der thomistischen Hauptideen finden. Sollte uns Grabmann — um abermals
auf die geplante Geschichte der Mystik zurückzukommen — nur die
hauptsächlichsten Vertreter derselben, wie Augustinus, den Pseudoareopagiten,
Gregor den Großen, St. Bernhard, Bonaventura, die Viktoriner und andere

1
« Fidelissimum, gratissimum commercium. » S. die Stelle bei J. Ries, Das

geistliche Leben nach der Lehre des hl. Bernhard. Freiburg i. Br. 1906, p. 242.
2 Vgl. in unserm Werke «Die Aszetik des hl. Alfons von Liguori» die

Erörterungen über Mystik ; s. Sachverzeichnis, p. 414 f.



376 Literarische Besprechungen

in ähnlicher Weise schildern, mit einleitenden Erörterungen, in denen
er uns die verschiedenen Einflüsse und das gegenseitige Abhängigkeitsverhältnis

erschließen würde, so hätte er des Guten genug geleistet und
wir besäßen das schönste Werk, das wir nach dem jetzigen Stand des
Wissens uns wünschen können : es wäre ein Höhenflug über die Berge,
die den Menschen für gewöhnlich den Einblick in die Welt der Vollendung
versperren.

Wir rufen ihm daher die Worte des hl. Hilarius zu : Haec incipe,
percurre, persiste et si non perventurum sciam, gratulabor tarnen pro-
fecturum. Qui enim pie infinita prosequitur, etsi non contingat aliquando,
Semper tarnen proficiet procedendo (De Trinit. L. II. c. X).

Freiburg i. d. Schw. P. Dr. Karl Keusch C. Ss. R.

W. König : Zurück zu Thomas von Aquiti Zur Renaissance der
philosophischen Bildung. Einsiedeln (Benziger) 1024 (53 pag.).

Ein kleines Büchlein, ein sehr kleines, aber reichhaltig und gediegen
wie ein großes. Sein Hauptverdienst ist die Kürze, in der es seinen Inhalt
behandelt. Nur setzt es Leser voraus, die imstande und gewillt sind, diesen
ernstlich auszudenken. Es bietet einen anziehenden Überblick über die
Geschichte der Philosophie und der philosophischen Studien und beleuchtet
die Mängel unserer geistigen Bildung, zumal in dem Betriebe der
Universitätsstudien, um zu zeigen, wie berechtigt es ist, daß die jüngsten Päpste
das Heilmittel in dem Hinweis auf Thomas von Aquin gezeigt haben.
Denen, die sich der Befürchtung nicht erwehren können, die Religion dürfte
an den Mittelschulen zu viel Raum zum Schaden der schönen
Wissenschaften einnehmen, möge das schöne Schriftchen ganz besonders empfohlen
sein.

Freiburg. P. Albert Maria Weiß O. P.


	Literarische Besprechungen

