Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

B. A. Luyckx O. P.: Die Erkenntnislehre Bonaventuras. Beitriige
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. B. XXIII, Heft 3-4.

Minster i. W. (Aschendorff’'sche Verlagsbuchhandlung), 1923.

Dieses Werk von iiber 300 Seiten, dem ein eingehendes Inhaltsver-
zeichnis vorausgeschickt wird (xrr-xvi) und ein ausgezeichnetes Namen-
und Sachregister angefiigt ist (291-306), bildet das weitaus Beste, was
iiber Bonaventuras Erkenntnislehre je geschrieben wurde. Es verdient
den Namen « Werk ». Der Schreiber dies ist dem Werden desselben nahe
gestanden. Er darf vielleicht sagen, daB3 er die Schaffenskraft des Ver-
fassers, seine Energie, Arbeitsfreude und seinen unermiidlichen « Suchersinn »
und Spiirsinn, mit dem er jahrelang die allseitige Losung des schweren,
ganz verschieden beurteilten Problems verfolgte, ndher kennt. Er weil
auch, daBl die Arbeit, wie sie nun vorliegt, dem Autor Lob und hohe
Anerkennung von seite solcher eintrug, die zu den nichsten und besten
Kennern Bonaventuras gehéren.

Wer das Buch richtig werten will, muB3 es selber lesen. Er wird dann
den Autor vorerst kennen lernen als einen trefflichen Kenner der Geschichte
der Scholastik im allgemeinen, dann aber auch als scharf vorsichtig
abwagenden Kritiker in der Behandlung der groBen und zahlreichen
Schwierigkeiten des Hauptgegenstandes. Unsere Rezension sei kurz. Aber
drei Punkte wollen wir doch besonders hervorheben.

Man mag die eine und andere sekundire Interpretation P. Luyckxs
anfechten, wie solches bei jedem groéBeren Werke zu geschehen pflegt.
Aber seine wesentlichen, zusammenhdngenden Auffassungen wird man
nicht umstoBen. Sie sind aufgebaut auf einer auferordentlich griindlichen,
allseitigen Quellenkenninis. Wie Thomas, so sagt auch Bonaventura an
dem einen Orte, wo er eine Frage behandelt, nicht alles, was er zu sagen
hat. Man mull seine verschiedenen Werke im Gesamtzusammenhange
interpretieren. Das hat der Verfasser getan. Den gewaltigen Sentenzen-
kommentar zugrundelegend, hat er alle seine spateren Opuscula, Quaestiones
disputatae, Collationes und Sermones iiber die einschldgige Frage heran-
gezogen, um dann die gefundene Losung, mit Thomas von Aquin ver-
gleichend, abzukliren und sie in ihrer Ubereinstimmung mit den {ibrigen
Augustinern des 13. Saeculums — Alexander von Hales, Rupella, Aquas-
parta usw. — in das richtige historische Milieu hinein zu verlegen und
darnach die verschiedensten modernen Kritikansichten nach links und
nach rechts zu berichten und zu rektifizieren. Damit gelang es ihm, den
Nachweis zu leisten, daB Bonaventura in seinen verschiedenen Werken,
trotz der verschiedenen Betonung des einen oder anderen Punktes.



364 Literarische Besprechungen

wesentlich iiber das Erkenntnisproblem doch immer dasselbe vorgetragen
hat. Das ist schon ein wichtiges Resultat und Verdienst der Arbeit.

Damit gelang dem Verfasser ein Zweites, was viel wichtiger ist: die
quellenmdBig bewiesene Abklirung der wissenschaftlichen Stellung Bona-
venturas. Er ist 1. nicht Platoniker im Sinne des hl. Augustinus, wie viele
behauptet haben. Wie Thomas wvon Aquin konstruiert er die ganze
Erkenntnistheorie {iber die Sinneswelt aristotelisch (1—165) ; so steht es,
abgesehen von einem leichten Wanken beziiglich der Sinnesfihigkeit, wo
noch Plotin seinen Einflufl geltend macht (r5 ff.), mit seiner Auffassung
der dulleren und inneren Sinneserkenntnis (14—39), der Seele als anfidnglicher
tabula rasa (76. 82. 103—4. 143), des Intellectus possibilis (6o. 78. 117 ff.),
des personlichen, das Universale aus dem Phantasiebilde abstrahierenden
Intellectus agens (60 ff. 8o ff. 126 ff.). Die vorwiegend analytische Methode,
die der Autor in diesem ersten Teile anwendet, bringt es mit sich, daB
die Anordnung desselben nicht so iibersichtlich ist, wie sie sein kénnte.
Aber vom historisch-kritischen Standpunkte aus ist es nicht zu bedauern.
Bonaventura ist 2. nicht Aristoteliker, sondern Augustiner inbezug auf die
Erkenntnis der Geisteswelt (166-290). Luyckx hat peremptorisch aus den
verschiedensten Werken nachgewiesen, daB3 B. hier von einer Abstraktion
nichts wissen will, ganz im Einklang mit Alexander Hales, Rupella, Aquas-
parta, Fr. Eustachius, Richard von Mediavilla, Roger Marston, John
Peckham (177. 185 ff. 198. 226 ff.). Die Seele erkennt sich und alles, was
in ihr ist, intuitiv-direkt (171 ff.), was aber iiber ihr liegt durch eine sub-
jektiv aktuelle Erleuchtung Gottes, die nur das medium « quo » bildet, ohne
also Gott selbst direkt zum Gegenstande zu haben (203 ff.); B. ist also
kein Ontologist (242 ff.). Mit seiner allgemeinen Erkenntnislehre stimmen
auch seine Gottesbeweise iiberein (254 ff.). Nur der Leser des Werkes kann
sich davon iiberzeugen, durch welch ein Labyrinth von Schwierigkeiten
der Verfasser in diesem zweiten Teil sich hindurcharbeiten mufBte, um
Klarheit in eines der schwierigsten und viel umstrittenen geschichtlichen
Probleme des Mittelalters hineinzubringen. Es ist ihm gelungen. — Bona-
venturas Iirkenntnislehre deckt sich somit weder mit der des Aquinaten,
noch jener des hl. Augustinus. Sie hat ihre Vorlage bei den Arabern, die
mit der gleichen Doppelwelt Aristotelismus und Platonismus miteinander
zu verbinden suchten.

Noch ein drittes Moment moéchten wir in der Rezension dieser
tiichtigen Arbeit kurz andeuten. Und wir tun das mit groBer Freude. Die
intensive Beschaftigung mit Bonaventura hat Luyckx nicht blof in mannig-
facher Hinsicht zu einem warmen Verteidiger des seraphischen ILehrers
gemacht, sondern sie hat ihn mit Bewunderung fiir ihn erfiillt. Er ist
fiir ihn nicht allein ein gemiitstiefer Mystiker, sondern auch, was so viele
milkannten, weil sie ihn nicht griindlicher erforschten, ein groBer, scharf-
sinniger Denker, zumal in seinem Sentenzenkommentare. Fiir uns ist das
ein weiterer Beweis, dafl der Autor den groBen Lehrer des Franziskaner-
ordens tief und griindlich kennen gelernt hat ! '

G. M. Manser O. P.



Literarische Besprechungen 305

J. Lemaire : Notes complémentaires sur une théorie de connaissance
sensible. Bruges (Desclée), 1923 (28 p.).

Diese « Notes complémentaires » sind geschrieben zur Verteidigung
der von Lemaire 1921 verdffentlichten Schrift « Etudes sur la connaissance
sensible des objets extérieurs». Letztere habe ich kritisch besprochen
im « Divus Thomas» IX (1922), p..228 f. Ebenso habe ich zu ihr in
ablehnender Weise Stellung genommen in einem Aufsatz der « Revue
thomiste » V (1922), p. 339 ff. Lemaire’s erkenntnistheoretische Ansichten
stoBen auch in Belgien auf Widerspruch. So bei Noél und Balthasar, beide
Professoren in Léwen. Ebenso spricht sich R. Kremer gegen Lemaire aus. !
Es ist dies umso erfreulicher, da vor einiger Zeit in Belgien auch bei den
scholastischen Philosophen eine den Subjektivismus begiinstigende kriterio-
logische Richtung aufgekommen war.

Gegen meine kritischen Bemerkungen in der « Revue thomiste » macht
Lemaire in seiner Verteidigungsschrift folgendes geltend : Wenn es auch
nicht zu bestreiten sei, daB die Sinnesempfindung wesentlich Erkenntnis
eines gegenwirtigen Gegenstandes sei, so sei es doch erlaubt zu erdrtern,
in welcher Weise sich diese Erkenntnis vollziehe. Der Thomismus erkldre
sie grundsitzlich durch eine Einwirkung des duBeren Gegenstandes auf
den Erkenntnistriager, kraft derer dieser Gegenstand in ihm die Erkenntnis,
d. h. das Erfassen des Gegenwartigen hervorbringe. Ich, so meint Lemaire,
scheine gar kein Gewicht auf diese Einwirkung zu legen und vielmehr
anzunehmen, das Erkennen ergebe sich schon aus der bloBen Beriihrung
des duBeren Gegenstandes mit dem Erkenntnissubjekt (p. 26 f.). Allein,
nichts liegt mir ferner als eine solche Erklarung durch rein duBerlichen
Beistand (assistentia extrinseca) ohne physische Einwirkung. Durch die
Berithrung findet eine physische Einwirkung des Gegenstandes auf das
Sinnesorgan, auf die Nervenendigung statt. Mittelst dieser Einwirkung
auf das Sinnesorgan wird dem Sinnesvermogen das Erkenntnisbild ein-
gepriagt ; der durch das Erkenntnisbild bestimmte Sinn bringt dann die
Erkenntnistitigkeit hervor. Gerade wegen dieser Einwirkung des Gegen-
standes auf das Sinnesorgan, auf die Nervenendigung, hatte ich bemerkt 2,
daB der unmittelbare Sinnesgegenstand (das ins Auge aufgenommene Licht,
der im Ohre aufgenommene Schall usw.), obschon in unmittelbarer
Beriihrung stehend mit dem Sinnesorgan, mit der Nervenendigung, dennoch
von diesem Organe verschieden sein mufBl und ihm nicht als Akzidens
anhaften kann, eben weil er auf das Organ eine physische Einwirkung aus-
tiben muB. — Aber Lemaire erklirt das Zustandekommen der Sinnes-
empfindung durch einen dem Ursichlichkeitsgrundsatze widersprechenden
rein duBerlichen Beistand, da er das eingeprigte Erkenntnisbild verwirft
(p- 10 ; p. 17) und die Sinnesempfindung unmittelbar entstehen lal3t aus dem
physischen EinfluBl des Gegenstandes auf das Organ.

P. 27 verwahrt sich Lemaire dagegen, daB nach seiner Lehre die
Sinnesempfindung zu einem hervorbringenden Erkennen werde und so mit

1 Vgl. Revue néo-scolastique XXV (1923), p. 295 f., XXVI (1924), p. 107 ff.
2 Revue thom. a. a. O. p. 343.



366 Literarische Besprechungen

der Phantasie zusammenflieBe. Denn das Erkennen sei nach ihm nicht
Hervorbringung eines inneren Gegenstandes, der dann vom Erkennenden
erkannt werde. Allein es wird doch nach Lemaire das AuBenweltsding
nicht unmittelbar erkannt, das wire ja «iibertriebener Immediatismus ».
Es wird daher unmittelbar nur ein durch die Erkenntnistdtigkeit selbst
gegebener subjektiver Zustand erkannt, aus dem man durch einen Objekti-
vationsproze3 in die AuBenwelt gelangen soll. Somit bringt die Erkenntnis
ihren Gegenstand hervor. Dieser Gegenstand ist sie selbst. Ganz besonders
tritt das noch zutage beziiglich der sinnfilligen Beschaffenheiten, die ja
nach Lemaire als solche nicht objektiv sind. Die Sinneserkenntnis mag
nach ihrer Erscheinung von der Vorstellung verschieden sein. Tatsdchlich
ist sie wie diese hervorbringend und kann wie diese nicht zur Erkenntnis
der AuBenwedeinge fiihren.

Der Lemair'sche ObjektivationsprozeB (p. 13) besteht darin, daB in
dem erkannten subjektiven Erkenntniszustande ein vom Subjekt und
ein vom Objekt herriihrendes Element erfaf3t wird : Es wird der subjektive
Erkenntniszustand erkannt als Tatigkeit des Subjektes; aber es tritt in
ithm auch die Tatigkeit des Objektes zutage in Form eines von aulen
erlittenen Zwanges (étreinte étrangére). So werden Subjekt und Objekt
voneinander unterschieden und so wird der erste Schritt in die Aulenwelt
vollzogen. Diese Lehre zerstort den thomistischen Begriff des objektiven
Erkennens. Lemaire erhebt vergeblich dagegen Einsprache (p. 9). Nach
dem hl. Thomas ist das objektive Erkennen, das Erkennen der Aullenwelts-
dinge, wesentlich unmittelbar. Cognoscens natum est habere formam
etiam alterius.1 Dinge erkennen, heit fremde Bestimmtheiten als solche,
d. h. objektiv besitzen. Auch in der einfachsten Sinnesempfindung liegt
schon ganz urspriinglich die Unterscheidung von Subjekt und Objekt
eingeschlossen. Sie braucht nicht durch einen Objektivationsproze3 aus
einem urspriinglich rein subjektiven Erkennen heraus entwickelt zu werden,
was ja unmoglich ist. Die Empfindung geht direkt (in actu signato) auf
den bewuftseins-jenseitigen Gegenstand, indirekt (in actu exercito) wird
aber auch das Erkenntnissubjekt miterkannt. Klar und ausdriicklich wird
der Gegenstand erfaf3t, dunkel und nebenbei aber auch das Erkenntnis-
subjekt. ‘

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O.S. B.

F. Olgiati : L’ anima di San Tommaso. Saggio filosofico intorno alla
concezione tomistica. Milano (Societa editrice « Vita e Pensiero »). 149 pag.

Verf. hat es sich zur Aufgabe gemacht, die wunderbare Synthese
aufzuzeigen, die das gesamte thomistische System beherrscht und darzutun,
wie darin alle Begriffe und Wahrheit einer einzigen Idee untergeordnet
sind, einem obersten Prinzip, von dem sie alle abgeleitet und auf das sie
alle wieder zuriickgefiithrt werden und das gleichsam die Seele des hl. Thomas
bildet. Diese Idee, dieses oberste Prinzip, diese Seele ist das Sein. Die

1 S. theol. I q. 14 a. 1.



Literarische Besprechungen 367

Philosophie des hl. Thomas ist im besten Sinne des Wortes Seinsphilosophie :
Metaphysik, Theodizee, Logik, Psychologie und Moral, sein ganzer Intellek-
tualismus und schlieBlich auch die iibernatiirliche Theologie lassen sich
nur erkldren auf Grund des Seins.

Indessen miissen wir doch auf einige Fehler und Méangel hinweisen,
die dem Verf. in der Darstellung der thomistischen Philosophie unter-
laufen sind. Die gewohnliche Einteilung der Metaphysik (p. 41) in eine
allgemeine und eine besondere ist wohl aristotelisch-thomistisch, nicht
aber die Gliederung der besonderen in die Lehre von Gott und von der
Seele ; diese geht auf Chr. Wolff zuriick und ist dann von gewissen Neu-
thomisten auch in die Dominikanerschule eingefiihrt worden. — Zahlreiche
Ungenauigkeiten weisen die Definitionen auf, die (p. 45) von Akt, Substanz,
Akzidens usw. geboten werden ; ungenau ist es ferner, wenn Materie und
Form als die Elemente des korperlichen Seins bezeichnet werden. —
Unrichtig ist es, wenn der Autor mit anderen Neuerern unter den obersten
Vernunftprinzipien aus das des ausgeschlossenen Dritten anfiihrt (p. 47) ;
ist es doch formell dasselbe wie das Prinzip des Widerspruchs: denn
zwischen zwel kontradiktorischen Gegensitzen gibt es kein Mittelglied. —
In der Frage nach dem Individuationsprinzip scheint Verf. die eigentliche
Schwierigkeit nicht zu beriihren (p. 55); denn unter Scholastikern wird
ja nicht disputiert tiber die numerische Unterscheidung als solche, sondern
tiber den inneren Grund derselben. — Abélard verteidigt nicht, wenigstens
nicht ausdriicklich wie St. Thomas, den gemaBigten Realismus (p. 58). —
Nicht richtig hat schlieBlich Verf. den 4. Gottesbeweis des hl. Thomas
erfaBt (p. 72) ; denn formell fithrt er nicht zu einer Vollkommenheit, welche
den hinreichenden Grund in sich schlieBt, sondern zum Begriffe des durch
sich subsistierenden Seins, dessen Wesenheit identisch ist mit dem Dasein.

Abgesehen von diesen wenigen Ungenauigkeiten in der Darstellung
der Lehre des hl. Thomas, verdient die in gewisser Hinsicht originelle
Schrift unsere vollste Anerkennung und Empfehlung.

La Quercia (Viterbo). P. A. Pirotta O. P.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsidtzen des
hl. Thomas. I. Bd. 8° x11 und 308 pag; II. Bd. x11 und 556 pag.; 11I Bd.
virr und 470 pag. 3.-5. Aufl. Miinster i. W. (Aschendorff’sche Verlags-

buchhandlung) 1921-1777.

In diesen Tagen sind es 45 Jahre seit dem ErlaB der -herrlichen
Encyclica « Aeterni Patris» Leo XIII., in der der groBe Papst zur Erneue-
rung der Philosophie im Geiste des hl. Thomas von Aquin aufforderte.
Alle seine Nachfolger auf dem Stuhle Petri haben in gleichem Sinne gewirkt
und in der Philosophie des hl. Thomas eine geeignete Waffe gesehen, um
die katholische Glaubenslehre zu verteidigen, das wirre Chaos der modernen
Ideen von der katholischen Geisteswelt fernzuhalten und es zu iiberwinden.
Von der Mahnung und Aufmunterung sind die Papste sodann fortgeschritten
zu Dbestimmten Befehlen, zu gesetzlichen Vorschriften. « Philosophiae
rationalis ac theologiae studia et alumnorum in his disciplinis institutionem



368 Literarische Besprechungen

.~

professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam
et principia, eaque sancte teneant» (C. J. C. can. 1366, § 2). Fragen wir
aber nach einer ndheren Erlauterung dieser vorgeschriebenen ratio, doctrina
et principia Angelici Doctoris, so gibt uns der Apostolische Stuhl 24 Thesen
an die Hand, die die Substanz der philosophischen Lehre des Heiligen
enthalten (S. Studiorum C. 27 iul. 1914) und als seine echte Lehre und als
sichere Direktiven zu betrachten sind (S. C. de Seminar. 7 mart. 19106).
Es sprechen aber jene 24 Thesen gerade jene Lehren aus, welche den
Hauptbestandteil des Systems des strengen Thomismus ausmachen.

‘Die WillensduBerung der Kirche ist also unzweideuvtig. Ist ihr auch
Folge gegeben worden ? Gewil}, in einem groen Umfang ! Der hl. Thomas
nimmt heute in der katholischen Kirche (und zum Teil selbst in der
akatholischen) Wissenschaft eine ganz andere Stellung ein als vor 5o Jahren.
Immerhin aber wird ihm noch nicht jener EinfluB gewédhrt, den er nach
seiner inneren Bedeutung und nach den AuBerungen der kirchlichen
Autoritit haben sollte. Seine Lehren gleichen dem Senfkérnlein des
Evangeliums auch hierin, daB sie sich langsam durchsetzen. Die Ent-
schiedenheit jedoch, mit der die hoéchste kirchliche Autoritit Stellung
genommen hat, ist uns eine sichere Biirgschaft dafiir, dal die volle Herr-
schaft der Methode, der Lehren und Grundsitze des Aquinaten innerhalb der
katholischen Schulen nur noch eine Frage der Zeit ist. Gegenteilige Stimmen
verkennen die Zeichen der Zeit, so z. B. der sonst so verdiente Geyser, der
im Literarischen Handweiser 1924, Sp. 268, gegeniiber dem Zuriickgehen
auf die Scholastik « neuen Geist » empfiehlt. « Wenn wir rein sachlich aus
dem Problem selbst heraus die Lésung suchen und uns nur von den Tat-
sachen und den strengen Regeln des Denkers leiten lassen, werden wir von
selbst im Resultat wieder mit allem zusammentreffen, was die Scholastik
an ewigem Wahrheitsgehalt in ihren Lehren birgt.» Aber warum diesen
erprobten Wahrheitsgehalt nicht lieber von der Scholastik {ibernehmen und
selbsttiatig weiterbilden ? Ist denn das Suchen nach der Wahrheit besser
als der Besitz derselben ? Und jenes Zusammentreffen mit dem ewigen
Wahrheitsgehalt der Scholastik, ergibt es sich wirklich so von selbst ?
Die Geschichte der Philosophie spricht wahrlich nicht dafiir. Jedenfalls
bleibt fiir den Theologen die einzig brauchbare Philosophie, die durch
die Probe der Jahrhunderte bewdhrte und durch die Pipste vorgeschriebene
thomistische Philosophie.

Fiir obgenannte Langsamkeit aber, mit der die reine Lehre des
hl. Thomas sich durchsetzt, bietet unter anderem eine Illustration die Lange
der Zeit, die es gebraucht hat, bis diesseits der Alpen eine auf streng
thomistischer Grundlage abgefaffte Dogmatik erschien. Seit 1879 ist eine
ganze stattliche Reihe von Lehrbiichern dieser Disciplin erschienen ; manche
derselben boten unter verschiedenen Gesichtspunkten ganz Vorziigliches ;
aber keines hat unseres Wissens sich ausgesprochen auf den Boden der
Lehren und Grundsitze des hl. Thomas gestellt. Die einen lieBen bei
wichtigen Prinzipienfragen die Entscheidung in der Schwebe ; die andern
legten die Lehren des Heiligen dar, um dann, salva vel non salva reverentia,
sich fiir das Gegenteil auszusprechen ; wieder andere miihten sich ab, die



Literarische Besprechungen ; 309

Worte des Aquinaten solange zu biegen, bis sie zur eigenen Ansicht paBten,
welche Methode dem angehenden Theologen das richtige Verstandnis des
heiligen Lehrers gerade am meisten erschwerte.

Mit der « Katholischen Dogmatik nach den Grundsitzen des hl. Thomas »
von Dr. Franz Diekamp, deren 3.-5. Auflage wir hiemit zur Anzeige bringen,
ist in dieser Sachlage nun eine Anderung eingetreten. Wir besitzen jetzt
ein Lehrbuch der Dogmatik, das sich schon im Titel und Vorwort, aber
auch in der ganzen Durchfithrung zu den Lehren und Prinzipien des
hl. Thomas und zwar nach deren streng thomistischer Auslegung bekennt.
Wir haben also hier wirklich etwas Neues vor uns, ein Werk, das einem sehr
bedauerlichen Mangel abhilft. L

Und zwar ist die Abhilfe eine ganz griindliche und gliickliche, denn
Diekamps Lehrbuch ist vorziiglich sowohl nach der positiven als auch nach
der spekulativen und nach der formellen, technischen Seite hin.

Eine Inhaltsangabe ist bei einem Lehrbuch der Dogmatik kaum notig.
Diekamp bietet, nach einer « Einleitung in die Dogmatik », die den Traktat
De locis theologicis in 86 Seiten zusammenfal3t, die gewoéhnlichen Traktate
der speziellen Dogmatik : von Gott dem Einen und Dreieinigen (Bd. 1) ;
von der Schopfung, der Erlésung und der Gnade (Bd. 2); von den
Sakramenten und den letzten Dingen (Bd. 3). Da die Dogmen iiber die
Offenbarung und die Kirche nicht aufgenommen sind, ist der Titel etwas
zu weit. Aber der Verfasser hat sich an den auch schon vor ihm geiibten
Gebrauch gehalten, die genannten Dogmen der Apologetik zuzuweisen und
unter der Dogmatik die spezielle Dogmatik zu verstehen und ist darum
nicht zu tadeln. Innerhalb der genannten Traktate werden, so viel wir
ersehen, die einschligigen I'ragen in groBer Vollstdndigkeit behandelt.

An ein gutes Lehrbuch der Dogmatik mufl heute mehr als je die
Forderung gestellt werden, dal es sowohl die positive als auch die spekulative
Seite dieser Disziplin mit groBer Sorgfalt behandle. « Maior profecto quam
antehac positivae theologiae ratio est habenda ; id tamen sic fiat, ut nihil
scholastica detrimenti capiat.» (Pius X. Lit. Encycl. « Pascendi»). Dieser
Doppelforderung ist der Verfasser vollauf gerecht geworden.

Was zundchst die positive Seite betrifft, die Enthebung und Darlegung
der Glaubenswahrheiten aus der Heiligen Schrift, den Véatern, den kirch-
lichen Lehrentscheidungen, so ist sie in der Tat vorziiglich. Der Schrift-
beweis zeigt eingehende Beriicksichtigung der Ergebnisse der Exegese,
die Texte werden nicht nur in groBer Vollstindigkeit zitiert, sondern, wo
notig, auch gegen falsche Auffassungen sichergestellt. Vergl. z. B. iiber die
Erbsiinde II, 132 ff.; iiber die Gottheit Christi II, 182-18¢ ; iiber die
katholische Rechtfertigungslehre II, 484 ff.; iiber die reale Gegenwart
I1I, 125-130 usw. -

In der Darstellung der Viterlehre zeigt sich auf %chrltt und Tritt,
daB der Verfasser aus dem Vollen schopft. Er ist ja einer der besten zeit-
genossischen Kenner der Viterzeit und -lehre, und auf diesem Gebiete
schon oOfter mit selbstindigen Untersuchungen und Arbeiten hervor-
getreten, deren Gediegenheit und IFruchtbarkeit an wichtigen Ergebnissen
allgemeine Anerkennung gefunden haben. Wir erinnern nur an die wichtigen

Divus Thomas. 24



370 - Literarische Besprechungen

Werke : Die Gotteslehre des hl. Gregor von Nyssa (Miinster 1896), die
origenistischen Streitigkeiten im 6. Jahrhundert und das 5. allgemeine
Konzil (ebend. 1899), die mustergiiltige Ausgabe der Doctrina Patrum
de incarnatione Verbi (ebend. 1907); die Bearbeitung der 3. Auflage
des 1I. Bandes der Funk’'schen Apostolischen Vater usw. So hat man denn
itberall den beruhigenden Eindruck, dal der Verfasser die alten und neuen
und neuesten Arbeiten von Freund und Feind auf dem Gebiete der Patrologie
griindlich kennt und mit voller Zﬁverlélssigkeit zu beurteilen vermag.
Nur moéchte vielleicht, wer keine groBle Bibliothek zur Verfiigung hat,
wiinschen; dall eine etwas reichere Auswahl der schénsten Viterstellen
auch ausfithrlich zitiert wiirden, statt des bloBen Verweises auf den Fundort.
Da legte wohl die Not der Zeit Beschrankung auf.

Wenden wir uns nun der spekulativen Seite zu, so beriithrt sehr
angenehm das schon betonte beharrliche Streben, sich dem wissenschaft-
lichen System des hl. Thomas moglichst enge anzuschlieBen, seine Gedanken
und Beweisfithrungen treu darzubieten. Dieses Streben ist unseres Erachtens
auch durchaus erfolgreich gewesen. Dall die einzelnen Fragen nicht nach
allen Richtungen erschépfend behandelt werden konnen, ist angesichts
des beschrinkten Umfanges eines Lehrbuches von selbst klar. Dazu ist es
notig, sich in die Werke des Aquinaten selbst und in die seiner groBen
Kommentatoren zu vertiefen. Aber Diekamps lLehrbuch setzt die Stu-
dierenden in den Stand, das mit Erfolg zu tun, ohne auf Schritt und Tritt
von lxisherigen falschen Auffassungen behindert zu werden. Es gibt dem
Studierenden einen Uberblick und Einblick in den herrlichen Bau, den
Thomas errichtet und ladet zu weiterem Vertiefen ein. Darum werden
die Stellen aus der Summa theologica und contra gentiles auch nicht
austiihrlich, sondern nur mit Verweisen-zitiert. Diese Biicher sollen dem
Theologen immer often zur Seite sein. In der Behandlung der unter den
katholischen Schulen strittigen Fragen ist der Verfasser sehr maBvoll :
die wichiigeren Controversen werden dargelegt, die thomistische Ent-
scheidung wird ruhig und solid begriindet, der gegeniiberstehenden Ansicht
wird eine sachliche Darstellung zuteil, die Griinde ihrer Ablehnung werden
iiberzeugend ausgefiihrt. Fiir eingehendere Studien ist am Anfang groBerer
Abschnitte und am Schlull fast jedes Paragraphen eine reiche, mit groBer
Sachkenntnis — und Unparteilichkeit -— ausgewdhlte Literatur verzeichnet,
aus alter und neuer Zeit. Denn Diekamp ist eine lebendige Widerlegung
des torichten Vorwurfs, der Thomismus fithre zu einer petrefaktenmiafBigen
Theologie. Er nimmt denn auch Stellung zu allen modernen Fragen, die
iiberhaupt mit dem Dogma Beriihrungspunkte haben und beantwortet
sie nach dem sicheren MafBstab seiner Prinzipien ; siehe z. B. die Aus-
fiihrungen iiber den Pantheismus 1, 157 und 6fters ; iiber den Monismus T,
150 f.; Dogmenentwicklung I, 13 ; Modernismus I, 15 f. und O6fters ; Auto-
soterie 111, 155 usw. Uber Spiritismus wire wohl etwas mehr erwiinscht
als was sich I, 14 und. III, 379 f. vorfindet.

Besonders hervorzuheben ist das kluge, mafvolle, wohlabgewogene
Urteil des Verfassers bei schwierigen Fragen. Er weil die heiligen Rechte
der Offenbarung und die Autoritit der kirchlichen Entscheidungen sorgsam



Literarische Besprechungen 371

u'nd gewissenhaft zu wahren, aber auch den Rechten der natiirlichen
Vernunft und der modernen Wissenschaften ernstlich Rechnung zu tragen.
Man lese z. B. was II, 75 iiber die Entwicklungslehre, 11, 77 iiber das Sechs-
tagewerk, p. 82 iiber die Erschaffung des ersten Menschen, p. 102 iiber das
Viennense gesagt ist. Ein gutes Beispiel der wohlabwégenden Art des
Verfassers bietet auch die Frage tiber die Stellungnahme des hl. Thomas
zur Lehre von der unbefleckten Empfingnis der @ottesmutter, II, 325,
wie {iberhaupt die ganze Darstellung jénes Dogmas, II, 322-332, als muster-
giiltig zu bezeichnen ist.

Sehr gut sind auch die einleitenden Bemerkungen zum Traditions-
beweis fiir das Bullsakrament, III, 219 und die Ausfiihrungen iiber die
schwierigen Fragen der alten BuBpraxis, III, 274 ff. usw.

Von grofer Wichtigkeit ist fiir ein Lehrbuch auch die formelle Seite.
Auch diese. verrit ein groBes Geschick. Die Einteilung des Stoffes ist klar
und iibersichtlich ; diese Ubersichtlichkeit wird noch geférdert durch die
gute Anordnung des Druckes. Der status quaestionis wird lichtvoll und
knapp erkldrt, vielleicht da und dort etwas zu knapp, sofern man nicht
eine sehr gute philosophische Vorbildung beim Theologiestudierenden
voraussetzen kann. Die Sprache ist sehr gewandt, durchsichtig und voll
edler Harmonie und Einfachheit. Der Verfasser sucht weder Poesie noch
Aszese zu betreiben, und doch geht ein Hauch geheimnisvoller Warme
und Andacht von seinen Worten aus; auch hierin zeigt er sich als treuer
Schiiler des doctor angelicus.

Der Druck ist vorbildlich korrekt ; doch sollte es II, 137, Zeile 16 f.
von oben heiBen : « Vor Gott ist niemand einer Strafe (statt Siinde) ver-
fallen, die er nicht durch eigene Schuld verdient hat.» — Bd. I, 73, waren
zwischen Laktantius und Augustinus als bemerkenswerte Dogmatik des
4. Jahrhunderts einzufiigen die Consultationes Zachaei et Apollonii, auf
die Morin wieder hingewiesen hat (Hist. Jahrbuch der Gérresgesellschaft
1916, p. 229 ff.). — Als Verfasser der Summa sententiarum diirfte I, 76,
Zeile 8 wvon unten, jetzt nach den Untersuchungen Chossat’s Hugo
von Montagne O.S. B. zu nennen sein. — I, 83, diirften unter den Ver-
tretern des Thomismus auch die Salisburgenses genannt sein, namentlich
Augustin Reding O.S. B. (1 1692).

AbschlieBend moéchten wir Diekamps Dogmatik allen Theologie-
studierenden und allen Priestern, die nach der Mahnung des kirchlichen
Rechtes (can. 129) «die heiligen Studien nicht aufgeben und nach der
soliden, von den Vorfahren iiberlieferten I.ehre trachten » wollen, auf das
wirmste empfehlen. An den Verfasser aber hitten wir noch eine Bitte :
méoge er auch fiir eine gute lateinische Ausgabe seiner Dogmatik Sorge
tragen ! Er wird dadurch seinen Verdiensten um die heilige Wissenschaft
ein neues und groBes hinzufiigen und darf eines guten Erfolges sicher sein.

Stift Einsiedelﬁ. P. Meinvad Benz O.S. B.



372 Literarische Besprechungen

L]

P. Galtier 8. J. : De poenitentia. Tractatus dogmatico-historicus. Parisiis
(Beauchesne) 1923 (viir u. 480 pag., 89). '

Der Hauptzweck, den der Verfasser dieses Werkes erstrebt, ist dem
Leser zugleich die Unveranderlichkeit und doch die Entwickelung der
katholischen BuBlehre aus den alten kirchlichen Schriftstellern darzutun.
(Vorrede p. vi) Daher werden eingehend folgende Fragen behandelt :
Gab es in der Urkirche nur Heilige und Vollkommene ? Hat die Kirche
bei der Wiederaufnahme der Siinder stets auch SiindennachlaB3 fiir den
Gewissensbereich erteilt 7 Welchen Anteil nahmen an diesem Siinden-
nachlaB die anderen Gliubigen, die Bekenner und sogenannten Pneumatici,
sowie die kirchlichen Vorgesetzten ? Hat die Kirche die ihr verlichene
Gewalt der Stindenvergebung auf alle Siinden ohne Ausnahme ausgedehnt ?
Welches war die alte BufBldisziplin in betreff der Sterbenden, der riick-
falligen Siinder und der siindhaften Kleriker ? Bestand in der Urkirche
nicht blof3 die 6ffentliche, sondern auch die geheime, und zwar sakramentelle
BuBe ? War es auch in der Urkirche fiir jeden mit schweren Siinden
behafteten Christen Pflicht, seine Siinden einzeln zu beichten, wie das
heute Vorschrift ist ? Inwiefern haben die Scholastiker die heutige Lehre
iiber sakramentale Absolution und Beichtnotwendigkeit bereits vertreten ?
— Im groBen und ganzen behandelt der Verfasser diesen seinen Stoff
recht griindlich. Selbst wo man seine Meinung nicht teilen kann, mul3 man
dennoch meistens anerkennen, daB er fleiBig und ernstlich den Gegenstand
erwogen hat.

Das ganze Werk zerfdllt in drei Hauptteile: 1. « De hominis contra
peccatum actione subjectiva », oder kiirzer : Uber die Tugend der Bufe.
2. «De actione sacramentali seu de sacramento ipso», also: Uber das
Sakrament der BuBe im besondern. 3. « De remissione peccatorum seu
de effectu ad quem tum hominis tum sacramenti actio per modum unius
ordinatur », oder kiirzer : Uber die Wirkungen der BuBe. Diesem letzten
Teile wird auch als Appendix eine Abhandlung iiber die Abldsse beigefiigt,
die freilich lange nicht so griindlich ist, wie einige iibrige Teile des Werkes.
So z. B. ist das n. 601-603 iiber die Bedingungen zur Gewinnung der Ablisse
Gesagte recht diirftig. Auch die n. 597 vertretene Ansicht, dafl bei den
Ablassen fiir die Lebendigen keine eigentliche absolutio a poenis temporalibus,
sondern blo a poena ecclesiastica injuncta vel injungenda stattfinde,
wird vielen nicht zusagen als wenig vereinbar mit dem Cod. jur. can. c. 9171,
wo es doch ausdriicklich heilt : « Omnes magni faciant indulgentias seu
vemaissionem covam Deo poenae tempovalis debitae pro peccatis .... quam
ecclesiastica auctoritas .... concedit pro vivis per modum absolutionis,
pro defunctis per modum suffragii.» Auch andere Partien des Werkes
sind diirftig ausgefallen, z. B. de integritate confessionis n. 453, de satis-
factione sacramentali n. 488 sqq., de sigillo 328 sqq. Im groBen und
ganzen folgt der Verfasser der thomistischen Lehre, zeigt aber hin und
wieder eine auffallende Zuneigung fiir Skotus und allzu scharfe Kritik fiir
Thomas und die Thomisten. So z. B. n. 387 meint er, Thomas hitte blof
implicite das Geniigen der. attritio gelehrt, wihrend Skotus es explicite



Literarische Besprechungen 373

getan habe. Was kann aber deutlicher sein als die Worte des hl. Thomas
(IV dist. 22 q. 2, a. 1) : « Quando aliquis accedit ad confessionem attritus,
non plene contritus, si obicem non ponat, in ipsa confessione et absolutione
sibi gratia et remissio peccatorum datur.» Die n. 506 vertretene Meinung
de validitate formulae deprecativae wird wohl mit Recht wvon vielen
beanstandet werden. Auch was n. 530 von Thomas’ Ansicht iiber das
sigillum confessionis gesagt wird, ist nicht einwandfrei. Die n. 521 vertretene
Ansicht, als wenn bei der Priesterweihe selbst iiberhaupt gar keine Juris-
diktion erteilt werde, verfliichtigt doch allzusehr die Worte, welche der
Bischof zu dem neugeweihten Priester spricht: « Accipe potestatem remit-
tendi peccata.» ....

Diese kleinen Aussetzungen sollen indes den Wert der wirklich soliden
dogmengeschichtlichen Arbeit des P. Galtier nicht beeintrdchtigen. Der
Verfasser kennt die einschldagige Literatur griindlich ; geht auch keiner
einzigen der vielen und groBen Schwierigkeiten aus dem Wege, die man
in der BuBdoktrin der alten Kirche findet. Sehr gut wird z. B. p. 152 ff.
bewiesen, daf3, wenn auch in einigen Partikularkirchen eine allzu strenge
Praxis geherrscht habe inbetreff einiger sterbenden Siinder, die rémische
Kirche hingegen nie einem wahrhaft reuigen Siinder auf dem Sterbebette
die Losprechung verweigert habe. Auf p. 257 wird mit Recht hervor-
gehoben, daBl man aus dem Umstande, daB die alten Kirchenviter ver-
hiltnismdBig so selten und wenig ausfiihrlich vom BufB3sakramente reden,
nicht schlieBen diirfe, dieses Sakrament hétte iiberhaupt nicht bestanden.
Damals bestand ja vielfach die Gewohnheit, die Taufe bis auf das Sterbebett
zu verschieben ; vor der Taufe war aber kein BuBsakrament moglich.
Ferner lebten wviele Christen ein wahrhaft heiliges Leben und brauchten
daher nicht zu beichten ; diejenigen aber, die schwere Siinden begingen,
unterzogen sich hdufig der 6ffentlichen BuBle. Kurz ! Das Werk des P. Galtier
ist ein zuverldssiger Fiihrer durch die patristische BuBdoktrin, ein Werk
gleich wertvoll fiir den Apologeten, wie den Dogmatiker, wie den Moralisten.

Freiburg. D. Priimmer O. P.

M. Grabmann : 1. Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik
(Der katholische Gedanke, II. Band). Miinchen (Theatiner-Verlag) 1922
(_120 ; 66 pag.).

. Die Kulturwerte der deutschen Mystik des M1ttela1ters Augsburg
(B. Fﬂser) 1923 (8°; 64 pag.).

3. Das Seclenleben des hl. Thomas von Aquin (Der katholiSChe

Gedanke, VII. Band). Miinchen (Theatiner-Verlag) 1924 (12°; 118 pag.).

Mit aufrichtiger Freude begriiBen wir das Erscheinen dieser Grabmann-
schen Schriften, zu denen sich noch eine fernere: « Die Idee des Lebens
in der Theologie des hi. Thomas»! hinzufiigen lieBe. Sie sind vorwiegend
erbaulicher Natur und erbringen den Beweis, wie fruchtbringend fiir die
Gegenwart auch die hochsten spekulativen Gedanken sein koénnen, wenn

1 Paderborn (Schéningh) 1922 (8°; 106 p.).



374 o Literarische Besprechungen

sie durch eine kindlich fromme Seele erfat und in ihren Folgerungen auf
das praktische Leben angewendet werden. Grabmann versteht es meister-
haft, den weitesten Kreisen die Elemente des hochsten Wissens zuginglich
zu machen und fiir das lauterste Streben fruchtbringend zu verwerten.

1. Das erste Biandchen — ein Beitrag zu den Verdffentlichungen des
Verbandes katholischer Akademiker zur Pflege der katholischen Welt-
anschauung — fithrt mit klaren Worten in priagnant und kurz gefaBten
Abschnitten in das Gebiet der katholischen Mystik ein. Es zeigt uns « Wesen »
und « Grundlagen » “der Mystik, schildert die mystische Bewegung der
heutigen Tage, gibt uns einen Uberblick iiber Begriff, Methode, System
der katholischen Mystik und weist ihre psychologischen und dogmatischen
Grundlagen nach. Alles, was Grabmann hieriiber sagt, ist richtig, ist
katholisch, ist tiefgriindig und zeugt von dem klaren Denken und edlen
Wollen des Verfassers. Besonders das letzte Kapitel «die dogmatischen
Grundlagen der katholischen Mystik » diirfte fiir junge, strebsame Seelen
von Bedeutung sein. Es umschreibt klar die spezifisch katholischen Innen-
werte der Mystik ' und betont den iiberaus wichtigen Gedanken, daB die
Mystik keine unabhidngige Lebensbewegung sein kann, sondern sich der
kirchlichen Organisation anzupassen und zu unterwerfen hat. Das hochste
Leben muB eben durch das Gesetz der héchsten Ordnung geregelt und
geleitet werden. Den Mystikern allein das Urteil iiber die Mrystik
iiberlassen, hieBe allen Irrtiimern, besonders dem Pantheismus, dem
Illuminismus, dem Quietismus freien Lauf lassen und die Kirche ver-
leugnen. Wir haben die Erfahrungen der Jahrhunderte, um dies zu
beweisen. Die zahlreichen Verirrungen und Verurteilungen auf diesem
Gebiet sind eine laut redende Warnungstafel. Wir hatten es daher nicht
ungern gesehen, wenn der geschatzte Verfasser in einem siebenten kleinen
Abschnitt auch dieser ganz praktischen Frage, ndmlich der des Berufes
zur Mystik naher getreten wire, um dadurch die akademische Jugend auch
auf die Schwierigkeiten des Problems aufmerksam zu machen, die fiir das
Wohl oder Wehe von so vielen Seelen von groBter Bedeutung sein konnen.

2. Einen wertvollen Einblick in die « Geschichte der Mystik » bietet
uns die zweite Schrift : « Die Kulturwerte der deutschem Mystik des Mittel-
alters. » '

Wie Grabmann richtig bemerkt, hat uns Denifle mit genialem Griffel
die Vorbedingungen und Grundrisse fiir eine Geschichte der Mystik bei
seiner wichtigen Besprechung von W. Pregers « Geschichte der deutschen
Mystik » im voraus gezeichnet. Unter « Kulturwerten» haben wir an
erster Stelle jene unmittelbaren Folgen zu verstehen, die sich aus der
mystischen Beschauung besonders in ethisch-religioser Hinsicht sowohl fiir
den Begnadigten selbst als auch durch ihn fiir die ganze Kirche, ja fiir die
gesamte Mitwelt ergeben. Alles andere ist neben dieser Wirkung von mehr
untergeordneter Bedeutung. Nun sind aber die wakhren Mystiker sowohl
in natiirlicher als auch in iibernatiirlicher Beziehung die groBen, wir méchten
sagen statischen Gestalten, die die ungesunde Hast des Iebens brechen,
die den Dynamismus der Tat mildern, vertiefen und in richtigen Bahnen
halten. Sie sind wirklich die « ruhenden Pole in der Erscheinung Flucht »



Literarische Besprechungen ' 375

gemdll jener Worte St. Bernhards: Tranquillus Deus tranquillat omnia
et quietum aspicere quiescere est. Die groBten Kulturgiiter, die sie uns
bringen, sind himmlische Gliter. Sie geben dem Himmel das Thrige und
erlangen von ihm, zufolge jenes « untriiglichen, lieblichen Austausches »
von welchem derselbe hl. Bernhard redet ! als Entgelt das kostbare Geschenk
des Heiligen Geistes mit dem Reichtum seiner Gaben.. So iibermitteln
sie bewulB3t oder unbewuf3t der Menschheit héheres Licht, gesteigerte Kraft,
reichere Gnade, beruhigende, richtunggebende Leitung .... el celera
adicientur vobis. |

Grabmann gibt uns einen Uberblick besonders dieser letzten Kultur-
giiter, die er mit staunenswerter Literaturkenntnis in ihren Zusammenhéngen
vor allem fiir die deutsche Mystik dartut. Er bietet uns des Anregenden,
des Uberraschenden, des Schénen gar vieles. Auch wir hegen den Wunsch,
dalBl es ithm bald gegénnt sei, seine Geschichte der Mystik zum AbschluB3
zu bringen. Gewill wird er hierbel nicht unterlassen, bei den einzelnen
Vertretern dieses Gebietes die begrifflichen Unterschiede zwischen Mystik
als Leben und Mystik als Lehve scharf durchzufiihren, ihre Stellungnahme
zur Erkenntnistheorie zu untersuchen und jeweils die Frage zu entscheiden,
ob alles, was in der Literatur mit diesem geheimnisbergenden Namen der
Mystik bezeichnet wird, ihn wirklich verdient. Uns diinkt, daB minder-
richtige Gedankenginge, die ihren Ausgangspunkt oft in einem einseitigen
Voluntarismus haben, sich hie und da unter dem Riistzeug der aszetisch-
mystischen Iehren diese Bezeichnung mit Unrecht zugelegt haben. 2

3. Die schonste Verwirklichung der von ihm entwickelten Gedanken
zeigt uns Grabmann in der dritten Studie, die das Seelenleben des hl. Thomas
zum Gegenstand hat. Es ist erstaunlich, mit welchem Scharfsinn, mit
welch genialer Darstellungsgabe der gelehrte Verfasser uns in das Seelen-
innere des « Gelehrtesten unter den Heiligen und des Heiligsten unter
den Gelehrten », wie Bessarion den Aquinaten nennt, einfiihrt. Wir
bewundern die Liebe, die ihm nach eigenem Gestdndnis die Hand gefiihrt,
aber auch den Geist, der aus dem verhdltnismidBig sparlichen Quellen-
material, aus den so allgemein gehaltenen, unpersdnlichen Werken des
Heiligen so charakteristische Merkmale zu entnehmen wufBlte.  AnlaB zu
der Schrift gab das 6oo-jahrige Jubeljahr der Kanonisation des hl. Thomas.
An Inhalt bietet sie uns eine derartige Fiille von Gedanken, daf, sie in
Kiirze kennzeichnen zu wollen, sie verringern hieBe. Jeder Thomasverehrer
mul die Schrift lesen ; er wird in dem Seelenleben des Heiligen zugleich
mit der sapientia, der caritas und der pax, die anschaulichste Verkérperung
der thomistischen Hauptideen finden. Sollte uns Grabmann — um abermals
auf die geplante Geschichte der Mystik zuriickzukommen — nur die haupt-
séchlichsten Vertreter derselben, wie Augustinus, den Pseudoareopagiten,
Gregor den Grofien, St. Bernhard, Bonaventura, die Viktoriner und andere

1 « Fidelissimum, gratissimum commercium.» S. die Stelle bei J. Ries, Das
gcistliche Leben nach der Lehre des hl. Bernhard. Freiburg i. Br. 1906, p. 242.

2 Vgl. in unserm Werke « Die Aszetik des hl. Alfons von Liguori» die
Erorterungen tiber Mystik ; s. Sachverzeichnis, p. 414 f.



376 ; Literarische Besprechungen

in ahnlicher Weise schildern, mit einleitenden Erérterungen, in denen
er uns die verschiedenen Einfliisse und das gegenseitige Abhingigkeits-
verhdltnis erschlieBen wiirde, so hdtte er des Guten genug geleistet und
wir besaBen das schonste Werk, das wir nach dem jetzigen Stand des
Wissens uns wiinschen kénnen : es wire ein Hohenflug iiber die Berge,
die den Menschen fiir gewohnlich den Einblick in die Welt der Vollendung
versperren. : _ .

Wir rufen ihm daher die Worte des hl. Hilarius zu : Haec . ... incipe,
percurre, persiste et si non perventurum sciam, gratulabor tamen pro-
fecturum. Qui enim pie infinita prosequitur, etsi non contingat aliquando,
semper tamen proficiet procedendo (De Trinit. L. II. c. X).

Freiburg i. d. Schw. - Pi Dy, Karl Keusch C. Ss. R.

W. Konig : Zuriick zu Thomas von Aquin ! Zur Renaissance der philo-
sophischen Bildung. Einsiedeln (Benziger) 1924 (53 pag.).

Ein kleines Biichlein, ein sehr kleines, aber reichhaltig und gediegen
wie ein groBes. Sein Hauptverdienst ist die Kiirze, in der es seinen Inhalt
behandelt. Nur setzt es Leser voraus, die imstande und gewillt sind, diesen
ernstlich auszudenken. Es bietet einen anziehenden Uberblick iiber die
Geschichte der Philosophie und der philosophischen Studien und beleuchtet
die Méangel unserer geistigen Bildung, zumal in dem Betriebe der Univer-
sititsstudien, um zu zeigen, wie berechtigt es ist, daf die jiingsten Pipste
das Heilmittel in dem Hinweis auf Thomas von Aquin gezeigt haben.
Denen, die sich der Befiirchtung nicht erwehren konnen, die Religion diirfte
an den Mittelschulen zu viel Raum zum Schaden der schénen Wissen-
schaften einnehmen, moge das schéne Schriftchen ganz besonders empfohlen

sein.

 Freiburg. P. Albert Mavia WeiB O. P.




	Literarische Besprechungen

