
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Der Ästhet

Autor: Thiel, Matthias / Laach, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Ästhet.

Von Dr. P. Matthias THIEL 0. S. B., Maria Laach.

Der Mensch braucht das Schöne nur als das zu erkennen, was

es ist, um es gewiß auch zu lieben. Es gibt niemanden, der nicht sein

Freund wäre. Dennoch fällt es dem Menschen für gewöhnlich nicht
ein, es als letztes anzustreben. Es hat lange gedauert, bis in dei
Literatur zum ersten Male die Ansicht aufkam, im Schönen liege der

höchste Lebenswert und das Schöne zu genießen, bringe dem Menschen

die letzte Vollendung. Nicht einmal die Zeit der Renaissance mit
ihrem Schönheitskultus ist soweit gegangen, daß man sagen könnte,
diese ästhetische Lebensauffassung habe schon damals bestanden.
Denn auch für den Renaissance-Menschen blieb das Schöne immer
noch ein Mittel, das ihm helfen sollte, etwas anderes zu erreichen,
vornehmlich Ehre und Ansehen in der Gesellschaft. Die Theorie, daß

das Schöne keinem Höheren mehr zu dienen brauche, sondern für sich

genommen den Menschen am meisten vervollkommnen könne, wurde
erst zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts aufgestellt. Und zwar
fast gleichzeitig in Derrtschland, England und Frankreich, von Männern,
die in ihrem übrigen Denken und selbst bezüglich der Formulierung
ihrer Ansicht voneinander so verschieden waren, wie es Idealisten
und Sensualisten nur immer sein können. 1 Ihre Anhänger nennt man
jetzt Ästheten.

Wie der Theoretiker das Wissen und der Praktiker den Nutzen,
so rückt also der Ästhet das Schöne, besonders das Kunstschöne,

an die erste Stelle, um ihm alles andere, das Wahre und Gute nicht

ausgenommen, unterzuordnen. Wenn jemand mit dieser Theorie Ernst
macht, so wird das notwendig auf die Gestaltung seines Charakters
einwirken müssen. Doch welches sind im einzelnen die Folgen einer
solchen geistigen Einstellung Um sie aufzudecken, gibt es zwei

1 Vgl. Fr. Brie, Ästhetische Weltanschauung in der Literatur des XIX.
Jahrhunderts. (Freiburg i. Br., Boitze 1921.)



Der Ästhet 341

Methoden : nach der einen beobachtet man zunächst solche Menschen,
die allgemein für Ästheten gehalten werden ; alsdann wird das so

gefundene Material übersichtlich geordnet, und endlich sucht man für
die festgestellten Phänomene die hinreichende Ursache aufzufinden.
Dieses Verfahren wird jetzt von den meisten als das einzig richtige
empfohlen, obwohl doch jedermann weiß, daß es eigentlich ein
naturwissenschaftliches und nicht ein philosophisches Verfahren ist. 1 Selbst

manche sogenannte NeuscholasLiker glauben das nur billigen zu können.
Sie halten zwar an der traditionellen Ansicht fest, daß die Psychologie
ein Teil der Philosophie sei und daß zwischen dieser und der
Naturwissenschaften ein sachlicher Unterschied bestehe, aber desungeachtet

tragen sie kein Bedenken, gleich denen, die jenen realen Unterschied
zwischen den Naturwissenschaften und der Psychologie leugnen, in
dieser die gleiche Methode anzuwenden wie dort. Es bleibe

dahingestellt, ob es überhaupt statthaft ist, die Methode einer Wissenschaft

so ohne weiteres auf eine andere zu übertragen. Jedenfalls scheint
die naturwissenschaftliche Methode in Fragen,wie die unserige, weniger
nützlich zu sein als eine andere, die ihr konträr entgegengesetzt ist.
Die naturwissenschaftliche Methode geht nämlich von den äußeren

Erscheinungen aus und führt zu den Ursachen. In unserer Frage
bedarf es aber keiner langen wissenschaftlich geführten Untersuchung,
um festzustellen, daß die ausschließliche Einstellung auf das Schöne

im menschlichen Seelenleben wirklich etwas verursacht. Um das zu
erkennen, reicht ein gewöhnliches Maß von allgemeiner Menschenkenntnis

hin. Wir haben also hier schon, ohne die naturwissenschaftliche

Methode anwenden zu müssen, den Punkt erreicht, in dem diese

Methode doch aufhören würde, uns weiter zu helfen. Wir könnten,
nachdem wir sie angewandt hätten, nur sagen, daß wir für die bei

ästhetischen Menschen konstatierten eigenartigen Lebensäußerungen
auch die Ursache gefunden haben, wie der Naturwissenschaftler das

Naturgesetz. Aber die Tatsache, daß eben die ästhetische Einstellung
die Ursache jener besonderen Merkmale ist, wäre auch das letzte,

was wir hoffen könnten zu erkennen. Es wäre uns damit weder schon

ein Einblick in das Wesen dieser Ursache gegeben, noch auch könnten

wir sagen, daß wir jetzt jene äußeren Erscheinungen aus ihren

Ursachen erkannt hätten. Es wäre vielmehr umgekehrt. Wir hätten

nur eine cognitio causarum ex rebus effectis, also genau das, was wir

1 Vgl. B. Reiser O. S. B., System der Philosophie I, p. 418. (Einsiedeln 1920.)



342 Der Ästhet

schon vor der wissenschaftlichen Untersuchung wußten, nur mit dem

Unterschied, daß wir nunmehr eine größere Anzahl von Erscheinungen
kennen, die auf jene Ursache zurückzuführen sind. Daß aber eine

solche bloße Tatsachenkenntnis, philosophisch betrachtet, noch eine

sehr unvollkommene Erkenntnis ist, erhellt daraus, daß sie uns noch

gar keine Antwort auf die doch so naheliegende Frage gibt, warum
denn jener Sachverhalt, den wir mehr oder weniger sicher als Ursache

der wahrgenommenen äußeren Erscheinungen erkannt haben, diese

Wirkungen hervorbringt. Solange uns das verborgen ist, können wir
nicht sagen, daß wir die Erscheinungen aus ihren Ursachen erkannt
haben. Und da die Philosophie von jeher speziell auf eine cognitio
rerum ex altissimis causis gerichtet ist, so kann nicht geleugnet werden,
daß eine Methode, die, wie die naturwissenschaftliche, nur die Erkenntnis
der Ursachen aus ihren Wirkungen vermittelt, nicht aber umgekehrt
die Erkenntnis der Wirkungen aus ihren Ursachen, nur bis in den

Vorhof der Philosophie zu führen imstande ist. 1 Gewiß, auch der

Philosoph kann die Ursachen nicht unmittelbar erkennen. Auch er
muß immer zuerst von den Wirkungen ausgehen, und bei diesen

Wirkungen ist durchweg an solche zu denken, die wir mittels der
äußeren bzw. inneren Sinne wahrnehmen können. Aber diese Erkenntnis
der Ursachen aus ihren Wirkungen ist in der Philosophie nur der

Anfang. Ihre Krönung und Vollendung findet diese Wissenschaft in
der cognitio rerum ex causis, das will sagen, darin, daß wir die sinnlich
wahrnehmbaren Erscheinungen aus ihren Ursachen verstehen. Und
zwar in der Weise, daß wir nicht nur die Tatsache erkennen oder,
wie Aristoteles sich ausdrückt, das ort, vielmehr auch den Grund
erfassen, warum es so ist und nicht anders sehr kann, also das Sem. 2

Würde sich die Philosophie mit der bloßen Feststellung der Tatsache
des Verirrsachens begnügen, dann würde sie ihre Existenzberechtigung

1 Reiser schreibt a. a. O. : « Das Ziel, an dessen Erreichung die
Naturwissenschaften arbeiten, ist das Verständnis der einzelnen Naturerscheinungen,
aus deren anschaulich dar- und vorstellbaren Ursachen und die daraus abzuleitende
Erkenntnis des ursächlichen Zusammenhanges der Körperwelt. » So sehr ich
seinen weiteren Ausführungen beistimme, so kann ich doch diesen ersten Satz
nicht unterschreiben, wenn damit gesagt sein soll, daß dieses Ziel noch zu dem
gehöre, was die Naturwissenschaft erreichen kann. Die Naturwissenschaft stellt
nur fest, daß im vorliegenden Fall ein bestimmter Kausalnexus vorliegt. Sobald
der Naturwissenschaftler eine Naturerscheinung aus einer Ursache erklärt, und
wenn diese auch nur die nächste ist, philosophiert er.

2 Vgl. Jos. Gredt O. S. B., Elemcnta Philosophiae I 3, n. 198. (Freiburg
i. Br. 1921.)



Der Ästhet 343

neben den Naturwissenschaften verlieren. Die Psychologie wäre dann

nur ein Teil der Naturwissenschaft, wie sie denn auch wirklich von
vielen schon nicht mehr zur Philosophie, sondern zu den
naturwissenschaftlichen Fächern gerechnet wird. Es heißt daher soviel
wie vergessen, welche Art von Erkenntnissen die Philosophie eigentlich
anstrebt, wenn man in ihr nur die induktive Methode der
Naturwissenschaften anwendet. Die dieser konträr entgegengesetzte deduktive
Methode ist allein geeignet, zu jenem Ziele zu führen, das der
philosophischen Forschung als solcher gesteckt ist, ich meine die cognitio
rerum ex causis, das Verständnis der Dinge aus ihren Ursachen heraus.
Sie wollen wir darum auch im folgenden airwenden. Deshalb soll

unsere Untersuchung der Frage, welche Charaktereigenschaften der
Ästhet auf Grund seiner ausschließlichen Einstellung auf das Schöne

hat, nicht damit beginnen, daß wir zunächst an bestimmte Ästheten
denken und ihre gemeinsamen Merkmale herausschälen. Vielmehr soll
die Erinnerung an bestimmte Vertreter dieser Lebensauffassung im
Anfang möglichst ausgeschaltet bleiben. Im direkten Gegensatz zu
den Naturwissenschaftlern wollen wir damit beginnen, daß wir uns

fragen, was sich mehr oder weniger notwendig daraus ergibt, daß

jemand das Schöne über alles andere hochschätzt. Und erst, wenn
wir auf diesem Wege eine Wirkung des Schönen im Seelenleben

erschlossen haben, wollen wir vor die andere Frage treten, ob diese

Wirkung bisher auch schon beobachtet worden ist, m. a. W., ob auch

die Erfahrung das bestätigt. Daß auf diese Weise die Beobachtungen,
mit denen der naturwissenschaftlich Vorgehende beginnen würde, nicht
gleich von Anfang an in ihrer ganzen Fülle berücksichtigt werden,

hindert nicht, daß sie doch voll zur Geltung kommen, nur in anderer
Weise. Während der Naturwissenschaftler zunächst ehre möglichst
reiche Materialsammlung anlegt und in einem fort besorgt ist, er könne

etwas in ihr übersehen, genügen dem Philosophen zu Beginn seiner

Untersuchung so bekannte Tatsachen, wie sie mehr oder weniger jeder
schon erfahren hat. Von diesen allgemeinen Erfahrungstatsachen
steigt er, nur die sicheren Resultate der Naturwissenschaften
berücksichtigend, zu den Ursachen empor, nicht um bei diesen stehen zu

bleiben, vielmehr um wieder zu eben den Dingen, an denen jene

Erfahrungstatsachen beobachtet worden sind, zurückzukehren und sie

mit Hilfe der gewonnenen Ursachenkenntnis weiter zu erforschen.

Dieses Vorgehen scheint zunächst eine petitio principii zu enthalten.
Allein in der Wissenschaft ist nicht jede Rückkehr zu ihrem Ausgangs-



344 Der Ästhet

punkt auch schon ein circulus vitiosus. Ein solcher liegt nur dann vor,
wenn man eben die Tatsachen wieder beweisen will, die einem im
Anfang als Erkenntnisprinzip gedient haben. Wenn jemand z. B.

zuerst die Geistigkeit der Seele aus ihren geistigen Akten beweist und
nun eben diese Geistigkeit der Akte aus der Geistigkeit der
Seelensubstanz beweisen wollte, so wäre das gewiß ein circulus vitiosus.
Dagegen verhält sich die Sache anders, wenn einer zwar zu dem Ding,
das ihm als Erkenntnisprinzip gedient hat, zurückkehrt, jedoch nun
an diesem Ding ganz andere Merkmale ins Auge faßt als die sind,

von denen er ausgegangen ist. So ist uns die Kontingenz der geschöpf-
lichen Dinge das Prinzip, von dem aus wir Gottes Dasein erkennen.
Wenn wir aber die Frage, wie die Geschöpfe trotz ihrer Kontingenz
nicht nur im Dasein erhalten bleiben, sondern sogar selbst tätig sein

können, befriedigend beantworten wollen, so gibt es für uns kein
anderes Erkenntnisprinzip als jener Gott, der für uns nur aus den

Geschöpfen erkennbar ist. Wenn man ein solches Vorgehen Zirkelschluß

nennen will, mag man es tun. Aber es ist, wie Gredt mit Recht

sagt, nur ein circulus materialis und difformis, nicht ein. circulus uni-
forrnis und vitiosus. 1

Wenn jemand auf solche Weise wirklich von Tatsachen

ausgegangen ist und den Aufstieg zu den Prinzipien unter Wahrung aller

logischen Denkgesetze vorgenommen hat, dann wird ihn auch der

Abstieg zu den übrigen Tatsachen des Lebens niemals enttäuschen
können. Denn Veritas veritati contradicere nequit. Seine Spekulation
wird ihm vielmehr helfen bezüglich der übrigen Tatsachen eine tiefere
Erkenntnis zu gewinnen, nämlich eine cognitio ex causis. Hat er

jedoch bei jenem Philosophieren über die allbekannten Tatsachen

geirrt, sei es, daß er sie nicht als das wahrgenommen hat, was sie sind,
sei es, daß er gegen ein Denkgesetz gefehlt hat, dann werden ihn bei
seiner Rückkehr die übrigen Tatsachen nötigen, seine Spekulation
von neuem zu beginnen. Daher soll nicht im geringsten gesagt sein,

daß die Untersuchungen des Naturwissenschaftlers wertlos seien. Sie

haben ihren hohen Wert, aber doch nicht einen solchen, daß sie jemals
die andere, deduktiv geführte philosophische Untersuchung ersetzen

könnten Wenn jemand philosophisch und nicht bloß naturwissenschaftlich

erforschen will, welche Charaktereigenschaften der Ästhet
hat, so muß er darum im Anfang weniger den Menschen im Auge

1 Vgl. Gredt, a. a. O. n. 205, 3.



Der Ästhet 345

haben, als die Sache, die ihn zu dem Typus macht, als der er in die

Erscheinung tritt, also das Schöne.

Der hl. Thomas von Aquin definiert das Schöne als id quod
visum placet. Damit jedoch etwas als Erkenntnisgegenstand gefallen
kann, müssen seine Teile harmonisch zusammengeordnet sein. Denn

warum ist dieses schön und jenes nicht Antwort : Hier passen alle
Teile des Ganzen zusammen, es ist alles harmonisch aufeinander
abgestimmt, es wird keine Dissonanz empfunden ; dort hingegen ist kein

richtiges Verhältnis der Teile, keine rechte Verteilung von Licht und
Schatten, besteht eine Disharmonie.

Diese harmonische Zusammenordnung der Teile ist aber auch
das einzige, was der ästhetische Genuß auf seifen des Gegenstandes

voraussetzt. Daß man z. B. diesen Gegenstand, in dem eine solche

Harmonie der Teile obwaltet, selbst besitze, ist von keiner Bedeutung.
Eine Blume wird für mich dadurch nicht schöner, daß man sie mir
schenkt. Vielleicht steigert das Bewußtsein, daß ich diese schöne

Blume nun längere Zeit anschauen darf, meine Freude. Aber der

spezifisch ästhetische Genuß wird dadurch gewiß nicht erhöht. Es ist
zum Schönscin und zur ästhetischen Empfindung nicht einmal wesentlich

erfordert, daß der Gegenstand physisch existiert oder auch nur
existenzfähig ist ; es kann ein reines Gedankending oder ein Phantasiegebilde

sein und uns dennoch als Erkenntnisgegenstand einen wahrhaft
ästhetischen Genuß verursachen. Inbezug auf die Existenz des Dinges
ist, wie Kant mit Recht hervorhebt, das ästhetische Wohlgefallen
vollkommen « interesselos ». Nur ein Beispiel : Der mathematische

Körper ist nicht existenzfähig. Dennoch kann er in dem, der ihn
erforscht, ein Gefallen erregen, das im vollen Sinne des Wortes
ästhetisch ist. Das beweist, daß das Schöne keine unmittelbare
Beziehung zu den eigentlichen Strebevermögen des Menschen hat,
weder zu den sinnlichen noch zum geistigen, dem Willen. Denn die

eigentlichen Strebevermögen (appetitus eliciti) sind gerade auf die

physische Existenz und den Besitz der Dinge gerichtet. Alles was

wir begehren, wird von uns entweder in der Absicht begehrt, ihm
das Dasein zu geben, oder aber, wenn es schon ist, es zu besitzen. Wenn

daher ein ästhetischer Genuß entstehen kann, ohne daß der ihn
verursachende Gegenstand existiert oder besessen wird, so ist das ein

sicheres Anzeichen, daß er nicht wesentlich abhängig ist von der

Tätigkeit der eigentlichen Strebevermögen.
Das bestätigt auch die Erfahrung. Wenn wir ein. Bild, eine Land-



346 Der Ästhet

schaft oder eine Musik ungewollt nicht als schön empfinden, dann

mögen wir das noch so sehr wollen, es wird uns nicht gelingen. Wohl
kann der Wille dank unserer Fähigkeit, ein Ding von den
verschiedensten Seiten zu betrachten, erreichen, daß wir unsere
Aufmerksamkeit von allem, was daran häßlich ist, ablenken ttnd nur
Seine vielleicht geringen Schönheiten ins Auge fassen. Aber auch dieses

Häßliche krajt eines Willensaktes schön finden, geht über das menschliche

Können. Das kann seinen Grund nur darin haben, daß unsere

Schönheitsempfindungen vor dem eigentlichen Begehren liegen. Nicht
unser Begehren macht, daß wir die Dinge als schön empfinden, sondern

umgekehrt die Schönheitsempfindung ruft erst das eigentliche Begehren
wach. Denn wer wollte leugnen, daß das Schöne überhaupt auf unser
eigentliches Begehrungsvermögen einwirkt Wenn das aber nicht vor
der Einwirkung auf die Erkenntnisvermögen geschieht, dann müssen
diese offenbar vermitteln.

Wenn das Schöne, und ganz allgemein irgend ein Gegenstand,
auf das Erkenntnisvermögen einwirkt, so wird diesem zunächst ein

Erkenntnisbild eingeprägt und erst auf Grund dieser species impressa,
kann das Erkenntnisvermögen das Schöne wahrnehmen. Einen
ähnlichen Vorgang haben wir auch beim Begehrungsvermögen. So oft
ein Gegenstand auf dem Wege über ein Erkenntnisvermögen auf ein

Begehrungsvermögen einwirkt, entsteht in diesem zunächst etwas, das

der species impresSa insofern entspricht, als es für die Richtung des

auf jene Einwirkung hin erfolgenden Begehrungsaktes entscheidend ist.
Ich gebrauche für dieses « Etwas » die jetzt übliche Bezeichnung
« Stimmung » um so lieber, weil sie wegen ihrer Unbestimmtheit noch

nichts Näheres über die Natur des so entstehenden Seienden aussagt.
Daß nun eine solche Stimmung das erste ist, was im eigentlichen
Begehrungsvermögen entsteht, zeigt sich vielleicht nirgends deutlicher,
als wenn der Mensch etwas Schönes wahrgenommen hat und dieses

Schöne jetzt wenigstens mittelbar auf seinen appetitus elicitus einwirkt.
Denn wie wir sehen werden, fordern die auf Schönheitsempfindungen
hin erfolgenden Stimmungen nicht einmal notwendig, daß der Mensch

noch weitere Strebeakte setzt. Doch erinnern wir uns, um in dieser
Sache ganz genau zu sehen, zunächst an einen konkreten Fall aus
der alten Geschichte, der deshalb besonders lehrreich ist, weil die

Heilige Schrift ihn erzählt, ohne uns eine bestimmte Meinung über
die Wirkungen des Schönen aufdrängen zu wollen. Wenn König Saul
melancholisch gestimmt und in einer Seelenverfassung war, daß man



Der Ästhet 347

allerlei Schlimmes befürchten mußte, dann kam David und spielte
ihm etwas vor. So primitiv diese Musik auch gewesen sein mag, sie

reichte hin, um in Saul wenigstens manchmal eine andere Stimmung
hervorzurufen, eine Stimmung, die ihn nicht mehr geneigt machte,
sich oder andern etwas Böses anzutun. Was Saul dann, nachdem
ihm Davids Flötenspiel eine andere Stimmung gegeben hatte, gleich

getan hat, wissen wir nicht. Soviel ist jedenfalls sicher, daß nun ganz
andere Dinge als vorher für ihn wieder einen Reiz hatten, und wenn
er jetzt handelte, so tat er gewiß nichts von dem, wozu er während
seiner melancholischen Stimmung fähig gewesen wäre. Der Mensch

ist nämlich in seinem Handeln zwar frei, allem der Umstand, daß er,

so oft er frei handelt, doch stets um eines selbstgewählten Endzieles
willen handelt, bringt es mit sich, daß er immer nur etwas von dem

will, was ihn anzieht. In unserem Beispiel kann das nun sonst alles

Mögliche gewesen sein, was den König nach seiner Katharsis angezogen
hat, sicher war es nichts mehr von dem, was ihn vorher gereizt hatte.

Wären die Stimmungen, die auf solche Weise durch das Schöne

im menschlichen Begehrungsvermögen wachgerufen werden, immer
die gleichen, dann wäre die Sache sehr einfach. Allein man denke nur
an die Musik, die wir in der Kirche hören und jene, die uns aus

manchen Theatern und Wirtshäusern entgegentönt. Oder man
erinnere sich daran, daß die Kunst zwar seit den ältesten Zeiten im
religiösen Kulte verwertet worden ist, daß aber die kirchliche Autorität
seit dem Augenblick, wo es eine profane Musik gibt, einen
ununterbrochenen Abwehrkampf gegen das Eindringen dieser weltlichen Musik
in das Heiligtum der Kirche geführt hat. Das geschieht nicht etwa

deshalb, weil dieser Musik alle Schönheit fehlte. Sondern nur weil
sie trotz ihrer Schönheit dem Menschen keine religiöse, heilige

Stimmung gibt, wie er sie zum Beten nötig hat. Das beweist, daß

das Schöne als solches auf die verschiedenartigsten Stimmungen
hingeordnet sein kann. Könnte der Mensch sich so bilden, daß er nur
das Schöne empfindet, das eine ganz bestimmte Art von Stimmungen

wachruft, z. B. nur die Schönheiten solcher Dinge, die religiöse

Stimmungen geben, so wäre ihm damit ein Schutzmittel gegen alle

jene Stimmungen gegeben, die er aus irgend einem Grunde nicht
haben möchte. Aber das ist ihm nicht möglich. Wohl kann sich

jemand für Schönheiten der Musik empfänglich machen, ohne es

deshalb auch für solche der Natur, der Malerei oder Architektur werden

zu müssen. Nicht aber. kann es geschehen, daß einer innerhalb



348 Der Ästhet

derselben Kunstgattung nur für eine bestimmte Art von Stimmungen
zugänglich ist. Wenn einer ein feines Verständnis für Kirchenmusik
hat, dann wird er notwendig auch die Schönheiten einer rein profanen
Musik empfinden und sehr empfänglich sein für die den religiösen
konträr entgegengesetzten Seelenstimmungen, auf die diese Musik
hingeordnet ist. Umgekehrt kann ein Musiker, der noch niemals

religiöse Musik gehört hat, auf Grund seiner Ausbildung in der

profanen Musik schon gleich bei seinem ersten Besuche eines feierlichen
Gottesdienstes durch das Orgelspiel in Stimmungen versetzt werden,
wie er sie bisher noch nicht erlebt hat. Das ist doch gewiß ein Beweis

dafür, daß die Empfänglichkeit für Schönheiten und die auf ihre
Wahrnehmung folgenden Stimmungen sich nicht so begrenzen lassen wie
das Verständnis für profane bzw. religiöse Wahrheiten und die

Konsequenzen, die aus diesen gezogen werden können. Es liegt darin
aber auch schon eingeschlossen, daß jeder Ästhet zufolge seiner

einseitigen Einstellung auf das Schöne vor allem ein ausgesprochener

Stimmungsmensch sein muß. Den verschiedenartigsten Stimmungen
unterworfen zu sein, gehört so notwendig zum Wesen des ästhetischen
Menschen wie die Sucht, das Schöne zu genießen, wo und wie immer
es sich darbietet.

Um zu ermessen, was alles darin ausgedrückt liegt, wenn man
vom Ästheten sagt, er sei ein Stimmungsmensch oder er werde durch
seine einseitige Einstellung auf das Schöne ein solcher, müssen wir
tiefer in die Natur der Stimmungen eindringen, in die das Schöne

versetzen kann. Stimmungen sind zwar noch keine Handlungen,
aber sie können doch wenigstens die Disposition zu einem bestimmten
Handeln sein. Denn je nachdem der Mensch gestimmt ist, kann dieses

oder jenes Gut einen Reiz auf ihn ausüben, ist er darum zu diesem

oder jenem Handeln disponiert. So war Saul, solange er melancholisch

gestimmt war, geneigt etwas anderes zu tun als in der durch Davids

Flötenspiel bewirkten besseren Laune. Über die Natur und
Verschiedenartigkeit dieser Dispositionen im menschlichen Seelenleben

sind schon ganze Bücher geschrieben worden. Hier muß es genügen,
ihre Haupteinteilungen anzugeben. Wenn eine solche Disposition dem

Menschen dauernd anhaftet und nur schwer durch eine entgegengesetzte

verdrängt werden kann, so daß man also sagen muß, sie sei

ein dem Menschen schon zu eigen gewordener Zustand, dann ist sie,
falls sie zum sittlich guten Handeln befähigt, das, was man eine
« Tugend » nennt ; wenn sie den Menschen dagegen andauernd zum



Der Ästhet 349

sittlich schlechten Handeln geneigt macht, ist sie ein « Laster ». So

disponiert die Tugend der Gerechtigkeit den Menschen andauernd,
jedem das Seine zu geben, und je vollkommener einer diese Tugend
besitzt, desto schwieriger wird er « umgestimmt », einem anderen etwas

zu stehlen. Haftet jedoch eine solche Disposition einem Menschen

nicht als fester Zustand an, kommt sie ihm vielmehr nur auf Grund
einer sinnlichen Wahrnehmung zu, so nennen wir sie eine Passio,

d. i. Leidenschaft. Wenn von Stimmungen im engeren Sinne die Rede

ist, sind immer nur die Leidenschaften gemeint. Auch wir können

uns bei der Frage, in welche Stimmungen das Schöne den Menschen

versetzen könne, um so mehr auf die Leidenschaften beschränken,
als ja jede Tugend und jedes Laster aus einer vernunftgemäß gezügelten
bzw. nicht gezügelten Leidenschaft hervorgeht.

Die menschlichen Leidenschaften werden von altersher in zwei

Gruppen geteilt, in konkupiszible und iraszible. Zu der ersten Gruppe
gehören als Hauptarten einerseits die sinnliche Liebe, die Begierlichkeit
und die Freude, anderseits der Haß, der Schrecken und die Traurigkeit.
Die Hauptarten der irasziblen Leidenschaften sind : die Hoffnung,
die Verzweiflung, die Kühnheit, die Furcht und der Zorn. Der

gemeinsame Unterschied aller konkupisziblen Leidenschaften von den

irasziblen liegt darin, daß sie durch Dinge wachgerufen werden, die

den Sinnen zusagen bzw. nicht zusagen, und zwar gerade insofern
sie den Sinnen entsprechen bzw. nicht entsprechen, während die

irasziblen Leidenschaften zwar auch auf die Wahrnehmung eines

sinnlichen Gutes bzw. Übels hin entstehen, jedoch nur dann, wenn

gleichzeitig auch wahrgenommen worden ist, daß der Erreichung
dieses sinnlichen Gutes Hindernisse und Schwierigkeiten vorgelagert
sind, bzw. daß das wahrgenommene Übel nur mit Mühe abgewehrt
werden kann. So ist die chirurgische Operation etwas den Sinnen

nicht Zusagendes. ; darum muß sie der Mensch hassen (konkupiszible

Leidenschaft). Dann aber ist diese Operation auch eine Sache, die

dem Kranken die Gesundheit bringt. Indem der Mensch nun an das

sinnliche Gut der körperlichen Gesundheit denkt und gleichzeitig die

erst zu überstehende Schwierigkeit der Operation wahrnimmt,
entstehen in ihm vielleicht abwechselnd die irasziblen Leidenschaften der

Angst und der Hoffnung oder auch der Verzweiflung und der Kühnheit.
Welche Leidenschaften kann nun das Schöne im Menschen wachrufen

Daß die ästhetische Empfindung konkupiszible Leidenschaften

weckt, ergibt sich aus dem Wesen der Schönheit. Wenn das, was als



350 Dur Ästhet

Erkenntnisgegenstand gefällt, schön zu nennen ist, dann müssen wir
sagen, daß jeder Schönheitsempfindung naturnotwendig eine konkupis-
ziblc Leidenschaft folgt. Denn diese haben ja gerade das zum Gegenstand,

was den Sinnen gefällt - bzw. mißfällt, und das Verhältnis
zwischen dem menschlichen Erkenntnis- und Begehrungsvermögen ist
derart, daß alles, was den Erkenntnisvermögen irgendwie gefällt bzw.

mißfällt, naturnotwendig eine Regung im entsprechenden Begehrungsvermögen

wachruft.
Wie es in dieser Hinsicht mit den irasziblen Leidenschaften steht,

ist ebenfalls aus der Natur des Schönen ersichtlich. Wir haben oben

gesehen, daß dieses, um empfunden und genossen zu werden, weder

voraussetzt, daß es physisch existiere noch auch, daß es physisch
besessen werde. Nun setzen aber die irasziblen Leidenschaften gerade
die physische Existenz ihres Objektes voraus. Denn bei ihnen handelt
es sich immer entweder um den Besitz eines Gutes, das zwar
wahrgenommen aber schwer erreichbar ist, oder um ein sinnenfälliges Übel,
das gar nicht oder nur mühsam ferngehalten werden kann, in beiden

Fällen also um etwas physisch Existierendes. Um iraszible
Leidenschaften haben zu können, muß man daher notwendig erst an dem

physischen Besitz eines sinnlichen Gutes Interesse haben. Daraus

erhellt, daß es nicht angeht, ihr Entstehen einfach aus einer

vorausgegangenen Schönheitsempfindung zu erklären. Wenn z. B. vor der
Schlacht Musik gemacht wird und die Soldaten mutig in den Kampf
gehen, oder wenn orientalische Völker unter dem Schall der Musik
Wutanfälle bekommen, so kann man nicht sagen, die Schönheit der

Musik habe das bewirkt. Wären die Soldaten einseitig auf die Schönheit
der Musik eingestellt, ich glaube, diese würde sie eher vom Kampfe
abhalten als dazu antreiben. Um die Anwendung der Musik vor der
Schlacht richtig zu bewerten, muß man beachten, daß das Schönsein

nicht das einzige Merkmal an der Musik ist, und daß daher nicht
alle Wirkungen derselben einfach auf ihre Schönheit zurückgeführt
werden dürfen. Das tun zu wollen, wäre ebenso verkehrt, wie wenn

jemand alle Wirkungen des Zuckers einzig aus dessen Süßigkeit
herleiten wollte. Warum bietet man den Soldaten vor der Schlacht
nicht andere Dinge dar, die auch schön sind, z. B. Bilder, Gedichte u. a.

Wenn es wirklich die Musik ist, die den Mut der Soldaten belebt, so

ist es nicht der Sachverhalt des Schönseins an ihr, der diese Wirkung
hervorruft, sondern eine andere Eigenschaft. Ihr Schönsein bewirkt
nur, daß man sie mit Wohlgefallen anhört und von konkupisziblen



Der Ästhet 351

Leidenschaften erfaßt wird. Kant hat ganz recht, wenn er das

ästhetische Wohlgefallen für eine rein kontemplative Lust hält. Eben,
weil das Schöne als solches kein' Interesse an der physischen Existenz
oder dem physischen Besitz des als schön empfundenen Gegenstandes

weckt, deshalb kann es auch weder iraszible Leidenschaften wachrufen

noch auch zum Handeln antreiben. Wenn jemand auf eine

Schönheitsempfindung hin handelt, so geschieht das nur per accidens,
das will sagen zufolge anderer Ursachen, die an dem wahrgenommenen
Gegenstande mit dem Merkmal der Schönheit vereinigt sind.

Hiernach kann es nicht mehr überraschen, wenn wir sagen,
der Ästeht sei in dem Sinne ein Stimmungsmensch, daß ihm nichts
weniger liegt als das mühevolle, allen Schwierigkeiten und Hindernissen
trotzende Arbeiten. Die Beziehungslosigkeit des Schönen zum
physischen Besitz hat notwendig zur Folge, daß er vor allen größeren

Schwierigkeiten zurückschrickt und sich in das Reich der bloßen

Stimmungen flüchtet. Das beweist auch die bisherige Geschichte der

ästhetischen Weltanschauung. In England beginnt diese schon gleich
mit der sogenannten « Schreckensschule », deren Literatur « lediglich
auf das Gefühlsmäßige, auf bestimmte Stimmungen, vor allem
Melancholie, Grausen und Schauder ausging und darüber die moralischen,

religiösen, politischen und sozialen Tendenzen außer acht ließ ».
1

Samuel Taylor boleridge erblickte sein Ideal darin, « wie der indische
Vishnu auf einem Lotosblatt einen unendlichen Ozean entlang dahin-

zutreiben, um alle Millionen Jahre einmal für ein paar Minuten zu

erwachen, nur um zu wissen, daß er wiederum eine Million Jahre
weiter zu schlafen habe ». 2 Für den Dichter Keats wird « das ganze
Leben zu einem reinen intensiven Aufnehmen von Empfindungen,
wobei der Schwerpunkt in der gefühlsbetonten Empfindung liegt,
nicht in der intellektuellen Verarbeitung ». 3 Von den französischen

Vertretern des l'art pour l'art sei nur an Gautier ei innert, nach dem
« die weiseste Beschäftigung für den gebildeten Menschen die ist, nichts
zu tun oder beschaulich seine Pfeife zu rauchen ». 3 Und was endlich
die deutschen Ästheten betrifft, so braucht man nur an die

Lebensführung der vornehmlich ästhetisch eingestellten Romantiker und
ihre Auffassung vom Leben zu denken, um den oben aufgestellten Satz

1 Brie, a. a. O., p. 32.
2 Übersetzt von Brie a. a. O. p. 34.
3 A. a. O., p. 37.
1 A. a. O., p. 61 f.



352 Der Ästhet

auch hier durch die Erfahrung bestätigt zu finden. Windelband
charakterisiert z. B. die Lebensauffassung Fr. Schlegels folgendermaßen

: « Die sittliche Funktion des Genies ist der Selbstgenuß seinei

schöpferischen Phantasie, sie richtet sich nicht auf irgend welche

praktische Tätigkeit, sie dient weder dem eigenen noch dem fremden
Nutzen, sie hat keines der Ziele, welche man im gemeinen Leben
sittlich nennt, zu ihrem Gegenstande, sie ist keine Arbeit, sondern
der in seiner eigenen Freiheit schwelgende Genuß. Der Müßigang
ist das Ideal des Genies und die Faulheit die romantische Tugend
Arbeit mit allen ihren Zwecken des Alltagslebens bleibe dem Philister :

das Genie hat, wie die olympischen Götter, in seiner Freiheit nur die

Aufgabe, sich selbst auszuleben und sich selbst zu genießen. » 1

Mit dieser Scheu vor der mühevollen Arbeit hängt eine andere

Erscheinung im Leben des Ästheten innerlich zusammen. Wenn der
Ästhet auch kein Freund der anstrengenden Arbeit ist, so ist damit
noch nicht gesagt, daß ei überhaupt jede äußere Tätigkeit hassen

müßte. Die angeführten Stellen legen diesen Gedanken zwar nahe,
und in ihrer Theorie mögen auch manche von ihnen jede Notwendigkeit
tätig sein zu müssen, verwünscht haben, in ihrem praktischen Leben
hat doch jeder von ihnen manches sehr gerne getan. Denn im
Handeln liegen soviele Werte, daß auch der Ästhet sich ihm gegenüber

nicht ganz ablehnend verhalten kann. Aber es gibt zwei Arten
des Tätigseins : die eine nennen wir Arbeit und die andere Spiel.
Arbeit und Spiel kommen darin überein, daß sie beide Tätigkeiten
sind und als solche den Menschen vervollkommnen wie das Leben
das bloße Dasein. Vergleichen wir jedoch Arbeit und Spiel weiter
miteinander, so gewahren wir tiefgehende Unterschiede. Vor allem
fehlt dem Spiel der Ernst, der mehr oder weniger über jeder Arbeit
ausgebreitet ist. Daß manch einer ein bestimmtes Spiel mit einem
Ernste betreibt, wie er bei der wichtigsten Arbeit kaum größer sein

kann, widerspricht dem nicht. Etwas mit Ernst tun und eine ernste
Arbeit tun sind zwei sehr verschiedene Dinge. Sodann mag ein Spiel
noch so anstrengend sein, solange jemand wirklich spielt, setzt er
Tätigkeiten um ihrer selbst willen und nicht, wenigstens nicht in erster
Linie, deshalb, weil diese Handlungen notwendig wären, um ein

bestimmtes anderes Gut zu erreichen. Wenn ein Briefträger und ein
Tourist durch Feld und Wald, über Berg und Tal zusammen gehen,

1 W. Windelband, Die Geschichte der neueren Philosophie II, p. 264 f.
(Leipzig 1880.)



Der Ästhet 353

dann mögen sie unter ihren Lasten gleich schwer tragen und nach
außen scheinbar ganz das gleiche tun, ihr Tun ist doch sehr
verschieden zu beurteilen. Nur der eine von diese beiden ist ein Mann
der Arbeit, der andere treibt Sport und spielt. Der erste geht den

Weg, weil er ihn gehen muß, um den Zweck, zu dem er da ist, zu
erreichen, über seinem Gehen liegt der Ernst der Arbeit ; der zweite

geht den Weg wenigstens in erster Linie, weil das Wandern eine

Bewegung ist, die ihm gut tut, er geht also, um zu gehen. Er könnte
sich auch auf andere Weise Bewegung verschaffen, z. B. durch Turnen.
Der Briefträger hat das Gefühl, daß seine Kraft durch das Gehen

verbraucht wird, der Tourist geht den Weg mehr mit dem Bewußtsein,
daß dadurch seine Kräfte geweckt und entfaltet werden. Der
Briefträger opfert, der Tourist genießt, auch wenn es ihm sehr heiß wird.
Dem Briefträger ist der ganze Weg nur ein Hindernis, das er
überwinden will, um an sein Ziel zu kommen ; darum bedarf er vor allem
der irasziblen Leidenschaften. Dem Touristen dagegen ist eben diese

Wegstrecke schon das Gut, von dem er eine Lebenserhöhung erwartet.
Daß er am Ende seiner Wanderung z. B. eine schöne Aussicht hat
oder sonst ein Gut genießen kann, ist für ihn vielleicht so gleichgültig,

daß er es ganz vergißt, es zu genießen. Alles, was mit dem

Wandern verbunden ist, kann der Tourist haben ohne zu wandern.
Nur der Genuß, der im Gehen selbst liegt, wird nur dem zuteil, der

geht. Darum liegt beim Touristen die Sache auch bezüglich der
Lcidenschaften anders. Weil das Gehen dem Spaziergänger schon

gleich von Anfang an, und gerade im Anfang am meisten Genuß

bereitet, deshalb kann das auch einer tun, in dem die irasziblen
Leidenschaften nur sehr schwach entwickelt sind. Beim bloßen Spaziergänger

geben die konkupisziblen Leidenschaften den Ausschlag.
Während der Briefträger in dem Maße Freude empfindet als er seinem

Ziele nahe kommt und diese Freude auch hat, wenn er schon müde

geworden ist, nimmt die Freude des Touristen eigentlich beständig
ab. Wenn ich vorhin sagte, der Tourist gehe seinen Weg mit dem

Bewußtsein, daß er dadurch kräftiger werde, so ist das demnach nicht
so zu verstehen, als ob sein Genuß dadurch andauernd intensiver
werden müßte. Im G-egenteil, dieser Genuß wird in einem fort
verringert. Es wäre gar nicht uninteressant zu wissen, wie groß der

Prozentsatz derer ist, die immer genau so weit spazieren gehen, als

sie beim Verlassen ihrer Wohnung im Sinne haben. Wenn man sich

selbst daraufhin beobachtet, kann man zu überraschenden Resultaten

Divus Thomas. 23



354 Der Ästhet

kommen. Die einen gehen weiter als sie vorhatten, die anderen

weniger weit, ein jeder nur solange, als er « Lust hat », d. h. solange
als das Gehen für ihn ein Genuß ist, m. a. W. solange als seine konku-
pisziblen Leidenschaften eine Befriedigung finden.

So natürlich das ist, ebenso dienlich ist es auch, uns das Verhalten
mancher Leute verstehen zu helfen, insbesondere der Ästheten, in
denen doch zufolge ihrer einseitigen Einstellung auf das Schöne auch
die konkupisziblen Leidenschaften einseitig kultiviert werden. Es gibt
Menschen, und zu ihnen gehören die eigentlichen Ästheten samt und
sonders, die in ihrem Leben alles Mögliche anfangen, weil ihnen die

moralische Kraft fehlt, eine Tätigkeit auch dann noch fortzusetzen,
wenn diese aufhört, interessant zu sein. Solche Leute tun im Grunde

genommen nichts anderes als spielen, selbst wenn sie nach außen sehr

beschäftigt erscheinen. Schiller, dieser geistige Führer in dem
idealistischen Ästhetizismus der deutschen Romantik hat den sonderbaren
Satz aufgestellt : « Der Mensch ist nur da wahrhaft Mensch, wo er

spielt. »1 Hätte er statt « Mensch » « Ästhet » gesetzt, so könnten
wir den Satz unterschreiben. Wenn jemand Ästhet sein will, dann
ist das Spiel jene Weise des Tätigseins, die ihn am meisten
vervollkommnet.

Wollte man gegen das bisher Gesagte geltend machen, der
Künstler werde doch gerade durch das Schöne zu einem Schaffen

angeregt, das gewiß kein bloßes Spiel genannt werden dürfe, so hieße

das, offene Türen einrennen wollen. Künstler und Ästhet stehen
zueinander in einem ähnlichen Verhältnis wie der Verfasser und der
Leser eines Buches. Selbst, wenn der Leser den Inhalt eines Buches

ganz in sich aufgenommen hat, gibt ihm dieses nicht jene seelische

Vervollkommnung, wie sie der Verfasser durch das Schreiben desselben

erfahren hat. Die Freude, ein Buch gelesen und verstanden zu haben,
kann noch so groß sein, sie wird immer eine andere bleiben als die
des Verfassers, der seine Gedanken in diesem Buche niedergelegt hat.
In ähnlicher Weise kommen Ästhet und Künstler zwar im Schönen

zusammen, aber sie treten von verschiedenen Seiten an dieses heran.
Das Charakteristische des Künstlers liegt darin, daß er etwas Schönes

schafft, er ist durchaus praktisch eingestellt. Sodann hat er sein

Augenmerk nicht unmittelbar auf die Schönheit als solche gerichtet,
sondern mehr auf den Untergrund, aus dem die Schönheit resultiert,

1 Schiller, Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschengeschlechts. XV.



Der Ästhet 355

die Zusammenordnung der Teile. Der Künstler möchte vor allem
etwas Vollkommenes schaffen. Es gibt aber nur zwei Möglichkeiten
des Verursachens oder Hervorbringens : die des Erschaffens und die
des Umgestaltens oder Umformens von etwas bereits Bestehendem.
Die erste Weise ist so sehr ein Vorzug Gottes, daß selbst die
vollkommenste Kreatur nicht einmal als Werkzeug dienen kann. Es
bleibt daher dem Menschen wie den übrigen Geschöpfen nur die zweite

Möglichkeit : sein ganzes Können ist darauf beschränkt, einem bereits

vorliegenden Stoffe neue Formen zu geben. Und darin ist nun der

Künstler ein Meister. Er fühlt in sich den Drang, die Teile eines

Stoffes so vollkommen unter die Herrschaft einer neuen Form zu

zwingen, daß man keinen weder wegnehmen noch auch nur von
seiner Stelle rücken kann, ohne dem Ganzen zu schaden. Was so

vollkommen geformt ist, wird allerdings immer als schön empfunden.
Aber das, was den Künstler erhebt und glücklich macht, ist doch

nicht in erster Linie die Freude am Schönen, sondern die Frcucle am
Gestalten. Denn gerade das künstlerische Formen und Gestalten
hebt den Menschen über alles Stoffliche empor, macht ihn Gott im
Verursachen ähnlich und muß ihm daher einen Genuß bereiten wie

kaum ein anderes der irdischen Dinge. Im Gegensatz zum Künstler
ist der Ästhet ein Theoretiker. Denn alle Schönheitsempfindungen
sind, wie wir oben gesehen haben, in sich rein spekulative Erkenntnisse,
weil in keiner Weise auf das physische Dasein und seine Heivor-
bringung hingeordnet. Sodann ist dem Ästheten das innere Erlebnis,
das mit der Wahrnehmung des Schönen notwendig verbunden ist,
das, was ihn eigentlich beglückt. Weil nämlich das Schöne niemals

nur erkannt wird, vielmehr auch immer geliebt werden muß — « quod
visum placet » — deshalb hat der Mensch, so oft er etwas Schönes

wahrnimmt, zugleich auch ein Werterlebnis, er fühlt sich durch das

Wahrgenommene seelisch gehoben, und diese Lebenserhöhung, die

das Schöne als solches dem Menschen verleiht, ist es gerade, worin
der Ästhet seine höchste Befriedigung findet. Dieses Erleben der

Schönheiten eines Dinges ist zwar auch eine Tätigkeit, aber nicht

wie die des Künstlers eine äußere, physische, sondern eine immanente,

metaphysische, psychische. Daher bleibt der Ästhet auch dann ein

ganz anderer Mensch als de Künstler, wenn er alles, was dieser in

sein Werk hineingelegt hat, bis ins kleinste nachempfindet und also

in dieser Beziehung dem Künstler gar nicht nachsteht.

Damit soll natürlich nicht behauptet sein, daß einer niemals



356 Der Ästhet

charakteristische Eigenschaften des Künstlers und solche des Ästheten
in sich vereinigen kann. Künstler und Ästhet sind wie die verschiedenen

Temperamente einander konträr entgegengesetzt. Der konträre Gegensatz

aber hat das Besondere, daß zwischen seinen zwei positiven
Extremen viele Mittelformen möglich sind. Man denke nur an die

Farben, die zwischen Schwarz und Weiß liegen. Aber obgleich ich
das voll und ganz anerkenne und auch zugebe, daß es eine Mischform

von Ästhet und Künstler geben kann, die verdient, glücklich genannt
zu werden, so möchte ich doch, wie überall in meiner Untersuchung,
solche Mischtypen einfach übergehen, um mich nicht ins Uferlose

zu verlieren. Selbst der ganz richtige Gedanke, daß nur selten einer

so rein ästhetisch eingestellt sei, wie hier vorausgesetzt wird, kann
mich nicht abhalten, den ästhetischen Menschen nur in seiner r inen

Ausgestaltung zu berücksichtigen. Es gibt auch keinen reinen

Choleriker, und dennoch ist es erlaubt, die Eigenschaften namhaft
zu machen, die jemanden auf Grund seines cholerischen Temperamentes
zukommen. Das Leben ist wesentlich eine Bewegung. Jede Bewegung
aber wird nur durch ihren Zielpunkt spezifiziert wie jeder Weg durch
den Ort, an dem er endet. Wenn daher jemand eine bestimmte
Bewegung auch nicht ganz mitmacht, vielmehr dem gleicht, der zwar
in den Schnellzug Köln-Berlin einsteigt, ihn aber in Hannover verläßt
und gar nicht daran denkt, nach Berlin zu kommen, so kann man
von ihm doch sagen, er nähere sich dem terminus ad quem jener
Bewegung, unci in dem Maße als er diese Bewegung mitmache, habe
sie auch für ihn diese und jene guten bzw. bösen Folgen.

Trotz der aufgezählten Verschiedenheiten kommen Ästhet und
Künstler doch wenigstens darin überein, daß sie vor allem auf die

Formen der Dinge eingestellt sind, und erst in zweiter Linie auf den

Inhalt. Wie alles bisher Gesagte, ist auch das a priori in ihrer Liebe

zum Schönen begründet. Denn alle Schönheit hat ja, so haben wir
gleich eingangs gesehen, nur das eine zur Voraussetzung, daß die

Teile eines Ganzen harmonisch zusammengeordnet sind. Diese Harmonie
der Teile aber ist eine formelle Sache. Das gilt zwar in gleicher Weise

vom Naturschönen wie vom Kunstschönen. Jedoch ist dieser Umstand
beim Kunstschönen insofern von größerer Bedeutung, als es gerade
das Artifizielle ist, was den eigentlichen Ästheten so anzieht. Unter
dem Kunstschönen verstehen wir jene Schönheiten, die uns aus den
Werken der Menschen entgegenleuchten. Denn nur Menschen können
Kunstwerke schaffen. Das hat die Kunst mit der Tugend gemeinsam,



Der Ästhet 357

daß sie gleich dieser nur menschlich ist. Während jedoch der Mensch

durch die Tugend sein eigenes Seelenleben veredelt und
vervollkommnet, wirkt er mittels seiner Kunstfertigkeit nach außen. Wie
schon die Erscheinung, daß nur Menschen künstlerisch tätig sein

können, zeigt, hat diese Kunstfertigkeit im praktischen Verstände
ihren Sitz. Der praktische Verstand aber ist in der Weise tätig, daß

alles, was er tut, nur dazu dient, eine Idee zu verwirklichen. Auch
alle Kunsttätigkeit ist daher wesentlich eine zum mindesten angestrebte

Verwirklichung von Ideen. Diese Ideen sind, in sich betrachtet, etwas
rein Geistiges. Die wesentliche Verbindung von Leib und Seele zu
einer Natur macht es jedoch dem Menschen unmöglich, rein geistige
Werke zu schaffen. Alles, was der Mensch nach außen wirkt, kann
er nur mit Hilfe seines sinnlichen Teiles hervorbringen. Wie der sinnliche

Teil wenigstens objektiv mithelfen muß, damit im menschlichen

Intellekte Ideen entstehen, so kann dieser auch umgekehrt nur mittels
der an körperliche Organe gebundenen Sinne nach außen wirksam
sein. Insbesondere spielt die Phantasie in beiden Fällen eine wichtige
Rolle. Sowohl um große Ideen zu erhalten, muß der Mensch eine

gute Phantasie haben, als um große Ideen künstlerisch darstellen zu
können. Es ist ganz verkehrt, zu meinen, der Gelehrte, z. B. der

Metaphysiker oder der Mathematiker, hätten keine reiche Phantasie. 1

Auch sie haben sehr viel Phantasie notwendig. Nur hilft ihnen die

Phantasie in. erster Linie Ideen gewinnen, der Künstler hingegen
braucht sie mehr, um Ideen, die bereits in ihm sind, harmonisch
miteinander zu verbinden und dieses Ganze dann sinnlich auszudrücken.
Daher muß man bei jedem Kunstwerke dreierlei unterscheiden : I. die

darzustellenden allgemeinen Ideen, 2. den Stoff und 3. die sinnlichen

Formen, mittels derer die Ideen im Stoffe dargestellt werden sollen.

Von diesen drei Dingen ist im Kunstwerk das letzte für das Maß der
Schönheit entscheidend. Denn wie wir gesehen haben, hat diese ja
in der Form ihren Untergrund. Daher lehren nicht nur die Vertreter
der aristotelisch-thomistischen Philosophie, sondern in auffallender

Übereinstimmung auch neuere Ästhetiker wie Schiller, Nietzsche und

Feuerbach, daß es in der Kunst in erster Linie nicht auf das « Was »

der Darstellung ankomme, sondern auf das « Wie ». Nach Schiller

macht in der Kunst « das Gefäß den Inhalt » aus, und soll « in einem

1 Vgl. J. Fröbes S. J., Lehrbuch der experiment. Psychologie II, p. 244.
(Freiburg i. Br. 1920.)



358 Der Ästhet

wahrhaft schönen Kunstwerk der Inhalt nichts, die Form aber alles
sein ».

1

Obwohl nun der Ästhet als solcher nicht selbst künstlerisch tätig
ist, hat dieser Umstand, daß der Wert eines Kunstwerkes vor allem

von dessen Formvollendung abhängt, doch für seinen Charakter und
seine Seelenhaltung kaum eine geringere Bedeutung als für den

schaffenden Künstler. Er muß bewirken,, daß der Ästhet der
konkreten Innen- und Außenwelt ganz anders gegenübersteht als der

Mann der Wissenschaft. Während dieser die Welt des Konkreten nur
zum Ausgangspunkt nimmt, um sich zum Abstrakten, Allgemeingültigen

und Wesentlichen zu erheben, interessieren den Ästheten wie

den Künstler in erster Linie die sinnlichen Formen der Einzeldinge.
Erachtet auf jede Falte im Gesichte und es entgeht ihm keine Äußerung
einer seelischen Empfindung, wenn er mit anderen zu tun hat. Daher
kann er denn auch nachher von dem, was er gesehen und gehört hat,
Einzeldarstellungen geben, wie sie dem echten Wissenschaftler niemals

möglich sind.

Darin liegt wohl auch der tiefere Grund, warum zum Ästhetizismus

neigende Menschen, wenn sie zwischen den verschiedenen Studienfächern

zu wählen haben, sich mehr zu den fremden Sprachen

hingezogen fühlen als zur Mathematik, mehr zur Geschichtsphilosophie
als zur systematischen Philosophie, mehr zur Religionsgeschichte als

zur Dogmatik usw.
Ebenso erklärt sich daraus das Verhalten des Ästheten, wenn er

andere zu unterrichten hat. Grunwald schreibt über den Ästheten
als Lehrer unter anderem folgendes : « In der Regel hat er gegen
Fächer und Stoffe dieser Art [wie Grammatik oder Mathematik]
Abneigung und zeigt eine ausgesprochene Vo.liebe für clie sogenannten
ethischen Fächer wie Religion, Deutsch und Geschichte. Sie behandelt

er dramatisch und gefühlvoll, greift dabei gern jene Stoffe heraus,

die sich einer ästhetischen Behandlung gut fügen, und läßt die

anderen links liegen oder tut sie kurz ab. In Geschichte ist er der

gewandte Darsteller, der durch seinen lebendigen und anschaulichen

Vortrag mit so sicherem Erfolge in andere Zeiten hineinversetzt, daß

sie [seine Schüler] dabei alles um sich her vergessen. So wird er der

wichtigsten Seite des Geschichtsunterrichtes gerecht, die diesen der

Jugend so anziehend macht. Dagegen hat er weniger Interesse daran,

1 Vgl. M. Künzle O. M. Cap., Ethik und Ästhetik, p. 143 ff. (Freiburg
i. Br. 1910.)



Der Ästhet 359

die Schüler einen Blick in die historische Forschung tun zu lassen.

Seine Hauptstärke liegt in der kunstgemäßen Behandlung von
poetischen Werken. Die Herausarbeitung des psychologischen Gehaltes

zeigt seine Meisterschaft, in die Gefahr einer schulmeisterlichen

Behandlung von Gedichten kommt er nicht. Die Grammatik behandelt

er nicht gern nach ihrer formalen Seite, sondern treibt dabei lieber

Sprachpsychologie, indem er z. B. gern auf den Ursprung der Worte
und der Redeweisen, auf die Gründe für den Bedeutungs- und den

Formenwandel, auf den Gefühlswert einzelner Ausdrücke eingeht. »1

Wie extrem die Vorliebe des Ästheten für die Form sein kann,
das zeigen besonders die Vertretei des l'art, pour l'art Nach Flaubert
ist ein Buch über nichts, das sich einzig durch die innere Kraft seines

Stiles behauptet, geradezu ein Ideal. 2 Und Anatole France versteigt
sich zu der Behauptung : « Was kommt es auf die Handlung an, wenn
die Geste schön ist. »3 Weiter kann man den ästhetischen Formalismus
doch kaum noch treiben.

Auch der Wissenschaftler muß auf die Form achten und kann
es ebenfalls bis zu einer großen Meisterschaft bringen. Aber selbst

wenn auch er einem gewissen Formalismus verfällt, so hat dieser

doch immer ein ganz anderes Aussehen als jener des ästhetischen
Menschen. Denn er besteht darin, daß auf bestimmte logische
Denkformen ein zu großer Wert gelegt wird. Eine Wissenschaft mag nämlich
heißen wie sie will, jeder, der in ihr arbeitet, ist gehalten, seine

Gedanken so zu ordnen, daß die Gesetze der Logik beobachtet
sind. Tut er das nicht, so mag seine Gedankenarbeit alles andere sein,

wissenschaftlich ist sie nicht. Ganz anders liegt die Sache in der
Kunst. Wenn der Künstler die Ideen zusammenstellt, die er in einem

geplanten Werke ausdrücken möchte, so braucht er nicht nach den

Gesetzen der Logik zu verfahren. Daß er jetzt diese Idee mit jener
verbindet, um sie beide in demselben Stoffe mittels sinnlicher Formen
darzustellen, dafür liegt meistens kein logischer Grund vor, und wenn
ein solcher wirklich da ist, so braucht er den Künstler noch immer
nicht zu jener Verbindung bestimmt zu haben. Will dieser doch licht
wie der Wissenschaftler etwas beweisen, sondern nur darstellen. Zwar
hat auch die Kunst ihre Gesetze. Aber diese Gesetze sind von den

eigentlichen Denkgesetzen der Logik, die für den Wissenschaftler

1 G. Grunwald, Pädagogische Psychologie, p. 232. (Berlin 1921.)
2 Vgl. Brie, a. a. O. p. 64.
3 A. a. O. p. 66.



36O Der Ästhet

gelten, so verschieden, daß man zweifeln kann, ob das Studium der

wissenschaftlichen Logik für den Künstler als solchen noch lohnend
ist. Das gilt natürlich in noch erhöhtem Maße für den, der, wie der

Ästhet, einzig auf den Genuß des Schönen ausgeht. Dieser muß die

spanischen Stiefel der Logik notwendig hassen und eine
Gedankenverbindung bevorzugen, die jener des Künstlers ähnlich ist. Statt
seine Gedanken logisch auseinander abzuleiten und zu begründen,
läßt er ihre Reihenfolge von der Phantasie mit ihren Vorstellungen
und dem Gedächtnis mit seinen Erinnerungen bestimmt sein. Man
nennt dieses Vorgehen für gewöhnlich Ideenassoziation, es wäre aber

richtiger, es Vorstellungsassoziation zu nennen. Denn das ist es in
erster Linie. Jeder Mensch hat solcher Assoziationen stündlich eine

große Anzahl. Und auch der Wissenschaftler muß deren in einem-

fort haben, um in seinem Arbeiten voranzukommen. Aber als Mann
der Wissenschaft muß er sie beständig den Gedanken unterordnen,
die logisch aufeinander folgen. Anders der Ästhet. Wenn dieser einen

Gegenstand zu behandeln hat, dann reiht er die Gedanken mehr in.

der Weise aneinander, wie ihm die Vorstellungen kommen. Daß die

eine Vorstellung eine bestimmte andere wachruft, kann aber die
verschiedensten Gründe haben. Bald ist es die Zeit, bald der Ort, jetzt
ein kausaler Zusammenhang und dann wieder eine Ähnlichkeit oder
auch eine Gegensätzlichkeit, was bewirkt, daß zwei Vorstellungen
zusammenkommen. 1 Oft sind die Gründe zudem sehr subjektiv.
Z. B. wenn jemand etwas hört und sich sofort an das Buch und den

Zusammenhang erinnert, in dem er das schon einmal gelesen hat.
Natürlich trifft auch der Ästhet eine Auswahl unter den Vorstellungen
und Gedanken, die ihm so durch Assoziation kommen. Aber während
der Wissenschaftler mehr einem Bamneister gleicht, der jeden Stein
daraufhin anschaut, ob und an welcher Stelle er in ein Gebäude

eingefügt werden kann, erinnert der Ästhet an einen Geologen, der darauf

ausgeht, möglichst seltene Steine zu finden. Wenn der Ästhet einen

Gedanken hat, der ihm Freude macht, dann wird dieser Gedanke

von allen Seiten beleuchtet und zu allem Möglichen in Beziehung
gebracht, als müsse es möglich sein, gerade von ihm aus tausend

Erscheinungen des Lebens richtig zu verstehen. Und dieses Spiel
treibt er solange, bis ihn irgend eine glückliche Assoziation wieder
auf einen anderen kostbaren Gedanken gebracht hat, der sich viel-

1 Vgl. O. Willmann, Philosoph. Propädeutik II 3-4, p. 79. (Freiburg im
Breisgau 1913.)



Der Ästhet 361

leicht mit dem bisherigen Zentralgedanken nicht einmal zusammen
in ein einheitliches System bringen läßt, aber für sich genommen ganz
reizend ist und daher zu gleichem Verfahren antreibt. Je zahlreicher
die Beziehungen sind, die er so aufdeckt und je ferner die Dinge bisher
einander zu sein schienen, desto vollkommener ist der Ästhet in der

Art seiner Gedankenverbindung. Ve steht jemand auf diese Weise

ganz entfernte Dinge zu vereinigen oder solche, die bislang für
untrennbar gehalten wurden, einander entgegenzusetzen, dann sagt
der Franzose von ihm, er habe esprit, und dei Deutsche nennt ihn

geistreich.
Um auch hier zu zeigen, daß das Gesagte nicht eine bloße

Konstruktion ist, die von der Erfahrung nicht bestätigt wird und daher
diese auch nicht tiefer verstehen hilft, sei vor allem an unsere moderne

Aphorismenliteratur erinnert. Man lese z. B. ein Buch von Saitschick,
und man wird nicht mehr daran zweifeln können, daß es Menschen

gibt, denen es eine Freude bereitet, anders zu denken, als es in der

strengen Wissenschaft geschehen muß. Oder man folge einmal etwas
den Gedankengängen eines Nietzsche, jenes Mannes, der sein Leben

lang « die Wissenschaft unter der Optik des Künstlers gesehen » hat.
Es bedarf keiner langen Beweisführung, um davon zu überzeugen,

daß das Aufdecken solcher Beziehungen, wie sie der Ästhet liebt,
nur in dem Maße möglich ist, als jemand sich nicht bloß mit einer
Sache befaßt, sondern universell ist. Darum war es eine ganz
natürliche Erscheinung, daß gerade in der Zeit, wo der Ästhetizismus
in Deutschland zur Blüte kam, ich meine die Zeit der Romantik,
auch das Verlangen nach einer Universalbildung so weite Kreise erfaßte.
Windelband schreibt darüber : « Zu dem Wesen dieses ästhetischen
Humanismus gehört in erster Linie die Universalität der historischen

Bildung; er folgt jenem von Herder begonnenen Bestreben, die

Entwicklung der menschlichen Kultur durch alle ihre Formen hindurch
zu verfolgen, die Stellung zu begreifen, welche innerhalb des ganzen
Prozesses die einzelnen Völker mit ihrer Bildung einnehmen, und

deren reifste Früchte in das eigene geistige Besitztum aufzunehmen.
So beruht auf dieser Tendenz der mächtige Assimilationsprozeß, durch
welchen um jene Zeit der deutsche Geist in einer Reihe musterhafter
Übersetzungen die größten Leistungen fremder Literaturen sich zu

eigen machte und die Schriftsteller anderer Völker geradezu zu
deutschen Nationalschriftstellern umstempelte. So wurde Homer, so

wurde bald darauf auch Piaton, so Shakespeare, so die romanischen



3Ö2 Der Ästhet

Dichter, so wurden schließlich auch die Schätze der älteren deutschen

Literatur für die deutsche Bildung erobert, und so wurden die Lebenssäfte

der früheren Kultur in das Blut des deutschen Geistes

aufgenommen. Den Mittelpunkt dieser Bewegung bildete die romantische
Schule. In ihr war dieselbe auch durch den ästhetischen Gesichtspunkt

bedingt, den Schiller ausgesprochen hatte, daß nämlich die

ästhetischen Grundbegriffe und die poetischen Ideale der Menschheit

aus einer geschichtsphilosophischen Auffassung gewonnen werden
müßten. »1

Schon das Wort « Bildung » weist auf seinen ästhetischen Einschlag
hin. Willmann stellt den Unterschied zwischen der Bildung und der
in der Weisheit gipfelnden Wissenschaft folgendermaßen dar : « Das

Ideal des Gebildeten ist in gewissem Betrachte der Widerschein des

Weisen, nur daß das Intellektuelle gegen das Ästhetische zurücktritt :

das Bildungsstreben ist zunächst auf innere Gestaltung gerichtet,
sucht darum in der Poesie und den Künsten seine Nahrung ; durch
Wissen und Können erweitert es seinen Bezirk auf die Breite des

Lebens und wird der Gebildete ein Bildender, welcher universale und
praktische Zug ihn dem Weisen verwandt erscheinen läßt. Die
Weisheit ist älter und ehrwürdiger als die Paideia, und insofern ist
der Gebildete ein Epigone des Weisen, aber er ist zugleich dessen

Vervielfältigung ; das Vorrecht Hochbegabter wird Gemeingut eines

Kreises, das geistige Leben rückt von den Höhen in die Niederungen
herab. » 2

(Fortsetzring folgt.)

1 Windelband, a. a. O. p. 25S f.
2 Wittmann, a. a. O. p. 161.

CGC-


	Der Ästhet

