
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit : Nachtrag

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit.

Nachtrag.

Von P. Jos. GREDT 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

Einzig um ein zutage tretendes Mißverständnis zu beheben, sei es

erlaubt diesen Nachtrag zu bringen.
Das Formalobjekt des menschlichen Willens ist das Gute im

allgemeinen. Dieser Gegenstand bestimmt die Art, das Wesen des

menschlichen Willens. Der menschliche Wille ist wesentlich zu
definieren als Strebevermögen, dessen Gegenstand, auf den es sich

unmittelbar bezieht, das Gute im allgemeinen ist. Aus diesem so

bestimmten Wesen des menschlichen Willens ergibt sich aber
alsogleich als Eigenschaft dieses Willens, daß er nur vom unendlichen
Gute befriedigt werden kann. Sum. theol. I-II q. 2 a. 8 leitet der
hl. Thomas diese Eigenschaft des Willens aus dessen Wesen oder,

was dasselbe ist, aus dessen Formalobjekt folgendermaßen ab : « Der
Gegenstand des menschlichen Willens ist das Gute im allgemeinen,
ebenso wie der Gegenstand des Verstandes das Wahre im allgemeinen
ist. Hieraus ist klar, daß nichts den menschlichen Willen befriedigen
kann als das Gute im allgemeinen, das nicht zu finden ist in irgend
einem geschaffenen Dinge, sondern nur in Gott, da jedes Geschöpf
an der Gutheit nur teilnimmt. Daher kann Gott allein den Willen
des Menschen ausfüllen. »

Aus dieser Eigenschaft des menschlichen Willens führe ich den

Gottesbeweis, den ich im 1. Heft laufenden Jahrganges dieser
Zeitschrift gegen Angriffe verteidigte. Und da diese Eigenschaft spezifiziert
wird durch Gott als Glückseligkeitsgegenstand, so ist mein Beweis

ein Ursächlichkeitsbeweis aus der äußeren Formalursache, aus dem

artbestimmenden Gegenstande. « Der menschliche Wille hat eine

notwendige Beziehung zu Gott als zu seinem vollkommenen Glückseligkeitsgegenstande.

Es liegt im Wesen dieses Willens, nur von Gott, vom
unendlichen Gute befriedigt werden zu können. Denn die Eigentümlichkeit

des Wesens wurzelt im Wesen, ist wurzelhaft eins mit dem
Wesen. » So hatte ich mich a. a. O. p. 96 ausgesprochen. Es ist somit



330 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

bei mir nur « die Rede von der inneren Seinsordnung des Willens zu

Gott, dem höchsten Ziele », die zugegeben wird1 und von jedem
zugegeben werden muß, und gar nicht ist bei mir die Rede von dem
« irdischen faktischen Streben und Wollen hier auf Erden ». 2 Es
handelt sich nicht um den appetitus elicitus, sondern einzig um den

appetitus naturalis, um eine in der Natur des Willens liegende
Hinordnung, die unverändert verbleibt und von dem faktischen Streben

und Wollen hier auf Erden gar nicht berührt wird. Diese Hinordnung
verbleibt auch im Sünder, der tatsächlich nicht nach Gott strebt.
Sie verbleibt sogar im Verdammten und bewirkt, daß diese ihre Ruhe
nimmer finden : Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donee

requiescat in te. Dieser appetitus naturalis, von dem einzig hier die

Rede ist und aus dem mein Beweis geführt wird, deckt sich auch mit
dem « desiderium naturale», von'dem der hl. Thomas S. theol. I q. 2

a. i ad i unci Verit. q. 22 a. 7, spricht. Das desiderium naturale bedeutet

an den angeführten Stellen die Naturhinordnung des Willens auf sein

Formalobjekt und das aus dieser Hinordnung sich notwendig ergebende
tatsächliche Streben, durch das der Mensch hier auf Erden Gott natur-,
notwendig, aber indirekt anstrebt in der beatituclo in communi. Es

liegt eben im Willen eine doppelte Naturhinordnung : zuerst auf das

Gute im allgemeinen als auf das naturnotwendig in allem zu Erstrebende,
dann auf Gott, das unendliche Gut als auf den Gegenstand, der einzig
geeignet ist, den menschlichen Willen auszufüllen. Dementsprechend
lehnt aber der hl. Thomas S. theol. I q. 2 a. 1 ad 1 nicht den Gottesbeweis

aus dem desiderium naturale ab, sondern er sagt nur, durch
dieses desiderium sei das Dasein Gottes nicht per se notum.

Ich mache somit durch meinen Beweis keineswegs Gott zum
Formalobjekt des menschlichen Willens. Ich behaupte nur, daß im
Willen eine Hinordnung liegt zu Gott als dem höchsten Gute, das

einzig den Willen des Menschen befriedigen kann,. daß es eine innere

Hinordnung im Willen gibt, die von Gott als dem unendlichen Gute

spezifiziert wird. Einzig auf dieser, von jedem leicht einzusehenden

Wahrheit beruht mehr Beweis. Wenn dieses unendliche Gut, Gott,
nicht existierte, läge ein innerer Widerspruch im Willen des Menschen.

Der Beweis ist ganz zwingend und auch leicht verständlich. Er läßt
sich somit auch volkstümlich verwerten. Eine Schwierigkeit bietet
nur die Gleichsetzung des Nichtdaseins Gottes mit dessen Unmöglichkeit,

1 Vgl. A. a. O. p. loi.
2 A. a. O.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 331

die vom metaphysisch geschulten Denken wohl leicht erfaßt wird,
dem gewöhnlichen Denken jedoch ferner liegt. Diese Gleichsetzung
muß aber gemacht werden, soll der Beweis als selbständiger, zwingender
Beweis Geltung haben. Anders ist der Beweis entweder nicht zwingend
oder er fällt in einen der andern Beweise zurück, wie II. 1 p. 94 dieser

Zeitschrift gezeigt wurde: Wenn.Gott, das unendliche Gut, das allein
den Willen des Menschen befriedigen kann, nicht existiert, dann ist
ein solches Gut auch unmöglich und widerspruchsvoll. Denn das

unendliche Gut ist zugleich das unbedingt notwendige Seiende. Dieses

ist aber entweder da oder es ist unmöglich und widerspruchsvoll.
In letzterem Falle läge aber auch im Willen des Menschen, der

wesentlich auf dieses Gut hingeordnet ist, ein Widerspruch.

Nochmals :

Das Streben nach Glückseligkeit

als Beweis für das Dasein Gottes.

Von G. M. MANSER 0. P.

P. Gredt hat sich soeben in einem wichtigen Nachtrag neuerdings
zu unserem Probleme geäußert, angeblich nur, um ein Mißverständnis
zu heben, in der Tat aber auch, um die Einwände, welche ich in meiner
letzten Erwiderung 1

gegen seinen Gottesbeweis vorbrachte, zu
entkräften. Dazu hatte unser verehrte Mitarbeiter das vollste Recht und
die Leser des Divus Thomas werden ihm dafür mit mir dankbar sein.

Unterdessen hat unsere Streitfrage in der best bekannten Revue des

sciences philosophiques et théologiques durch P. Roland-Gosselin 0. P.

eine neue wertvolle Beleuchtung in einer liebenswürdigsten Form
gefunden. 2 Beiden freundlichen Gegnern ein paar Bemerkungen als

Antwort.

1 Vgl. Divus Thomas. B. II. S. 100 ff.
2

« Le désir du bonheur et l'existence de Dieu. V. t3- N. 2. (1924), p. 162 ff.



332 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

I.

Wichtig nannten wir P. Greclts Nachtrag, weil er mehrere Punkte
seiner '

Stellung, gelinde gesprochen, ganz neu präzisiert. « Ich mache

somit, sagt er wörtlich, durch meinen Beweis keineswegs Gott zum

Formalobjekt des menschlichen Willens. » Gott sei Dank Früher sprach
er noch von zwei Formalobjekten des Willens : vom bonum in communi
als dem unmittelbaren des Willens schlechthin, und von Gott dem

mittelbaren Formalobjekt des Willens seiner besonderen Richtung nach,
insofern er nur in Gott seinen wahren Glückseligkeitsgegenstand finden
kann. 1 — Damit fällt nun jene merkwürdige Theorie von einem
Doppellormalobjekt ein und derselben Potenz.

Aber der vorliegende Nachtrag ist noch in anderer Hinsicht völlig
neu orientierend. P. Gredt stellt jetzt seine Beweisführung einzig
und allein auf die innere Seinsordnung des Willens ein, mit Ausschluß
des irdischen Wollens und Strebens, das er früher nicht unberücksichtigt
ließ 2 und aus dem ich vor allem argumentierte. Damit gräbt er mir,
fast wie mit einem einzigen Spatenstich, eine Hauptquelle meiner

Gegenargumentation ab. « Es ist somit bei mir nur die Rede, sagt

er, von der inneren Seinsordnung des Willens zu Gott dem höchsten
Ziele und gar nicht ist bei mir die Rede von dem irdisch faktischen
Streben und Wollen hier auf Erden. Es handelt sich nicht um den

actus elicitus, sondern einzig um den appetitus naturalis, um eine

in der Natur des Willens liegende Hinordnung. » Ob diese

Einschränkung sachlich möglich sei, ob sie dem Beweis mehr zwingenden
Wert gebe, ob das Argument, bloß aus clem appetitus naturalis,
wirklich populär verwendbar sei; das sind offene Fragen, die wir
vorläufig offen lassen. Aber diese Einschränkung ist deshalb wichtig,
weil sie P. Gredt jeder Gefahr des Ontologismus, auf den ich immer
hinwies, mit einem Schlage entrückt. Da der Ontologismus nur das

Gebiet der menschlichen Tätigkeit, die hier völlig ausgeschaltet wird,
berührt und Gott keineswegs das Formalobjekt des menschlichen

Willens ist, wird meine gehegte Furcht vor den ontologistischen Folgen
des Beweises P. Gredts gegenstandslos. Ich hielt es für eine Pflicht
der Gerechtigkeit, das hier offen hervorzuheben. Der Rückzug P. Gredts
auf die bloße Seinsordnung ist in der Tat ein feiner Schachzug. Rettet
er die Situation

1 Diy. Thomas. B. II. S. 95-96.
2 Vgl. ders., S. 96. 97. 103.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit ' 333
\

Wie der Beweis nun, neu präzisiert, vorliegt, lautet er also :

I. Aus seinem innersten Wesen, — also entitativ —, ist der

menschliche Wille zum bonum in communi seinem Formalobjekt
notwendig hingeordnet und wird daher von ihm spezifiziert. — Das

ist absolut unanfechtbar und bildete immer meine Fundamentalthese.

II. Da das bonum in communi nur im bonum infinitum — Gott —
seine Verwirklichung finden kann, gehört es zur Eigentümlichkeit —
proprium —• des Willens, auch entitativ — notwendig zu Gott in sich

als letztes Ziel hingeordnet zu sein ; also wird der Wille auch von Gott

selbst spezifiziert, also existiert Gott. — Der Beweis ist nach P. Gredt

stringent und selbständig.
Der Gedankengang ist in der Tat verführerisch. Wie der Wille

schlechthin, weil er naturnotwendig zum bonum in communi hingeordnet
ist, von diesem bonum in communi determiniert und spezifiziert wird,
so wird er auch von Gott determiniert und spezifiziert, weil er seiner

Eigentümlichkeit nach ebenfalls naturnotwendig zu Gott hingeordnet
ist. Und doch liegt in diesem Gedankengange der Fehlschluß. Die
innere notwendige Hinordnung des Willens zu Gott ist für sich noch

kein Beweis für das Dasein Gottes. Das Argument : Der Mensch kann
ohne Gott nicht glücklich sein, also existiert Gott, wird auch von
P. Gredt zurückgewiesen. Daher hat er das Spezifikationsprinzip
herangezogen. Alles spitzt sich also auf den Satz zu : also wird der

Wille von Gott spezifiziert. Ja warum denn das Deshalb, weil

er innerlich notwendig zu Gott hingeordnet ist und daher von ihm
determiniert, respektive spezifiziert wird. Aber, wenn wir das Dasein

Gottes nicht schon für den Beweis für das Dasein Gottes voraussetzen,
woher wissen wir denn, daß diese Naturnotwendigkeit von Gott kommt
und nicht vielmehr von der Seinsordnung im Willen selbst Im
letzteren Falle ist keine determinatio und specificatio ex parte Dei
erweisbar. Und so ist es in Wirklichkeit. Dazu folgendes :

i. Nie wird eine Eigentümlichkeit einer Art von einem anderen

Objekte determiniert und spezifiziert, als vom Objekte der Art selbst,

welcher das «Proprium» angehört, eben weil die Eigentümlichkeit
in der Art wurzelt. Nun ist nach P. Gredt der Wille an sich die Art;
sein Objekt, von dem er schlechthin determiniert und spezifiziert wird,
ist das bonum in communi ; sein Proprium ist die notwendige
Hinordnung zu Gott in sich ; also ist die letztere ebenfalls determiniert
und spezifiziert vom bonum in communi, dem Objekte der Art. Und
so ist es wirklich. Woher wissen wir, das Dasein Gottes nicht voraus-



334 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

gesetzt, daß der Wille notwendig zu Gott hingeordnet ist Woher
Daraus : Die innere Natur des Willens ist innerlich notwendig zum
bonum in communi hingeordnet, und weil das bonum in communi

nur im bonum infinitum realisierbar ist, ist der Wille auch innerlich
notwendig zu Gott hingeordnet. Die ganze determinatio und speci-
ficatio geht also hier in der Seinsordnung nicht von Gott aus, sondern

vom bonum in communi und der unendlichen Potenzialität des Willens.
Die Theorie, daß das Proprium einer Art nur vom Objekte der Art
selbst spezifiziert wird, steht somit auch hier zurecht. Jene innere

Naturnotwendigkeit der Hinordnung des Willens zum Infinitum in
actu ergibt sich also für uns in der Seinsordnung nicht ex parte Dei,
sondern nur von seite des bonum in communi und folgerichtig auch die

specificatio.
2. Es handelt sich also hier gar nicht um eine specificatio des

Willens ex parte Dei, und die Seinsordnung, auf die sich P. Gredt

zurückgeflüchtet hat, zeigt das eigentlich noch viel evidenter, als die

Tätigkeitsordnung. Mein Beweisverfahren ist übrigens Vollends
übereinstimmend mit dem Aufstieg von der Kreatur zu Gott überhaupt.
Die innere naturnotwendige Abhängigkeit der Geschöpfe von Gott,
und die notwendige Hinordnung der ersteren zu einer prima causa

ergibt sich für uns immer aus der Potenzialität der irdischen Dinge,
die innerlich notwendig zu einem ens necessarium hingeordnet sind.

Das ist der Weg a posteriori. Jeder andere bedeutet platonischen

Apriorismus.
3. Unser Verfahren stimmt weiter überein mit einem anderen

aristotelischen Prinzip : eine specificatio findet nur von seite des

Formalobjektes statt. Nun gibt P. Gredt jetzt offen zu, daß nur das

bonum in communi Formalobjekt des Willens sei ; also wird er nur
vom bonum in communi spezifiziert ; also nicht von Gott ; also ist
P. Gredts Argument unhaltbar

4. Aber hat denn jene innere Seinshinordnung des Willens zu
Gott keine Bedeutung Ja und nein. Sie beweist das Dasein Gottes

nicht direkt, nicht für sich allein. Aber sie offenbart wunderbare

Zweckmäßigkeit und gehört somit in die Ordnung, — nicht der causa
formalis —- sondern jinalis und damit zur quinta via des hl. Thomas.

Nach wie vor halte ich daher P. Gredts Beweis für das

Dasein Gottes aus dem Glückessehnen weder für zwingend, noch für
selbständig.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 335

II.

Anders als P. Gredt geht P. Roland-Gosselin O. P. vor, um dem

Glückseligkeitsbeweis selbständigen stichhaltigen Wert zu verleihen. 1

Er ist also auch gegen mich. Nur darin gehen wir beide einig :

Thomas hat das Dasein Gottes nie aus dem' Glückesstreben des

Menschen zu beweisen gesucht. Allwo der Aquinate vom letzten Ziel
des Menschen handelt, setzt er das Dasein Gottes schon als bewiesen

voraus (162). Aber aus der thomistischen Theorie von der Liebe des

menschlichen Willens zum Guten läßt sich vielleicht doch der Beweis

erbringen, daß das bonum in communi real in einem infinitum actuale

existieren muß und damit wäre die Existenz Gottes bewiesen. Wieso

das

Groß ist der Unterschied zwischen dem Erkenntnisrealismus und
Wollensrealismus (163-67).- Zwischen beiden ist kein Parallelismus;
vielmehr geradezu ein Gegensatz, «une opposition flagrante» (164).

Die Liebe geht an sich auf das reelle Gut hin, « de soi l'amour se porte
vers un bien réel» (163). Der Verstand nimmt den Gegenstand in sich

auf, der Wille bewegt sich nach außen zur Sache selbst hin. Der
Realismus des Willens ist daher viel direkter, viel absoluter als der des

Verstandes (164) ; die Erkenntnis tendiert zur Idee, die Liebe zur
Sache, deren Bild die Idee ist zur .Liebe bedarf es außer der

Erkenntnis einer besonderen Einwirkung von seite des Gegenstandes
als vervollkommnendes Objekt, was ohne die Realität desselben unfaßbar
wäre (165). Daher auch die viel größere Abhängigkeit des Liebenden

vom Geliebten, als des Erkennenden vom Erkannten. Sowohl in der
Liebe als Streben zu einem noch nicht besessenen Gegenstand, als auch

und noch vielmehr in der Liebe als Besitz ist der Realismus der Liebe

viel größer, als der des Erkennens (166-67). Freilich — und hierin
besteht eine gewisse Schwierigkeit — die Liebe selbst hängt wieder

von der Erkenntnis ab (167-69), welche die Liebe erst ermöglicht, die

Wahl des Gegenstandes leitet und spezifiziert (168). Aber die Liebe

geht darüber hinaus : ihr ganz eigentümliches Ziel ist die Sache selbst,

weshalb sie das die Existenz der Sache affirmierende Urteil des

Verstandes voraussetzt. Nur dann ist daher die Liebe auch eine wahre,

wenn ihr Gegenstand wirklich existiert (169).

1 Revue des sciences philosophiques et théol., v. 13., p. 162-172.



336 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

Bis hier reicht der Unterbau des Gottesbeweises. Jetzt setzt
P. Roland-Gosselin mit seinem Beweise selbst ein (169-172). Wir
können den Gedankengang in folgende Sätze zergliedern :

1. Der Akt, in welchem der Wille sein Formalobjekt, das bonurn
in communi erstrebt und liebt, ist der wesentliche Akt des Willens

überhaupt, «l'acte essentiel du vouloir» (169).

2. Diese wesentliche Liebe des Willens kann unmöglich eine

illusorische sein, sie muß also eine wahre Liebe sein, denn sonst würde
die Natur sich selbst verleugnen und zerstören (169-170). «En son
acte primitif une nature ne peut se nier, se détruire elle même. Pas

plus, que l'intelligence ne peut se tromper en ses premières conceptions,
la volonté ne peut être illusoire en son premier amour» (170).

3. Nun aber wäre die Liebe zum bonum in communi ohne die

Existenz Gottes keine wahre Liebe, denn der abstrakte Inhalt der Idee
des bonum in communi kann, so objektiv er sein mag, unmöglich das

Objekt jener wesentlichen Liebe des Willens sein, weil ihm, ohne das

Dasein Gottes, die Existenz abgeht ; ja mehr, damit jene wesentliche
Liebe eine wahre sei, muß ihr Gegenstand in seiner ganzen Weite
real existieren ; ihr Gegenstand ist aber nur das bonum infinitum,
d. h. Gott, also muß Gott existieren (170).

Zum Unterbau der Beweisführung nur wenige Worte Ich
unterschätze sicher nicht die feine Analyse über den Akt des Verstandes

und Willens, die P. Roland-Gossel in uns gegeben. Aber in mehr als

einem Punkte könnte ich ihm nicht zustimmen. Gewiß der Art und
Weise nach — psychologische Seite — gehen die beiden Tätigkeiten
des Willens und Verstandes weit auseinander, und da gibt es sogar
Gegensätze. Aber ontologisch gibt es, und zwar vor allem nach Thomas,
einen Parallelismus zwischen Verstand und Wille. Der Realismus
des Verstandes ist so direkt, wie der des Willens und der letztere

wegen des ersteren. Nicht die Idee des Dinges ist ja das erste direkte
Ziel des Erkennens, sondern das in der Idee erkannte Ding. Wie die

wahre und falsche Liebe von der Realität und Nichtrealität des

geliebten Gegenstandes abhängt, so auch die wahre und falsche

Erkenntnis. Es gibt also einen Parallelismus des Erkennens und
Wollens. — Wahr aber ist es, — und da stimmen wir überein —, der

Realismus des Wollens und Liebens geht über den Realismus der
Erkenntnis hinaus. Das ist aber kein Gegensatz — opposition —,
sondern nur Verschiedenheit. Das Reale ist bekanntlich nicht identisch
mit dem Existierenden, da auch das Potenzielle real ist. Hinaus geht



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 337

nun der Realismus des Wollens und Liebens über den des Erkennens,
insofern die Liebe ein Wohlgefallen an einer Sache bedeutet, « amor

est complacentia boni » (I-II. 25. 2) ; Wohlgefallen erregt das,

was als vervollkommnend aufgefaßt wird (I. 16. 4) ; als
vervollkommnend wird nur das aufgefaßt, was entweder faktisch existiert

(I. 16. 1) oder wenigstens als künftig Existierendes gefaßt wird (I. 5.

2. ad 2). Die Liebe tendiert also zum existierenden Dinge hin, d. h. zur
Sache selbst, wie sie in der Natur ist, « secundum conditionem ipsarum
rerum » (II-II. 27. 4). Damit läßt sich auch die wahre Liebe näher
determinieren. Der Wille folgt dem Verstände : « bonum autem non
est objectum appetitus nisi prout est apprehensum » (I-II. 27. 2).

Liegt also von seite des Verstandes keine Täuschung vor und ist der

Gegenstand der Liebe wirklich vervollkommnend entweder insofern

er bereits existiert oder existieren wird (III. C. G. 20), dann ist die

Liebe wahr. Dann wird die Sache so aufgefaßt wie sie in sich ist,
weshalb Thomas sagen kann : « ad perfectionem amoris sufficit, quod
res prout in se apprehenditur, ametur » (I-II. 27. 2. ad 2). —Nun
zum Argumente von P. Roland-Gosselin

Zu 1. Die Liebe des Willens zum bonum in communi ist die

grundlegend wesentlichste Liebe des menschlichen Willens auf Erden.
Dieser Satz ist unanfechtbar

Zu 2. Jene wesentliche Liebe des Willens zum bonum in
communi muß eine wahre Liebe sein, kann keine illusorische sein, sonst

würde sich das Vermögen, die Natur des Willens selbst verneinen,
auch dieser Satz ist unleugbar, weil es sich um die Hinordnung des

Willens zu seinem Formalobjekt handelt, das direkt, naturnotwendig
erstrebt wird. Thomas sagt dazu : « sicut cognitio naturalis semper
est vera, ita dilectio naturalis semper est recta, cum amor naturalis
nihil aliud sit, quam inclinatio naturae indita ab auctore naturae »

(I. 60. r. ad 3). Merkwürdig, daß Thomas auch da noch die Existenz
Gottes als bewiesen voraussetzt

Zu 3. Ohne die Existenz Gottes wäre die Liebe des Willens zum
bonum in communi keine wahre ; der abstrakte Inhalt des bonum

in communi kann unmöglich der Gegenstand jener wesentlichen wahren

Liebe des Willens sein ; nur das aktuell Unendliche, d. h. Gott kann
das sein, also existiert er.

Diesen ganzen dritten Punkt bestreite ich und erlaube mir
folgendes dazu zu bemerken.

I. Der Beweis ruht auf einer Verwechslung zwischen wahrer

Divus Thomas. 2 2



338 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

Liebe und vollkommener Liebe. Zur wahren Liebe genügt es, wie

wir bei Thomas sahen, wenn ein Ding ohne Täuschung, so wie es in
sich ist, geliebt wird. Das Gut mag ein unvollkommenes sein und
dann ist es auch die Liebe ; aber wird das Gut so erfaßt und geliebt
wie es in sich ist, so ist die Liebe eine wahre. Setzt jemand das

höchste Glück in ein Ding, wo er es nicht findet, so ist die Liebe

illusorisch, weil er das betreffende Ding nicht so faßt, wie es in sich

ist, nämlich bloß ein Teilgut. Liebt er aber ein Teilgut als Mittel zum
Ziel, das wirklich ein solches ist, so faßt er es, wie es in sich ist, und
die Liebe ist eine wahre. Kein Mensch wird behaupten, daß nur
vollkommene Erkenntnis wahre sei ; dann wäre unsere Erkenntnis Gottes,
und nicht bloß Gottes, immer falsch. Ich bestreite also in erster Linie
den Begriff, den P. Roland-Gosselin von der « wahren Liebe » gab.
Er ist eine Verwechslung von wahrer und vollkommener Liebe.

II. Die Liebe des bonum in communi ist als. solche eine wahre
Liebe.

Das ist sie, wenn sie, abgesehen von der Existenz des göttlichen
Gutes, zu einem real existierenden Gute ohne Täuschung hingeordnet
ist, denn dann ist ihr Gegenstand ein Ding in sich. Beides ist der Fall.

a) Der real existierende Gegenstand : der Gegenstand dieser Liebe
ist eben nicht die abstrakte Idee des bonum universale, sondern der

reale Inhalt des bonum in communi, und das ist die beatitudo in
communi, die eigene Glückseligkeit, wie Thomas immer sagt, und
das ist die eigene Vollkommenheit, und das ist in erster Linie und

grundlegend das eigene Sein des Strebenden, das existiert, sonst würde
er nicht streben können ; das eigene substanziell existierende Sein

des Liebenden ist das primum, das erste und das nächste und das

intimste Gut des Strebenden. Deshalb ist der erste terminus jener
Liebe zum bonum in communi das eigene Sein des Liebenden, es ist
Selbstliebe : « Unde et angelus et homo naturaliter appetunt suum
bonum et suam perfectionem. Et hoc est amare seipsum » (I. 60. 3).

Und wie real diese erste Liebe ist, zeigt sich weiter dadurch, daß diese

Selbstliebe die Ursache aller weiteren Bestrebungen ist : « Omnis enim
homo naturaliter vult beatitudinem. Et ex hac naturali voluntate
caüsantur omnes aliae voluntates » (I. 60. 2). Sie ist auch die Ursache
alles Gottsuchens Ja in ihr liebt der Mensch indirekt und confuse
Gott selbst und mehr noch als sich selbst (I. 60. 5), weil sein eigen
Sein Gottes ist : <1 quia omnis creatura naturaliter secundum id, quod
est, Dei est ».



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 339

h) Keine Täuschung möglich : Im Streben zur eigenen
Glückseligkeit ist eine Täuschung nicht möglich, weil es naturnotwendig 'ist
(I. 60. 1 ad 3), deswegen ist es auch in allen Menschen und immer

vorhanden, so oft der Mensch überhaupt etwas will. Dann und nur
dann würde diese erste Liebe einen inneren Widerspruch bedeuten,

wenn der Wille das bonurn in communi, seine Glückseligkeit, seine

eigene Vollkommenheit, sein eigenes Sein zugleich wollen und nicht
wollen müßte oder könnte. Aber er will es eben naturnotwendig und
kann es nicht nichtwollen. Es ist sein Objectum formale. Dagegen

wenn die Liebe zum bonum in communi nur dann eine wahre wäre,

wenn sie auf Gott in sich, insofern er die volle Verwirklichung des

bonum universale ist, hinzielte, dann wäre sie nicht unfehlbar sicher

wahr, denn Gott in sich erstreben auf Erden nicht alle und niemand

notwendig, weil viele sich irren. In diesem Falle wäre eine Illusion
möglich und wenn das, würde gerade der Satz Roland-Gosselins :

« Die erste Liebe des Willens muß eine wahre sein » in Frage gestellt. —
Die Liebe des Willens zum bonum in communi ist also als solche,

abgesehen von der Existenz Gottes, eine wahre, reale, notwendig
irrtumsfreie Liebe. Damit fällt der ganze dritte Punkt des Beweises

von P. Roland-GosSelin mit der Conclusio des Argumentes überhaupt.
Die ganze Controverse hat mich nur um so fester überzeugt, daß

ein selbständiger, zwingender Gottesbeweis aus dem Glückessehnen

des Menschen nicht erbracht werden kann. Die Ansicht meines
verehrten verstorbenen Lehiers P. del Prado 0. P., daß alle
Gottesbeweise schließlich auf die. quinque viae des hl. Thomas zurückgeführt

werden müssen, scheint mir sicherer als je. Was Scharfsinn

zur Begründung des Glückseligkeitsbeweises sagen konnte, das haben
die P. Zimmermann S. J., Gredt 0. S. B. und Roland-Gosselin 0. P.

geleistet. Und doch, es stimmt nicht Schließlich ist es immer wieder
ein Gedanke, der bewußt und unbewußt durchblickt : ohne Gottesdasein

kein Menschenglück, also existiert Gott. Das ist aber eine absolut

unhaltbare These, die keinen Atheisten, geschweige denn einen
Pessimisten überzeugen wird. Wahr aber ist, tief wahr, was Thomas gesagt :

« voluntas nostra non est causa bonitatis rerum » (I. 20. 2), und
deshalb garantiert unser Wille nie die Existenz unseres Glückgegenstandes


	Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit : Nachtrag

