Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit : Nachtrag
Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit.
Nachtrag. |

Von P. Jos. GREDT O. S. B,, Rom (S. Anselmo).

Finzig um ein zutage tretendes Mif3verstindnis zu beheben, sei es
erlaubt diesen Nachtrag zu bringen.

Das Formalobjekt des menschlichen Willens ist das Gute im
allgemeinen. Dieser 'Gegenstand bestimmt die Art, das Wesen des
menschlichen Willens. Der menschliche Wille ist wesentlich zu
definieren als Strebevermogen, dessen Gegenstand, auf den es sich
unmittelbar bezieht, das Gute im allgemeinen ist. Aus diesem so
bestimmten Wesen des menschlichen Willens ergibt sich aber also-
gleich als Eigenschaft dieses Willens, daf er nur vom unendlichen
Gute befriedigt werden kann. Sum. theol. I-II q. 2 a. 8 leitet der
hl. Thomas diese Eigenschaft des Willens aus dessen Wesen oder,
was dasselbe ist, aus dessen Formalobjekt folgendermaflen ab : « Der
Gegenstand des menschlichen Willens ist das Gute im allgemeinen,
ebenso wie der Gegenstand des Verstandes das Wahre im allgemeinen
ist. Hieraus ist klar, daf3 nichts den menschlichen Willen befriedigen
kann als das Gute im allgemeinen, das nicht zu finden ist in irgend
cinem geschaffenen Dinge, sondern nur in Gott, da jedes Geschopt
an der Gutheit nur teilnimmt. Daher kann Gott allein den Willen
des Menschen ausfiillen. »

Aus dieser Eigenschaft des menschlichen Willens fithre ich den
Gottesbeweis, den ich im 1. Heft laufenden Jahrganges dieser Zeit-
schrift gegen Angriffe verteidigte. Und da diese Eigenschaft spezifiziert
wird durch Gott als Gliickseligkeitsgegenstand, so ist mein Beweis
ein Ursichlichkeitsbeweis aus der duBeren Formalursache, aus dem
artbestimmenden Gegenstande. « Der menschliche Wille hat eine not-
wendige Beziehung zu Gott als zu seinem vollkommenen Gliickseligkeits-
gegenstande. Es liegt im Wesen dieses Willens, nur von Gott, vom
unendlichen Gute befriedigt werden zu kénnen. Denn die Eigentiim-
lichkeit des Wesens wurzelt im Wesen, ist wurzelhaft eins mit dem
Wesen. » So hatte ich mich a. a. O. p. g6 ausgesprochen. Es ist somit



330 Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit -

bei mir #ur «die Rede von der inneren Seinsordnung des Willens zu
Gott, dem hdéchsten Ziele», die zugegeben wird! und von jedem
zugegeben werden mull, und gar nicht ist bei mir die Rede von dem
«irdischen faktischen Streben und Wollen hier auf Erden» ? Es
handelt sich nicht um den appetitus elicitus, sondern einzig um den
appetitus naturalis, um eine in der Natur des Willens liegende Hin-
ordnung, die unverdndert verbleibt und von dem faktischen Streben
und Wollen hier auf Erden gar nicht berithrt wird. Diese Hinordnung
verbleibt auch im Siinder, der tatsdchlich nicht nach Gott strebt.
Sie verbleibt sogar im Verdammten und bewirkt, dafl diese ihre Ruhe
nimmer finden : Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donec
requiescat in te. Dieser appetitus naturalis, von dem- einzig hier die
Rede ist und aus dem mein Beweis gefithrt wird, deckt sich auch mit
dem « desiderium naturale », von 'dem der hl. Thomas S. theol. I a. 2
a. T ad 1 und Verit. q. 22 a. 7, spricht. Das desiderium naturale bedeutet
an den angefithrten Stellen die Naturhinordnung des Willens auf sein
Formalobjekt und das aus dieser Hinordnung sich notwendig ergebende
tatsichliche Streben, durch das der Mensch hier auf Erden Gott natur-.
notwendig, aber indirekt anstrebt in der beatitudo in communi. Es
liegt eben im Willen eine doppelte Naturhinordnung : zuerst auf das
Gute im allgemeinen als auf das naturnotwendig in allem zu Erstrebende,
dann auf Gott, das unendliche Gut als auf den Gegenstand, der einzig
geeignet ist, den menschlichen Willen auszufiillen. Dementsprechend
lehnt aber der hl. Thomas S. theol. I g. 2 a. 1 ad 1 nicht den Gottes-
beweis aus’ dem desiderium naturale ab, sondern er sagt nur, durch
dieses desiderium sei das Dasein Gottes nicht per se notum.

Ich mache somit durch meinen Beweis keineswegs Gott zum
Formalobjekt des menschlichen Willens. Ich behaupte nur, daf im
Willen eine Hinordnung liegt zu Gott als dem héochsten Gute, das
einzig den Willen des Menschen befriedigen kann, dal es eine innere
Hinordnung im Willen gibt, die von Gott als dem unendlichen Gute
spezifiziert wird. Einzig auf dieser, von jedem leicht einzusehenden
Wahrheit beruht mein Beweis. Wenn dieses unendliche Gut, Gott,
nicht existierte, lige ein innerer Widerspruch im Willen des Menschen.
Der Beweis ist ganz zwingend und auch leicht verstindlich. Er laft
sich somit auch volkstiimlich verwerten. Eine Schwierigkeit bietet
nur die Gleichsetzung des Nichtdaseins Gottes mit dessen Unmoglichkeit,

1 Vgl.' A. a. O, p. 101.
=&, a,M0;



Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit 331

die vom metaphysisch geschulten Denken wohl leicht erfaBt wird,
dem gewdhnlichen Denken jedoch ferner liegt. Diese Gleichsetzung
mufl aber gemacht werden, soll der Beweis als selbstandiger, zwingender
Beweis Geltung haben. Anders ist der Beweis entweder nicht zwingend
oder er fillt in einen der andern Beweise zuriick, wie II. T p. 94 dieser
Zeitschrift gezeigt wurde : Wenn Gott, das unendliche Gut, das allein
den Willen des Menschen befriedigen kann, nicht existiert, dann ist
ein solches Gut auch unméglich und  widerspruchsvoll. Denn das
unendliche Gut ist zugleich das unbedingt notwendige Seiende. Dieses
ist aber entweder da oder es ist unmgglich und widerspruchsvoll.
In letzterem Ialle lige aber auch im Willen des Menschen, der
wesentlich auf dieses Gut hingeordnet ist, ein Widerspruch.

Noch.mals <

Das Streben nach Gliickseligkeit
als Beweis fiir das Dasein Gottes.

Von G. M. MANSER O. P.

P. Gredt hat sich soeben in einem wichtigen Ndchtmg neuerdings
zu unserem Probleme gedulert, angeblich nur, um ein Miverstiandnis
zu heben, in der Tat aber auch, um die Einwinde, welche ich in meiner
letzten Erwiderung ! gegen seinen Gottesbeweis vorbrachte, zu ent-
kraften. Dazu hatte unser verehrte Mitarbeiter das vollste Recht und
die Leser des Divus Thomas werden ihm dafiir mit mir dankbar sein.
Unterdessen hat unsere Streitfrage in der best bekannten Revue des
sciences philosophiques et théologigues durch P. Roland-Gosselin O. P.
eine neue wertvolle Beleuchtung in einer liebenswiirdigsten Form
gefunden. 2 Beiden freundlichen Gegnern ein paar Bemerkungen als
Antwort.

1 Vgl. Divus Thomas. B. II. S. 100 ff. .
2 « Le désir du bonheur et I'existence de Dieu. V. 13. N. 2. (1924), p. 162 fi.



332 Der Gottesbeweis aus der.GIﬁckseligkeit

I.

Wichtig nannten wir P. Gredts Nachtrag, weil er mehrere Punkte
seiner "Stellung, gelinde gesprochen, ganz neu prézisiert. «Ich mache
somit, sagt er wortlich, durch meinen Beweis Reineswegs Gott zum
Formalobjekt des menschlichen Willens. » Gott sei Dank ! Frither sprach
er noch von zwei Formalobjekten des Willens : vom bonum in communi
als dem unmittelbaren des Willens schlechthin, und von Gott dem
mittelbaren Formalobjekt des Willens seiner besonderen Richtung nach,
insofern er nur in Gott seinen wahren Gliickseligkeitsgegenstand finden
kann. ! — Damit fallt nun jene merkwiirdige Theorie von einem Doppel-
formalobjekt ein und derselben Potenz.

Aber der vorliegende Nachtrag ist noch in anderer Hinsicht véllig
neu orientierend. P. Gredt stellt jetzt seine Beweisfithrung einzig
und allein auf die inmnere Seinsordnung des Willens ein, mit Awusschluf
des irdischen Wollens und Strebens, das er friiher nicht unberiicksichtigt
lief * und aus dem ich vor allem argumentierte. Damit grabt er mir,
fast wie mit einem einzigen Spatenstich, eine Hauptquelle meiner
Gegenargumentation ab. «Es ist somit bei mir nur die Rede, sagt
er, von der inneren Seinsordnung des Willens zu Gott dem héochsten
Ziele . ... und gar nicht ist bei mir die Rede von dem irdisch faktischen
‘Streben und Wollen hier auf Erden. Es handelt sich nicht um den
actus elicitus, sondern einzig um den appetitus naturalis, um eine
in der Natur des Willens liegende Hinordnung.» Ob diese Ein-
schrinkung sachlich moglich sei, ob sie dem Beweis mehr zwingenden
Wert gebe, ob das Argument, blo aus dem appetitus naturalis,
wirklich populdr verwendbar sei; das sind offene Fragen, die wir vor-
laufig offen lassen. Aber diese Einschrankung ist: deshalb wichtig,
weil sie P. Gredt jeder Gefahr des Onfologismus, auf den ich immer
hinwies, mit einem Schlage entriickt. Da der Ontologismus nur das
Gebiet der menschlichen Tdtigkeit, die hier véllig ausgeschaltet wird,
beriihrt und Gott keineswegs das Formalobjekt des menschlichen
Willens ist, wird meine gehegte Furcht vor den onfologistischen Folgen
des Beweises P. Gredts gegenstandslos. Ich hielt es fiir eine Pflicht
der Gerechtigkeit, das hier offen hervorzuheben. Der Riickzug P. Gredts
auf die bloBe Seinsordnung ist in der Tat ein feiner Schachzug. Rettet
er die Situation ?

! Diy. Thomas. B. II. S. gs—96.
* Vgl. ders., S. 96. g97. 103.



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit - 333
Wie der Beweis nun, neu prizisiert, vorliegt, lautet er also :
I. Aus seinem innersten Wesen, — also entitativ —, ist der

menschliche Wille zum bonum in communi seinem Formalobjekt
notwendig hingeordnet und wird daher von ihm spezifiziert. — Das
15t absolut unanfechtbar und bildete tmmey meine Fundamentalthese.

IT. Da das bonum in commuai nur im bonum infinitum — Gott —
seine Verwirklichung finden kann, gehért es zur Eigentiimlichkeit —

proprium — des Willens, auch entitativ — notwendig zu Gott in sich
als letztes Ziel hingeordnet zu sein ; also wird der Wille auch von Gott
selbst spezifiziert, also existiert Goit. — Der Beweis ist nach P. Gredt

stringent und selbstandig.

Der Gedankengang ist in der Tat verfithrerisch. Wie der Wille
schlechthin, weil er naturnotwendig zum bonum in communi hingeordnet
ist, von diesem bonum in communi determiniert und spezifiziert wird,
so wird er auch von Gott determiniert und spezifiziert, weil er sziner
Eigentiimlichkeit nach ebenfalls naturnotwendig zu Gott hingeordnet
ist. Und doch liegt in diesem Gedankengange der Fehlschluf3. Die
innere notwendige Hinordnung des Willens zu Gott ist fiir sich noch
kein Beweis fiir das Dasein Gottes. Das Argument : Der Mensch kann
ohne Gott nicht gliicklich sein, also existiert Gott, wird auch von
P. Gredt zuriickgewiesen. Daher hat er das Spezifikationsprinzip
herangezogen. Alles spitzt sich also auf den Satz zu : also wird der
Wille von Gott spezifiziert. Ja warum denn das ? Deshalb, weil
er innerlich notwendig zu Gott hingeordnet ist und daher von ihm
determiniert, respektive spezifiziert wird. Aber, wenn wir das Dasein
Gottes nicht schon fiir den Beweis fiir das Dasein Gottes voraussetzen,
woher wissen wir denn, dal} diese Naturnotwendigkeit von Gott kommt
und nicht vielmehr von der Seinsordnung im Willen selbst ? Im
letzteren Falle ist keine determinatio und specificatio ex parte Dei
erweisbar. Und so ist es in Wirklichkeit. Dazu folgendes :

1. Nie wird eine Eigentiimlichkeit einer Art von einem anderen
Objekte determiniert und spezifiziert, als vom Objekte der Azt selbst,
welcher das « Proprium » angehért, eben weil die Eigentiimlichkeit
in der Art wurzelt. Nun ist nach P. Gredt der Wille an sich die A7¢;
sein Objekt, von dem er schlechthin determiniert und spezifiziert wird,
ist das bonum in communi ; sein Proprium ist die notwendige Hin-
ordnung zu Gott in sich ; also ist die letztere -ebenfalls determiniert
und spezifiziert vom bonum in communi, dem Objekte der Art. Und
so ist es wirklich. Woher wissen wir, das Dasein Gottes nicht voraus-



334 " Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit

gesetzt, daf} der Wille notwendig zu Gott hingeordnet ist ? Woher ?
Daraus : Die innere Natur des Willens ist innerlich notwendig zum
bonum in communi hingeordnet, und weil das bonum in communi
nur im bonum infinitum realisierbar ist, ist der Wille auch innerlich
notwendig zu Gott hingeordnet. Die ganze determinatio und speci-
ficatio geht also hier in der Seinsordnung nicht von Gott aus, sondern
vom bonum in communi und der unendlichen Potenzialitdt des Willens.
Die Theorie, dal das Proprium einer Art nur vom Objekte der Art
selbst spezifiziert wird, steht somit auch hier zurecht. Jene innere
Naturnotwendigkeit der Hinordnung des Willens zum Infinitum in
actu ergibt sich also fiir uns in der Seinsordnung nicht ex parte Det,
sondern nur von seite des bowum in communi und folgerichtig auch die
specificatio.

2. Es handelt sich also hier gar nicht um eine specificatio des
Willens ex parte Dei, und die Seinsordnung, auf die sich P. Gredt
zuriickgefliichtet hat, zeigt das eigentlich noch viel evidenter, als die
Tatigkeitsordnung. Mein Beweisverfahren ist iibrigens vollends iiber-
einstimmend mit dem Aufstieg von der Kreatur zu Gott iiberhaupt.
Die innere naturnotwendige Abhdngigkeit der Geschépfe von Gott,
und die notwendige Hinordnung der ersteren zu einer prima causa
ergibt sich fiir uns immer aus der Pofenzialitit der irdischen Dinge,
die inmerlich notwendig zu einem ens necessarium hingeordnet sind.
Das ist der Weg a posteriori. Jeder andere bedeutet platonischen
Apriovismus.

3. Unser Verfahren stimmt weiter {iberein mit einem anderen
aristotelischen Prinzip : eine specificatio jindet nur von seite des
Formalobjektes statt. Nun gibt P. Gredt jetzt offen zu, dal nur das
bonum in communi Formalobjekt des Willens sei ; also wird er nur
vom bonum in communi spezifiziert ; also nicht von Gott ; also ist
P. Gredts Argument unhaltbar !

4. Aber hat denn jene innere Seinshinordnung des Willens zu
Gott keine Bedeutung ? Ja und nein. Sie beweist das Dasein Gottes
nicht divekt, nicht fur sich alletm. Aber sie offenbart wunderbare
Zweckmdfigkeit und gehort somit in die Ordnung, — nicht der causa
formalis — sondern finalis und damit zur quinta via des hi. Thomas.

Nach wie vor halte ich daher P. Gredts Beweis fiir das
Dasein Gottes aus dem Gliickessehnen weder fiir zwingend, noch [iir
selbstindig.



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit 335

I1.

Anders als P. Gredt geht P. Roland-Gosselin O. P. vor, um dem
Gliickseligkeitsbeweis selbstindigen stichhaltigen Wert zu verleihen. !
Er ist also auch gegen mich. Nur darin gehen wir beide einig :
Thomas hat- das Dasein Gottes nie aus dem Gliickesstreben des
Menschen zu beweisen gesucht. Allwo der Aquinate vom letzten Ziel
des Menschen handelt, setzt er das Dasein Gottes schon als bewiesen
voraus (162). Aber aus der thomistischen Theorie von der Liebe des
menschlichen Willens zum Guten laBt sich vielleicht doch der Beweis
erbringen, dall das bonum in communi real in einem infinitum actuale
existieren mull und damit wire die Existenz Gottes bewiesen. Wie-
so das ?

Grof} ist der Unterschied zwischen dem Erkenntnisrealismus und
Wollensrealismus (163-67). Zwischen beiden ist kein Parallelismus;
vielmehr geradezu ein Gegensatz, «une opposition flagrante» (164).
Die Liebe geht an sich auf das reelle Gut hin, « de soi I'amour se porte
vers un bien réel» (163). Der Verstand nimmt den Gegenstand in sich
auf, der Wille bewegt sich nach auBlen zur Sache selbst hin. Der
Realismus des Willens ist daher viel direkter, viel absoluter als der des
Verstandes (164) ; die Erkenntnis tendiert zur Idee, die Liebe zur
Sache, deren Bild die Idee ist; zur Liebe bedarf es auller der
Erkenntnis einer besonderen Einwirkung von seite des Gegenstandes
als vervollkommmendes Objekt, was ohne die Realitit desselben unfafbar
wire (165). Daher auch die viel groBere Abhdngigkeit des Liebenden
vom Geliebten, als des Erkennenden vom Erkannten. Sowohl in der
Liebe als Streben zu einem noch nicht besessenen Gegenstand, als auch
und noch vielmehr in der Liebe als Besitz ist der Realismus der Liebe
viel groBer, als der des Erkennens (166-67). Freilich — und hierin
besteht eine gewisse Schwierigkeit — die Liebe selbst hingt wieder
von der Erkenntnis ab (167-69), welche die Liebe erst ermdglicht, die
Wahl des Gegenstandes leitet und spezifiziert (168). Aber die Liebe
geht dariiber hinaus : ihr ganz eigentiimliches Ziel ist die Sache selbst,
weshalb sie das die FExistenz der Sache affirmierende Urierl des Ver-
standes voraussetzt. Nur dann ist daher die Liebe auch eine wahre,
wenn ihr Gegenstand wirklich existiert (169).

1 Revue des sciences philosophiques et théol., v. 13., p. 162-172.



336 Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit

Bis hier reicht der Unilerban des Gottesbeweises. Jetzt setzt
P. Roland-Gosselin mit seinem Beweise selbst ein (169—172) Wir
konnen den Gedankengang in folgende Satze zergliedern :

I. Der Akt, in welchem der Wille sein Formalobjekt, das bonum
in communi erstrebt und liebt, ist der wesentliche Akt des Willens
itberhaupt, «l'acte essentiel du vouloir » (169). _

2. Diese wesentliche Liebe des Willens kann unmdglich eine
illusorische sein, sie mul} also eine wakhre Liebe sein, denn sonst wiirde
die Natur sich selbst verleugnen und zerstoren (169-170). «En son
acte primitif une nature ne peut se nier, se detruire elle méme. Pas
plus, que l'intelligence ne peut se tromper en ses premieres conceptions,
la volonté ne peut étre illusoire en son premier amour » (170).

3. Nun aber wire die Liebe zum bonum in communi olhne die
Existenz Goltes keine wahre Liebe, denn der abstrakte Inhalt der Idee
des bonum in communi kann, so objektiv er sein mag, unmdglich das
Objekt jener wesentlichen Liebe dés Willens sein, weil ihm, ohne das
Dasein Gottes, die Existenz abgeht ; ja mehr, damit jene wesentliche
Liebe eine wahre sei, mufl ihr Gegenstand in seiner ganzen Weite
real existieren ; ihr Gegenstand ist aber nur das bonum infinitum,
d. h. Gott, also mull Gott existieren (170).

Zum Unterbau der Beweisfithrung nur wenige Worte ! Ich unter-
schitze sicher nicht die feine Analyse iiber den Akt des Verstandes
und Willens, die P. Roland-Gosselin uns gegeben. Aber in mehr als
einem Punkte konnte ich ihm nicht zustimmen. Gewil der A7 und
Weise nach — psychologische Seite — gehen die beiden Titigkeiten
des Willens und Verstandes weit auseinander, und da gibt es sogar
Gegensitze. Aber ontologisch gibt es, und zwar vor allem nach Thomas,
einen Parallelismus zwischen Verstand und Wille. Der Realismus
des Verstandes ist so direkf, wie der des Willens und der letztere
wegen des ersteren. Nicht die Idee des Dinges ist ja das erste direkte
Ziel des Erkennens, sondern das in der Idee erkannte Ding. Wie die
wahre und falsche Liebe von der Realitit und Nichtrealitit des
geliebten Gegenstandes abhdngt, so auch die wahre und falsche
Erkenntnis. Es gibt also einen Parallelismus des Erkennens und

Wollens. — Wahr aber ist es, — und da stimmen wir iiberein —, der
Realismus des Wollens und Liebens geht iiber den Realismus der
Erkenntnis Aimaws. Das ist aber kein Gegensatz — opposition —,

sondern nur Verschiedenheit. Das Reale ist bekanntlich nicht identisch
mit dem Existierenden, da auch das Potenzielle real ist. Hinaus geht



Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit 337

nun der Realismus des Wollens und Liebens iiber den des Erkennens,
insofern die Liebe ein Wohlgefallen an einer Sache bedeutet, « amor

. est complacentia boni» (I-II. 25. 2); Wohlgefallen erregt das,
was als wvervollkommmnend aufgefafit wird (I. 16. 4); als vervoll-
kommnend wird nur das aufgefat, was entweder faktisch exsstiers
(I. 16. 1) oder wenigstens als kiinftig Existierendes gefaBt wird (I. 5.
2. ad 2). Die Liebe tendiert also zum exsstierenden Dinge hin, d. h. zur
Sache selbst, wie sie in der Natur ist, « secundum conditionem ipsarum
rerum » (II-IT. 27. 4). Damit 140t sich auch die wakre Liebe néher
determinieren. Der Wille folgt dem Verstande : « bonum autem non
est objectum appetitus nisi prout est apprehensum» (I-IL. 27. 2).
Liegt also von seite des Verstandes kemne Tduschung vor und ist der
Gegenstand der Liebe wirklich vervollkommnend entweder insofern
er bereits existiert oder existieren wird (III. C. G. 20), dann ist die
Liebe wahr. Dann wird die Sache so aufgefafit wie sie in sich ist,
weshalb Thomas sagen kann : «ad perfectionem amoris sufficit, quod
res prout in se apprehenditur, ametur» (I-II. 27. 2. ad 2). — Nun
zum Argumente von P. Roland-Gosselin ! '

. Zu 1. Die Liebe des Willens zum bonum in communi ist die
grundlegend wesentlichsie Liebe des menschlichen Willens auf Erden.
Dieser Satz ist unanfechtbar !

Zu 2. Jene wesentliche Liebe des Willens zum bonum in com-
muni mul} eine wahre Liebe sein, kann keine illusorische sein, sonst
wiirde sich das Vermogen, die Natur des Willens selbst verneinen,
auch dieser Satz ist unleugbar, weil es sich um die Hinordnung des
Willens zu seinem Formalobjekt handelt, das direkt, naturnotwendig
erstrebt wird. Thomas sagt dazu: «sicut cognitio naturalis semper
est wvera, ita dilectio naturalis semper est recta, cum amor naturalis
nihil aliud sit, quam inclinatio naturae indita ab auctore naturae»
(I. 60. 1. ad 3). Merkwiirdig, dal Thomas auch da noch die Existenz
Gottes als bewiesen voraussetzi! \

Zu 3. Ohne dz'e'Exz'stenz Gottes wire die Liebe des Willens zum
bonum in communi keine wahre ; der abstrakte Inhalt des bonum
in communi kann unméglich der Gegenstand jener wesentlichen wahren
Liebe des Willens sein ; nur das aktuell Unendliche, d. h. Gott kann
das sein, also existiert er, ‘

Diesen ganzen dritten Punkt bestreite ich und erlaube mir

folgendes dazu zu bemerken.
I. Der Beweis ruht auf einer Verwechslung zwischen wahrer

Divus Thomas. 22



338 Der Gottesbeweis aus der G]'Li_ckseligkeit

Liebe und vollkommener Liebe. Zur wahren Liebe geniigt es, wie
wir bei Thomas sahen, wenn ein Ding ohne T&uschung, so wie es in
sich ist, geliebt wird. Das Gut mag ein unvollkommenes sein und
dann ist es auch die Liebe; aber wird das Gut so erfafit und geliebt
wie es in sich ist, so ist die Liebe eine wahre. Setzt jemand das
hochste Gliick in ein Ding, wo er es nicht findet, so ist die Liebe
illusorisch, weil er das betreffende Ding nicht so fallt, wie es in sich
ist, ndmlich bloB} ein Teilgut. Liebt er aber ein Teilgut als Mittel zum
Ziel, das wirklich ein solches ist, so falit er es, wie es in sich ist, und
die Liebe ist eine wahre. Kein Mensch wird behaupten, dafl nur voll-
kommene Erkenntnis wahre sei ; dann wire unsere Erkenntnis Gottes,
und nicht bloB Gottes, immer falsch. Ich bestreite also in erster Linie
den Begriff, den P. Roland-Gosselin von der «wahren Liebe» gab.
Er ist eine Verwechslung von wahrer und vollkommener Licbe.

II. Die Liebe des bonum in communi ist als solche eine wahre
Liebe. :

‘Das ist sie, wenn sie, abgesehen von der Existenz des géttlichen
Gutes, zu einem real existierenden Gute ohne Tduschung hingeordnet
ist, denn dann ist ihr Gegenstand ein Ding in sich. Beides ist der Fall.

a) Der real existierende Gegenstand : der Gegenstand dieser Liebe
ist eben nicht die abstrakte Idee des bonum universale, sondern der
reale Inhalt des bonum in communi, und das ist die beatitudo in
communi, die eigene Gliickseligkeit, wie Thomas immer sagt, und
das ist die eigene Vollkommenheit, und das ist in erster Linie und
grundlegend das eigene Sein des Strebenden, das existiert, sonst wiirde
er nicht streben koénnen; das eigene substanziell existierende Sein
des Liebenden ist das primaum, das erste und das ndchste und das
wmbvmste Gut des Strebenden. Deshalb ist der erste terminus jener
Liebe zum bonum in communi das eigene Sein des Liebenden, es ist
Selbstliebe : «Unde et angelus et homo naturaliter appetunt suum
bonum et suam perfectionem. Et hoc est amare seipsum » (I. 60. 3).
Und wie real diese erste Liebe ist, zeigt sich weiter dadurch, daf3 diese
Selbstliebe die Ursache aller weiteren Bestrebungen ist: « Omnis enim
homo naturaliter vult beatitudinem. Et ex hac naturali voluntate
causantur omnes aliae voluntates » (I. 60. 2). Sie ist auch die Ursache
alles Gottsuchens! Ja in ihr liebt der Mensch indirekt und confuse
Gott selbst und mehr noch als sich selbst (I. 60. 5), weil sein eigen
Sein Gottes ist : « quia omnis creatura naturaliter secundum id, quod
est, Dei est ».



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit 339

by Keine Tduschung mdglich : Im Streben zur eigenen Gliick-
seligkeit ist eine Téauschung nicht moglich, weil es naturnotwendig “ist
(I. 60. 1 ad 3), deswegen ist es auch in allen Menschen und immer
vorhanden, so oft der Mensch iiberhaupt etwas will. Dann und nur
dann wiirde diese erste Liebe einen inneren Widerspruch bedeuten,
wenn der Wille das bonum in communi, seine Gliickseligkeit, seine
eigene Vollkommenheit, sein eigenes Sein zugleich wollen und nicht
wollen miilte oder konnte. Aber er will es eben naturnotwendig und
. kann es nicht nichtwollen. Es ist sein Objectum formale. Dagegen
wenn die Liebe zum bonum in communi nur dann eine wahre wire,
wenn sie auf Gott in sich, insofern er die volle Verwirklichung des.
bonum universale ist, hinzielte, dann wire sie nicht unfehlbar sicher
“wahy, denn Gott in sich erstreben auf Erden nicht alle und niemand
notwendig, weil viele sich irren. In diesem Falle wire eine Illusion
moglich und wenn das, wiirde gerade der Satz Roland-Gosselins :
« Die erste Liebe des Willens mu8 eine wa/re sein » in Frage gestellt. —
Die Liebe des Willens zum bonum in communi ist also als solche,
abgesehen von der Existenz Gottes, eine wahre, reale, notwendig'
irrtumsfreie Liebe. Damit fallt der ganze dritte Punkt des Beweises
von P. Roland-Gosselin mit der Conclusio des Argumentes iiberhaupt.

Die ganze Controverse hat mich nur um so fester iiberzeugt, daB
ein  selbstindiger, zwingender Gottesbeweis aus dem Gliickessehnen
des Menschen nicht erbracht werden kann. Die Ansicht meines ver-
ehrten verstorbenen Lehiers P. del Prado O.P., daB alle Gottes-
beweise schlieBlich auf die .quinque viae des hl. Thomas zuriick-
gefithrt werden mdissen, scheint mir sicherer als je. Was Scharisinn
zur Begrindung des Gliickseligkeitsbeweises sagen konnte, das haben
die P. Zimmermann S. J., Gredt O.S. B. und Roland-Gosselin O. P.
geleistet. Und doch, es stimmt nicht! SchlieGlich ist es immer wieder
ein Gedanke, der bewul3t und unbewult durchblickt : ohme Gottes-
dasein kein Menschengliick, also existiert Gott. Das ist aber eine absolut
unhaltbare These, die keinen Atheisten, geschweige denn einen Pessi-
misten {iberzeugen wird. Wahr aber ist, tief wahr, was Thomas gesagt :
« voluntas nostra non est causa bonitatis rerum» (I. 2o. 2), und des-
halb garantiert unser Wille nie die Existenz unseres Gliickgegenstandes !

e



	Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit : Nachtrag

