
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Züge zum Christusbilde

beim hl. Thomas von Aquin.

Von P. Matthias HALLFELL, Trier.

Quia Deus praeordinavit Incarnationem
Christi, simul cum hoc praeordinavit, ut
esset nostrae salutis causa (III q. 24 a. 4 ad 3).

Am 10. Mai 1910 hielt der hochselige Papst Pius X. eine bedeutsame

Ansprache an die Abordnung einer Gelehrten-Vereinigung. Dabei

sagte er: «Wer mit den Augen des Glaubens schaut, schaut mit den

Augen Gottes. Er erkennt in der Welt die Führungen und Fügungen
Gottes ; er gewahrt nur Eines und aus diesem Einen begreift, in diesem

Einen liest er alles. Das Eine ist die große Initiative Gottes, die

Heilstatt Gottes, der Kyrios Jesus Christus »

Christus Jesus, die große Initiative Gottes — ein ungemein
glücklicher Ausdruck, der, um ein Bild des englischen Oratorianers
W. Faber zu gebrauchen, sich wie eine Hügelspitze in der Ebene der

theologischen Landschaft erhebt. Von ihr aus eröffnen sich sehr

ergiebige Fern- und Ausblicke in das Reich der spekulativen Theologie
und ihrer Grenzgebiete ; von ihr aus hebt sich aber auch klar und
bestimmt der Weg ab, den die praktische Lebenshaltung und
Lebensführung im Diesseits einschlagen und einhalten muß, wenn sie durch
die Ruhe der ewigen Beseligung im Jenseits ihre Ablösung finden soll.

Die praktische Lebensführung muß von der Devise des hl. Paulus
beherrscht sein : « So ahmet denn Gott nach » (Eph. 5, 1) und lasset
Christum Jesum die große Initiative eures Lebens sein. Diese Ergänzung
nach der asketischen Seite ist ganz im Sinne des großen Pius und soll
darum in den Rahmen unserer Abhandlung mit einbezogen werden.



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 309

I.

Christus Jesus : die große Initiative Gottes.

Bei uns Menschen ist die vielgelobte und vielbegehrte Initiative
vorab eine mehr als gewöhnliche Regsamkeit, Angriffs- und Arbeitslust
des Willens. Aber weil sie in der Liebenswürdigkeit und Wertschätzung
der Ziel- oder Zwec&ursächlichkeit ihren Anfang nimmt, sich ununterbrochen

erneuert, um anhalten und aushalten zu können, so dehnt sie

ihren Namen auf die Ziel- und Zte^c&ursächlichkeit selbst aus. Ein in
liebendem Verlangen erfaßtes Ziel gibt, erhält, frischt die Initiative
des Willens auf und wird darum selbst Initiative genannt, ähnlich
wie eine Speise gesund genannt wird, weil sie der Gesundheit des

Genießenden zuträglich ist.
Darf ich nun bei Gott von Initiative sprechen — Ohne Zweifel

Denn mag auch der Name zuerst dazu aufgestellt worden sein, um
den Menschen in seinem Wirken zu kennzeichnen, das verschlägt nichts ;

die durch den Namen bezeichnete Sache und Wirklichkeit findet sich

früher und in überragender Weise bei Gott und seinen Werken. 1 Es ist
das in die Menschheit hineingeborene und darum in der Menschheit
lebende und wirkende Wort Gottes, das vom hl. Thomas mit
unnachahmlicher Schönheit und Kürze « Deus humanatus » genannt wird
(Opusc. 53 [Parisiis], a. 1 ; C. G. IV c. 54). Da es als Ziel und Ende,
Krone und Vollendung aller kreatürlichen Dinge in die Schöpfung
eintritt — Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium
finis — (De Potcntia, q. 3 a. 15), so ist es in Wahrheit und Wirklichkeit
die große Initiative Gottes, die am Anfang, in der Mitte und am Ende
aller Werke Gottes steht. Über diese Wahrheit wird die Metaphysik
der Ziel- und Zweckursächlichkeit ein wohltuendes Licht verbreiten.

1. Wenn wir mit dem hl. Thomas sagen, daß Christus Jesus nicht
in Einstellung und Einordnung unter ein Ziel in unsere Schöpfung
eingetreten, sondern selber Zielsetzung für alles sei, so lassen wir uns
damit von einer Unterscheidung leiten, deren Führerdienste wir gleich
in Anspruch nehmen wollen. Die Unterscheidung selbst aber wird uns
durch einen von unserem heiligen Lehrer öfters angewandten Vergleich

1 De his quae dicuntur de Deo et creaturis, quaedam sunt, quorum res
significatae per prius inveniuntur in Deo quam in creaturis, quamvis nomina
prius fuerint creaturis imposita ; et talia proprie dicuntur de Deo, ut bonitas et
sapientia et huiusmodi (De Veritate, q. 4 a. 1 ad 10).



3io Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

verdeutlicht : Jemand ist mit dem Neubau eines Wohnhauses beschäftigt.
Sobald das Haus durch die Arbeit der Bau- und Werkleute seine

äußere und innere Ausstattung, seine endgültige Form erlangt hat,
ist man am Ende der Arbeit und hört damit auf. Das Arbeitsziel —
finis operationis —, ein fertiges Wohnhaus hinzustellen, ist erreicht.
Jetzt erst tritt die Zweckbestimmung — finis intentionis — in ihr
Recht. Der Eigentümer hat das Arbeitsziel verwirklicht, das Haus

fertig gebaut, um darin zu wohnen. 1 Es ist nun unbestreitbar, daß

die Initiative ihr eigentliches Quellprinzip in dem « finis intentionis » —
der Zweckbestimmung — hat ; aber andererseits ist es ebenso

unbestreitbar, daß sie sich in ihren Auswirkungen und Ausstrahlungen
besser von der Stufe. des « finis operationis » — des Arbeitszieles —
aus beobachten und beschreiben läßt. Das ist eine Einladung für uns,
der Initiative vom « finis operationis » aus zu folgen und nachzugehen.

Wohin aber geht sie uns voraus — Sie schreitet geichsam übe:
die Grenzen des eigenen Bereiches hinweg und begibt sich zu der

Wirkursächlichkeit. Wir folgen, und was beobachten wir Sie bittet
und wirbt um die Tätigkeil der Wirkursache. Sie findet Gehör. Die
Wirkursache leiht ihr in schwesterlicher Hilfsbereitschaft die eigene

Tätigkeit. Durch die Tätigkeit der Wirkursache kommt allmählich
die Form zum Vorschein. Sie legt sich verschönernd auf den Stoff.
Dieser erweist sich gleichsam erkenntlich, trägt und hält die Form,
um mit ihr geeint ein gemeinsames Dasein zu führen. So kehrt die

Initiative von ihrem Ausgang zurück und freut sich, daß der « finis
operationis » — das geplante Werk — durch die Beihilfe der andern
Ursächlichkeiten verwirklicht und fertig gestellt werden konnte. Die
Initiative für alle Ursachen zu sein, das ist der unbestreitbare Ruhmestitel

der Finalursächlichkeit. 2 Wie groß war nicht, um bei clem

vom hl. Thomas angeregten bautechnischen Beispiel zu bleiben, die

Initiative, die vom Linzer Mariendom, der am 28. April dieses

Jahres 1924 eingeweiht wurde, ausging Jetzt, wo er fertig dasteht,
der « finis operationis » in seiner ganzen Größe und Herrlichkeit ver-

1 Est aliquis finis intentionis praeter finera operationis, ut patet in domo. Nam
forma eius est finis terminans operationem aedificatoris ; non tarnen ibi terminatur
intentio eius, sed ad ulteriorem finem, quae est habitatio : ut sic dicatur, quod
finis operationis est forma domus, intentio vero habitatio (De Potentia. q. 3 a rô).

2 Finis dicitur causa causarum, quia a causa finali omnes aliae causae reeipiunt
quod sint causae ; quia efficiens non agit nisi propter finem, et e.\ actione efircientis
forma perficit materiam, et materia sustinet formant (De Veritate, q. 28 a. 7I ;

I q. 5 a. 4 ; II-II q. 27 a. 3.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 311

wirklicht ist. läßt sich diese Initiative rückwärts verfolgen bis in den

Winter von 1854 auf 1855. Sie ergoß sich in die causalitas efficientiae

— die Wirkursächlichkeit — hinein, erfüllte deren Hauptträger, den

Ehrw. Diener Gottes, Bischof Franz Joseph Rudigier, in solchem

Maße, daß sie gleichsam überfloß, das ganze oberösterreichische Land
durchdrang und alle Gutgesinnten zu Miterbauern des Domes machte.
Unter der zielgeordneten und zielgeleiteten Tätigkeit ungezählter Arbeiter
auf der Baustätte in Linz trat langsamen und gemessenen Schrittes
die Eom«/ursache aus ihrer idealen Heimstätte, dem Geiste des

Baumeisters V. Statz (aus Köln), hervor, und zeigte immer erst nur einen
Teil ihrer Schönheit : in der Form der vor und nach aus- und
fertiggebauten Kapellen, Chöre und Türme. Den hohen Ansprüchen und
Erfordernissen der Formalursache entsprach gerne die Materialursache
in dem angelieferten Baumaterial in Holz und Stein, Granitsäulen
und Sandstein, Tiroler und karrarischem Marmor, dem Stoff zu den

Kupfer- und Eisenschmiedearbeiten, den Blatt- und Feuervergoldungen,
den Glasmalereien und endlich den Glocken. Denn es war ihr, als

ob sie mit der Form eine Seele erhielte und fortan einer noch höheren

Bestimmung (finis intentionalis) zu dienen habe : Das Lob Gottes

lind die Ehre Mariens zu preisen. Das Werk ist beendet. Aber die

Initiative ist nicht zu Ende. Im Gegenteil : sie nimmt einen neuen

Anfang zu ganz neuen Werken. Der Sorge um das eigene Selbst

enthoben, kann sie ihre ganze Kraft nach außen leiten, der Erfüllung
des Bischofswortes leben, daß « der Dombau eine Kunstschule sei,

eine Kunstschule im großen Maßstabe nach allen Richtungen hin ».
1

In dem Bilde der Ffwahirsächlichkeit findet sich noch ein weiterer
Zug, den wir bei der Bestimmung ihrer Initiative nicht außer acht
lassen dürfen. Wir geben denselben am besten in Anlehnung an den

hl. Thomas wieder (De Verdate, q. 5 a. 9 ad 10) : Da die Finalursache
mit ihrer Initiative gleichsam als Königin über die übrigen gebietet,
so ist sie an dem Zustandekommen des Werkes mehr beteiligt als alle

andern. Das hindert jecloch nicht, daß das Werk, rein äußerlich

betrachtet, mehr den unmittelbaren Zweitursachen ähnelt. Diese sind
eben die Ausführenden und darauf eingestellt, dem Werke bei der

Herstellung und Ausführung ihr eigenes Gepräge aufzudrücken. Das

bautechnische Beispiel steht mit seinem Lichte noch nahe genug, um
auch diese Wahrheit hinreichend zu beleuchten. Darum wollen wir

1 Das «Neue Reich» 1924, p. 6i5.



312 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

weitergehen und den Aufstieg zur Initiative des größten aller Gotteswerke,

des Gottmenschen Christus Jesus, versuchen.

2. Vergegenwärtigen wir uns wiederum den magistralen Satz des

hl. Thomas : Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium
finis (De Potentia, q. 3 a. 15). Er rückt das Christusbild in den

Rahmen, der durch Christi Beziehung zu den Werken Gottes geschaffen
wird und gibt damit unserer Christusbetrachtung eine kreatur-zentrische
Einstellung. Das ist vorteilhaft. Denn so läßt sich die Initiative,
die von Christus in die Schöpfung eintritt, besser verfolgen. Doch
ehe wir uns von ihrer Großartigkeit in Anspruch nehmen lassen, wollen
wir uns für einen Augenblick gleichsam auf die andere Seite stellen,
in die Beziehung Christi zu Gott eintreten. In dieser theo-zentrischen

Einstellung enthüllt sich uns die Initiative für Christus den
Gottmenschen selbst. Sie wurzelt in dem unabänderlichen Haus- und
Arbeitsgesetz Gottes : Universa propter semetipsum operatus est

Dominus (Prov. 16, 4) — « Alles hat der Herr um seinetwillen (finis
intentionis) gemacht.» Der Ausdruck «propter semetipsum» — um
seinetwillen — ist dahin zu erklären, daß Gott alles, was er gemacht
hat, nicht dazu gemacht hat, um selber etwas von den Dingen zu
erhalten, durch sie eine Vervollkommnung zu erfahren, sondern um
sich selber den Dingen zu eigen zu geben und nach Maßgabe ihrer
Aufnahmefähigkeit die eigene Güte mit ihnen zu teilen : Deus est finis

rerum, non sicut aliquid effectum a rebus, neque ita quod aliquid Ei
a rebus acquiratur, sed hoc solo modo quia Ipse rebus acquiritur. —
Res igitur non ordinantur in Deum sicut in finem cui aliquid acquiratur,

sed ut ab Ipso Ipsummet suo modo consequantur (C. G. III
c. 18). In ähnlicher Fassung kehrt dieser Gedanke bei den
verschiedensten Anlässen wieder, so beispielsweise in S. th. I q. 65 a. 2 ;

I q, 103 a. 2 ; De Malo, q. 1 a. 1 ; Opusc. I c. 100.

Aber so oft wir ihm begegnen, sollten wir einen Augenblick
innehalten, um in liebender Verehrung jener geschöpflichen Natur zu

gedenken, die in ihrer Hinordnung zu Gott in einzigartiger Weise

Gottes Initiative an sich erfuhr, die Gottheit selber in der Person des

Wortes zu eigen und zu unvergänglichem Besitz erhielt. In dieser

heiligsten Menschheit, in der der ewige Sohn, Gott, menschliches
Dasein und Leben erhalten und in alle Ewigkeit behalten, der in der
Menschheit lebende und wirkende Gott (Deus humanatus) sein und
Christus Jesus heißen sollte, ist der menschgewordene Gottessohn
die erste große übernatürliche Wirklichkeit. Ihr gegenüber ist die sieht-



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3I3

bare Welt der Natur mit all ihrer Greifbarkeit, die unsichtbare Welt
der Gnade mit all ihrer Herrlichkeit nur eine nachgebildete Wirklichkeit.

— Jene Wirklichkeit, Christus Jesus, in seiner menschlichen Natur,
geht in ihrer Größe bis zur äußersten und letzten Grenze, ist das

Beste des Gott-möglichen, im wahrsten Sinne des Wortes : Finis
operations divinae. 1 Christus Jesus ist in seiner menschlichen Natur
Gott, dem Vater, zugekehrt und zugeordnet, damit er von Ihm in ihr
(seiner menschlichen Natur) wie in einem Behältnis die Gottheit und
mit ihr alle Gaben der Natur und Gnade entgegennehme ; — Ordinatus
in Deum sicut in finem, ut ab Ipso Ipsummet suo modo consequatur
(C. G. III c. 18). — Christus Jesus sammelt so gleichsam in seiner

heiligsten Menschheit alle Initiative Gottes auf, nicht um sie in sich

zu verschließen, sondern um sie weiterzuleiten : « Aus seiner Fülle
haben wir alle empfangen » (Joh. I, 16). Ja, wiederholen wir es mit
dem hochseligen Papste Pius X., er wird selber die Initiative Gottes.

Denn er tritt in diese Schöpfung ein, damit alles von Anfang und

Grundlegung an eine christo-zentrische Einstellung und Orientierung
bekomme (Filius procedit ut omnium finis — De Potentia, q. 3 a. 15).

Ohne die Zukehr zu Gott, dem Vater, der Quelle alles Guten zu
verlassen, tritt er in die der Kreatur zugekehrte Einstellung ein, um für
sie die Quelle alles Guten zu werden. « Ordinatus in Deum sicut in
finem » : Das ist der erste und wesentliche Zug im Christusbilde. —
« Ordinans omnia in se sicuti in finem » : Das ist der zweite, der uns
schon vorhin durch seine Lieblichkeit angezogen hat und dem wir
uns nunmehr wieder zuwenden wollen.

3. Doch wollen wir nicht vergessen, daß wir vom Standpunkt
Gottes her, der der einzig richtige ist, vor das Christusbild hin treten.
In der Beleuchtung, die von daher auf das Bild fällt, haben die großen
Theologen und Mystiker der Vorzeit herrliche Dinge geschaut. Ihr
Blick war zunächst auf das Ganze gerichtet. Und unter dem
Eindrucke, den das Ganze auf sie machte, haben sie wahre Denkmale

religiöser Literatur geschaffen. Das gilt beispielsweise von dem

englischen Oratorianer W. Faber, der in seinem gedankentiefen :

« Bethlehem » (Regensburg 1865), p. 24, 33, schreibt : « Was war der

erste Anblick der Schöpfung im göttlichen Geiste, wenn wir das Wort
erst von dem brauchen dürfen, was ewig war Es kann wenigstens

1 Humanitas Christi ex hoc, quod est unita Deo, habet quandam dignitatem
inlinitam ex bono infinito, quod est Deus ; et ex hac parte non potest aliquid fieri
melius ea ; sicut non potest aliquid melius esse Deo (I q. 25 a. 6 ad 4).



314 Züj,re zum Christusbjlde beim h!. Thomas von Aquin

eine Priorität der Ordnung geben, auch wenn es keine Priorität der

Zeit gibt. Es gibt einen Vorrang in den Ratschlüssen, selbst wo keine

Aufeinanderfolge stattfindet. Der erste Anblick der Schöpfung, wie
sie im Reiche Gottes lag, war eine geschaffene Natur, angenommen
zu seiner ungeschaffenen Natur in einer göttlichen Person. Mit andern-

Worten, der erste Anblick in der Schöpfung war das Kindlein von
Bethlehem. Der erste Schritt außerhalb Gottes, der erste Standpunkt
in der Schöpfung, ist die geschaffene Natur, die zu einer göttlichen
Person hinzugenommen ward. Durch dieses führte gleichsam der Weg
von dem Schöpfer zu den Geschöpfen. Dies war der Einigungspunkt,
die Verbindung zwischen dem Endlichen und Unendlichen, indem
das Geschöpf sich, ohne sich zu vermischen, mit clem Schöpfer verband.
Dieses erstgeborene Geschöpf, diese heilige Menschheit, war nicht nur
das Urgcschöpf, sondern es war auch die Ursache aller übrigen
Geschöpfe. — Alle Engel, Menschen, Tiere und die ganze Materie
werden einfach wegen Ihm und für Ihn geschaffen. Christus Jesus
ist der einzige Grund des Daseins eines jeden geschaffenen Dinges,
die einzige Erklärung von ihnen allen, die einzige Regel und
Richtschnur für jedes äußere Werk Gottes. » —• Dieser machtvollen Initiative
Gottes widmet der hl. Franz von Sales in seinem « Theotimus » (Schaffhausen

1852), II c. 4-5, gottbegeisterte Worte. Sie klingen in dem
Satze aus : « Alles ward um des Gottmenschen willen erschaffen, der
deshalb heißt : der Erstgeborene vor allen Geschöpfen (Col. 1, 15), den

der Herr gehabt im Anfange seiner Wege, ehedenn er etwas gemacht hat

vom Anbeginn (Prov. 8, 22) ; denn alles ist für Ihn geschaffen; er ist

vor allem und alles hat Bestand in Ihm. Er ist das Haupt des Leibes

der Kirche, damit er in allem den Vorrang habe » (Col. 1, 16-18).
So über Christus Jesus, die große Initiative Gottes der Welt gegenüber,

denken, heißt nach dem hl. Joh. Chrysostomus « gut und

angemessen über den Herrn denken » (Horn. 27). Denn es heißt j a,

so über Christus denken, wie Gott über ihn denkt. Es heißt, in ihm,
dem ErsCgewollten und EVsGbeabsichtigten, « das Höchst- und

Allgemeingut erkennen, dem zuliebe alles geworden und ohne das nichts

geworden, was geworden ist (Joh. 1, 3) ; es heißt, die wahre
Großmacht in der Welt erkennen, weil ja die Welt nur ihretwegen wert
befunden wurde, Dasein und Bestand zu erhalten. »1 Es. ist das eine

1 Finis virtus est, non solum secundum quod in se desideratur, sed etiam
secundum quod alia fiunt appetibilia propter ipsum (C. G. I c. 76).



Züge zum Christusbil.de beim hl. Thomas von Aquin 3*5

andere Wendung des hl. Thomas, die ebenso glücklich, wenn nicht
noch glücklicher als die bereits erwähnte : Christus procedit ordinans
omnia in se sicuti in finem — Christus als Initiative Gottes ins rechte

Licht stellt, Wir wollen beide im Auge behalten, um unsern Blick
für die Einzelzüge, die in dem der Schöpfung zugekehrten Christusbilde

enthalten sind, zu schärfen.
Ist Christus Jesus die große Initiative Gottes, derentwillen die

Schöpfung ins Dasein gerufen wurde und im Dasein erhalten wird,
so ist es die gleiche Initiative, welche die kreatürlichen Dinge in ihrer
numerischen unci spezifischen Einrichtung, in ihrer Verteilung auf
verschiedene Kreise und Reiche, Rangstufen und Ordnungen bestimmt
— Verbum non solum est id, per quod fit dispositio, sed est ipsa Patris

dispositio de rebus creandis (De Veritate, q. 4 a. 5 ad 6). — Und weil
das menschgewordene Wort nach dem dreieinigen Gott das Höchst-gut
ist1, so kann man nichts Größeres und Ehrenvolleres von der Schöpfung

sagen, als daß sie christozentrisch sei. Dieser Umstand rechtfertigt
es, daß Faber in seinem bereits erwähnten Buche: «Bethlehem», p. 26,

selbst den Namen « Wort » auf die Schöpfung ausdehnt : « Die Schöpfung
ist ein göttliches Wort, eine Äußerung, ein Ausdruck, ein Bild Gottes,

matt, schwach, äußerlich, veränderlich, frei, während das « Wort »,

das Bild Gottes innerhalb Gottes ist, gleichen Wesens, ewig,
unveränderlich und notwendig. — Es ist ein besonderer Zusammenhang
zwischen dem Sohne und den Geschöpfen, als zwischen dem innern
und äußern Worte Gottes, sodaß seine Annahme einer geschaffenen

Natur die angemessene Weise war, in welcher die Schöpfung sich

ausdrückte. Es war das innere Wort, welches äußerlich wurde. Die

Annahme einer geschaffenen Natur durch das Wort war, wenn wir
einen solchen Ausdruck wagen dürfen, der Weg, auf welchem der

geschöpflose Gott zu einer Schöpfung gelangen wollte. »

4. Da aber nach der magistralen Darlegung des hl. Thomas in

Opusc. I c. 149 und C. G. III c. 22 die niedere Schöpfung nur des

Menschen willen da ist, so können wir von deren christozentrischen

Einstellung und Anordnung absehen. Sie ist ja in der des Menschen

mitbegründet und darum auch miterklärt. Somit wäre unsere Frage

nur mehr die, wie in der christozentrischen Einstellung des Menschen

die Initiative Gottes zur Geltung und Ausprägung kommt. Der engeren

1 Natura mentis humanae qualem Christus assumpsit, nihil post Deum est
melius (De Veritate, q. 20 a. 2 ad 6).



3l6 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Begrenzung der Frage entsprechend, lautet nunmehr die Antwort
viel bestimmter : « Christus procedit rrt hominum finis. » — Wer diesen

prägnanten Satz des hl. Thomas in die liebliche Sprache des hl. Franz

von Sales übersetzen wollte, müßte sagen : Weil der menschgewordene
Gottessohn, Christus Jesus, die Edeltraube am Weinstock des

Menschengeschlechtes ist, wurde das ganze Menschengeschlecht nur seinetwegen
ins Dasein gerufen. — « Man pflanzt den Weinstock nur um der Frucht
willen, folglich wird diese zuerst verlangt und bezweckt,, obgleich
ihr die Blätter und Blüten im Wachstum vorangehen. Ebenso war
auch der große Heiland der erste Gegenstand der göttlichen Absicht
und des ewigen Schöpfungsplanes der göttlichen Vorsehung, und
in Betracht dieser wünschenswerten Frucht ward der Weinstock
des Menschengeschlechtes gepflanzt und die Reihenfolge mehrerer
Geschlechter festgesetzt, die gleich Blättern und Blüten ihm vorangehen

und als Vorläufer die Erzeugung dieser Traube gebührend
vorbereiten sollte, welche die heilige Braut im Hohen Liede (2, 13) so

sehr lobpreiset und deren Süßigkeit Gott und die Menschen erfreut. »1

Dem aufmerksamen Leser ist es sicherlich nicht entgangen,
daß sich der hl. Franz von Sales nicht nur an den Gedanken, sondern
selbst an den Ausdruck und den Wortlaut des großen Aquinaten anlehnt.
Dieser sagt von Christus, dem menschgewordenen Gottessohn : In se

desideratur ; propter ipsum alia fiunt appetibilia. — Der hl. Franz

von Sales nennt ihn : Ce fruit désirable en vue duquel fut plantée la
vigne de l'univers. Mag auch die Übereinstimmung der beiden Geistesmänner

rein zufällig sein, so ist es doch angebracht, eigens auf ihre

gleichlautende Ausdrucksweise aufmerksam zu machen. Denn sie ist
geeignet, die Wahrheit von Christus, der Initiative Gottes für die

Menschheit, dem Verständnis gerade unserer auf das Soziale

eingestellten Zeit nahe zu bringen. Ist die Menschheit nur Christo zuliebe

und Christi wegen ins Dasein getreten, so ist ja in Wahrheit Christus

das eine, große, soziale Gut der Menschheit, ohne das es keinen einzigen
Menschen gäbe ; die Menschwerdung als Geschehnis aufgefaßt, ist eine

soziale Tat von solchem Ausmaß und solcher Bedeutung, daß sich

ihr nichts von dem, was man menschliches Tun und Wirken nennt,
entziehen kann. Es ist ja wahr, rein historisch betrachtet ist die

Incarnatio oder Humanatio Verbi ein Vorgang, der sich still und
ungesehen in der allerseligsten Jungfrau Maria vollzog, nur Gott und

1 Theotimus, II Kap. 5.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3r7

ihr bekannt. Aber dieser Gesichtspunkt scheidet hier aus. Uns

beschäftigt einzig und allein die Initiative oder die geschichts-
philosophische Bedeutung der Menschwerdung. Und da müssen wir
mit Faber, Bethlehem, p. 59, sagen : « Sie ist der Anfangs- und
Ausgangspunkt aller Geschichte. Die Geschicke der Völker sowohl als

der Individuen gruppieren sich um dieselbe. Sie ist die Ursache alles

dessen, was wir sehen, das Unterpfand aller unserer Hoffnung. Sie ist
die große Tatsache, die den Mittelpunkt des Lebens und der Unsterblichkeit

bildet. »

Auf sie muß man das Wort des hl. Thomas anwenden : Ipsius
virtus praesentialiter attingit omnia loca et tempöra (III q. 56 a. 1

ad 3). — Als Initiative Gottes ist sie keinem von uns fremd oder
ferne ; sie ist allen Menschen gegenwärtig. Trägt sie doch allen

Menschen aller Zeiten und Zonen das soziale, d. h. das Allgemein- imd
Gesellschaftsgut des natürlichen leiblichen Lebens der Menschenkindschaft

zu. Vielleicht kommt es den Christen von heute, selbst vielen Priestern
befremdlich vor, daß auch das natürliche leibliche Leben des Menschen

bereits diese christo-zentrische Einstellung habe und einzig und allein
Christo, der großen Initiative Gottes, Dasein und Bestand verdanke.
Aber das Befremden weicht, sobald man zwischen der Ordnung der

Verwirklichung der Dinge und der Ordnung, der Ratschlüsse und Pläne
der Dinge unterscheidet. Die Ordnung der Verwirklichung beginnt
mit dem Unfertigen und Unvollkommenen, schreitet zum
Vollkommeneren fort, um bei der Vollendung des Werkes und Erreichung
des Zieles mit der Arbeit auszusetzen. In der Ordnung der Ratschlüsse

und Pläne ist es umgekehrt. Hier ist das Ungewollte und Ii
^beabsichtigte das Ziel, dem alles andere als dienendes Mittel nachsteht

und nachkommt (I-II q. 1 a. 4). «Christus in seiner heiligen Menschheit

ist das primum volitum, das Erstgewollte, d. h. das allererste Wesen,

das Gott bei der Schöpfung der Welt im Auge hatte. In Jesus Christus

will Gott die übrigen Dinge, die Welt der Engel und Menschen und

der übrigen niederen Wesen. In ihm hat Gott uns von aller Ewigkeit
her geliebt, in ihm hat er uns — auch unserm natürlich-leiblichen Leben

nach — ins Dasein gerufen » (Louismet O. S. B., Das Geheimnis Jesu,

p. 4). Kurz und bündig sagt der hl. Thomas: «Der Menschwerdung

Christi, des Sohnes Gottes, verdanken wir unser Leben. » 1

5. Das Befremdende, von dem oben die Rede war, wird vollends

1 Christus, secundum quod homo, est causa vitae (De Veritate, q. 7 a 1 ad 16).



3l8 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

einer heiligen Ergriffenheit Platz machen, wenn wir bedenken, daß

wir mit unserm natürlich-leiblichen Leben nur deshalb in die christo-
zentrische Einordnung gestellt wurden und gestellt bleiben, um in
den Besitz höherer Wirklichkeiten und sozialer Güter übernatürlicher

Art einzutreten. Ohne diese christo-zentrische Einstellung und deren

Gefolgschaft an übernatürlichen Gütern ist das menschliche Leben
nach dem Werturteil des hl. Thomas eitel und leer, gehalt- und wertlos.

— In und mit ihr aber hat das menschliche Leben eine höhere

Zielbestimmung. Es hat die Bestimmung, Christi jenseitigem, ewigen

seligen Leben zugesellt und mit dem Merkmal seiner verklärten
Menschheit bezeichnet zu werden. Es hat die Bestimmung, eine

andere Menschheit für. Christus zu werden, der er die Teilnahme auch

an dem letzten und höchsten Geheimnisse seines geschöpflichen Lebens

und damit die letzte und höchste Verähnlichung und Gleichförmigkeit
mit sich zu eigen zu geben. Mit andern Worten : Christus in seinem

eigenen, ewigen seligen Leben, das er nicht für sich allein besitzen,

sondern mit uns teilen 'will, ist die Zielbestimmung, die Initiative
unseres allgütigen Gottes für unser Erdenleben. Die Freude über diese

uns beglückende Initiative Gottes hat dem hl. Augustinus die
herrlichen Worte eingegeben : « Christus ist der Ein- oder
Einziggeborene des Vaters. Aber er wollte nicht allein bleiben in seiner

Gottessohnschaft. Es gibt viele, die kinderlos sind, aber bei

fortgeschrittenem Alter andere an Kindes Statt annehmen, also mit ihrem
Willen tun, was sie vermöge ihrer Natur nicht vermochten. So machen

es die Menschen. Wenn aber jemand einen einzigen Sohn hat, so hat
er um so mehr Freude an ihm, weil er einmal Alleinbesitzer von allem
sein und keinen Miterben haben wird, der ihm das Erbe schmälern
könnte. Nicht so Gott : Gerade diesen Eingeborenen gesellte er uns
in unserer Menschenkindschaft zu, damit er nicht mehr allein sei in
seiner Gotteskindschaft, sondern viele an Kindes Statt angenommene
Brüder und Mitbesitzer seines beseligenden Erbes habe. »1 Damit haben

wir einen weiteren Zug in dem der Menschheit zugekehrten Christusbilde

kennen gelernt. Wollte man ihn nach dem uns geläufigen
Sprachgebrauch des hl. Thomas (De Pot. q. 3 a. 15) beschreiben, so könnte
man sagen : Christus procedit ut hominum finis, sel. ordinans homines

1 In Joan, tract. II i3. —Ahnliche Gedanken begegnen uns in den dogmatischgehaltvollen

und aszetisch-anregenden Büchern des verstorbenen Abtes von
Maredsous (Belgien), D. Col. Marmion : Le Christ, vie de l'âme, ch. i3 ; Le Christ
dans ses mystères, ch. 14.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3*9

in se beatum et beatificantem sicuti in finem — die christo-zentrische

Einstellung des menschlichen Lebens soll in das Geheimnis der seligen

und beseligenden Verklärung Christi selbst einmünden und darin ihre

Vollendung und Krönung erhalten. Weil diese unsere jenseitige
Vollendung und Gleichförmigkeit in und mit dem verherrlichten Christus

unsere Zielbestimmung ist, so ist und bleibt sie das Quellprinzip, von
dem die Initiative Gottes ausgeht und in unser diesseitiges Leben

eintritt, um auch ihm für diese irdische Zeitlichkeit das Merkmal der
christozentrischeri Einstellung aufzuprägen. Der Weg, den sie nimmt,
läßt sich unschwer verfolgen. Man braucht nur auf die Gefolgschaft
der Wohltaten zu achten, die sie mit sich führt ; die Bereicherung zu

sehen, mit der sie unser Erdenleben aufbessert. Es wird durch ein
übernatürliches Gnadengut bereichert, erhält Ewigkeitswert. Und eine

höhere soziale Befähigung.
6. Daß wir im Jenseits durch die Anteilnahme am ewigen Leben

Jesu in der beseligenden Anschauung Gottes « das Bild des himmlischen

Adam » (I. Cor. 15, 49) an uns tragen werden, ist nicht nur selbst eine

Übernatürlichkeil, sondern bedingt auch die Übernatürlichkeit für das

Diesseits (S. Thomas in I. Cor. 15, 49). Es ist die Auswirkung des

Lebensgesetzes, das uns nicht nur in der Zieleinheit im jenseitigen Leben
mit dem beseligten und verklärten Christus verbindet, sondern auch

für das diesseitige Leben in der Art und Weise der Zielverwirklichung
mit Christus zusammenführt. Darüber läßt der hl. Thomas nicht
den geringsten Zweifel bestehen : « Auf die Frage, wie Christi und

unsere Zielbestimmung sich verwirklicht, gibt es nur eine Antwort :

auf dem Wege der Gnade. Das ist bei Christus ganz offenkundig.
Denn seine menschliche Natur wurde ohne irgend ein vorheriges
Verdienst zur persönlichen Einheit mit dem Sohne Gottes — und damit
zur beseligenden Anschauung Gottes (De Veritate, q, 20 a. 2) —
erhoben. 1 Bei uns kann es nicht anders sein. Denn es ist ja Christi
Gnadenfülle, aus der wir alle empfangen, wie wir bei Johannes 1, 16,

1 Selbst bei Christus, unserm Herrn, der Quelle aller Gnaden, « aus deren
Fülle wir alle empfangen haben » (Joh. t, 16), ist die Gnadensalbung nicht ein
Ausfluß seiner menschlichen Natur, sondern ein ganz frei verliehenes Geschenk
des Allerhöchsten. Denn der Menschheit als solcher ist es eigen, in sich und aus
ihrer Natur nichts von jenen Gaben, die von oben stammen, zu besitzen — denn
« was besitzest du, das du nicht empfangen hättest » (1. Cor. 4, 7), wurde zu ihr
gesagt — sondern vielmehr von außen her, natürlich von Gott mit neu
hinzugefügten Geschenken, welche die eigene Natur übersteigen, bereichert zu werden
(Cyrill. AI. Migne Patr. Gr. 70, 313).



320 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

lesen » (III q. 24 a. 3). Wir werden damit auf einen weiteren Zug in
dem der Menschheit zugekehrten Christusbilde aufmerksam. Er ließe
sich mit Anlehnung an den hl. Thomas (De Potentia, q. 3 a. 15)

folgendermaßen beschreiben : Christus procedit ut hominum finis, sel.

ordinans homines in se gratificatum et gratificantem sicuti in finem.
Christus tritt in diese Welt ein, nicht um an der Gnade eine

Zielbestimmung zu erhalten, sondern um in dem Vollmaß seiner Gnadensalbung

für alle Menschen Zielbestimmung zu sein und darum alle
Menschen seiner begnadeten Menschheit, die wie ein Behältnis alle
Gnaden umschließt (I-II q. 108 a. 1), ein- und aufzuerbauen,

einzupfropfen und einzupflanzen, einzuverleiben und einzuvermählen1, und
so in die Anteilnahme und den Mitbesitz der eigenen Gnadengüter
aufzunehmen.

Die Verwirklichung dieser unserer diesseitigen Zielbestimmung ist
die Einleitung und Grundlegung unseres Heilsgeschäftes. Aber weil
sie das ist, so ist sie nach Scheeben (Herrlichkeiten der göttlichen
Gnade, p. 37), «für uns hier auf Erden bedeutsamer als die himmlische

Glorie, das höchste Gut, das Gott uns jenseits geben kann. Nicht als

ob die Gnade die Seligkeit überträfe, wohl aber deshalb, weil für uns
viel mehr davon abhängt, daß wir uns in unsern Gedanken und
Bestrebungen mit der Gnade beschäftigen als mit der künftigen Glorie.

— Die himmlische Herrlichkeit ist ja nichts anderes als die volle

Entwicklung der Gnade, die wir hier besitzen (I q. 95 a. 1 ad 6). Die
Gnade ist die Quelle, die zum ewigen Leben sprudelt ; sie ist die Wurzel,
deren Blüte und Frucht die Herrlichkeit ist. Somit hat die Gnade

den besondern Vorzug, daß die Seligkeit von ihr abhängt und auf sie

begründet ist. » Daher ist sie auch bedeutsamer für die Initiative
Gottes. Diese wird sich schließlich einzig und allein darauf einstellen,
in unserm diesseitigen Leben das ewige durch die Vermittlung der Gnade

einzuleiten und grundzulegen. Diese ZielVerwirklichung nennt der

Heiland « das Werk, das zu verrichten der Vater ihm aufgetragen hat »

(Joh. 17, 4). Nach dem hl. Thomas kann man nicht groß und erhaben

genug über dieses Werk denken : « Denn es sei etwas Größeres als

Himmel rmd Erde erschaffen » (I-II q. 113 a. 9). Das ist keine
Übertreibung, sondern höchstens eine Wendung, die unsere Verwunderung
erregt und uns einladet, um so aufmerksamer der Begründung
nachzugehen, die der heilige Lehrer für seine Behauptung beibringt. Die

1 Eph. 2, 20 ; 3, 6 ; Col. 2, 7 ; Rom. 6, 5 ; 11, 17 ; II. Cor. 11, 2.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquiti 321

erste entnimmt er der Metaphysik der FomaZursächlichkeit. Sie ist
es, die in dem großen Reiche der Körperwelt gleichsam verständnis-
und liebevoll in den Stoff eingeht, dessen einstweilen unerfüllte
Möglichkeiten wahrnimmt, mit Hilfe der nimmermüden Wirkursäch-
lichkeit stufenweise verwirklicht und in ungezählte Seins- und Arbeitsweisen

verteilt und einordnet (C. G. II c. 40-43). Zur Höchstleistung
aber erhebt sich die Formalursächlichkeit im Menschenwesen. Ihre
Würde beansprucht einen besondern Namen. MenschenseHe nennen
wir sie. Sie verläßt ihre ewige Heimstätte, Gott, beugt sich erbarmungs-
voll herab zum ungestalten Stoff, nimmt ihm seine Formlosigkeit
und Unbeweglichkeit, gibt ihm menschliches Sein und Wirken, steigt
dann mit ihm in der Rangordnung der Dinge hinan bis an die Spitze
der materiellen Welt und vermittelt so das Bindeglied zwischen den

rein-geistigen und -körperlichen Dingen (C. G. II c. 68 ; De anima, a. 1).

Damit hat uns der hl. Thomas zu einem Stand- und Gesichtspunkt
emporgeführt, von dem aus sich uns in etwa das Wesen der Gnade

enthüllt. Sie tritt unter der Initiative Gottes in die Seele nach Art
einer übernatürlichen Formalursache ein, mit andern Worten : sie ist
eine die SeelenSubstanz innerlichst ergreifende, zu einem übernatürlichen,
gottförmigen Sein erhebende Wirklichkeit, ein neuer Lebensgroß und
Lebensquell, aus welchem die eingegossenen Tugenden und Gaben des

Heiligen Geistes naturhaft hervorfließen und eine höhere, gottförmige
Vitalität in die Seclenkräfte hineintragen (De Veritate, q. 27 a. 2 ;

I-II q. no a. 2). 1 An der Hand sinnreicher Analogien gelingt es dem

heiligen Lehrer, diese Herrlichkeit der göttlichen Gnade dem

Verständnis auch des gewöhnlichen Mannes zugänglich zu machen. Wir
wollen nur an eine erinnern : Die Glühhitze ist eine dem Eisen an sich

fremde Form und Eigenschaft. Aber lege das Eisen ins Feuer. Was

geschieht Das Eisen nimmt die Glühhitze und damit deren Seinsund

Arbeitsweise in sich auf. Eben noch starr und kalt, schwarz und

unförmig, wird es — ohne sein eigenes Wesen zu verlieren — leuchtend

und warm, geschmeidig und flüssig.
Aus dem Gesagten ergibt sich zur Genüge die vom hl. Thomas

vertretene Auffassung, daß die Seele selbst der Gnade gegenüber die

Stellung der ihr zugeordneten Materialursuche einnehme (De Veritate,

1 Gratia est in prima specie qualitatis, quamvis non proprie possit did
habitus, quia non immediate ordinatur ad actum, sed ad quoddam esse spirituale,
quod in anima facit, et est sicut dispositio quae est respectu gloriae, quae est
gratia consummata (De Veritate, q. 27 a. 2 ad 7).

Divus Thomas



322 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

q. 27 a. 3 ad 21). Aber es ist angebracht, eigens darauf hinzuweisen,
weil dadurch unser Blick von einem neuen Gesichtspunkt aus auf die

Initiative Gottes bei der Hervorbringung der Gnade hingelenkt wird.
Als vorgesehene Heimstätte der Gnade ermangelt die Seele einstweilen
der Abnahmebereitschaft, ist vielmehr durch den Sündezustand in

positiver Unbereitschaft unci Gegensätzlichkeit zu ihr. « Denn », so

fragt sich Nirschl in seinen anregenden Gedanken zur Religion, p. 181,

« kann sich das göttliche Leben mit dem Tode vermählen — Gewiß

nicht Weil das Göttliche alles Sündhafte und Unreine von sich
ausschließt, ist jede übernatürliche, lebendige Verbindung des Menschen

mit Gott solange unmöglich, als die Sünde in seiner Seele nicht
hinweggenommen, der Tod in ihr nicht vernichtet ist. » Diese positive
Unbereitschaft und Gegensätzlichkeit durch die Erlösung von der
Sünde zu beheben, trat Christus, die große Initiative Gottes, in diese

Welt. « Denn », um an ein Wort des hl. Thomas zu erinnern, « auch
die Zubereitung und Disponierung der Materialursache zur Aufnahme
der beabsichtigten Form liegt im Bereiche derjenigen Ursache, von
deren Einwirkung die Form selbst herrührt » (De Veritate, q. 28 a. 7). 1

So weilt also der menschgewordene Gott als Erlöser und Heiland unter
uns, nicht um in seinem Erlöserberuf eine Zielbestimmung zu erhalten,
sondern um allen Menschen Zielbestimmung zu sein, d. h. um alle
Menschen in seine eigene Sündelosigkeit und Heiligkeit aufzunehmen —
Christus procedit irt hominum finis, sel. ordinans homines in se

sanctum et sanctificantem sicuti in finem. So wird es uns auch

verständlich, warum die Offenbarungsquellen als eigentlichen Zweck

der Menschwerdung nur die Erlösung der durch die Sünde Adams

gefallenen Menschheit angeben : «Und ihr wißt, daß jener erschienen

ist, um unsere Sünden auszutilgen ; und in ihm ist keine Sünde »

(I. Joh. 3, 5). 2 Und das mit Recht. Denn in der Ordnung des

Werdens und Geschehens vollzieht sich die Reinigung und Erlösung
der Seele von der Sünde nicht ohne, sondern nur mit der Einführung
des Gnadenzustandes (De Veritate, q. 28 a. 7 ; I-II q. 113 a. 8). Und
wenn wir mit dem hl. Thomas das Größenmaß für dieses Werk den

jeweils in Betracht kommenden Verhältnissen entnehmen, so müssen

wir sagen : « Das Gnadengut, das den Sünder zum Gerechten macht,

1 De Veritate, q. 7 a. 7 ad 1 ; II-II q. 27 a. 3.
2 I. Tim. 1, i5 ; De Veritate, q. 29 a. 4 ad q-5 ; K. v. Schaesler, Das Geheimnis

der Menschwerdung; F. Prat S. J., La théologie de Saint Paul, II. ch. 2:
l'initiative du Père, pp. 91-129.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 323

übertrifft an Größe und Bedeutsamkeit das Gloriengut, das den
Gerechten zum Seligen macht. Das Gnadengut wächst nämlich in
seiner Größe so sehr über die Lage des Sünders hinaus, daß es geradezu
eine Umstellung in derselben herbeiführt. Das ist aber beim Gloriengut
dem Gerechten gegenüber nicht der Fall. Denn der Gottlose ist in
seiner Sündhaftigkeit der Verwerfung anheimgefallen, der Gerechte
aber in seinem Gnadenzustand zur Besitzergreifung der Seligkeit
befähigt und berechtigt » (I-II q. 113 a. 9). So ist denn Christus, die

große Initiative Gottes, durch die Menschwerdung der Menschheit

zugesellt und zugeordnet, um ihr nach Befreiung von der Sünde für
das diesseitige Leben das unschätzbare Gut der Gnade zu vermitteln. 1

Es ist demnach ersichtlich, warum die Verleihung der Gnade an
einen sündigen Menschen etwas Größeres sei als Himmel und Erde

zu erschaffen. Das Schaffen, so sagen wir mit Anlehnung an den

hl. Thomas (I-II q. 113 a. 9), beschränkt sich ja darauf, veränderliche
und zeitliche Wesen in den Besitz vergänglicher Naturgütex zu setzen ;

die Rechtfertigung aber führt den Sünder zum ewigen Mitbesitz und

Mitgenuß des beseligenden göttlichen Lebens. In der Schöpfung der
sichtbaren Dinge baut sich Gott nur ein Haus, und wenn er dem
Menschen die vernünftige Natur gibt, so bevölkert er dieses sein Haus
mit Knechten und Dienern ; aber wenn er dem Menschen seine Gnade

gibt, dann nimmt er ihn zu sich selber auf, macht ihn zu seinem Kind
und schenkt ihm sein eigenes ewiges Leben. — Es ist ferner ersichtlich,
daß die Bewahrung und Vermehrung der Gnade bei nur einem einzelnen

Menschen etwas Größeres ist als die Erhaltung und Regierung der

ganzen Welt: « Der Gesamtwert des Weltalls ist selbstverständlich

größer als das Eigengut eines einzelnen Menschen, solange es sich um
Werte und Güter derselben Art handelt. Aber das Gnadengut auch

nur eines einzelnen Menschen übertrifft an Wert und Bedeutung das

Naturgut des ganzen Weltalls.»2 Es ist ja die Gnade ein ganz und

gar übernatürliches Gut, d. h. ein Gut, das keine geschaffene Natur
aus sich besitzen oder auch nur beanspruchen, geschweige denn zustande

bringen kann, weil es nur der Natur Gottes an sich zukommt. Daher

beschäftigt sich Gott in seiner Initiative mehr mit der übernatürlichen

1 Incarnatio principaliter facta est propter hominum liberationem a peccato,
et sie humanitas Christi ordinatur ad influentiam gratiae quam facit in homines,
sicut ad finem intentum (De Veritate, q. 29 a. 4 ad 5).

2 Bonum universi est maius, quam bonum particulare unius hominis, si

aeeipiatur utrumque in eodem genere ; sed bonum gratiae unius maius est, quam
bonum naturae totius universi (I-II q. 113 a. 9 ad 2).



324 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Leitung eines Herzens, in dem er durch die Gnade herrschen will oder

bereits herrscht/als mit der natürlichen Leitung des ganzen Weltalls
und der Regierung aller Reiche der Welt. Diese Leitung ist ihm das

Höchste. Ist das Herz der Gewalt seiner Gnade unterworfen, so sieht

er sein Ziel erreicht. 1

Mit dem Gnadengute werden in Wahrheit Ewigkeitswerte unserm
Diesseitsleben zugeführt. Darauf sei in Kürze zum Lobe der großen
Initiative Gottes, Christus, hingewiesen. In seiner natürlichen
Wirklichkeit betrachtet, ist das diesseitige Leben eines jeden Menschen

ein Leben der Anfänge und Vorbereitungen, ein Leben von
halbgelungenen und halbmißlungenen Versuchen. Das zeigt sich besonders

grell im Leben aller jener, die vorzeitig als unmündige Kinder oder

heranwachsende junge Leute sterben. Ihr Leben besteht ja nur in

Anfängen und Vorbereitungen, ist ein Dasein von fast nur unerfüllten
Möglichkeiten. Aber auch das Leben jener, die im beruflichen Leben

stehen, ist und bleibt mit diesem Merkmal bezeichnet. Man betrachte
doch nur das Leben der Hausfrau und des Landmannes, des Arbeiters

und des Handwerkers, des Beamten ?m Schalter oder in der Amtsstube,
des Lehrers und der Lehrerin in der Schule, des Gelehrten und des

Künstlers, des Erziehers und des Seelsorgers, der barmherzigen Schwester

am Krankenbett : und man wird gestehen müssen, daß der Mensch

in keinem Berufe mit der Arbeit seiner natürlichen Kräfte ein bleibendes

Ergebnis erzielt, zu einer dauernden Vollendimg vordringt, weil er ja
tagein, tagaus, jahrein, jahraus, immer wieder beginnen und anfangen
muß. — Unci so kommt der Mensch schließlich zum Sterben und ist
immer noch nicht fertig, weil er sein Lebenswerk immer erst in den

Anfängen sieht. — Doch Gott sei Dank Weil sich im Geheimnis
der Menschwerdung der ewige Gottessohn der Menschheit zugesellt
und zugeordnet hat, hat er in Wahrheit auch die Ewigkeit unserer
Zeit eingesenkt, die ewige Wirklichkeit Gottes mit ihren unvergänglichen

Gütern dem zeitlichen Diesseitsleben der Menschen zugeführt.
Und da wir nach dem hl. Paulus durch die Gnade dieser ewigen Wirklichkeit

Gottes, der ewigen Gotteskindschaft Christi «ein- und auferbaut

eingepfropft und eingepflanzt, einverleibt und einvermählt » werden ;

kurz : in der Zeit durch die Gnade das werden, was Christus durch

1 P. Laltemant, Weg zur Innerlichkeit, p. 6 ; dieser allzuwenig beachteten
Wahrheit widmet der hl. Thomas eines der schönsten Kapitel seiner philosophischen
Summa, III c. i3o : Quod divinum regimen ad homines est sicut regimen
paternum.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 325

seine Geburt aus dem Vater von Ewigkeit her ist, nämlich Gotteskinder,

so tun wir auch die Arbeit von Gotteskindern, d. h. eine Arbeit, die
in ihren Ergebnissen nicht mehr unvollendet und unfertig ist, im
Zeichen des Stückwerkes und der Anfänge steht, sondern das Merkmal
göttlicher Vollendung und darum bleibenden, ewigen Wert hat und
mit einem bleibenden, ewigen Gute, Gott selbst, entlohnt werden muß
(C. G. III c. 61) : « Die Gnade Gottes aber ist ewiges Leben in Christus
Jesus, unserm Herrn » (Rom. 6, 23).

In der Gnade wird schließlich unserm Erdenleben eine soziale

Befähigung zuteil, auf die nicht oft genug hingewiesen werden kann.
Lassen wir zunächst die allgemeine Beschreibung, die der hl. Thomas

von ihr entwirft, auf uns wirken. Nach ihm « ist die göttliche Gnade

eine Ergießung der göttlichen Gut- und Vollkommenheit in die Seele.

Die Folge davon ist, daß die Seele gottförmig, gottgeliebt und des ewigen

Lebens würdig ist ». 1 Weil nun die göttliche Güte wesentlich communi-

cativa, diffusiva sui ist, so muß auch ihrer Ergießung, ihrer Ein- und

Weiterführung, ihrer Teilnahme in der menschlichen Seele — der
Gnade nämlich — der soziale Zug und Charakter anhaften. Darum
gibt ihr der hl. Thomas die lieblichen Attribute gratia fraterna, gratia
crescens in mundo (II-II q. 14 a. 2) ; gratia tendens in alios (I Sent,

a. 16 q. i a. 2 ad 1). Infolgedessen trägt die Gnade als Prinzip «eines

geistigen und göttlichen Seins und Wurzel der eingegossenen Tugenden »

(De virt. q. 1 a. 2 ad 21) in die Betätigung des gesamten übernatürlichen
Lebens ein soziales Grundelement hinein. 2

Aber was die soziale Befähigung der Gnade himmelhoch über
die unserer Natur erhebt, ist der Umstand, daß sie die Menschheit
des einzelnen aus ihrer Zufälligkeit und Vereinzelung befreit, als einen

Teil dem großen Ganzen einfügt und damit auf die Vollendung
dessen hinarbeitet, was der hl. Augustinus nennt : « Das ist der ganze

Mensch, Christus. Er und wir. — Darum lasset uns uns selber Glück

wünschen und Dank sagen, daß wir durch die Gnade nicht nur Christen,

sondern Christus geworden sind. Verstehet ihr es recht, Brüder ;

fasset ihr die Gnade, die Gott uns zugewandt Staunet und freuet

euch, Christus sind wir geworden Denn wenn er das Haupt ist, wir
aber die Glieder sind, dann ist der ganze Mensch Christus : Er und wir.

1 Gratia divina est infiuentia divinae bonitatis in animam, per quam assimilata
Deo tit ei grata et vitae aeternae digna (Opusc. [Parisiis] 5i, c. 5).

2 Der ausführliche Nachweis hierfür wurde früher geführt : Divus Thomas
VIII 1 921), p. 24 If.



326 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Das ist der Sinn des paulmischen Wortes : So sollen wir zur Einheit
des Glaubens gelangen, zur Erkenntnis des Sohnes Gottes, uns zum
vollkommen ausgewachsenen Manne, zum Vollmaße der Vollendung-
Christi zusammenschließen (Eph. 4, 13). Christus in seiner Vollendung
also sind : Haupt und Glieder. » 1 Diese erhabene Auffassung von der
sozialen Befähigung der Gnade macht der hl. Thomas zu der seinigen :

Wir müssen vor Augen hehalten, sagt er in seinem Kommentar zu
den paulinischen Briefen (Eph. 4, 13), daß wir in dem physisch-wirklichen

Leibe des historischen Christus das Vorbild des mystisch-
wirklichen Leibes des in der Kirche fortlebenden Christus besitzen.
Dieser besteht, wie auch jener, aus vielen zu einer Gesamteinheit
verbundenen Gliedern. In seiner physischen Wirklichkeit schritt jener
bis zur Vollreife des ausgewachsenen Mannesalters fort. Denn Christus,
der menschgewordene Gottessohn, ist im ausgewachsenen Mannesalter

von 33 Jahren für uns gestorben. Dieser Umstand ist vorbildlich. Seine

nachbildliche Verwirklichung im mystischen Leibe Christi vollzieht sich
dauernd durch die ununterbrochene Angliederung immer neuer
Mitglieder : « Ich habe noch andere Schafe, die nicht aus diesem Schafstall
sind. Auch diese muß ich herführen » (Joh. 10, 16). Sie kommt zum
Stillstand und zur Vollendung am Ende der Zeiten, wenn die letzten
Gläubigen den Anschluß an Christus gefunden haben. Damit hat
der mystische Leib Christi die Vollreife des ausgewachsenen Mannesalters

erreicht. Weil es demnach dem Apostel darum zu tun war,
Christum in seiner endgültigen Vollendung zu schildern, durfte er seine

Benennung nicht den unfertigen Verhältnissen des unerwachsenen

Kindes entnehmen, mußte sie vielmehr an die fertigen Verhältnisse
des erwachsenen Mannes anlehnen. 2

In der durch die Gnade bewirkten Solidarität mit Christus wird der
einzelne eine andere Menschheit für Christus, in der er in nachgebildeter
Wirklichkeit das Geheimnis seines vorweltlichen Lebens der Gottes-

kindschait ; die Geheimnisse seines irdischen Daseins, die stillen Tugenden

1 Ergo gratulemur et agamus gratias, non solum nos christianos factos esse,
sed Christum. Intelligitis, fratres, gratiam Dei super nos capitis Admiramini,
gaudete, Christus facti sumus. Si enim caput ille, nos membra; totus homo: ille
et nos. Hoc est quod apostolus dicit Paulus : « Donec occurramus omnes in unita-
tem fidei, et in agnitionem Filii Dei, in virum perfectum, in mensuram aetatis
plenitudinis Christi » (Eph. 4, 13). Plenitudo ergo Christi : caput et membra (In
Joan, tract. 21, 8).

2 Et propter hoc vir magis sumitur, secundum quod dividitur contra puerum
(In Eph. c. 4, lectio 4).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3^7

seines Privat- und sozialen Tugenden seines öffentlichen Lebens ; schließlich

die Geheimnisse seines verklärten Lebens im Himmel weiterführen,
in Wahrheit weiterleben will. In dieser Solidarität teilt sich die soziale

Befähigung der Gnade dem größten, wie dem kleinsten tugendlichen
Wirken und Leiden des Christen mit. Es stellt sich ja nach dem
hl. Thomas als eine « Ergänzung, Auffüllung » des tugendlichen Wirkens
und Leidens Christi dar und hat heilsgeschichtlichen Wert. Es vollzieht
sich « ja stets zu Nutz und Frommen der Kirche » (Com. in Col. I,
lectio 6). Das Wort des hl. Paulus verwirklicht sich: «Ich lebe, doch
nicht mehr ich, sondern Christus lebt — betend, arbeitend, leidend,
triumphierend — in mir » (Gal. 2, 20). Christus ist zur großen Initiative
Gottes geworden, denn : Christianus alter Christus

Halten wir einen Augenblick zu ausruhender Rückschau an : Der
Mensch werde und bleibe in der Gnade ein anderer Christus. Das ist
das Ziel des diesseitigen Heilsgeschäftes. An seiner Verwirklichung
arbeitet die große Initiative Gottes, Christus Jesus, nach dem
unabänderlichen Arbeitsgesetz : Unusquisque operans sumit regulam operis
sui a fine (S. Thomas in II Cor. 5, 15). Ohne die ewige Hinordnung
zu Gott, dem Vater, der Quelle alles Guten, zu verlassen, tritt er durch
die Annahme der menschlichen Natur in die Schöpfung ein, um als

Erst- und HöcAs/geschöpf allem und jedem Zielbestimmung zu sein

und zu bleiben, allem und jedem die Einstellung und Einordnung
auf sich rmd damit auf Gott zu geben und zu erhalten. In der Rang-
und Stufenfolge dieser christozentrischen Einstellung nähern sich die

Geschöpfe Christo in dem Maße, als ihnen Anteil am natürlichen Sein

und Wirken geworden ist. Der Mensch aber tritt durch die Zusammenfassung

alles natürlichen Seins und Wirkens und durch die Anteilnahme

am übernatürlichen Leben Gottes in die unmittelbarste Christusnähe,

gliedert sich durch die Gnade in dessen Gotteskindschaft ein

und ersteigt damit die höchste Stufe der Einordnung in Christus.

Weil dem so ist, so teilt der Mensch mit den rein geistigen Wesen

den Vorzug, daß er nicht rein passiv in diese Ordnung eingestellt ist

(De Veritate, q. 5 a. 5), sondern seine Initiative der Initiative Gottes

zugesellen muß. Darum sagt der hl. Augustinus (Serm. 15, de verbis Ap.) :

qui creavit te sine te, non iustificabit sine te — Gott hat dir wohl ohne

dein Zutun durch die Erschaffung das natürlich-leibliche Leben der
Menschenkindschaft gegeben ; aber er wird dir nicht ohne dein Zutun



328 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

durch die Erlösung das übernatürlich-geistige Leben der Gottes-
kindschaft in der Gnade und Glorie geben. Der hl. Thomas kleidet
den nämlichen Gedanken in eine positive Form, indem er sagt : Unser

Heilsgeschäft vollzieht sich durch das Zusammengehen zweier Arbeiter :

Christus, des Gottmenschen, und des Christen, die sich zu einer
Arbeitsgemeinschaft vereinigen. Christus ist mit seiner genugtuenden und
verdienenden Tätigkeit innigst bei uns. Wir sind mit unserer
Mitarbeit innigst bei ihm, indem wir ihn mit liebebeseeltem Glauben
als unser diesseitiges Ziel umfassen. 1 Dieser Gesichtspunkt eröffnet

uns die Ausschau auf eine Wahrheit von der weittragendsten Bedeutung,
nämlich :

Christus, die große Initiative des Christen.

1 Christus secundum quod homo dupliciter nos iustificare dicitur : uno modo
secundum suam actionem (in nos), in quantum nobis meruit et pro nobis satisfecit

; alio modo per Operationen! nostram in ipsum, in quantum est finis a nobis
cognitus et amatus (De Veritate, q. 29 a. 4 ad 9 et 11).

(Fortsetzung folgt.)


	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

