Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin
Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziige zum Christusbilde

beim hl. Thomas von Aquin.
‘Von' P. Matthias HALLFELL, Trier.

Quia Deus praeordinavit Incarnationem
Christi, simul cum hoc praeordinavit, ut
esset nostrae salutis causa (I1I q. 24 a. 4 ad 3).

Am 10. Mai 1910 hielt der hochselige Papsf Pius X. eine bedeutsame
Ansprache an die Abordnung einer Gelehrten-Vereinigung. Dabei
sagte er: « Wer mit den Augen des Glaubens schaut, schaut mit den
Augen Gottes. Er erkennt in der Welt die Fiithrungen und Fiigungen
Gottes ; er gewahrt nur Eines und aus diesem Einen begreift, in diesem
Einen liest er alles. Das Eine ist die grofle Initiative Gottes, die
Heilstatt Gottes, der Kyrios Jesus Christus!» '

 Christus - Jesus, die groffe Imitiative Golles ! — ein ungemein
gliicklicher Ausdruck, der, um ein Bild des englischen Oratorianers
W. Faber zu gebrauchen, sich wie eine Hiigelspitze in der Ebene der
theologischen Landschaft erhebt. Von ihr aus erdffnen sich sehr
ergiebige Fern- und Ausblicke in das Reich der spekulativen Theologie
und ihrer Grenzgebiete ; von ihr aus hebt sich aber auch klar und
bestimmt der Weg ab, den die praktische Lebenshaltung und Lebens-
fithrung im Diesseits einschlagen und einhalten muf, wenn sie durch
die Ruhe der ewigen Beseligung im Jenseits ihre Ablosung finden soll.
Die praktische Lebensfithrung mufl von der Devise des hl. Paulus
beherrscht sein : « So ahmet denn Gott nach» (Eph. 5, 1) und lasset
Christum Jesum die groBe Initiative eures Lebens sein. Diese Erginzung
nach der aszetischen Seite ist ganz im Sinne des groBen Pius und soll
darum in den Rahmen unserer Abhandlung mit einbezogen werden.



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 309

I.

Christus Jesus: die groBe Initiative Gottes.

Bei uns Menschen ist die vielgelobte und vielbegehrte Initiative
vorab eine mehr als gewohnliche Regsamkeit, Angriffs- und Arbeitslust
des Willens. Aber weil sie in der Liebenswiirdigkeit und Wertschitzung
der Ziel- oder Zweckursichlichkeit ihren Anjang nimmt, sich ununter-
brochen erneuert,' um, anhalten und awushalten zu konnen, so dehnt sie
ihren Namen auf die Zzel- und Zweckursichlichkeit selbst aus. Ein in
liebendem Verlangen erfaltes Ziel gibé, erhdlt, frischt die Initiative
des Willens auf und wird darum selbst- Initiative genannt, #hnlich
wie eine Speise gesund genannt wird, weil sie der Gesundheit des
Genieflenden zutraglich ist.

Darf ich nun bei Gott von Initiative sprechen ? — Ohne Zweifel !
Denn mag auch der Name zuerst dazu aufgestellt worden sein, um
den Menschen in seinem Wirken zu kennzeichnen, das verschldgt nichts ;
die durch den Namen bezeichnete Sache und Wirklichkeit findet sich
frither und in tiberragender -Weise bei Go#t und seinen Werken. ! Es ist
das in die Menschheit hineingeborene und darum in der Menschheit
lebende und wirkende Wort Gottes, das vom hl. Thomas mit unnach-
ahmlicher Schénheit und Kiirze «Deus humanatus» genannt wird
(Opusc. 53 [Parisiis], a. 1; C. G. IV c. 54). Da es als Ziel und Ende,
Krone und Vollendung aller kreatiirlichen Dinge in die Schopfung
eintritt — Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium
finis — (De Potentia, q. 3 a. 15), so ist es in Wahrheit und Wirklichkeit
die grofle Initiative Gottes, die am Anfang, in der Mitte und am Ende
aller Werke Gottes steht. Uber diese Wahrheit wird die Metaphysik
der Ziel- und Zweckursichlichkeit ein wohltuendes Licht verbreiten.

1. Wenn wir mit dem hl. Thomas sagen, daf3 Christus Jesus nicht
in Einstellung und Einordnung unter ein Ziel in unsere Schopfung
eingetreten, sondern selber Zielsetzung fir alles sel, so lassen wIir uns
damit von einer Unterscheidung leiten, deren Fiihrerdienste wir gleich
in Anspruch nehmen wollen. Die Unterscheidung selbst aber wird uns
durch einen von unserem heiligen Lehrer 6fters angewandten Vergleich

! De his quae dicuntur de Deo et creaturis, quaedam sunt, quorum res
significatae per prius inveniuntur in Deo quam in creaturis, quamvis nomina
prius fuerint creaturis imposita; et talia proprie dicuntur de Deo, ut bonitas et
sapientia et huiusmodi (De Veritate, q. 4 a. 1 ad 10).



3I0 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

verdeutlicht : Jemaﬁd ist mit dem Neubau eines Woknhauses beschiftigt.
Sobald das Haus durch die Arbeit der Bau- und Werkleute seine
duflere und innere Ausstattung, seine endgiiltige Form erlangt hat,
1st man am Ewnde der Arbeit und hoért damit auf. Das Arbeitsziel —
finis operationis —, ein ferfiges Wohnhaus hinzustellen, ist erreicht.
Jetzt erst tritt die Zweckbestimmung - finis intentionis — in ihr
Recht. Der Eigentiimer hat das Arbeifsziel verwirklicht, das Haus
fertig gebaut, um darin zu wohnen.' Es ist nun unbestreitbar, daf3
die Initiative ihr eigentliches Quellprinzip in dem « finis intentionis » —

der Zweckbestimmung -— hat; aber andererseits ist es ebenso
unbestreitbar, dal sie sich in ihren Auswirkungen und Ausstrahlungen
besser von der Stufe.des «finis operationis » — des Arbeitszieles —-

aus beobachten und beschreiben 1a3t. :Das ist eine Einladung fiir uns,
der Initiative vom « finis operationis » aus zu folgen und nachzugehen.

Wohin aber geht sie uns voraus ? — Sie schreitet geichsam iibe:
die Grenzen des eigenen Bereiches hinweg und begibt sich zu der
Wirkursdchlichkeit. Wir folgen, und was beobachten wir ? Sie bittet
und wirbt um die Tdtigkeit der Wirkursache. Sie fiadet G:hor. Die
Wirkursache leiht ihr in schwesterlicher Hilfsbereitschaft die eigene
Tdtigkeit. Durch die Tatigkeit der Wirkursache kommt allmahlich
die Form zum Vorschein. Sie legt sich wverschonernd auf den Stoff.
Dieser erweist sich gleichsam erkenntlich, trigt und hilt die Form,
um mit ihr geeint ein gemeinsames Dasein zu fithren. So kehrt die
Initiative von ihrem Ausgang zuriick und freut sich, daB der «finis
operationis » — das geplante Werk — durch die Beihilfe der andern
Ursiichlichkeiten verwirklicht und fertig gestelll werden konnte. Die
Initiative fiir alle Ursachen zu sein, das ist der unbestreitbare Ruhmes-
titel der Finalursichlichkeit.? Wie gro war nicht, um bei dem
vom hl. Thomas angeregten bautechnischen Beispiel zu bleiben, die
Initiative, die vom Linzer Mariendom, der am 28. April dieses
Jahres 1924 eingeweiht wurde, ausging ! Jetzt, wo er fertig dasteht,
der «finis operationis» in seiner ganzen Griofe und Herrlichkeit ver-

! Est aliquis finis intentionis praeter finem operationis, ut patet in domo. Nam
forma eius est finis terminans operationem aedificatoris ; non tamen ibi terminatur
intentio eius, sed ad ulteriorem finem, quae est habitatio: ut sic dicatur, quod
finis operationis est forma domus, intentio vero habitatio (De Potentia, q. 3 a ).

? Finis dicitur causa causarum, quia a causa finali omnes aliae causae recipiunt
quod sint causae ; quia efficiens non agit nisi propter finem, et ex actione efficientis
forma perficit materiam, et materia sustinet formam (De Veritate, q. 28 a. 7} ;
Iq.5a 4;1-11q. 27 a. 3.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 3II

wirklicht ist, 140t sich diese Initiative riickwdrts verfolgen bis in den
Winter von 1854 auf 1855. Sie ergoB sich in die causalitas efficientiae
— die Wirkursdchlichkeit — hinein, erfiillte deren Haupttrager, den
Ehrw. Diener Gottes, Bischof Franz Joseph Rudigier, in solchem
MaBe, daB sie gleichsam iiberflo, das ganze oberdsterreichische Land
durchdrang und alle Gutgesinnten zu Miterbauern des Domes machte.
Unter der zielgeordneten und zielgeleiteten Tatigkeit ungezihlter Arbeiter
auf der Baustdtte in Linz trat langsamen und gemessenen Schrittes
die Formalursache aus ihrer idealen Heimstitte, dem Geiste des Bau-
meisters V. Statz (aus Koln), hervor, und zeigte immer erst nur einen
Teil ihrer Schonheit : in der Form der vor und nach aus- und fertig-
gebauten Kapellen, Chére und Tiirme. Den hohen Anspriichen und
Erfordernissen der Formalursache entsprach gerne die Malerialursache
in dem angelieferten Baumaterial in Holz und Stein, Granitsiulen
und Sandstein, Tiroler und karrarischem Marmor, dem Stoff zu den
Kupfer- und Eisenschmiedearbeiten, den Blatt- und Feuervergoldungen,
den Glasmalereien und endlich den Glocken. Denn es war ihr, als
ob sie mit der Form eine Seele erhielte und fortan einer noch héheren
Bestimmung (finis intentionalis) zu dienen habe: Das Lob Gottes
und die Ehre Mariens zu preisen. Das Werk ist beendet. Aber die
Initiative ist nicht zu Ende. Im Gegenteil : sie nimmt einen neuen
Anfang zu ganz neuen Werken. Der Sorge um das eigene Selbst ent-
hoben, kann sie ihre ganze Kraft nach auBen leiten, der Erfiillung
des Bischofswortes leben, daBl «der Dombau eine Kunstschule sei,
eine Kunstschule im gro3en Maf3stabe nach allen Richtungen hin ». !

In dem Bilde der Iinalursichlichkeit findet sich noch ein weiterer
Zug, den wir bei der Bestimmung ihrer Initiative nicht auBer acht
lassen diirfen. Wir geben denselben am besten in' Anlehnung an den
hl. Thomas wieder (De Veritate, a. 5 a. 9 ad 10): Da die Finalursache
mit ihrer Initiative gleichsam als Kénigin iiber die iibrigen gebietet,
so ist sie an dem Zustandekommen des Werkes mehr beteiligt als alle
andern. Das hindert jedoch nicht, da das Werk, rein duBerlich
betrachtet, mehr den unmittelbaren Zweitursachen dhnelf. Diese sind
eben die Auwsfiihvenden und darauf eingestellt, dem Werke bei der
Herstellung und Ausfithrung ihr eigenes Geprige aufzudriicken. Das
bautechnische Beispiel steht mit seinem Lichte noch nahe genug, um
auch diese Wahrheit hinreichend zu beleuchten. Darum wollen wir

! Das « Neue Reich» 1924, p. 613,



312 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

weitergehen und den Aufstieg zur Initiative des gréften aller Gottes-
werke, des Gottmenschen Christus Jesus, versuchen.

2. Vergegenwirtigen wir uns wiederum den magistralen Satz des
hl. Thomas : Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium
finis (De Potentia, q. 3 a. 15). Er riickt das Christusbild in den
Rahmen, der durch Christi Beziehung zu den Werken Gottes geschaffen
wird und gibt damit unserer Christusbetrachtung eine kreatur-zentrische
Einstellung. Das ist vorteilhaft. Denn so laBit sich die Initiative,
die von Christus in die Schopfung eintritt, besser verfolgen. Doch
ehe wir uns von ihrer Grofartigkeit in Anspruch nehmen lassen, wollen
wir uns fiir einen Augenblick gleichsam auf die andere Seite stellen,
in die Beziehung Christi zu Gott eintreten. In dieser theo-zentrischen
Einstellung enthiillt sich uns die Initiative fiir Christus den Gott-
menschen selbst. Sie wurzelt in dem unabinderlichen Haus- und
Arbeitsgesetz Gottes: Universa propter semetipsum operatus est

Dominus (Prov. 16, 4) — « Alles hat der Herr um seinetwsillen (finis
intentionis) gemacht.» Der Ausdruck «propter semetipsum » — um
seinetwillen — ist dahin zu erkldren, dall Gott alles, was er gemacht

hat, nicht dazu gemacht hat, um selber etwas von den Dingen zu
erhalten, durch sie eine Vervollkommnung zu erfahren, sondern um
sich selber den Dingen zu eigen zu geben und nach MaBgabe ihrer Auf-
nahmefihigkeit die eigene Giite mit ihnen zu teilen : Deus est finis
rerum, non sicut aliquid effectum a rebus, neque ita quod aliquid Ei
a rebus acquiratur, sed hoc solo modo quia Ipse rebus acquiritur. —
Res igitur non ordinantur in Deum sicut in finem cui aliquid acqui-
ratur, sed ut ab Ipso Ipsummet suo modo consequantur (C. G. III
c. 18). In dhnlicher Fassung kehrt dieser Gedanke bei den ver-
schiedensten Anlissen wieder, so beispielsweise in S. th. I q. 65 a. 2 ;
I g. 103 a. 2; De Malo, q. 1 a. 1; Opusc. I c¢. 100.

Aber so oft wir ihm begegnen, sollten wir einen Augenblick inne-
halten, um in liebender Verehrung jener geschopflichen Natur zu
gedenken, die in ihrer Hinordnung zu Gott in einzigartiger Weise
Gottes Initiative an sich erfuhr, die Gottheit selber in der Person des
Wortes zu eigen und zu unverginglichem Besitz evhielt. In dieser
heiligsten Menschheit, in der der ewige Sohn, Gott, menschliches
Dasein und Leben erhalten und in alle Ewigkeit behalten, der in der
Menschheit lebende und wirkende Gott (Deus humanatus) sein und
Christus Jesus heifen sollte, ist der menschgewordene Gottessohn
die erste grofe iibernatiirliche Wirklichkeit. Thr gegeniiber ist die sicht-



Zige zum Christusbilde beim hls Thomas von Aquin 313

bare Welt der Natur mit all ihrer Greifbarkeit, die unsichtbare Welt
der Gnade mit all ihrer Herrlichkeit nur eine nachgebildete Wirklichkeit.
— Jene Wirklichkeit, Christus Jesus, in seiner menschlichen Natur,
geht in ihrer Gréfle bis zur duflersten und letzten Grenze, ist das
‘Beste des Gott-moglichen, im wahrsten Sinne des Wortes : Finis ope-
rationis divinae.! Christus Jesus ist in seiner menschlichen Natur
Gott, dem Vater, zugekehrt und zugeordnet, damit er von Thm in ihr
(seiner menschlichen Natur) wie in einem Behéltnis die Gottheit und
mit ihr alle Gaben der Natur und Gnade entgegennehme ; — Ordinatus
in Deum sicut in finem, ut ab Ipso Ipsummet suo modo consequatur
(C. G. IIT c. 18). — Christus Jesus sammelt so gleichsam in seiner
heiligsten Menschheit alle Initiative Gottes auf, nicht um sie in sich
zu verschlieBen, sondern um sie weiterzuleiten : «Aus seiner Fiille
haben wir alle empfangen » (Joh. 1, 16). Ja, wiederholen wir es mit
dem hochséliggn Papste Pius X., er wird selber die Initiative Gottes.
Denn er tritt in diese Schépfung ein, damit alles von Anfang und
Grundlegung an eine christo-zentrische Einstellung und Orientierung
bekomme (Filius procedit ut omnium finis — De Potentia, q. 3 a. 15).
Ohne die Zukehr zu Gott, dem Vater, der Quelle alles Guten zu ver-
lassen, tritt er in die der Kreatur zugekehrte Einstellung ein, um fiir
sie die Quelle alles Guten zu werden. «Ordinatus in Deum sicut in
finem » : Das ist der erste und wesentliche Zug im Christusbilde. —
« Ordinans omnia in se sicuti in finem » :-Das ist der zweite, der uns
schon vorhin durch seine Lieblichkeit angezogen hat und dem wir
uns nunmehr wieder zuwenden wollen.

3. Doch wollen wir nicht vergessen, dafl wir vom Standpunkt
Gottes her, der der einzig richtige ist, vor das Christusbild hintreten.
In der Beleuchtung, die von daher auf das Bild fillt, haben die grofen
Theologen und Mystiker der Vorzeit herrliche Dinge geschaut. - Thr
Blick war zunichst auf das Ganmze gerichtet. Und unter dem Ein-
drucke, den das Ganze auf sie.machte, haben sie wahre Denkmale
religioser Literatur geschaffen. Das gilt beispielsweise von dem
englischen Oratorianer W. Faber, der in seinem gedankentiefen :
« Bethlehem » (Regensburg 1863), p. 24, 33, schreibt: « Was war der
erste Anblick der Schépfung im gottlichen Geiste, wenn wir das Wort
erst von dem brauchen diirfen, was ewig war ? Es kann wenigstens

! Humanitas Christi ex hoc, quod est unita Deo, habet quandam dignitatem
infinitam ex bono infinito, quod est Deus ; et ex hac parte non potest aliquid fieri
melius ea ; sicut non potest aliquid melius esse Deo (I q. 25 a. 6 ad 4).



314 Zige zum Christusbjlde beim hl, Thomas von Aquin

eine Prioritdt der Ordnung geben, auch wenn es keine Prioritit der
Zeit gibt. Es gibt einen Vorrang in den Ratschliissen, selbst wo keine
Aufeinanderfolge stattfindet. Der erste Anblick der Schoépfung, wie
sie im Reiche Gottes lag, war eine geschaffene Natur, angenommen
zu seiner ungeschaffenen Natur in einer géttlichen Person. Mit andern:
Worten, der erste Anblick in der Schopfung war das Kindlein von
Bethlehem. Der erste Schritt auBerhalb Gottes, der erste Standpunkt
in der Schopfung, ist die geschaffene Natur, die zu einer gottlichen
Person hinzugenommen ward. Durch dieses fiihrte gleichsam der Weg
von dem Schopfer zu den Geschopfen. Dies war der Einigungspunkt,
die Verbindung zwischen dem Endlichen und Unendlichen, indem
das Geschopf sich, ohne sich zu vermischen, mit dem Schopfer verband.
Dieses erstgeborene Geschopf, diese heilige Menschheit, war nicht nur
das Urgeschopf, sondern es war auch die Ursache aller {iibrigen
Geschopfe, — Alle Engel, Menschen, Tiere und die ganze Materie
werden einfach wegen Ihm und fiir Ihn geschaffen. Christus Jesus
ist der einzige Grund des Daseins eines jeden geschaffenen Dinges,
die einzige Erklirung von ihnen allen, die einzige Regel und Richt-
schnur fiir jedes dullere Werk Gottes. » — Dieser machtvollen Initiative
Gottes widmet der hl. Franz von Sales in seinem « Theotimus » (Schafi-
hausen 1852), II c¢. 4-5, gottbegeisterte Worte. Sie klingen in dem
Satze aus : «Alles ward um des Gottmenschen willen erschaffen, der
deshalb heilt : der Erstgeborenc vor allen Geschipfen (Col. 1, 15), den
der Herr gehabt im Anfange seiner Wege, ehedenn ey elwas gemacht hat
vom Amnbeginn (Prov. 8, 22); denn alles ist fiir IThn geschaffen, er st
vor allem und alles hat Bestand in Ihm. Ev ist das Haupt des Leibes
der Kirche, damit er in allem den Vorrvang habe » (Col. 1, 16-18).

So iitber Christus Jesus, die groBe Initiative Gottes der Welt gegen-
tiber, denken, heift nach dem hl. Joh. Chrysostomus «gut und
angemessen iber den Herrn denken » (Hom. 27). Denn es heilt ja,
so iiber Christus denken, wie Gott iiber ihn denkt. Es heif3t, in ihm,
dem Erst-gewollten und Erst-beabsichtigten, «das Hdchst- und All-
gemeingut erkennen, dem zuliebe alles geworden und ohne das nichts
geworden, was geworden ist (Joh. 1, 3); es heilt, die wakire Grof-
macht in der Welt erkennen, weil ja die Welt nur ihretwegen wert
befunden wurde, Dasein und Bestand zu erhalten.»! Es ist das eine

! Finis virtus est, non solum secundum quod in se desideratur, sed etiam
secundum quod alia fiunt appetibilia propter ipsum (C. G. [ ¢. 76).



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 315

andere Wendung des hl. Thomas, die ebenso gliicklich, wenn nicht
noch gliicklicher als die bereits erwihnte : Christus procedit ordinans
omnia in se sicuti in finem — Christus als Initiative Gottes ins rechte
Licht stellt, Wir wollen beide im Auge behalten, um unsern Blick
fir die Ewnzelziige, die in dem der Schépfung zugekehrten Christus-
bilde enthalten sind, zu schirfen.

Ist Christus Jesus die grofle Initiative Gottes, derentwillen die
Schopfung ins Dasein gerufen wurde und im Dasein erhalten wird,
so ist es die gleiche Initiative, welche die kreatiirlichen Dinge in ihrer
numerischen und spezifischen Einrichtung, in ihrer Verteilung auf
verschiedene Kreise und Reiche, Rangstufen und Ordnungen bestimmt
— Verbum non solum est id, per quod fit dispositio, sed est ipsa Patris
dispositio de rebus creandis (De Veritate, q. 4 a. 5 ad 6). — Und weil
das menschgewordene Wort nach dem dreieinigen Gott das Hdchst-gut
ist 1, so kann man nichts GréBeres und Ehrenvolleres von der Schépfung
sagen, als daB sie christozentrisch sei. Dieser Umstand rechtfertigt
es, daB Faber in seinem bereits erwahnten Buche: « Bethlehem », p. 26,
selbst den Namen « Wort » auf die Schopfung ausdehnt : « Die Schopfung
ist ein gottliches Wort, eine AuBlerung, ein Ausdruck, ein Bild Gottes,
matt, schwach, AuBerlich, veradnderlich, frei, wihrend das « Wort »,
das Bild Gottes innerhalb Gottes ist, gleichen Wesens, ewig, unver-
anderlich und notwendig. — Es ist ein besonderer Zusammenhang
zwischen dem Sohne und den Geschépfen, als zwischen dem innern
und duBern Worte Gottes, sodall seine Annahme einer geschaffenen
Natur die angemessene Weise war, in welcher die Schopfung sich aus-
driickte. Es war das innere Wort, welches dullerlich wurde. Die
Annahme einer geschaffenen Natur durch das Wort war, wenn wir
einen solchen Ausdruck wagen diirfen, der Weg, auf welchem der
geschopflose Gott zu einer Schépfung gelangen wollte. »

4. Da aber nach der magistralen Darlegung des hl. Thomas in
Opusc. I c. 149 und C. G. III-c. 22 die niedere Schopfung nur des
Menschen willen da ist, so konnen wir von deren christozentrischen
Einstellung und Anordnung absehen. Sie ist ja in der des Menschen
mitbegriindet und darum auch miterklirt. Somit wire unsere Frage
nur mehr die, wie in der christozentrischen Einstellung des Menschen
die Initiative Gottes zur Geltung und Auspragung kommt. Der engeren

1 Natura mentis humanae qualem Christus assumpsit, nihil post Deum est
melius (De Veritate, gq. 20 a. 2 ad 6).



316 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Begrenzung der Frage entsprechend, lautet nunmehr die Antwort
viel bestimmter : « Christus procedit ut hominum finis. » — Wer diesen
prignanten Satz des hl. Thomas in die liebliche Sprache des hl. Franz
von Sales iibersetzen wollte, miiBte sagen : Weil der menschgewordene
Gottessohn, Christus Jesus, die Edeltraube am Weinstock des Menschen-
geschlechtes ist, wurde das ganze Menschengeschlecht nur seinetwegen
ins Dasein gerufen. — « Man pflanzt den Weinstock nur um der Frucht
willen, folglich wird diese zuerst verlangt und bezweckt,. obgleich
ihr die Blatter und Bliiten im Wachstum vorangehen. KEbenso war
auch der grofe Heiland der erste Gegenstand der géttlichen Absicht
und des ewigen Schopfungsplanes der gottlichen Vorsehung, und
in Betracht dieser wiinschenswerten Frucht ward der Weinstock
des Menschengeschlechtes gepflanzt und die Reihenfolge mehrerer
Geschlechter festgesetzt, die gleich Blittern und Bliiten ihm voran-
gehen und als Vorldufer die Erzeugung dieser Traube gebiihrend
vorbereiten sollte, welche die heilige Braut im Hohen Liede (2, 13) so
sehr lobpreiset und deren Siilligkeit Gott und die Menschen erfreut. » !

Dem aufmerksamen Leser ist es sicherlich nicht entgangen,
daB sich der hl. Franz von Sales nicht nur an den Gedanken, sondern
selbst an den Ausdruck und den Wortlaut des gro3en Aquinaten anlehnt.
Dieser sagt von Christus, dem menschgewordenen Gottessohn : In se
desideratur ; propter ipsum alia fiunt appetibilia. — Der hl. Franz
von Sales nennt ihn : Ce fruit désirable en vue duquel fut plantée la
vigne de I'univers. Mag auch die Ubereinstimmung der beiden Geistes-
manner rein zufillig sein, so ist es doch angebracht, eigens auf ihre
gleichlautende Ausdrucksweise aufmerksam zu machen. Denn sie ist
geeignet, die Wahrheit von Christus, der Initiative Gottes [iir die
Menschheit, dem Verstindnis gerade unserer auf das Soziale ein-
gestellten Zeit nahe zu bringen. Ist die Menschheit nur Christo zuliebe
und Christi wegen ins Dasein getreten, so ist ja in Wahrheit Christus
das eine, grofe, soziale Gut der Menschheit, ohne das es keinen einzigen
Menschen gibe ; die Menschwerdung als Geschehnis aufgefalit, ist eine
soziale Tat von solchem Ausmall und solcher Bedeutung, daf} sich
ihr nichts von dem, was man menschliches Tun und Wirken nennt,
entziechen kann. Es ist ja wahr, rein historisch betrachtet ist die
Incarnatio oder Humanatio Verbi ein Vorgang, der sich still und
ungesehen in der allerseligsten Jungfrau Maria vollzog, nur Gott und

! Theotimus, II Kap. 5.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 317

ihr bekannt. Aber dieser Gesichtspunkt scheidet hier aus. Uns
‘beschéftigt einzig und allein die Initiative oder die geschichts-
philosophische Bedeutung der Menschwerdung. Und da miissen wir
mit Faber, Bethlehem, p. 59, sagen : «Sie ist der Anjangs- und Aus-
. gangspunkt aller Geschichte. Die Geschicke der Vilker sowohl als
der Individuen gruppieren sich um dieselbe. Sie ist die Ursache alles
dessen, was wir sehen, das Unterpfand aller unserer Hoffnung. Sie ist
die grof3e Tatsache, die den Mittelpunkt des Lebens und der Unsterb-
lichkeit bildet. » |

Auf sie muBl man das Wort des hl, Thomas anwenden : Ipsius
virtus praesentialiter attingit omnia loca et tempora (III q. 56 a. I
ad 3). — Als Initiative Gottes ist sie keinem von uns fremd oder
ferne ; sie ist allen Menschen gegenwirtig. Trigt sie doch allen
Menschen aller Zeiten und Zonen das soziale, d. h. das Allgemein- und
Gesellschaftsgut des natiivlichen leiblichen Lebens der Menschenkindschaft
zu. Vielleicht kommt es den Christen von heute, selbst vielen Priestern
befremdlich vor, daf3 auch das natiirliche leibliche Leben des Menschen
bereits diese christo-zentrische Einstellung habe und einzig und allein
Christo, der groflen Initiative Gottes, Dasein und Bestand verdanke.
Aber das Befremden weicht, sobald man zwischen der Ordnung der
Verwirklichung der Dinge und der Ordnung der Raischliisse und Pline
der Dinge unterscheidet. Die Ordnung der Verwirklichung beginni
mit dem Unfertigen und Unvollkommenen, schreitet zum Voll-
kommeneren jort, um bei der Vollendung des Werkes und Erreichung
des Zieles mut der Avbeit auszusetzen. In der Ordnung der Ratschliisse
und Pline ist es umgekehrt. Hier ist das Ersigewollte und Erstbeab-
sichtigte das Ziel, dem alles andere als dienendes Mittel nachsteht
und nachkommt (I-II q. T a. 4). «Christus in seiner heiligen Menschheit
ist das primum volitum, das Erstgewollte, d. h. das allererste Wesen,
das Gott bei der Schépfung der Welt im Auge hatte. In Jesus Christus
will Gott die iibrigen Dinge, die Welt der Engel und Menschen und
der iibrigen niederen Wesen. In ihm hat Gott uns von aller Ewigkeit
her geliebt, in ihm hat er uns — auch unserm natiirlich-leiblichen Leben
nach — ins Dasein gerufen » (Louismet O.S. B., Das Geheimnis Jesu,
p. 4). Kurz und biindig sagt der hl. Thomas : « Der Menschwerdung
Christi, des Sohnes Gottes, verdanken wir unser Leben. »!

5. Das Befremdende, von dem oben die Rede war, wird vollends

! Christus, secandum quod homo, est causa vitae (De Veritate, q. 7a 1ad 16).



318 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

einer heiligen Ergriffenheit Platz machen, wenn wir bedenken, daf
wir mit unserm natiirlich-leiblichen Leben nur deshalb in die christo-
zentrische Einordnung gestellt wurden und gestellt bleiben, um in
den Besitz hdherer Wivklichkeiten und sozialer Giiter dibernatiirlicher
Art einzutreten, Ohme diese christo-zentrische Einstellung und deren
Gefolgschaft an iibernatiirlichen Giitern ist das menschliche Leben
nach dem Werturteil des hl. Thomas eitel und leer, gehalt- und wert-
los. — In und mat ihr aber hat das menschliche Leben eine hdhere
Zielbestimmung. Es hat die Bestimmung, Christi jenseitigem, ewigen
seligen Leben zugesellt und mit dem Merkmal seiner wverkldrten
Menschheit bezeichnet zu werden. Es hat die Bestimmung, eine
andere Menschheit fir Christus zu werden, der er die Teilnahme auch
an dem letzten und hochsten Geheimnisse seines geschopiflichen Lebens
und damit die letzte und héchste Verahnlichung und Gleichférmigkeit
mit sich zu eigen zu geben. Mit andern Worten : Christus in seinem
eigenen, ewigen seligen Leben, das er nicht fiir sich allein besitzen,
sondern mit wns teilen ‘will, ist die Zielbestimmung, die Initiative
unseres allgiitigen Gottes fiir unser Erdenleben. Die Freude iiber diese
uns begliickende Initiative Gottes hat dem hl. Augustinus die
herrlichen Worte eingegeben : «Christus ist der Ein- oder Einzig-
geborene des Vaters. Aber er wollte nicht allein bleiben in seiner
Gottessohnschaft. Es gibt viele, die kinderios sind, aber bei fort-
geschrittenem Alter andere an Kindes Statt annehmen, also mit ihrem
Willen tun, was sie vermdoge ihrer Natur nicht vermochten. So machen
es die Menschen. Wenn aber jemand einen einzigen Sohn hat, so hat
er um so mehr Freude an ihm, weil er einmal Alleinbesitzer von allem
sein und keinen Miterben haben wird, der ihm das Erbe schmilern
konnte. Nicht so Gott: Gerade diesen Eingeborenen gesellte er uns
in wunserer Menschenkindschaft zu, damit er nicht mehr allein sei in
seiner Gotteskindschaft, sondern viele an Kindes Statt angenommene
Briider und Mitbesitzer seines beseligenden Erbes habe. »! Damit haben
wir einen weiteren Zug in dem der Menschheit zugekehrten Christus-
bilde kennen gelernt. Wollte man ihn nach dem uns geldufigen Sprach-
gebrauch des hl. Thomas (De Pot. q. 3 a. 15) beschreiben, so konnte
man sagen : Christus procedit ut hominum finis, scl, ordinans homines

! In Joan. tract. Il 13. — Ahnliche Gedanken begegnen uns in den dogmatisch-
gehaltvollen und  aszetisch-anregenden Biichern des verstorbenen Abtes von
Maredsous (Belgien), D. Col. Marmion: Le Christ, vie de I'dme, ch. 13 ; Le Christ
dans ses mystéres, ch. 14. ;



Zige zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin 319

in se beatum et beatificantem sicuti in finem — die christo-zentrische
Einstellung des menschlichen Lebens soll in das Geheimnis der selzgen
und beseligenden Verklarung Christi selbst einmiinden und darin ihre
Vollendung und Krénung erhalten. Weil diese unsere jenseitige Voll-
endung und Gleichférmigkeit in und mit dem verherrlichten Christus
unsere Zielbestimmung ist, so ist und bleibt sie das Quellprinzip, von
dem die Initiative Gottes ausgeht und In unser diesseifzges Leben
eintritt, um auch ihm fiir diese irdische Zeitlichkeit das Merkmal der
christozentrischeri Einstellung aufzupriigen. Der Weg, den sie nimmt,
la3t sich unschwer verfolgen. Man braucht nur auf die Gefolgschaft
der Wohltaten zu achten, die sie mit sich fiihrt ; die Bereicherung zu
sehen, mit der sie unser Erdenleben aufbessert. Es wird durch ein
iibernatiivliches Gnadengut bereichert, erhidlt Ewigkeilswert und eine
hohere soziale Befahigung.

6. Daf} wir im Jemseits durch die Anteilnahme am ewigen Leben
Jesu in der beseligenden Anschauung Gottes «das Bild des himinlischen
Adam » (I, Cor. 15, 49) an uns tragen werden, ist nicht nur selbst eine
Ubernatiirlichkeit, sondern bedingt auch die Ubernatiirlichkeit fiir das
Diesseits (S. Thomas in I. Cor. 15, 49). Es ist die Auswirkung des
Lebensgesetzes, das uns nicht nur in der Zieleinheit im jenseitigen Leben
mit dem beseligten und verkldarten Christus verbindet, sondern auch
fiir das diesseitige Leben in der Art und Weise der Zielverwirklichung
mit Christus zusammenfithrt, Dariiber 148t der hl. Thomas nicht
den geringsten Zweifel bestehen : « Auf dic Frage, wie Christi und
unsere Zielbestimmung sich verwirklicht, gibt es nur eine Antwort :
auf dem Wege der Gnade. Das ist bei Christus ganz offenkundig.
Denn seine menschliche Natur wurde ohne irgend ein vorheriges Ver-
dienst zur personlichen Einheit mit dem Sohne Gottes — und damit
zur beseligenden Anschauung Gottes (De Veritate, q. 20 a. 2) —
erhoben. ! Bei ums kann es nicht anders sein. Denn es ist ja Christi
Gnadenfiille, aus der wir alle empfangen, wie wir bei Johannes 1, 16,

1 Selbst bei Christus, unserm Herrn, der Quelle aller Gnaden, « aus deren
Fiille wir alle empfangen haben » (Joh. 1, 16), ist die Gnadensalbung nicht ein
Ausflufi seiner menschlichen Natur, sondern ein ganz frei verlichenes Geschenk
des Allerhtchsten. Denn der Menschheit als solcher ist es eigen, in sich und aus
ihrer Natur nichts von jenen Gaben, die von oben stammen, zu besitzen — denn
« was besitzest du, das du nicht empfangen hittest » (1. Cor. 4, 7), wurde zu ihr
gesagt — sondern vielmehr von auben her, natiirlich von Gott mit neu hinzu-
gefiigten Geschenken, welche die eigene Natur {ibersteigen, bereichert zu werden
(Cyrill. Al. Migne Patr.' Gr. 70, 313).



320 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aguin

lesen » (IIT q. 24 a. 3). Wir werden damit auf einen weiteren Zug in
dem der Menschheit zugekehrten Christusbilde aufmerksam. Er lieBe
sich mit Anlehnung an den hl. Thomas (De Potentia, q. 3 a. 15)
folgendermafBen beschreiben : Christus procedit ut hominum finis, scl.
ordinans homines in se gratificatum et gratificantesn sicuti in finem.
Christus tritt in diese Welt ein, nicht um an der Gunade eine Ziel-
bestimmung zu erhalten, sondern um n dem Vollmaf seiner Gnaden-
salbung fiir alle Menschen Zielbestimmung zu sein und darum alle
Menschen seiner begnadeten Menschheit, die wie ein Behiltnis alle
Gnaden umschlieft (I-II q. 108 a. 1), ein- und aufzuerbauen, einzi-
pfropfen und emmzupflanzen, einzuverleiben und eimzuvermdhlen ', und
so in die Anteilnahme und den Mitbesitz der eigenen Gnadengiiter
aufzunehmen.

Die Verwirklichung dieser unserer diesseifigen Zielbestimmung ist
die Ewnlettung und Grundlegung unseres Heilsgeschiftes. Aber weil
sie das ist, so ist sie nach Scheeben (Herrlichkeiten der goéttlichen
Gnade, p. 37), «fiir uns hzer auj Evden bedeutsamer als die himmlische
Glorie, das hochste Gut, das Gott uns jemseits geben kann. Nicht als
ob die Gnade die Seligkeit iibertrafe, wohl aber deshalb, weil fiir uns
viel mehr davon abhingt, daBl wir uns in unsern Gedanken und
Bestrebungen mit der Gnade beschaftigen als mit der kiinftigen Glorie.
— Die himmlische Herrlichkeit ist ja nichts anderes als die volle Ent-
wicklung der Gnade, die wir hier besitzen (I q. 95 a. 1 ad 6). Die
Gnade ist die Quelle, die zum ewigen Leben sprudelt ; sie ist die Wurzel,
deren Bliite und Frucht die Herrlichkeit ist. Somit hat die Gnade
den besondern Vorzug, dall die Seligkeit von ihr abhingt und auf sie
begriindet ist.» Daher ist sie auch bedeutsamer fiir die Initiative
Gottes. Diese wird sich schliefllich einzig und allein darauf einstellen,
in unserm dresseitigen Leben das ewige durch die Vermittiung der Gnade
einzuleiten und grundzulegen. Diese Zielverwirklichung nennt der
Heiland « das Werk, das zu verrichten der Vater ihm aufgetragen hat »
(Joh. 17, 4). Nach dem hl. Thomas kann man nicht grof und erhaben
genug iiber dieses Werk denken: «Denn es sei etwas Groferes als
Himmel und Erde erschaffen » (I-II q. 113 a. g). Das ist keine Uber-
treibung, sondern hochstens eine Wendung, die unsere Verwunderung
erregt und uns einladet, um so aufmerksamer der Begriindung nach-
zugehen, die der heilige Lehrer fiir seine Behauptung beibringt. Die

t Eph. 2, 20; 3, 6; Col. 2, 7; Rom. 6, 5; 11, 17; IL. Cor. 11, 2,



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 321

erste entnimmt er der Metaphysik der Formalursichlichkeit. Sie ist
es, die in dem groflen Reiche der Korperwelt gleichsam verstindnis-
und liebevoll in den Stoff eingeht, dessen einstweilen unerfiillte
Moglichkeiten wahrnimmt, mit Hilfe der nimmermiiden Wirkursich-
lichkeit stufenweise verwirklicht und in ungezahlte Seins- und Arbeits-
weisen verteilt und einordnet (C. G. II c. 40—45). Zur Héchstleistung
aber erhebt sich die Formalursichlichkeit im Menschenwesen. Ihre
Wiirde beansprucht einen besondern Namen. Menschenseele nennen
wir sie. Sie verld3t ihre ewige Heimstdtte, Gott, beugt sich erbarmungs-
voll herab zum ungestalten Stoff, memmi ihm seine Formlosigkeit
und Unbeweglichkeit, gib¢f ihm menschliches Sein und Wirken, steigt
dann mit ihm in der Rangordnung der Dinge hinan bis an die Spitze
der materiellen Welt und vermittelt so das Bindeglied zwischen den
rein-geistigen und -kérperlichen Dingen (C. G. II c. 68 ; De anima, a. 1).

Damit hat uns der hl. Thomas zu einem Stand- und Gesichtspunkt
emporgefithrt, von dem aus sich uns in etwa das Wesen der Gnade
enthiillt. Sie tritt unter der Initiative Gottes in die Seele nach Art
einer Ubernatiirlichen Formalursache ein, mit andern Worten : sie ist
eine die Seelensubstanz innerlichst ergreifende, zu einem itbernatiirlichen,
gottformigen Sein erhebende Wirklichkeit, ein neuer Lebensgrund und
Lebensguell, aus welchem die eingegossenen Tugenden und Gaben des
Heiligen Geistes naturhaft hervorflieBen und eine héhere, gottférmige
Vitalitit in die Seelenkrifte hineintragen (De Veritate, q. 27 a. 2;
I-IT q. 110 a. 2). ' An der Hand sinnreicher Analogien gelingt es dem
heiligen Lehrer, diese Herrlichkeit der gottlichen Gnade dem Ver-
stindnis auch des gewohnlichen Mannes zuginglich zu machen. Wir
wollen nur an eine erinnern : Die Gliihhilze ist eine dem Eisen an sich
fremde Form und Eigenschaft. Aber lege das Eisen ins Feuer. Was
geschieht ? Das Eisen nimmt die Glithhitze und damit deren Seuns-
und Arbeitsweise in sich auf. Eben noch starr und kalt, schwarz und
unférmig, wird es — ohne sein eigenes Wesen zu verlieren — leuchtend
und warm, geschmeidig und fliissig.

Aus dem Gesagten ergibt sich zur Geniige die vom hl. Thomas
vertretene Auffassung, dafl die Seele selbst der Gnade gegeniiber die
Stellung der ihr zugeordneten Matlerialursache einnehme (De Veritate,

1 Gratia est in prima specie qualitatis, quamvis non proprie possit dici
habitus, quia non immediate ordinatur ad actum, sed ad quoddam esse spirituale,
quod in anima facit, et est sicut dispositio quae est respectu gloriae, quae est
gratia consummata (De Veritate, q. 27 a. 2 ad 7).

Divus Thomas 21



322 Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

q. 27 a. 3 ad 21). Aber es ist angebracht, eigens darauf hinzuweisen,
weil dadurch unser Blick von einem neuen Gesichtspunkt aus auf die
Initiative Gottes bei der Hervorbringung der Gnade hingelenkt wird.
Als vorgesehene Heimstdtte der Gnade ermangelt die Seele einstweilen
der Aufnahmebereitschajt, ist vielmehr durch den Siindezustand in
positiver Unberertschaft und Gegensitzlichkeit zu ihr. «Denn», so
fragt sich Nirschl in seinen anregenden Gedanken zur Religion, p. 181,
«kann sich das gottliche Leben mit dem 7Zode vermdihlen ? — Gewil
nicht | Weil das Gottliche alles Siindhafte und Unreine von sich aus-
schlieBt, ist jede iibernatiirliche, lebendige Verbindung des Menschen
mit Gott solange unmoglich, als die Siinde in seiner Seele nicht hinweg-
genommen, der Zod in ihr nicht vernichtet ist.» Diese positive
Unbereitschaft und Gegensitzlichkeit durch die Erldsung von der
Stinde zu beheben, trat Christus, die grofe Initiative Gottes, in diese
Welt. «Denn» um an ein Wort des hl. Thomas zu erinnern, «auch
die Zubereitung und Disponierung der Materialursache zur Aufnahme
der beabsichtigten Form liegt im Bereiche derjenigen Ursache, von
deren Einwirkung die Form selbst herrithrt » (De Veritate, q. 28 a. 7). !
So weilt also der menschgewordene Gott als E7idser und Heiland unter
uns, nicht um in. seinem Erloserberuf eine Zielbestimmung zu erhalten,
sondern um allen Menschen Zielbestimmung zu sein, d. h. um alle
Menschen in seine eigene Siindelosigkeit und Heiligkeit aufzunehmen —
Christus procedit ut hominum finis, scl. ordinans homines in se
sanctum et sanctificantem sicuti in finem. So wird es uns auch
verstindlich, warum die Offenbarungsquellen als eigentlichen Zweck
der Menschwerdung nur die Erldsung der durch die Siinde Adams
gefallenen Menschheit angeben : « Und ihr wilit, daB jener erschienen
ist, um unsere Stinden auszutilgen ; und in ihm ist keine Siinde »
(I. Joh. 3, 5).% Und das mit Recht. Denn in" der Ordnung des
Werdens und Geschehens vollzieht sich die Reinigung und Erlésung
der Seele von der Siinde nicht ofme, sondern nur mit der Einfithrung
des Gnadenzustandes (De Veritate, q. 28 a. 7 ; I-1I q; 113 4. 8). Und
wenn wir mit dem hl. Thomas das GroS3enma?3 fiir dieses Werk den
jeweils in Betracht kommenden Verhdiltnissen entnehmen, so miissen
wir sagen : « Das Guadengut, das den Siinder zum Gerechten macht,

! De Veritate, q. 7 a. 7 ad 1; II-Il q. 27 a. 3.

® L Tim. 1, 15 ; De Veritate, q. 29 a. 4 ad 4-5 ; K. ». Schaegler, Das Geheimnis
d_er Menschwerdung; F. Prat S.J., La théologie de Saint Paul, II. ch. 2: l'ini-
tiative du Pére, pp. g1-129.



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 323

ibertrifft an Grofle und Bedeutsamkeit: das Gloriengut, das den
Gerechten zum Seligen macht. Das Gnadengut wichst ndmlich in
seiner Grofe so sehr iiber die Lage des Stinders hinaus, daf es geradezu
eine Umstellung in derselben herbeifithrt. Das ist aber beim Gloriengut
dem Gerechten gegeniiber nicht der Fall. Denn der Gottlose ist in
seiner Stuindhaftigkeit der Verwerfung anheimgefallen, der Gerechte
aber in seinem Gnadenzustand zur Besitzergreifung der Seligkeit
befihigt und berechtigt» (I-1I q. 113 a. g9). So ist denn Christus, die
grolBe Initiative Gottes, durch die Menschwerdung der Menschheit
zugesellt und zugeordnet, um ihr nach Befreiung von der Siinde fir
das diesseitige Leben das unschitzbare Gut der Gnade zu vermitteln. !

Es ist demnach ersichtlich, warum die Verlethung der Gnade an
einen siindigen Menschen etwas GréfSeres sei als Himmel und Erde
zu erschaffen. Das Schaffen, so sagen wir mit Anlehnung an den
hl. Thomas (I-IT q. 113 a. g), beschriankt sich ja darauf, verdnderliche
und zeitliche Wesen in den Besitz verginglicher Naturgiiter zu setzen ;
die Rechtfertigung aber fithrt den Siinder zum ewigen Mitbesitz und
Mitgenuf des beseligenden géttlichen Lebens. In der Schépfung der
sichtbaren Dinge baut sich Gott nur ein Haws, und wenn er dem
Menschen die verniinftige Natur gibt, so bevolkert er dieses sein Haus
mit Knechten und Dienern ; aber wenn er dem Menschen seine Guade
gibt, dann nimmt er ihn zu sich selber auf, macht ihn zu seinem Kind
und schenkt ihm sein eigenes ewiges Leben. — Es ist ferner ersichtlich,
dafl die Bewahrung und Vermehrung der Gnade bei nur emnem einzelnen
Menschen etwas GroBeres ist als die Evhaltung und Regierung der
ganzen Welt: «Der ‘Gesamtwert des Weltalls ist selbstverstiandlich
grofler als das Eigengut eines einzelnen Menschen, solange es sich um
Werte und Giiter derselben Art handelt. Aber das Gnadengut auch
nur eines einzelnen Menschen tbertrifft an Wert und Bedeutung das
Naturgut des ganzen Weltalls. »2 Es ist ja die- Gnade ein ganz und
gar dibernatiivliches Gut, d. h. ein Gut, das keine geschaffene Natur
aus sich besitzen oder auch nur beanspruchen, geschweige denn zustande
bringen kann, weil es nur der Natur Gottes an sich zukommt. Daher
beschiftigt sich Gott in seiner Initiative mehr mit der dbernatiirlichen

! Incarnatio principaliter facta est propter hominum liberationem a peccato,

et sic humanitas Christi ordinatur ad influentiam gratiae quam facit in homines,
sicut ad finem intentum (De Veritate, q. 29 a. 4 ad 5). :

2 Bonum wuniversi est maius, quam bonum particulare unius hominis, si
accipiatur utrumque in eodem genere; sed bonum gratiae unius maius .est, quam
bonum naturae totius universi (I-1l q. 113 a. g ad 2).



324 Zuge zum Christusbilde beim h!. Thomas von Aquin

Leitung eines Herzens, in dem er durch die Gnade herrschen will oder
bereits herrscht, als mit der natiirlichen Leitung des ganzen Weltalls
und der Regierung aller Reiche der Welt. Diese Leitung ist ihm das
Hochste. Ist das Herz der Gewalt seiner Gnade unterworfen, so sieht
er sein Ziel erreicht.? _

Mit dem Gnadengute werden in Wahrheit Ewigkeitswerte unserm
Diesseitsleben zugéfﬁhrt. Darauf sei in Kiirze zum Lobe der grofien
Initiative Gottes, Christus, hingewiesen. In seiner natiirlichen Wirk-
lichkeit betrachtet, ist das diesseifige Leben eines jeden Menschen
ein Leben der Anfinge und Vorbereitungen, ein Leben von halb-
gelungenen und halbmiBlungenen Versuchen. Das zeigt sich besonders
grell im Leben aller jener, die wvorzeitig als wummiindige Kinder oder
heranwachsende jumge Leute sterben. Ihr Leben besteht ja nur in
Anfingen und Vorbereitungen, ist ein Dasein von fast nur wunerfiillten
Moglichkeiten. Aber auch das Leben jener, die im beruflichen Leben
stehen, ist und bleibt mit diesem Merkmal bezeichnet. Man betrachte
doch nur das Leben der Hawusfrau und des Landmanmnes, des Arbeiters
und des Handwerkers, des Beamiten 2m Schalter oder in der Amtsstube,
des Lehrers. und der Lehverin in der Schule, des Gelehrten und des
Kiinstlers, des Evziehers und des Seelsorgers, der barmherzigen Schwester
am Krankenbett : und man wird gestehen miissen, dafl der Mensch
in kéinem Berufe mit der Arbeit seiner natiirlichen Krifte ein bleibendes
Ergebnis erzielt, zu einer dawuernden Vollendung vordringt, weil er ja
tagein, tagaus, jahrein, jahraus, immer wieder beginnen und anfangen
mufl. — Und so kommt der Mensch schlieBlich zum Sterben und ist
immer noch nicht fertig, weil er sein Lebenswerk immer erst in den
Anfangen sieht. — Doch Gott sei Dank! Weil sich im Geheimnis
der Menschwerdung der ewige Gottessohn der Menschheit zugesellt
und zugeordnet hat, hat er in Wahrheit auch die Ewigkeit unserer
Zeit eingesenkt, die ewige Wirklichkeit Gottes mit ihren unvergéing-
lichen Giitern dem zeitlichen Diesseitsleben der Menschen zugefiihrt.
Und da wir nach dem hl. Paulus durch die Gunade dieser ewigen Wirklich-
keit Gottes, der ewigen Gotteskindschaft Christi « ein- und auferbaut =
eingepfropft und eingepflanzt, einverleibt und einverméahlt » werden ;
kurz: in der Zeit durch die Gnade das werden, was Christus durch

1 P. Lallemant, Weg zur Innerlichkeit, p. 6; dieser allzuwenig beachteten
Wabhrheit widmet der hl. Thomas eines der schonsten Kapitel seiner philosophischen

Summa, 1II c. 130 : Quod divinum regimen ad homines est sicut regimen
paternum. '



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 325

seine Geburt aus dem Vater von Ewigkeit her ist, nimlich Gotteskinder,
so tun wir auch die Arbeit von Gotteskindern, d. h. eine Arbeit, die
in ihren Ergebnissen nicht mehr unvollendet und unfertig ist, im
Zeichen des Stiickwerkes und der Anfinge steht, sondern das Merkmal
gittlicher Vollendung und derum bletbenden, ewigen Wert hat und
mit einem bleibenden, ewigen Gute, Gott selbst, entlohnt werden muf3
(C. G. IIT c. 61) : « Die Gnade Gottes aber ist ewiges Leben in Christus
Jesus, unserm Herrn » (Rom. 6, 23).

In der Gnade wird schlieflich unserm Erdenleben eine soziale
Befahigung zuteil, auf die nicht oft genug hingewiesen werden kann.
Lassen wir zundchst die allgemeine Beschreibung, die der hl. Thomas
von ihr entwirft, auf uns wirken. Nach ihm «ist die gottliche Gnade
eine ErgieBung der gottlichen Gut- und Vollkommenheit in die Seele.
Die Folge davon ist, daf3 die Seele gotiformag, gottgeliebt und des ewigen
Lebens wiirdig ist ». * Weil nun die gottliche Giite wesentlich communi-
cati\fa, diffusiva sui ist, so mull auch ihrer Ergiefung, ihrer Ein- und
Weiterfithrung, ihrer Teilnahme in der menschlichen Seele — der
Gnade namlich — der soziale Zug und Charakter anhaften. Darum
gibt ihr der hl. Thomas die lieblichen Attribute gratia fraterna, gratia
crescens i mundo (II-11 q. 14 a. 2); gratia fendens in alios (I Sent.
a. 16'q. 1 a. 2 ad 1). Infolgedessen triagt die Gnade als Prinzip «eines
geistigen und goéttlichen Seins und Wurzel der eingegossenen Tugenden »
(De virt. q. 1 a. 2 ad 21) in die Betdtigung des gesamten iibernatiirlichen
Lebens ein soziales Grundelement hinein. 2

Aber was die soziale Befihigung der Gnade himmelhoch iiber
die unserer Natur erhebt, ist der Umstand, dal} sie die Menschheit
des einzelnen aus ihrer Zufdlligkeit und Vereinzelung befreit, als einen
Teil dem groBen Ganzen einfiigt und damit auf die Vollendung
dessen hinarbeitet, was der hl. Augustinus nennt : « Das ist der gamze
Mensch, Christus. Er und wir. — Darum lasset uns uns selber Gliick
wiinschen und Dank sagen, da wir durch die Gnade nicht nur Christen,
sondern Christus geworden sind. Verstehet ihr es recht, Briider ;
fasset ihr die Gnade, die Gott uns zugewandt ? Staunet und freuet
euch, Christus sind wir geworden ! Denn wenn er das Haupt ist, wir
aber die Glieder sind, dann ist der ganze Mensch Christus : Er und wir.

! Gratia divina est influentia divinae bonitatis in animam, per quam assimilata
Deo fit ei grata et vitae aeternae digna (Opusc. [Parisiis] 51, c. 5).

2 Der ausfithrliche Nachweis hierfir wurde frither gefiithrt: Divus Thomas
VIII (1g21), p. 24 ff.



326 Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Das ist der Sinn des paulinischen Wortes : So sollen wir zur Einheit
des Glaubens gelangen, zur Erkenntnis des Sohnes Gottes, uns zum
vollkommen ausgewachsenen Manne, zum VollmalBe.der Vollendung
Christi zusammenschliefen (Eph. 4, 13). Christus in seiner Vollendung
also sind : Haupt und Glieder. » 1 Diese erhabene Auffassung von der
sozialen Befdhigung der Gnade macht der hl. Thomas zu der seinigen :
Wir miissen vor Augen hehalten, sagt er in seinem  Kommentar zu
den paulinischen Briefen (Eph. 4, 13), dal wir in dem physisch-wirk-
lichen Leibe des historischen Christus das Vorbild des mystisch-
wirklichen Leibes des in der Kirche fortlebenden Christus besitzen.
Dieser besteht, wie auch jener, aus wielen zu einer Gesamieinheit ver-
bundenen Gliedern. In seiner physischen Wirklichkeit schritt jener
bis zur Vollreife des ausgewachsenen Mannesalters fort. Denn Christus,
der menschgewordene Gottessohn, ist im ausgewachsenen Mannesalter
von 33 Jahren fiir uns gestorben. Dieser Umstand ist vorbildlich. Seine
nachbildliche Verwirklichung im mystischen Leibe Christi vollzieht sich
dauvernd durch die ununterbrochene Angliederung immer neuer Mit-
glieder : « Ich habe noch andere Schafe, die nicht aus diesem Schafstall
sind. Auch diese muf ich herfithren » (Joh. 10, 16). Sie kommt zum
Stillstand und zur Vollendung am Ende der Zeiten, wenn die letzten
Glaubigen den Anschluf an Christus gefunden haben. Damit hat
der mystische Leib Christi die Vollreife des ausgewachsenen Mannes-
alters erreicht. Weil es demnach dem Apostel darum zu tun war,
Christum in seiner endgiiltigen Vollendung zu schildern, durfte er seine
Benennung nicht den unfertigen Verhiltnissen des wunerwachsenen
Kindes entnehmen, muflte sie vielmehr an die fertigen Verhiltnisse
des erwachsenen Mannes anlehnen. 2

In der durch die Gnade bewirkten Solidaritdt mit Christus wird der
einzelne eine andere Menschheit fiir Christus, in der er in nachgebildeter
Wirklichkeit das Geheimnis seines vorweltlichen Lebens der Golfes-
kindschajt ; die Geheimnisse seines i#dischen Daseins, die stillen Tugenden

1 Ergo gratulemur et agamus gratias, non solum nos christianos factos esse,
sed Christum. Intelligitis, fratres, gratiam Dei super nos capitis » Admiramini,
gaudete, Christus facti sumus. Si enim caput ille, nos membra ; totus homo: ille
et nos. Hoc est quod apostolus dicit Paulus: « Donec occurramus omnes in unita-
tem fidei, et in agnitionem Filii Dei, in virum perfectum, in mensuram aetatis
plenitudinis Christi » (Eph. 4, 13). Plenitudo ergo Christi: caput et membra (In
Joan. tract. 21, 8), ‘

* Et propter hoc vir magis sumitur, secundum quod dividitur contra puerum
(In Eph. c. 4, lectio 4). '



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 327

seines Prival- und sozialen Tugenden seines dffentlichen Lebens ; schliel3-
lich die Geheimnisse seines verklirten Lebens im Himmel weiterfithren,
in Wahrheit weiterleben will. In dieser Solidaritit teilt sich die soziale
Befdhigung der Gnade dem grof3ten, wie dem Kkleinsten fugendlichen
Wirken und Leiden des Christen mit. Es stellt sich ja nach dem
hl. Thomas als eine « Erganzung, Auffillung » des tugendlichen Wirkens
und Leidens Christi dar und hat heslsgeschichtlichen Wert. Es vollzicht
sich «ja stets zu Nutz und Frommen der Kirche» (Com. in Col. I,
lectio 6). Das Wort des hl. Paulus verwirklicht sich : « Ich lebe, doch
nicht mehr ich, sondern Christus lebt — betend, arbeitend, leidend,
triumphierend — in mir » (Gal. 2, 2z0). Christus ist zur grof3en Initiative
Gottes geworden, denn: Christianus alter Christus !

Halten wir einen Augenblick zu ausruhender Riickschau an : Der
Mensch werde und bleibe in der Grade ein anderer Christus. Das ist
das Ziel des diesseitigen Heilsgeschiaftes. An seiner Verwirklichung
arbeitet die grofle Initiative Gottes, Christus Jesus, nach dem unab-
dnderlichen Arbeitsgesetz : Unusquisque operans sumit regulam operis
sui a fine (5. Thomas in II Cor. 5, 15). Ohne die ewige Hinordnung
zu Gott, dem Vater, der Quelle alles Guten, zu verlassen, tritt er durch
die Annahme der menschlichen Natur in die Schépfung ein, um als
Erst- und Hdchsigeschopf allem und jedem Zielbestimmung zu sein
und zu bleiben, allem und jedem die Einstellung und Einordnung
auf sich und damit auf Gott zu geben und zu erhalten. In der Rang-
und Stufenfolge dieser christozentrischen Einstellung nahern sich die
Geschopfe Christo in dem MaBe, als ihnen Anteil am natiirlichen Sein
und Wirken geworden ist. Der Mensch aber tritt durch die Zusammen-
fassung alles natiirlichen Seins und Wirkens und durch die Anteil-
nahme am iibernatiirlichen Leben Gottes in die unmittelbarste Christus-
nihe, gliedert sich durch die Gnade in dessen Gotteskindschaft ein
und ersteigt damit die hochste Stufe der Einordnung in Christus.

Weil dem so ist, so teilt der Mensch mit den rein geistigen Wesen
den Vorzug, dafl er nicht rein passiv in diese Ordnung eingestellt ist
(De Veritate, q. 5 a. 5), sondern seine Initiative der Initiative Gottes
zugesellen muB. Darum sagt der hl. Augustinus (Serm. 15, de verbis Ap.):
qui creavit te sine te, non iustificabit sine te — Gott hat dir wohl ohne
dein Zutun durch die Erschaffung das natiirlich-leibliche Leben der
Menschenkindschaft gegeben ; aber er wird dir nicht ohne dein Zutun



388 < Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

durch die Erlosung das iibernatiirlich-geistige Leben der Gottes-
kindschaft in der Gnade und Glorie geben. Der hl. Thomas kleidet
den nidmlichen Gedanken in eine positive Form, indem er sagt : Unser
Heilsgeschift vollzieht sich durch das Zusammengehen zweter Arbeiter :
Christus, des Gottmenschen, und des Christen, die sich zu einer Arbeits-
gemeinschaft vereinigen. Christus ist mit seiner genugtuenden und
verdienenden Tatigkeit innigst bei uns.. Wir sind mit unserer Mit-
arbeit innigst bei ihm, indem wir ihn mit liebebeseeltem Glauben
als unser diesseitiges Ziel umfassen.! Dieser Gesichtspunkt erdffnet
uns die Ausschau auf eine Wahrheit von der weittragendsten Bedeutung,
namlich :
Christus, die grofe Initiative des Christen.

L Christus secundum quod homo dupliciter nos iustificare dicitur : uno modo
secundum suam actionem (in nos), in quantum nobis meruit et pro nobis satis-
fecit; alio modo per operationem nostram in ipsum, in quantum est finis a nobis
cognitus et amatus (De Veritate, q. 29 a. 4 ad g et 11).

(Fortsetzung folgt.)

Lo Ca—



	Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

