
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas über die Einwirkung Gottes auf die
Geschöpfe [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Schultes, P. Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des hl. Thomas
über die

Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe.

Von P. Reginald M. SCHULTES 0. P.

(Fortsetzung und Schluß.)

III. Die motio oder applicatio der geschaffenen Kräfte.

Entsprechend seiner früheren These, daß Gott nur insofern den

Willen bewege, als er diesem die Willenskraft gibt, stellt St. weiterhin
als Lehre des Aquinaten auf, daß Gott nicht « jedes einzelne Geschöpf
unmittelbar durch sich selbst zur Tätigkeit bewegt und appliziert »

(537)i daß Gott nicht «unmittelbar (immediatione suppositi) alle

Einzeldinge bewegt» (537), sondern daß Gott «der oberste und letzte

Beweger aller Dinge ist, weil man in der Reihenfolge der bewegenden
Ursachen nicht ins Unendliche fortgehen kann » (537) ; « Gott bewegt
nur die höchste geschöpfliche Ursache durch sich selbst» (538).

Diesen Standpunkt verteidigt St. aufs neue gegen meine
Gegenbemerkungen, wobei er mir vorwirft, daß ich sowohl Thomas als ihm
Unrecht getan.

Auch hier leuchtet wieder ein, daß St. dem hl. Thomas eine Lehre

zuschreibt, die kein Theologe zu vertreten wagte, die zudem zu den

gewagtesten Folgerungen führen würde. Es handelt sich auch hier
nicht nur oder nicht so sehr um die eigentliche Praemotionslehre als

überhaupt um den Einfluß Gottes auf die Geschöpfe.

A. St.s Ansicht ist schon durch die bereits behandelten Texte widerlegt.

Im Abschnitt I haben wir gesehen, daß Gott nicht nur als Ursache
der Willenskraft auch Beweger derselben genannt wird und ist,
sondern daß er auch außerdem die bereits vorausgesetzte Willenskraft
bewegt, wobei offenbar eine unmittelbare Einwirkung Gottes gemeint



278 Die Lehre des hl. Thomas

ist. Unter Abschnitt II war überhaupt nur von einer unmittelbaren,
der Schöpfung und Erhaltung der Willenskraft nachfolgenden
Einwirkung die Rede, da sonst die ganze Schwierigkeit wegfällt : insofern
nämlich Gott als Schöpfer Ursache der Willensakte ist, liegt evident
kein Zwang vor. Da jedoch St. speziell die Unmittelbarkeit der

Einwirkung Gottes bestreitet, wollen wir die in Betracht kommenden
Texte kurz unter diesem Gesichtspunkte betrachten.

In der I. Pars untersucht Thomas, in q. 105, die Frage « de

mutatione creaturarum a Deo ». Nach dem ganzen Zusammenhange
ist der Sinn der Frage, ob Gott auch außer der Schöpfung und

Erhaltung der Dinge diese verändere : es handelt sich also um eine

unmittelbare Einwirkung Gottes. Darum fragt Thomas auch
ausdrücklich : « utrum Deus possit immediate movere materiam ad formam »

(a. 1), «utrum Deus possit immediate movere aliquod corpus» (a. 2).
In gleicher Weise fragt er a. 3 : « utrum Deus moveat immediate

intellectum creatum. » Der Sinn der Frage ist, wie und inwiefern der
« motus intellectus », d. h. die « operatio intellectualis » von Gott
verursacht werde, also von Gott selbst und unmittelbar, im Gegensatz

zur Verursachung durch den Intellekt und andere geschaffene Ursachen.
Thomas gibt die stereotype Antwort : Gott ist Ursache der eintretenden
Verstandesakte (« movet intellectum creatum», sc. ad operationem),
« inquantum dat ei virtutem ad intelligendum, vel naturalem vel
superadditam (z. B. im Glaubensakt), et inquantum imprimit ei

species intelligibiles : et utrumque tenet et conservât in esse ». Gott
bewegt also unmittelbar, er selbst und durch eigene Wirksamkeit,
den Verstand zu seiner Tätigkeit, indem er selbst und durch eigene
Wirksamkeit die Verstandeskraft unci die species intelligibiles bewirkt
und im Sein erhält. In diesem Sinne stellt er auch am Anfange das

Prinzip auf : « sicut in motibus corporalibus (notwendige Tätigkeit der

Körper) movens dicitur quod dat formam (Naturkraft) quae est princi-
pium motus (der Tätigkeit).: ita dicitur movere intellectum quod
causat formam quae est principium intellectualis operationis quae
dicitur motus intellectus. » Um die Zweiteilung seiner These zu
begründen, fährt Thomas weiter : « operationis autem intellectus est

duplex principium in intelligente : unum sei. quod est ipsa virtus
intellectualis quod quidem principium est etiam in intelligente in
potentia ; aliud autem est principium intelligendi in actu, sei. sirnili-
tudo rei intellectae in intelligente. Dicitur ergo aliquid movere
intellectum, sive clet intelligenti virtutem ad intelligendum, sive imprimât



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 279

ei similitudinem rei intellectae. » Wir haben hier wiederum die Lehre
des Aquinaten, daß Gott nicht nur insofern auf die geschaffene Kraft
einwirkt als er sie gibt und erhält, sondern außerdem noch weiterhin
durch neue Einwirkung, neue motio. Was will nun Thomas damit
besagen, daß Gott « dat » vel « imprimit speciem intelligibilem in
intelligente »

Ich weiß wohl, daß viele dabei nur an die species impressa denken.
Offenbar spricht aber Thomas von der species expressa, d. h. der im
aktuellen Denken erfolgenden aktuellen geistigen Erfassung und
Vorstellung des Objektes. Das besagen die Worte : « aliud est principium
intelligendi in actu, sei. similitudo rei intellectae » (d. h. des actualiter
erkannten Objektes) in intelligente (im aktuell erkennenden Subjekte).
Als Gegensatz betont Thomas vom Verstand als virtus : « quod
quidem principium est etiam in intelligente in potentia », d. h. in dem

noch nicht actualiter erkennenden Subjekte. Gott also « dat », «

imprimit » im aktuell erkennenden Verstände die aktuelle geistige
Darstellung des Objektes, « similitudinem rei intellectae. » Hier ist also

offenbar die Rede von einer neben der Schöpfung und Erhaltung der
Verstandeskraft erfolgenden unmittelbaren Bewirkung der aktuellen

geistigen Darstellung des erkannten Objektes. Diese geistige
Darstellung und Erfassung des Objektes wird als Tätigkeit zwar vom
Verstände gesetzt, aber nur insofern Gott die Darstellung als similitudo

actualis im Verstände bewirkt, die dann auch « principium intelligendi

in actu » ist. Thomas begründet die Notwendigkeit dieser

Einwirkung Gottes folgendermaßen : « cum ipse sit primum ens et omnia

entia praeexistant in ipso, sicut in prima causa, oportet quod sint in
eo intelligibiliter, secundum modum eius. Sicut enim omnes rationes

rerum intelligibiles primo existant in Deo et ab eo derivantur in alios
intellectus ut actu intelligant, sie etiam derivantur in creaturas ut
existant. » Wie also die Verstandeskraft unmittelbar von Gott bewirkt
wird, so auch die aktuelle geistige Darstellung des Objektes in der

aktuellen Erkenntnis : das ist die motio physica der Thomisten, das

der « physische Impuls von außen. »

Nun verstehen wir auch den folgenden a. 4 : « utrum Deus possit

movere voluntatem creatam. » Der Sinn der Frage ist wieder, ob und
inwiefern Gott Ursache oder movens der konkreten Willensakte sei,

d. h. Gott selbst, durch eine ihm eigene Einwirkung, also unmittelbar.
Thomas antwortet, wie wir bereits gesehen, daß Gott allein erstens
als Objekt « sufficienter und efficaciter » den Willen bewegt ; daß



28o Die Lehre des hl. Thomas

zweitens « similiter virtus volendi a solo Deo causatur », woraus der
hl. Thomas folgert, daß Gott allein den Willen zum bonum universale

bewege, d. h. zu allem, was die ratio boni haben kann und hat. Was

immer also der Wille will, welchen Willensakt der Mensch auch immer
setzen mag, der Urheber des Willens bewirkt diesen Akt « interius
inclinando cam », im Innern des Willens das Streben, die Tendenz
verursachend. So zwingt Gott den Willen auch nicht, weil er im
Willen den eigenen Willensakt verursacht, « dat ei eius propriam
inclinationem » (ad i). Damit spricht Thomas klar und deutlich die

unmittelbare, Gott eigene Einwirkung auf den Willen aus, abgesehen

von der Bewirkung der Willenskraft.
Den a. 5 haben wir bereits genügend analysiert. Für unsere

spezielle Frage nur folgende Bemerkungen. Wenn gefragt wird :

« utrum Deus operetur in omni opérante », ist doch offenbar von einer

Einwirkung die Rede, die Gott selbst ausübt, durch eine ihm eigene

Tätigkeit, also von einer unmittelbaren Einwirkung Gottes. Dem

entspricht auch die Antwort. Nach Thomas wirkt Gott auf alle

tätigen und wirksamen Ursachen ein : 1. als bonum oder finis ; 2. als

primum agens ; 3. als dans formas creaturis agentibus. Alle drei Ein-
Wirkungsweisen besagen eine unmittelbare Einwirkung, eine Gott
eigene Tätigkeit. Bezüglich des finis kann kein Zweifel sein, da Gott
allein und selbst das vollkommene Gut ist. Als agens primum wirkt
Gott selbst, unabhängig von jedem andern agens, absolut aus eigener

Kraft, während alle anderen Kräfte nur in Abhängigkeit von Gott,
in von Gott mitgeteilter Kraft, als von Gott applizierte Ursachen

tätig und wirksam sind. Und so bewegt, appliziert Gott alle geschaffenen
Kräfte zu ihrer Tätigkeit : « nam primum agens movet secundum ad

agendum » und « si sint multa agentia orclinata, semper secundum agit
in virtute primi agentis. » Gott ist also als agens primum unmittelbarer
Beweger aller geschaffenen Kräfte, aller causae secundae. Dadurch
ist Gott endlich « causa omnium actionum agentium ». Drittens wirkt
Gott als « dans formas creaturis agentibus », « prout sol dicitur causa
manifestationis colorum inquantum dat et conservât lumen quo mani-
festantur colores » : auch hier ist die Wirksamkeit Gottes eine ihm
eigene, unmittelbare. Die « formae » der tätigen Geschöpfe sind auch
hier wiederum nicht allein die Kräfte als solche, z. B. die bloße
Willens- und Verstandeskraft, sondern alle jene Aktualität, durch
welche eine Kraft aktuell tätig wird, wie z. B. die aktuelle Darstellung
des Objektes im Verstände. Darum schließt auch Thomas mit dem



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 281

Corollarium, daß Gott nicht nur in allen tätigen Kräften wirkt,
sondern auch « in omnibus intime operatur », weil er in allen Kräften
ihr aktuelles Sein, ihre ganze Aktualität bewirkt. Diese Wirkung ist
nun äußerst offenbar Gegenstand einer ausschließlich Gott eigenen
Wirksamkeit, wie die Schöpfung und Erhaltung des Seins.

Hier sei auch ein für allemal auf den Unterschied in der
Fragestellung des hl. Thomas und der modernen Theologen aufmerksam

gemacht. Seit dem Ausgang des 16. Jahrhunderts lautet die Frage,
ob und inwiefern Gott auch außer der Schöpfung und Erhaltung der

Kräfte, z. B. der Willenskraft, zum Zustandekommen der Tätigkeit der

Geschöpfe mitwirke ; Thomas aber fragt allgemeiner, wie und inwiefern

Gott überhaupt Ursache der Tätigkeit der Geschöpfe sei, wie und
inwiefern Gott überhaupt in jeder geschaffenen Tätigkeit mitwirksam
sei. Die modernen Theologen untersuchen infolgedessen nur den con-

cursus divinus ; bei Thomas ist der concursus Dei nur ein Teil seiner

Antwort. So lehrt Thomas, daß Gott Ursache der geschöpflichen

Tätigkeit sei, sowohl als creans et conservans virtutem, wie auch als

dans formas operationis (z. B. die similitudo oder species im Verstände),
wie auch als applicans und endlich als finis.

Das ist die Lehre des hl. Thomas in der I. P. In der I-II drückt
sich der englische Lehrer inbezug auf unsere Frage womöglich noch
deutlicher aus. In der q. 9 und 10 lehrt der Aquinate, daß der Wille
von einem äußeren Prinzip bewegt werde (q. 9 a. 4), daß dieses aber

nur Gott sein könne (a. 6), und daß auch von Gott der Wille nicht
durch Zwang bewegt.werde (q. 10 a. 4). In all diesen Texten spricht
Thomas von einer Einwirkung Gottes außer und neben der schöpferischen

unci erhaltenden Tätigkeit Gottes, von der motio im Sinne
des concursus. Diese motio, diese Einwirkung wird auch ausdrücklich
als Gott eigene, ja ausschließlich Gott eigene Wirksamkeit bezeichnet.

Die Lehre des ersten Teils der I-II erscheint in voller Klarheit
auch am Schlüsse der I-II q. 109, wo Thomas so deutlich sagt, daß

der geschaffene Verstand und Wille außer der Verleihung der natürlichen

und übernatürlichen Kräfte auch noch der motio Dei bedürfe :

wobei nach dem ganzen Kontext nur von einer motio immediata Dei
die Rede ist.

Um nicht zu lange zu werden, mu'3 ich es mir versagen, auch noch

auf die Paralleltexte einzugehen, wie z. B. C. G. III c. 66. 67. 70 ; De

Pot. q. 3 a. 7. Übrigens kommen diese Texte im folgenden zur Sprache.
Bemerkt sei nur noch, daß Thomas C. G. III c. 68 ausdrücklich die



282 Die Lehre des hl. Thomas

Lehre ablehnt, daß Gott « nur die höchste geschöpfliche Ursache durch
sich selbst bewegt. » Er begründet dies damit, daß in dieser Voraussetzung

Gott nicht überall gegenwärtig wäre. « Si Deus esset praesens
uni tantum suorum effectuum, utpote primo mobili quod ab eo immediate

viovetur, sequeretur quod eius actio non posset ad alia derivari nisi
illo mediantë. Hoc autem est inconveniers. » Er schließt: « Ineon-
veniens est- clicere quod divina actio non se extendat ad alia nisi
mediante uno primo. »

B. St. sucht nun die Beweiskraft aller diesbezüglichen Texte
durch verschiedene Einwendungen und Interpretationen zu entwerten.
Wir haben uns die Mühe genommen, ihm Punkt für Punkt zu folgen.

i. Vorerst bemüht sich St., seine Interpretation des von Th. und
Joh. v. N.. angeführten Beispieles zu retten. Diese hatten geschrieben:
« Ule qui applicat ignem aquae, dicitur aquam calefacere, et applicans
acumen cultelli ad incidendum videtur incidere vel causa incisionis. » Diese
Beispiele sollen illustrieren, wie Gott als applicans vel movens Ursache
aller geschaffenen Handlungen sei. St. hatte bemerkt, daß wenigstens das
erste Beispiel keine « unmittelbare Einwirkung Gottes auf die Kraft besage »

(1922, 496), weil Joh. ein Beispiel bringe, nach dem es zum Begriff der
Applikation genüge, daß die applizierte Kraft dem leidenden Subjekt
« örtlich nahe gebracht werde ». Ich antwortete, daß es sich bei dem
Beispiel nicht um eine bloß örtliche Naherückung handle, sondern um die
Verwendung einer Kraft. St. ergänzt nun seinen ersten Beweis, indem
er schreibt : « Der Koch stellt nur das Gefäß mit Wasser ans Feuer, ohne
dem Feuer einen Impuls zum Erwärmen zu geben» (534). Ich gebe ohne
weiteres zu, daß der Koch dem Feuer « keinen Impuls zum Erwärmen
gibt », d. h. die Hitze des Feuers nicht vermehrt ; aber ebenso sicher ist,
daß er die Hitze des Feuers zum Sieden verwendet (utitur motu naturali),
so daß er deswegen « dicitur aquam calefacere ». Darin liegt aber das
tertium comparationis : « dicimus enim unum esse causam actionis
alterius si sit applicans seu movens agens ad passum, sicut ille qui applicat
ignem aquae, dicitur aquam calefacere. » Bei einem Beispiel handelt es

sich aber nur um das tertium comparationis : im übrigen kann
Verschiedenheit sein. Jedenfalls beweist das Beispiel nicht, daß Gott nur
mittelbarer Beweger der geschaffenen Kräfte sei.

Ich hatte ferner geschrieben, daß die «Verwendung» eine « motio
per se» besage; St. opponiert, daß die Verwendung nur eine motio per
accidens sei. Ich gebe zu, daß der Ausdruck « motio per se » mißverständlich

war. Bekanntermaßen hat das « per se » verschiedene Bedeutungen.
So gebraucht der hl. Thomas den Ausdruck « movere per se » im Gegensatz

zum movere « per accidens » und bezeichnet mit movere per se jene
Einwirkung, die dem Körper seine naturnotwendige Tätigkeit gibt,
während er die Verwendung der Kraft oder besser gesagt der Tätigkeit
ein movere per accidens nennt. In diesem Sinne schreibt Thomas C. G. III



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 283

c. 88 : « nihil aliud extrinsecum (außer dem generalis) movere potest
absque violentia corpus naturale nisi forte per accidens, sicut removens
prohibens quod magis utitur motu naturali vel actione quam causet ipsum. »

Nun ist es mir natürlich nicht eingefallen, zu behaupten, daß die
Verwendung einer Kraft, z. B. des Feuers, die Wärmekraft des Feuers oder
dèssen Tätigkeit verursache, so daß, wie St. meine Worte wiedergibt,
« der Koch dem Feuer zum Erwärmen des Wassers eine wirkliche motio
per se gebe» (535). Ich schrieb im Gegenteil ausdrücklich: «Die
Applikation besagt eben eine Verwendung der betreffenden Kraft », wie auch
Th. sagt: «utitur motu naturali vel actione». Wenn ich bei dieser
Gelegenheit beifügte : « folglich eine motio per se », hatte das per se im
ganzen Zusammenhange einen anderen Sinn. Ich wollte nämlich gegen
St. nur betonen, daß die Verwendung eine unmittelbare motio sei. Das
stand ja auch in Frage. Als Sinn des Beispieles ergibt sich dann, daß
Gott die geschaffenen Kräfte unmittelbar appliziere. Übrigens besagt
auch das « örtlich Naherücken » eine unmittelbare Tätigkeit.

St. wirft mir ferner vor, ich unterstelle ihm die « absurde Behauptung »,

daß «jede Applikation ohne motio per se geschehe» (535). Ich habe das

nicht getan ; mein Beweis ist ein anderer. Ich bemerkte erstens, daß das

Beispiel vom Koche angeführt werde « im Sinne einer Verwendung der
Kraft des Feuers» (134); zweitens fügte ich bei: « Joh. ergänzt zudem
den ersten Vergleich durch den zweiten», von der Verwendung eines
Messers (1. c.).. Daraus konnte ich mit Grund schließen, daß Th. und
Joh. wie das zweite so auch das erste Beispiel im Sinne einer unmittelbaren

Applikation anführen.
St. schließt seine Ausführung mit den Worten : « Joli, bedient sich

zur Illustration der Applikation der geschöpflichen Ursachen durch Gott,
eines Beispieles, in welchem dieselbe keine motio per se ist» (536). Ich
gebe noch mehr zu : im Sinne von C. G. III c. 88 und St.s, besagen beide

Beispiele nur eine motio per accidens. Aber der Vergleich will eben nicht
besagen, daß Gott und Mensch in gleicher Weise applizieren, sondern, daß
wie der Mensch wegen der Applikation einer Kraft auch Ursache des

Effektes genannt werde, so auch Gott Ursache aller geschöpflichen
Handlungen, weil er alle Kräfte zu ihrer Tätigkeit appliziert. Das Beispiel
spricht also die wirkliche und unmittelbare Applikation aller geschaffenen
Kräfte durch Gott aus, also das Gegenteil von dem, was St. als Lehre des

Aquinaten aufstellt. —• Doch gehen wir vom Beispiel zum Beweise über.
2. Joh. von Neapel (wie auch Thomas, C. G. III c. 67) führt aus :

« Videmus omnes res naturales non agere nisi motas, excepto primo
movente quod est totaliter immobile, a quo sicut a causa dependet motus
omnis cuiuscumque rei creatae, ut probat Philosophus 7. et 8. Phys. Deus

ergo est causa actionis omnis agentis sicut applicans seu movens agens
ad effectum suum. » St. hatte bemerkt, daß sich in diesem Beweise « keine
Spur » einer unmittelbaren Einwirkung Gottes finde. Auf meine
Gegenbemerkungen (136 f.) opponiert St. wie folgt. Erstens, daß aus dem Text
nicht folge, « daß Gott sich zur Applikation keiner werkzeuglichen Ursache
bedient» (537). Darauf habe ich ihm bereits geantwortet. Ich schrieb:



284 Die Lehre des h!. Thomas

daß die geschaffenen Kräfte « in einer bestimmten Reihenfolge aufeinander
einwirken, steht außer Frage. Die Frage lautet aber, ob Gott auch außerdem

noch unmittelbar auf die geschöpfliche Tätigkeit einwirke» (137).
St. hält nun entgegen : « Was beweisen die Prämissen des Argumentes
Nichts anderes als daß man in der Reihenfolge der Beweger nicht ins
Unendliche fortgehen kann und daher zu einem letzten und obersten Beweger,
zu Gott kommen muß, der selbst nicht wieder von einem andern bewegt
wird. Damit ist aber doch nicht gesagt, daß Gott jedes einzelne Geschöpf
unmittelbar durch sich selbst zur Tätigkeit bewegt und appliziert» (537).
Damit glaubt St. die Worte entkräften zu können : « Deus ergo est causa
actionis omnis agentis sicut applicans sen, movens omne agens ad effectum
suum » Aber Joh. und Thomas fassen eben Gott nicht nur als « letzten
und obersten Beweger » in einer Reihenfolge von Bewegern, ungefähr wie
eine Lokomotive der erste Beweger in der Reihenfolge der Wagen eines

Zuges ist, sondern, wie Joh. ausdrücklich sagt, als « primuni movens a

quo sicut a causa dependet motus omnis cuiuscumque rei creatae », d. h. als
Ursache, die alle Geschöpfe selbst bewegt, aber per modum primi moventis,
das nämlich « totaliter est immobile ». Das Verhältnis besteht nicht darin,
daß die niederen Ursachen direkt bewegen, Gott aber nur mittelbar ; das
Verhältnis besteht darin, daß wie eine niedere Ursache eine andere
unmittelbar bewegt, so auch Gott, daß aber die niedere Ursache nur unter
der Voraussetzung der Bewegung von Seiten einer anderen Ursache bewegt
Gott jedoch ohne dies, aus eigener Kraft und aus eigenem Antrieb. Darum
kann Joh. auch ohne « argen Trugschluß » folgern : « Deus ergo est causa
actionis omnis agentis sicut applicans seu movens agens ad effectum suum. »

St. hält noch entgegen, daß Job, sich auf Aristoteles, Phys. 7. 8., berufe,
der nur beweise, daß Gott der oberste und letzte Beweger aller Dinge sei

(537)' Doch mag es mit Aristoteles eigener Ansicht wie immer beschaffen
sein — ich muß den Lesern diese Untersuchung ersparen —, Joh. und
Thomas Tassen Gott nicht bloß als « obersten und letzten Beweger » — und
darauf kommt es hier an.

3. Doch St. argumentiert weiter aus C. G. III c. 67. Thomas sagt
dort : « omnis applicatio virtutis ad operationem est principaliter et primo
a Deo. » Aus diesem Text sucht St. wieder zu beweisen, daß « Gott nur
die erste und Hauptursache, nicht aber die unmittelbare Ursache aller
Applikation » sei (538). St. sucht dies mittels des Untersatzes zu beweisen:
« Nun ist es aber klar, daß nur jene Ursache causa prima et principalis
genannt werden kann, die bei Hervorbringung einer Wirkung sich einer
zweiten untergeordneten Instrumentalursache bedient. »

Ich habe diesen Beweis als Verkennung des Begriffes der causa prima
und principalis abgelehnt. St. hält ihn neuerdings aufrecht und wirft mir
«Entstellung», ja «Fälschung» seiner Worte vor. Sehen wir uns also
zuerst den Sinn der Worte St.s und dann deren Beweiskraft an.

Ich hatte die Worte St.s folgendermaßen wiedergegeben : « Weil Gott
causa prima ist, muß er sich bei seiner Wirksamkeit einer causa secunda
bedienen, sonst wäre er nicht causa prima.» Ich überlasse.es dem Leser
zu beurteilen, ob hier eine « Entstellung » vorliege. St. gibt übrigens selbst



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 285

folgende Deutung seiner früheren Formel : « Was ich gesagt habe, ist nur
dies : Bei jener Wirksamkeit, die Gott unmittelbar durch sich allein ohne
Dazwischenkunft der Geschöpfe ausübt, pflegt man Gott nicht als causa
prima zu bezeichnen. So wird niemand sagen : Gott ist die causa prima
creans, aus dem einfachen Grunde, weil es keine causa secunda creans
gibt. Gott ist in der Erschaffung nicht die erste, sondern die einzige
Ursache» (539). Meine Umschreibung der Worte St.s hat den gleichen
Sinn, nur hatte ich ihn positiv wiedergegeben, während St. ihn negativ
umschreibt : Gott wird nur bei jener Wirksamkeit causa prima genannt,
die er nicht durch sich allein, sondern mit Dazwischenkunft der Geschöpfe
ausübt.

Doch bleiben wir bei dem Wortlaute St.s. Dieser ist tatsächlich eine

Verkennung des Ausdruckes : causa prima. Nach St. besagt der Ausdruck
nur, daß Gott der erste in einer Reihenfolge von Ursachen sei. In diesem
Sinne argumentiert auch St., daß Gott nicht causa prima der Applikation
genannt werden könne, wenn er sich dabei keiner Zwischenursachen
bediene. Das ist aber eben die Verkennung der causa prima, daß sie

St. nur als erste in einer Reihenfolge faßt. Ich wiederhole, was ich bereits
geschrieben : Gott ist formell und wesentlich causa prima und wird so

genannt, « weil er vollkommen unabhängig von jeder anderen Ursache oder
Bewegung wirksam ist und weil alle anderen Ursachen in ihrer Tätigkeit
von seiner Einwirkung abhängig sind » (137). So sagt auch Joh. : « excepto
primo movente quod est totaliter immobile a quo sicut a causa dependet
motus omnis cuiuscumque rei creatae. » Ebenso schließt Thomas bei den
Gottesbeweisen in diesem Sinne auf ein primum ens immobile, efhciens,
necessarium. Gott wird eben im Gegensatz zu den causae secundae causa
prima genannt.

Aber, wendet St. ein, niemand wird sagen : Gott ist die prima causa
creans Ich antworte : In dem Sinne, wie St. die causa prima faßt, gewiß
nicht ; im thomistischen Sinne wäre der Ausdruck unglücklich formuliert,
weil er andeuten könnte, daß es auch eine causa secunda creans geben
könne. Deswegen ist der Ausdruck auch nicht gebräuchlich, nicht aber,
weil Gott nicht als causa prima Schöpfer wäre. Thomas gebraucht darum
Formeln, die nicht mißverständlich sind und doch ausdrücken, daß Gott
als causa prima erschafft. So schreibt er De Pot. 3, 4 : « Si stricte creatio
accipitur, constat quod creatio non potest nisi primo agenti convenire. »

Ebenso C. G. II c. 15 : « Oportet quod super omnes causas sit aliqua causa
cuius sit esse dare », womit offenbar die erste und höchste causa gemeint
ist. Thomas fährt auch tatsächlich fort : « Prima autem causa Deus est. »

Ähnlich schließt er I q. 44 a. 1 : « Necesse est omnia causari ab uno
primo ente. » Noch deutlicher im a. 4 der gleichen Question : « Cum Deus
sit causa efhciens omnium rerum sequitur quod primum princi-
pium omnium rerum sit unum. » In q. 45 a. 1 spricht Thomas von der
« emanatio totius entis universalis a primo principio ». In De Pot. q. 3

a. 6 nennt er das bonum et malum « duo provenientia ex uno primo
principio ». Thomas nennt also Gott ausdrücklich das primum principium
aller Dinge. Nur drückt er sich nicht in der von St. gebrachten Form aus.



2.86 Die Lehre des hl. Thomas

Das gleiche gilt bezüglich der causa principalis. Weil Thomas sagt :

omnis applicatio est principaliter a Deo, folgert St., daß Gott nur
vermittels der Geschöpfe appliziere, weil « keine Ursache causa principalis
einer Wirkung genannt wird, wenn sie sich zur Hervorbringung derselben
keiner werkzeuglichen Ursache bedient» (540). St. wirft mir wieder
« Fälschung » seiner Worte vor (539), weil ich geschrieben hatte, daß nach
St. eine causa principalis eine causa instrumentalis voraussetze. Er
bemerkt dagegen, daß offenbar die Instrumentalursache zu ihrer
Wirksamkeit die Tätigkeit der Hauptursache voraussetze. Das war auch nicht
in Frage und nicht Sinn meiner Bemerkung. Im Gegenteil interpretierte
ich ganz im Sinne St.s, daß man von einer causa principalis nur unter
Voraussetzung der Mitwirkung einer Instrumentalursache sprechen könne.
Und das nenne ich eine «gewaltige Verkennung des Ausdruckes». Es
handelt sich um die gleiche materielle Mißdeutung des Begriffes wie bei
der causa prima. Die Applikation der Kräfte ist nicht in dem Sinne
principaliter von Gott, weil Gott nur das erste Glied in der Reihenfolge der
Applikation ist, sondern weil er in der Reihenfolge der Applikation allein
unabhängig und aus eigenem, die anderen applizierenden Kräfte aber in
Abhängigkeit von Gott und in von Gott erhaltener Kraft andere Kräfte
applizieren. Darum ist auch der Schluß St.s unberechtigt : « also bewegt
.Gott nur die höchste geschöpfiiche Ursache durch sich selbst» (538).

Was bleibt somit von der Argumentation St.s übrig St. will
beweisen, daß Gott die Kräfte mittelbar appliziere, weil er sie als causa
prima und principalis appliziere. Thomas sagt, daß Gott primo et
principaliter appliziert, also selbst, aus eigenem und unabhängig von anderen
Kräften. Es folgt also gerade das Gegenteil der Ansicht St.s.

4. St. wendet noch ein, daß nach Th. « die Applikation geschehe per
aliquem motum vel corporis vel animae » (538). Thomas sagt auch
wirklich : « applicantur enim virtutes operativae ad proprias operationes
per aliquem motum vel corporis vel animae », fügt aber bei : « primum
autem prineipium utriusque motus est Dens ; est enim primum prineipium
movens immobile. » St. folgert daraus, daß Gott nicht alle Kräfte unmittelbar

bewege. Es folgt aber aus dem Texte vorerst umgekehrt, daß Gott
die unmittelbar applizierende Ursache aller jener Kräfte sei, die andere
Kräfte applizieren. Ferner folgert Th. selbst daraus, daß «omnis operatio
debet attribui Deo sicut primo et principali agenti » oder : « primum prineipium

utriusque motus est Deus. » Thomas folgert nicht wie St. : also ist
die applicatio nur eine mittelbare, sondern : obwohl Gott manche Kräfte
auch mittelbar appliziert, ist doch die operatio dieser Kräfte von Gott
als primo et principaliter agente. St. interpretiert natürlich wieder in
seiner Art : Gott ist das erste Prinzip, als erstes und oberstes Glied in' einer
Reihenfolge von applizierenden Kräften ; Thomas aber sagt, daß Gott
nicht nur als erstes Glied in einer Reihenfolge wirke, sondern als primum
movens immobile, primo et principaliter, d. h. um es noch einmal zu sagen :

Gott appliziert selbst, aber unabhängig und aus eigener Kraft, jede andere
applizierende Kraft aber nur in Kraft göttlicher Applikation. St. interpretiert

die Ausdrücke primum movens, primo et principaliter rein materiell.



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 287

5. In meiner früheren Kritik hatte ich bemerkt, daß Gott wohl die
mittelbare Ursache der geschaffenen Tätigkeit sei, daß aber St. «dies ohne
weiteres auf die applicatio übertrage » (138). St. nennt dies eine « unbewiesene
Anschuldigung », in dem Sinne, daß er nicht einmal zwischen der applicatio

und operatio unterscheiden könne (340).- Wie sich aber aus meinen
Worten ergibt, habe ich St. nicht die Kenntnis der Unterscheidung
abgesprochen, noch weniger das « Können », sondern, wie ich übrigens
ausdrücklich sagte, einen «Fehler in der Beweisführung» vorgehalten (138) :

nur St.s Gereiztheit hat so schwarz gesehen. Der gerügte Fehler in der
Beweisführung liegt auch tatsächlich vor. St. schrieb nämlich : « Wenn
Thomas Gott als causa prima et principalis jeder Applikation bezeichnet,
so folgt daraus, daß zu dieser Applikation auch geschöpfliche Ursachen
als Werkzeuge mitwirken und demgemäß dieselbe nicht die praemotio
physica der Thomisten sein kann, da zu dieser die Geschöpfe auch nicht
einmal als Instrumente mitwirken können» (1922, 499). Darauf reagierte
ich, und hier liegt der gerügte Fehler vor. Und zwar zweimal. Im ersten
Teile der Folgerung verwechselt St., soweit die Beweisführung in Betracht
kommt, die von Gott ausgehende Applikation mit der von den Geschöpfen
ausgehenden Applikation anderer Kräfte : zur ersten Applikation können
nämlich die Geschöpfe nicht als Werkzeuge mitwirken, sie wirken nur mit
zur Applikation anderer Kräfte, nämlich durch die ihnen eigene Tätigkeit :

St. überträgt also Bedingungen der göttlichen Applikation auf die
Applikation durch geschaffene Tätigkeit. Ebenso, im, zweiten Teil der Folgerung.
Zu der von Gott ausgehenden motio können allerdings nach der Lehre
der Thomisten die Geschöpfe « auch nicht einmal als Instrumente
mitwirken », aber wie ich ausgeführt hatte, zu der durch die motio divina
bewirkten Tätigkeit. St.s Folgerung besagt darum eine Übertragung von
Attributen der applicatio auf die operatio. In diesem Sinne und Zusammenhange

hatte ich auch De Pot. q. 3 a. 7 ad 3 zitiert : « In operations qua
Deus operatur movendo naturam, non operatur natura. »

6. St. hatte ferner geschrieben : « Durch die praemotio physica wird
der geschöpfficlien Ursache eine vorübergehende, ihrem Sein nach fließende
instrumentale Kraft eingeprägt, bei der applicatio agentis ad passum
findet keine Mitteilung physischer Kraft statt. » Ich hielt ihm De Pot. q. 3

a. 7 ad 7 entgegen. Dies bereitet St. «eine größere Schwierigkeit» (541

Er sucht derselben dadurch zu entgehen, indem er sagt, jene intentio « sei »

«sicher nicht die praemotio physica» (542). Ganz gewiß nicht, sondern
der unmittelbare Effekt oder Terminus der motio divina. Ich hatte noch
die Worte von Thomas beigefügt : « Si Deus in natura opérante operatur,
oportet quod operando aliquid rei naturali tribuat : nam agens, agendo,
aliquid actu facit » (1. c.). St. wendet ein, daß Thomas nicht sage, daß
Gott immediate in der Natur

_ wirke, daß etwas « immediate a Deo fit in
re naturali ». Wir können über diese Ausflucht ruhig hinweggehen, zumal
nach dem früher Gesagten.

Endlich hatte St. die « intentio » ein Kraftprinzip genannt. Ich hatte
diesen Ausdruck als zweideutig bezeichnet, im Sinne nämlich, wie ihn
St. gebraucht. Ich erläuterte : « Die applicatio von Seiten Gottes gibt



288 Die Lehre des hl. Thomas

den Naturkräften keine neue Form oder Kraft, aber sie gibt den
Naturkräften eine Bewegung, die zwar etwas Physisches ist, aber keine neue
Form gibt, die nur ein vorübergehendes, unvollständiges Sein hat» (135).
St. antwortet darauf : « Ich weiß recht wohl, daß die neueren Thomisten,
um gewissen Schwierigkeiten in der Gnadenlehre auszuweichen und die
Hinlänglichkeit der gratia sufficiens verteidigen zu können, von dieser
« virtus » nicht gerne reden» (543). Gerade das Umgekehrte ist der Fall ;

nicht die Thomisten, sondern die Gegner derselben scheuen diese « virtus »

wie ein Schreckgespenst. St. fügt noch bei : « Aber sie ist doch eine Kraft,
da sie die geschöpfliche Kraft zu einer Wirkung befähigt, die sie aus sich
nicht leisten kann; sie ist eine virtus qua agit ad esse.» Als Antwort
auf diese Instanz würde die bereits angeführte Erläuterung genügen. Wir
antworten aber noch einmal mit der Distinktion : die motio gibt keine
neue Form, verändert die Kraft nicht und ist insofern keine « Kraft »

(virtus quae) ; sie aktuiert aber eine bereits bestehende Kraft (virtus quâ).
Aber St. meint eben, daß ein principium activum keiner Aktuation bedürfe,
wie wir oben gesehen haben und sofort noch sehen werden.

7. Ich hatte ferner auf die Unterscheidung des hl. Thomas zwischen
moins proprius und improprius hingewiesen und beigefügt : « in unserer
Frage muß motus und moveri offenbar im eigentlichen Sinne genommen
werden» (140). St. antwortet: «Diese Behauptung allein schon beweist,
daß nicht mir, sondern ihm (Seh.) der richtige Sinn des moveri fehlt. »

Er begründet dies wie folgt : « Nach der übereinstimmenden und
konstanten Eehre des Aristoteles und des hl. Thomas ist motus und moveri,
wenn vom Willen, Intellekt die Rede ist, ein motus im uneigentlichen
Sinne» (544). Ganz gewiß ; aber « in unserer Frage» handelt es sich nicht
um den Akt des Willens, sondern um die von Gott ausgehende motio oder
applicatio. Ich hatte nicht geschrieben : « wenn vom Willen die Rede ist »,

sondern « in unserer Frage ». Der Titel des Abschnittes lautet aber : die
Einwirkung Gottes auf den Willen. Gerade die von mir angeführten Thomasstellen

hätten St. notwendig aufmerksam machen müssen, daß ich nicht
vom Akt des Willens, sondern von der motio von Seiten Gottes spreche.
Die Aktuierung des Willens ist aber ein motus im eigentlichen Sinne.

Doch St. argumentiert weiter : « Nach Thomas ist das velle kein motus
im eigentlichen Sinne, sondern ein actus perfecti oder existentis in actu ;

und darum bedarf der Wille, falls ihm ein Objekt vorgestellt wird, keines
Impulses von außen oder keiner praemotio physica. Letztere hat im
System des hl. Thomas keinen Platz » (546). Die Antwort liegt auf der
Hand : das velle, der Akt des Wollens, wenn er einmal da ist, ist ein
motus im uneigentlichen Sinne, ein actus existentis in actu, ein actus
perfecti und bedarf keines Impulses mehr von außen : das ist selbstverständlich

; aber der Wille ist, obwohl ein principium activum, doch an sich
in potentia zum Wollen, d. h. zum Akte des Wollens, und kann und muß
darum vorerst aktuiert werden. Dies gilt gerade dann, wenn dem Willen
vom Verstände ein Objekt vorgehalten wird, weil der Wille sich da in
verschiedener Weise entscheiden kann.

St. beruft sich noch auf die Unterscheidung des hl. Th. zwischen



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 289

potentia prima et secunda (Verstand ohne oder mit Habitus, bzw. species).
Aber der Intellekt und analoger Weise auch der Wille, der in potentia
secunda ist, ist eben noch in potentia. Thomas sagt auch ausdrücklich
(C. G. II c. 74) : « Intellectus possibilis est in actn perfecto cum considérât
acta; cum vero non considérât actu, non est in actu perfecto secundum
illas species, secl se habet medio modo inter potentiam et actum. » Die
Berufung auf die Unterscheidung von potentia prima et secunda beweist
also nichts.

Doch Th. sagt noch weiter : « Quod habet habitum scientiae non
oportet quod reducatur in actum secundum per aliquod agens sed statim
per seipsum operatur considerando nisi sit aliquid prohibens. » St. übersetzt

dies wie folgt : « Um von der potentia prima in die secunda
überzugehen, bedarf der Intellekt eines äußeren Agens, nicht aber zum Übergang

von der potentia secunda zum actus secundus » (546). Offenbar
spricht aber hier Th. nur von der Abhängigkeit des Verstandes (und
Willens) von den causae secundae, nicht aber von deren Abhängigkeit
von Gott. Bezüglich dieser sagt der Aquinate : « Quantumcumque natura
aliqua corporalis vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in actum
suum procedere nisi moveatur a Deo » (I-II q. 109 a. 1). Ebendort
konkludiert er auch : « Acl cognitionem cuiuscumque veri homo indiget
auxilio divino ut intellectus a Deo moveatur ad suum actum. » Es ist
die Lehre von I q. 105 und I-II q. 9 und 10.

8. Jetzt verstehen wir aber auch die eigentümliche Definition St.s vom
moveri. St. hatte geschrieben : « Moveri secundum siiam inclinationem
ist soviel als in Bewegung übergehen aus sich, aus einem inneren Prinzip,
durch eine Form, die zugleich mit der Natur von deren Urheber
eingeprägt ist. » Ich hatte bemerkt, daß moveri gerade das Gegenteil besage.
St. antwortet, meine Antwort verrate einen bedenklichen Mangel an
Kenntnis der « thomistischen Lehre » (547). Es gebe nämlich nach Th. ein
moveri, bei dem der bewegte Gegenstand aus sich, aus einem inneren
Prinzip in Bewegung übergehe und gleichwohl von außen, nämlich von
jener Ursache bewegt werde, die ihm dieses innere Prinzip gegeben hat,
nämlich der motus naturalis. Hier steckt der Schlüssel. St. versteht unter
motus die von Gott bewirkte operatio oder Tätigkeit der Geschöpfe, den
actus secundus.

Die Definition St s ist auch richtig, wenn sie von der operatio, der
Tätigkeit der Geschöpfe verstanden wird. Die operatio der Geschöpfe
besagt ja tatsächlich einen Übergang in den Zustand des Tätigseins, aus

sich, aus einem inneren Prinzip ; besonders bezüglich der operatio intellectus
et voluntatis, bezüglich des Erkennens und Wollens, ist die Definition
richtig. Die Definition St.s ist aber irrig, wenn sie von der motio Dei,
von der Einwirkung Gottes auf den Willen verstanden wird. In unserer

ganzen Frage aber handelt es sich um die Einwirkung G-ottes auf den

Willen, um die Applikation und Bewegung der geschaffenen Kräfte von
Seiten Gottes. Ich hatte in meiner früheren Kritik die eben gemachte
Unterscheidung nicht benützt, aus dem einfachen Grunde, weil mir nicht
einfiel, daß St., wenn von der Einwirkung Gottes auf den Willen die Rede

DU'iis Thomas. 10



2go Die Lehre des hl„ Thomas

ist, wenn er das « moveri » definieren will, eine Definition der operatio,
der Tätigkeit, des Handelns geben will. Liegt da nicht eine Übertragung
von Attributen der Tätigkeit auf die motio vor Und doch hält mir
St. entgegen : « Sch. möge mir auch nur einen einzigen Satz bezeichnen,
wo eine derartige Verwechslung vorkommt » (540) Oder hatte ich da
kein Recht zu schreiben, daß St. den Sinn des moveri verkenne

Diese falsche Definition des moveri, die gar keine Definition des moveri,
sondern des operari, der Tätigkeit ist, erklärt auch, wie ich nun
allerdings immer mehr einsehe, die unrichtige Thomasinterpretation, von Seiten
St.s. Aus dieser Quelle entspringen fast alle seine Konklusionen. Wenn
Thomas sagt, nur Gott und der generans könne den Dingen den motus
naturalis, also die naturnotwendige Tätigkeit geben, interpretiert St.,
Gott könne nur insofern bewegen als er die Natur gebe. Wenn Thomas
sagt : » omnis motus cuius principium non est in eo quod movetur, sed

extra, est motus violentus, et non naturalis » (In Metaph. Arist., 7, 9
lect. 8), schließt St., daß jeder Impuls von außen ein motus violentus sei,
während Th. nur sagt, daß eine Tätigkeit, die nicht aus einem inneren
Prinzip erfolgt, sondern rein von außen aufgenötigt v ircl, ein motus
violentus sei. Wenn Th. sagt, daß Gott die geschaffenen Kräfte appliziere
oder bewege, interpretiert St., daß Gott nur den motus naturalis, dem
Willen nur die inclinatio in bonum universale gebe : während Th. sagt,
daß Gott, weil er dem Willen die inclinatio in bonum gegeben habe, ihn
auch nachträglich zu jedem Objekt bewegen, jeden beliebigen guten Willensakt

verursachen könne. Und so weiter.
Ebenso erklärt sich nun die Auffassung St.s des moveri secundum

proprium inclinationem. Entweder handelt es sich bei dem « moveri »

um eine Tätigkeit oder um eine von außen erfolgende motio, Beeinflussung.
Wenn es sich um eine Tätigkeit handelt, heißt das moveri secundum
propriam inclinationem, daß der Wille etwas nach den Bedingungen seiner
Art will, also sub ratione boni ; wird das moveri aber im Sinne der
Beeinflussung von Seiten Gottes aufgefaßt, so heißt moveri secundum propriam
inclinationem, von Gott effektiv zu einem Akt des Willens sub ratione
boni bewegt werden. Dies geschieht aber nicht nur, insofern Gott dem
Willen erstmals die Willenskraft gegeben hat, sondern auch späterhin,
so oft Gott den Willen zu einem bestimmten Akt bewegt, appliziert.

Endlich erledigt sich damit auch die Bemerkung St.s. « Er (Sch.)

vermag nicht zu begreifen, wie etwas aus sich, aus einem inneren Prinzip
in Bewegung übergehen kann und gleichwohl in Wahrheit von einem
anderen bewegt wird. Er hat die Lehre des hl. Thomas vom generans als
motor der leichten und schweren Körper durch Gott noch nicht verstanden »

(54.9). Dazu bemerke ich: ich begreife sehr gut, daß etwas aus sich, aus
einem inneren Prinzip tätig sein kann, ferner, daß etwas aus sich bewegt
werden kann, wenn ein Teil eines Wesens einen anderen Teil bewegt,
wie der Wille sich durch einen Akt zu einem andern bewegt ; dagegen
betrachte ich es als einen Widerspruch, daß etwas aus sich, aus einem
inneren Prinzip, von selbst aus der Potenz in Akt übergehe.



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 291

C. Wir müssen die Ausführungen St.s noch unter einem anderen

Gesichtspunkte untersuchen. St. hat die Behauptung aufgestellt, daß

nach der Lehre des Aquinaten Gott in der übernatürlichen Ordnung
nur durch Eingießung von Habitus auf den Menschen einwirken könne.
Dadurch gerät Thomas immer mehr in Widerspruch mit der geltenden
Theologie, ja sogar mit der Glaubenslehre. Die dem Heiligen
zugeschriebene Lehre bedeutete nichts weniger als die Leugnung der

gratia actualis. Ich kann auf diesen Punkt leider nur mehr kurz
eingehen. Es wird aber genügen, auf drei Lehrpunkte des Aquinaten
hinzuweisen, um die Behauptung St.s zu widerlegen. Diese drei Punkte
sind : 1. die Lehre über die Prophetic ; 2. die Lehre über die Gaben

des Heiligen Geistes ; 3. die Lehre über das auxilium der Gnade.

1. Über die Prophétie lehrt Thomas, daß sie ein « lumen intellectuale
excedens lumen rationis naturalis » sei, aber nicht « per modum formae

permanentis », sondern « per modum cuiusdam passionis vel impressionis
transeuntis » ; « unde manifestum est quod prophetia, proprie loquendo

non est habitus » (II-II q. 171 a. 2). Thomas erklärt dies noch näher

dahin, daß die Prophétie eine göttliche Erleuchtung sei, entweder
« per expressam revelationem » oder aber « per quendam instinctum
ocultissimum, quem nescientes humanae mentes patiuntur ». Wir
haben also hier ausdrücklich einen vorübergehenden Einfluß Gottes
auf den Verstand des Propheten. Der Verstand des Propheten erleidet
eine Beeinflussung (passio), es wird ihm eine Erkenntnis eingeprägt
(impressio), er wird angeregt (instinctus Anregung, Anreiz, Antrieb).

2. Ein zweiter Lehrpunkt des Aquinaten, der hier in Betracht

kommt, ist seine Lehre über die Gaben des Heiligen Geistes. Der Heilige
definiert diese als « quasdam hominis pcrfectiones, quibus homo dis-

ponitur ad hoc, quod bene sequatur instinctum divinum » (I-II q. 68

a. 2). Die Gaben des Heiligen Geistes sind Habitus (1. c. art. 3), aber

Habitus, welche Verstand und Wille für die Erleuchtungen und
Einsprechungen des Heiligen Geistes empfänglich machen. Diese Erleuchtungen

und Einsprechungen Gottes sind aber vorübergehende
Einwirkungen Gottes auf Verstand und Willen. Thomas bezeichnet diese

Einwirkung als « instinctus divinus » (Antrieb von Seite Gottes),
« inspiratio divina » (Erleuchtung durch Gott) und regelmäßig als

« motio divina ». So führt er I-Il q. 68 a. 1 aus, daß die sieben Gaben

eine « inspiratio divina » besagen : « inspiratio autem significat quandam
'motionein ab extra. » Dies wird erklärt, wie folgt. « In homine est duplex

principium movens : unum quidem interius. quod est ratio (Verstand



292 Die Lehre des hl. Thomas

und Wille), aliud autem exterius, quod est Deus. » Wie nun die Tugendhabitus

uns für gute eigene Tätigkeit empfänglich machen und
disponieren, so disponieren uns die Habitus der Geistesgaben, « ut (homo)
efficiatur prompte mobilis ab inspiratione divina » (1. c. a. 1). Diese

Lehre führt denn auch der Aquinate überall durch, wo er auf die
Gaben des Heiligen Geistes zu sprechen kommt, d. h. er unterscheidet
immer zwischen den Habitus der Gaben des Heiligen Geistes und
zwischen der aktuellen und vorübergehenden Einwirkung (motio,
inspiratio) Gottes auf Verstand und Wille.

3. Noch deutlicher zeigt sich der Standpunkt des Aquinaten in
der Gnadenlehre. Nach der Sprachweise des hl. Augustin und der

Heiligen Schrift faßt er das ganze Gnadensystem im Begriffe des

« auxilium divinum » zusammen. Aber auch hier unterscheidet Thomas

wieder zwischen einem •« habituale donum », das von Gott der Seele

geschenkt wird (heiligmachende Gnade, eingegossene Tugenden, Gaben

des Heiligen Geistes), und zwischen einer aktuellen, vorübergehenden
Gnadenwirkung, « inquantum anima hominis movetur a Deo ad aliquid
cognoscendum vel volendum vel agendum ». Er erklärt ausdrücklich :

« Et hoc modo ipse gratuitus effectus in homine non est qualitas, sed

motus quidam animae, actus enim moventis in moto est motus »

(I-II q. no a. 2). Thomas spricht von einer übernatürlichen
Gnadenwirkung (effectus gratuitus), von einem übernatürlichen Einwirken
Gottes auf die Seele, welcher Wirksamkeit Gottes (actus moventis)
eine von Gott in der Seele gewirkter motus, eine Veränderung der
Seele entspricht. Dieser «motus » ist nicht die Tätigkeit des Menschen

— diese ist ja Wirkung des Menschen selbst —, sondern jene Realität,
die wir heute mit « gratia actualis » bezeichnen.

Diese Unterscheidung eines doppelten auxilium divinum, einer
habituellen Gabe und einer aktuellen, vorübergehenden Einwirkung,
führt Thomas in der ganzen Gnadenlehre durch. Ergänzt wird diese

Unterscheidung noch durch eine andere : das auxilimn divinum ist
entweder bloße natürliche motio oder aber fügt eine übernatürliche

Erhebung hinzu, sei es eine habituelle und bleibende, sei es eine aktuelle
und vorübergehende.

In diesem Sinne lehrt Thomas : « Ad cognitionem cuiuscumque
veri homo indiget auxilio divino, ut intellectus moveatur ad suUm

actum ; non autem indiget ad cognoscendam veritatem in omnibus
nova illustratione superaddila naturali illustrationi » (I-II q. 109 a. 1).
In Bezug auf den Willen lehrt der Aquinate, daß der Mensch sowohl im



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 293

Zustande der iustitia originalis als der natura corrupta « virtute
gratuita supperaddita virtuti naturae indiget » (1. c. art. 2) ; er fügt
aber bei : « ulterius autem in utroque statu indiget homo auxilio
divino, ut ab ipso moveatur ad bene agendum. » Ebenso : « Homo non
potest se praeparare ad lumen gratiae suscipiendum nisi per auxilium
gratuitum Dei interius moventis» (1. c. art. 6). 1 Allgemein bemerkt
Thomas : « Operatio (das Gnadenwirken) Spiritus Sancti, quae nos
movet et protegit, non circumscribitur per effectum habitualis doni,
quod in nobis causat : sed praeter hune effectum nos movet et protegit »

(I-II q. 109 a. 9 ad 2).
Diese Texte (die leicht vermehrt werden könnten) mögen genügen.

Sie zeigen uns jedenfalls : a) der hl. Thomas lehrt auch in der
übernatürlichen Ordnung nicht nur eine Eingießung übernatürlicher Habitus,
sondern außerdem eine aktuelle, vorübergehende übernatürliche
Einwirkung Gottes auf die Seelenkräfte ; b) diese Lehre widerlegt auch

die allgemeine Deutung St.s, daß nämlich nach Thomas Gott nicht
unmittelbar « durch einen äußeren Impuls » auf den Menschen einwirke.

IV. Gott als causa universalis alles Seins.

Gehen wir nun über zur Interpretation der Lehre des hl. Thomas
über Gott als causa universalis. Wir haben diese Lehre kurz S. 124-133
beleuchtet. St. findet, daß ich seine Ausführungen « in geradezu

unglaublicher Weise entstellt » hätte (551). Sehen wir uns also die

Rechtfertigung St.s an.

Nach St. soll Thomas lehren, daß Gott dadurch causa universalis
alles Seins sei, « daß er alle geschaffenen Ursachen ins Dasein gesetzt
hat, sie beständig im Sein erhält und ihnen das bereits existierende
Substrat ihrer Tätigkeit gibt » (553), « daß das esse (d. h. das Sein

aller Dinge) von Gott ist durch seine schöpferische und erhaltende

Tätigkeit, insbesondere insofern er die Materie schafft, welche die

partikulären Ursachen durch Erzeugung neuer Formen determinieren
und spezifizieren » (559). Nach St.s Deutung der Lehre des hl. Thomas

wäre also Gott Ursache jenes Seins, das im Verlaufe des Weltprozesses

entsteht, nur insofern als Gott Kraft und Stoff erschaffen hat und
erhält. Es braucht wohl kaum bemerkt zu werden, daß St. hiemit

1 J. Bittermim» macht St. mit Recht auf diese Stelle aufmerksam. Ephem.
Theol. Lovanienses, 1924, pp. 232-234.



294 Die Lehre des hl. Thomas

dem hl. Thomas wiederum eine Lehre zuschiebt, die kaum ein

Theologe zu verteidigen wagte.
A. Was lehrt aber Thomas Gewiß lehrt er, daß Gott die Welt

mit ihrem Stoff und ihren Kräften erschaffen hat und erhält ; er lehrt
ferner, daß Gott eben dadurch auch in einem gewissen Sinne Ursache
all des neuen Seins ist, das im Verlaufe des Weltprozesses entsteht ;

aber Thomas lehrt noch mehr : nach Thomas ist Gott auch insofern und
eigentlich causa universalis alles Seins, als alles neu entstehende Sein

unmittelbare und eigentliche Wirkung Gottes ist.

Ich muß mich leider, um nicht zu lange zu werden, darauf
beschränken, kurz auf einige Hauptstellen hinzuweisen. In der Summa
stellt Thomas die Frage formell I q. 44 a. x : « utrum sit necessarium,

omne ens esse a Deo. » Der Sinn der Frage ist doch wohl : ob alles

gegebene Sein von Gott gewirkt werde, durch eine ihm eigene Tätigkeit,
unmittelbar. Auf diese Frage antwortet Thomas auch mit den Worten :

« Necesse est dicere omne ens, quod quocumque modo est, a Deo esse. »

Thomas begründet dies damit : « Si aliquid invenitur in aliquo per
participationem, necesse est, quod causatur in ipso ab eo cui essen-

tialiter convenit. » Da nun Gott allein sein Sein selbst ist, alle andern
Dinge aber ein partizipiertes Sein haben, folgert Thomas, alles Sein
außer Gott « causari ab uno primo ente ». Wie also Gott allein das

esse per se subsistens ist, so stammt alles Sein aus einer Gott eigenen
Wirksamkeit.

In der folgenden Ouaestio folgert darum Thomas die Möglichkeit
und Notwendigkeit der Schöpfung daraus, daß « Deus est causa
universalis totius esse » (q. 45 a. 1. 2).

In gleicher Weise deduziert Thomas, daß Gott alle Einzelheiten
erkenne. « Intantum se extendit scientia Dei, inquantum se extendit
eius causalitas Cum enim (Deus) sciat alia a se per essentiam

suam, inquantum est similitudo rerum vel ut prineipium activum

eanim (bewirkende Ursache), necesse est, quod essentia sua sit
prineipium sufficiens cognoscendi omnia quae per ipsum fiunt, non solum
in universali, sed etiam in singulari » (I q. 14 a. xi). Ebenso hatte
Thomas bereits im a. 5 geschlossen, daß Gott alles Sein außer ihm
erkenne, « cum virtus clivina (die göttliche Wirksamkeit) se extendat
ad omnia (d. b., daß alles von Gott gewirkt sei), eo quod ipsa est prima
causa effectiva omnium entium ».

In der Frage über die Allgegenwart Gottes (I q. 8 a. 1) stellt
Thomas die These auf : «Deus est in omnibus rebus sicut agens



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 295

adest ei in quod agit. Oportet enim ornne agens coniungi ei in quod
immediate agit, et sua virtute illud contingere. » Nun führt Thomas

arts, daß das « esse creatum proprius effectus Dei » sei. Also muß Gott
in allen Dingen sein. Thomas lehrt also, daß Gott unmittelbar und

eigentlich das Sein aller geschaffenen Dinge bewirke. St. wird
einwenden, daß Thomas nur auf die creatio und conservatio des Seins

der Dinge reflektiere. Aber Thomas will doch nicht nur beweisen,
daß Gott in den am Anfang geschaffenen Dingen zugegen sei, sondern
daß er in allen Dingen sei, wie sie in irgend einem Zeitpunkte existieren.

All dieser Dinge Sein ist also nach Th. proprius effectus Dci, Gott
bewirkt es unmittelbar, seine göttliche Kraft, die mit Gott identisch

ist, tritt mit dem Sein der Dinge in Kontakt (contingit illud).
In der Summa c. Gentiles spricht Thomas die Universalität der

unmittelbaren Wirksamkeit Gottes unter verschiedenen Gesichtspunkten
aus. Zuerst (III c. 66) stellt der englische Lehrer fest, « quod nihil
dat esse nisi inquantum agit in virtute divina ». Der Sinn der ganzen
These und Ausführung ist der, daß das Sein aller Dinge Wirkung
einer Gott eigenen Tätigkeit sei, daß aber auch die Kreaturen ein

neues Sein hervorbringen können, aber allerdings nur insofern, als

sie von Gott dazu die Kraft erhalten und Gott mit oder in ihnen

wirkt : « est igitur esse proprius effectus primi agentis, sc. Dei. Et
omnia quae dant esse, hoc habent in quantum agunt in virtute Dci. »

Dies wird im folgenden Kapitel (III c. 67) noch näher bestimmt,
nämlich, « quod Deus sit causa operandi omnibus operantibus », daß

also Gott in allen geschaffenen Kräften jene Wirksamkeit verursache,
durch die sie ein neues Sein bewirken. Diese Verursachung geschieht
durch Verleihung und Erhaltung der Kraft und außerdem durch die
« applicatio ».

Im folgenden Kapitel (III c. 68) schließt Thomas daraus, wie

I q. 8 a. r, daß Gott « ubique et in omnibus rebus » sei. Thomas

begründet dies ausdrücklich mit der Universalität der Wirksamkeit
Gottes : « cum Deus sit causa universalis totius esse, oportet quod
in quocumque est invenire esse, ei adsit divina praesentia. » Nach dem

ganzen Beweisgang ist die Folgerung nur dann berechtigt, wenn Gott
selbst, durch eigene Tätigkeit, unmittelbar alles Sein, das in der Welt
besteht, verursacht.

Bei dieser Gelegenheit ist es auch, daß Thomas die Ansicht ablehnt,
ja bekämpft, daß Gott nur die obersten Kräfte unmittelbar bewege.
Nach dem Prinzip des hl. Thomas : « Deus est in omnibus rebus, sicut



296 Die Lehre des hl. Thomas

agens adest ei in quod agit », würde ja aus jener Ansicht folgen, daß

Gott nicht unmittelbar überall gegenwärtig wäre.

In den Kapiteln 69 und 70 behandelt Thomas die Frage, wie es

vereinbar sei, daß eine und dieselbe Wirkung totaliter von Gott und
zugleich von den Geschöpfen hervorgebracht werde. Im Kapitel 69

behandelt Thomas die Frage vorerst von der negativen Seite. Der
Aquinate hatte c. 68 mit den Worten geschlossen : « (Deus) immen-
sitate suae virtutis attingit omnia quae sunt in loco, cum sit universalis

causa essendi. Sic igitur ipse totus est, ubicumque est, quia per
simplicem suam virtutem universa attingit (Deus) est in operibus

in rebus factis) per modum causae agentis » als wirkende

Ursache). Daraus nun, d. h. aus der Lehre, daß Gott alle neuen

Wirkungen selbst und unmittelbar verursache, folgerten einige, wie

Thomas, c. 69, ausführt, daß die natürlichen Kräfte nicht auf das

Zustandekommen der neuen Dinge einwirken, sondern daß nur Gott
diese hervorbringe, bei Vorhandensein der geschöpflichen Tätigkeit,
wie z. B. « quod ignis non calefacit, sed Deus causat calorem praesente
igni ». Thomas widerlegt nun vorerst diese Ansicht, nämlich die vertritt,
daß die « effectus non producuntur ex actione rerum creatarum, sed

solum ex actione Dei ».
3

Im folgenden Kapitel (III c. 70) untersucht nun Thomas positiv :

« quomodo idem effectus sit a Deo et a naturali agente », also wie

jede später eintretende Wirkung zugleich von den geschaffenen Kräften
und von Gott gesetzt werden könne. Offenbar handelt es sich um die

unmittelbare Setzung der Wirkung. Nach St. würde und müßte
Thomas antworten : die von den Geschöpfen gesetzten Wirkungen sind

nnr insofern zugleich auch von Gott, als dieser Kraft und Stoff der

geschöpflichen Wirksamkeit schafft und erhält. Thomas antwortet aber

anders. Zuerst stellt er das allgemeine Prinzip auf : « virtus inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius

agens dat virtutem ipsam inferiori agenti per quam agit vel conservât

cam aut etiam applicat earn ad agendum » Daraus folgert
Thomas : « sicut agens infimum invenitur immediate activum (unmittelbar

wirkend), ita virtus primi agentis invenitur immediata ad produ-
cendum effectum virtus supremi agentis invenitur ex se produc-
tiva effectus, quasi causa immediata. » Die Schlußfolgerung lautet :

1 In gleicher Weise bekämpft Thomas I q. 105 a. 5 die Ansicht, « quod
nulla virtus creata aliqnod operaretur in rebus, sed solus Deus immediate omnia
opevaretuY ».



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 297

« Sicut non est inconveniens quod una actio producatur ex aliquo
agente et eius virtute, ita non est inconveniens quod producatur idem

effectus ab injeriori agente et a Deo, ab utroque immediate, licet alio
et alio modo. »

Nach Th. also sind alle Wirkungen der geschaffenen • Kräfte ebenso

unmittelbar von Gott wie von den geschaffenen Kräften, die Kraft
Gottes wirkt unmittelbar zur Produzierung des Effektes, die Kraft
Gottes produziert den Effekt « aus sich, als unmittelbare Ursache »

und so ist die eine Wirkung zugleich unmittelbar von Gott und von
der Kreatur, wenn auch in anderer Weise.

Außerdem ist zu beachten, daß Thomas in der ganzen Frage
voraussetzt, als concessum, daß Gott unmittelbar alle Wirkungen setze ;

denn die Frage lautet, ob auch die Geschöpfe diese Wirkungen setzen

(III c. 69) und wie (III c. 70). So bekämpft Thomas im c. 69 den

error « quod nulla creatura habet aliquam actionem in productione
effectuerai naturalium, ita sc. quod ignis non calefacit, sed Dens causai

calorem praesente igne ». Im c. 70 führt Thomas als Grund der

entgegenstehenden irrtümlichen Meinung an : a) daß manche meinen,
eine actio könne nicht von zwei Ursachen ausgehen, so daß wenn die

natürlichen Kräfte wirkten, Gottes Wirksamkeit wegfallen würde —
was im Sinne der Objektion als ausgeschlossen betrachtet werden muß ;

b) daß wenn eine Kraft die Wirkung setze, die andere überflüssig
wirke ; c) ja daß, « si Deus totum effectum naturalem producit, nihil
relinquitur de effectu naturali ad agendum ». Die unmittelbare universelle

Kausalität Gottes wird also vorausgesetzt.
Diese von Thomas und den Gegnern vorausgesetzte Lehre wird

auch in der Antwort nicht abgeschwächt. Hätte Thomas die ihm

von St. zugeschobene Lehre vertreten, so hätte er die Gegner damit
beruhigt : es ist ganz gut Platz für doppelte Wirksamkeit, denn Gott
wirkt unmittelbar nur in der Schöpfung, alles Spätere ist Wirkung
der Geschöpfe und nur insofern Wirkung Gottes, als dieser Kraft und
Stoff erschaffen hat und erhält. Thomas aber antwortet : Gott bringt
zwar unmittelbar alles hervor, aber alio modo.

Diese Texte mögen genügen. Nach Thomas ist Gott causa universalis

omnis entis, weil und insofern alles Sein eine Wirkung der

Kausalität Gottes ist ; nicht bloß mittelbar, sondern unmittelbar, als

effectus proprius Dei, d. h. alles Sein ist Wirkung einer Gott eigenen,

von Gott selbst ausgeübten Tätigkeit. Damit ist nicht ausgeschlossen,
daß auch die Geschöpfe ein neues Sein bewirken, denn Gott hat ihnen



298 Die Lehre des hl. Thomas

diese Teilnahme an seiner Wirksamkeit verliehen und insofern bringt
Gott das neue Sein auch durch Vermittlung der Geschöpfe hervor ;

ausgeschlossen ist nur, daß ein Geschöpf ein neues Sein hervorbringe,
ohne daß auch Gott es selbst und unmittelbar hervorbringe. Das

besagt übrigens schon der Ausdruck : causa universalis, nämlich, daß

alles gegebene (und mögliche) Sein eine Wirkung Gottes, d. h. Gottes

selbst, Gottes eigener, persönlicher Wirksamkeit sei.

B. Hören wir nun die Einwendungen St.s.

1. « Gott ist deswegen die universale Ursache alles Seins, weil er absque
motu tätig ist, die Geschöpfe sind partikuläre Ursachen, weil sie ihre
Kausalität per motum ausüben» (552).

Mit dieser Lehre beginnt St. seine Ausführungen über den Unterschied
und das Wesen der causa universalis und particularis des Seins. Die
angeführten Texte beweisen auch, daß nach Thomas die causa universalis
absque motu, die causa particularis per motum tätig ist. St. interpretiert
aber so, daß Gott deswegen causa universalis sei, weil er absque motu tätig
ist. Diese Wirkungsweise ist aber zwar der causa universalis alles Seins

eigentümlich, aber sie ist eine Folge der Universalität in der Verursachung
alles Seins. Primär und wesentlich wird Gott causa universalis alles Seins

genannt, weil und insofern er Ursache alles Seins ist — « causa universalis
totius entis » (I q. 49 a. 3) —- oder im gleichen Sinne, weil er die Ursache
alles Seins in allen Dingen ist —r « Deus est proprie causa ipsius esse
universalis in omnibus rebus» (I q. 105 a. 5). Weil also Gott die causa
universalis alles Seins ist, weil er « proprie » das Sein der Dinge in allen
Dingen verursacht, ist er dann absque motu tätig, verursacht er das Sein
nicht durch einen motus, sondern absolut, schlechthin. Es muß also nicht
heißen : Gott ist deswegen causa universalis, sondern : Weil Gott causa
universalis ist, wirkt er absque motu. Diese formelle Differenz könnte
bedeutungslos erscheinen, ist es aber in den Deduktionen St. keineswegs.

2. St. fährt in der Bestimmung der causa particularis fort : « Das
So- oder Anderssein, das der Kausalität der partikulären Ursachen
entspricht ist der Terminus einer Veränderung» (353)- Dies ist auch Lehre
des hl. Thomas, in dem Sinne nämlich, daß jede Veränderung ein So-

oder Anderssein zum Terminus hat ; der Satz ist aber nicht Lehre des

hl. Thomas in dem Sinne, daß nicht auch die causa universalis selbst und
unmittelbar eine Veränderung der bestehenden Dinge verursachen könne.
Auch St. wird dies als Lehre des hl. Thomas wenigstens bezüglich des
Wunders zugeben. Wenn er aber meint, daß nach Thomas Gott sonsthin
nur mittelbar die Veränderungen bewirke, so widerlegt ihn die q. 105
der I. P., wo Thomas « de mutatione creaturarum a Deo » handelt und
ausdrücklich fragt : « Utrum Deus possit immediate movere materiam
ad formam », d. h. die Natur der Körper verändern; «utrum possit
immediate movere aliquod corpus » — Ortsveränderung etc. Th. lehrt
also nicht, wie St. will, daß Gott als causa universalis nicht unmittelbar



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 299

eine Veränderung der Dinge bewirken könne ; er lehrt nur, daß jede
Veränderung ein bestimmtes neues Sein zum'Terminus habe.

3. Als dritte Eigentümlichkeit der causa universalis führt St.' an :

« Das Sein schlechthin, das der Kausalität Gottes entspricht, wird durch
Erschaffung hervorgebracht» (553) ; «Gott ist als causa universalis nur
per creationem tätig» (560). Dies ist wieder richtig in dem Sinne, daß
nach Thomas nur die causa universalis alles Seins ein Sein per creationem
hervorbringen kann, daß also die Schöpfung nur Gott zukommt ; der Satz
ist aber unrichtig in dem Sinne, daß nach Thomas die causa universalis
nur in der creatio tätig ist, oder wie St. sagt : « Gott ist als causa universalis

nur per creationem tätig» (560). St.' führt für seine Behauptung
I q. 45 a. 5 und G. G. II c. 21 an. An der ersten Stelle sagt aber Thomas
nur, daß es zum Begriffe der Creatio gehöre, daß das Sein absolut, nicht als
dieses oder jenes bewirkt werde : « Producere esse absolute, non inquantum
est hoc vel tale, pertinet ad rationem creationist (I q. 45 a. 5). Wie sich
aus der Lehre der ganzen Quaestion ergibt, will Thomas sagen, daß die
Kreation ein Hervorbringen des ganzen Sein eines Dinges, nicht bloß die
Umänderung eines bereits vorliegenden Substrates (producere esse hoc vel
tale) besage. Darum untersucht Thomas im a. 2 « emanationem totius
entis a causa universali quae est Deus » und fügt bei : « et lianc quidem
emanationem designamus nomine creationis ». Um zu beweisen, daß die
emanatio totius entis aus dem Nichts erfolge, sagt er : « unde si con-
sideretur emanatio totius entis universalis a primo principio, impossibile
est quod aliquod ens praesupponitur emanationi. » Eben deswegen beweist
Thomas im a. 5 seine These, daß nur Gott erschaffen könne, damit, daß
jedes Geschöpf nur durch Umwandlung einer vorliegenden Materie tätig
sein könne. Das gleiche lehrt Thomas an der anderen von St. angezogenen
Stelle.

Thomas lehrt also wieder nur, daß nur Gott etwas erschaffen könne ;

St. aber kehrt den Satz um : « Gott ist als causa universalis nur per
creationem tätig. »

4. « Endlich ist Gottes Kausalität universell, weil sie jedem Effekt
der partikulären Ursachen einfließt, indem sie ihnen das Substrat zu ihrer
Wirksamkeit gibt» (553). Richtig ist hier wieder, daß nach Th. die causa
universalis den causae particulares oder secundae das Substrat zu ihrer
Tätigkeit liefert, nämlich in der Schöpfung ; die Interpretation ist aber
falsch in dem Sinne, daß nach Th. die causa universalis nur insofern auf
die causae particulares einwirkt, als sie ihnen das Material zu ihrer
Tätigkeit liefert, oder daß sie nur insofern Ursache des später eintretenden
Weltgeschehens sei.

Soweit die Begriffsbestimmung der causa universalis alles Seins nach
St. Sehen wir uns nun die Begründung seiner These an.

5. «Dadurch daß Gott alle geschaffenen Ursachen ins Dasein gesetzt
hat, sie beständig im Sein erhält und ihnen das bereits existierende
Substrat ihrer Tätigkeit gibt, ist er Ursache, daß deren Wirkungen
überhaupt sind und ein Sein haben ; daß aber diese Wirkungen dieses
oder jenes Sein haben, verdanken sie (1er Tätigkeit der partikulären



300 Die Lehre des h). Thomas

Ursachen» (553). Auch diese beiden Sätze sind thomistisch, wenn sie

positiv und affirmativ genommen werden ; sie sind aber antithomistisch,
wenn sie negativ oder exklusiv gemeint sind, daß nämlich Gott nur durch
Schaffung und Erhaltung von Kraft und Stoff Ursache des Weltgeschehens
sei. St. aber stellt die Sätze in diesem negativen und exklusiven Sinne auf.

6. St. argumentiert weiter : « Wenn Gott durch seine schöpferische
und erhaltende Tätigkeit Ursache ist, daß die Wirkungen der zweiten
Ursachen überhaupt sind, dann ist er natürlich auch Ursache, daß alle
Einzelheiten derselben sind und ihnen die ratio entis zukommt» (554).
Der richtige Sinn dieses Satzes ist wieder der, daß die zweiten Ursachen,
die geschaffenen Kräfte nur dadurch ein Sein hervorbringen können, daß
sie von Gott ins Dasein gesetzte Dinge in ein anderes Sein umwandeln
— das ist allerdings Lehre des Aquinaten. Der Satz ist aber falsch und
gegen die Lehre des Aquinaten in dem Sinne, daß Gott durch Erschaffung
von Stoff und Kraft auch eigentliche Ursache aller Wirkungen der
geschaffenen Kräfte ist : und um das handelt es sich, da nach Thomas
alles Sein « proprius effectus Dei » ist. Dadurch allein, daß Gott Stoff und
Kraft erschaffen hat und erhält, ist er nur causa remota der Wirkungen
der geschaffenen Kräfte. So sind die Eltern eines Kindes zwar causa
remota und impropria alles dessen, was das Kind später tut, aber nicht
causa propria et proxima. Thomas aber sagt, daß das esse, das Sein aller
Dinge, das was die Dinge sind, «proprius effectus Dei » sei (I cp 8 a. 1),
oder « ipse Deus est proprie causa causa ipsius esse universalis in rebus
omnibus» (I q. 105 a. 5). — St. verteidigt sich noch besonders dagegen,
daß er nie gesagt habe, daß Gott nicht Ursache aller Einzelheiten sei ;

er bestreite nur, daß Gott nicht unmittelbar alle Wirkungen der Geschöpfe
setze. Nach der Aufstellung St.s wäre aber Gott nur indirekt und
uneigentlich Ursache alles nach der Schöpfung neu entstehenden Seins,
aller Einzelheiten.

7. Ich hatte gesagt : « Jedenfalls muß unbedingt als feststehend gelten,
daß Gott, d. h. Gott selbst und unmittelbar, alles neu entstehende Sein

wirkt, die Ursache alles Werdens in der Welt bis in dessen geringste
Einzelheiten hinein ist» (126). St. antwortet darauf: «Der Satz, der
nach Sch. außer Kontroverse steht, wird zwar von fast allen Theologen
angenommen ; aber er ist nicht Lehre des hl. Thomas » (555) ; « diese
Lehre ist antithomistisch » (556).

Dieser Satz wird einen jeden Thomisten überraschen. Es wird aber
auch andere Theologen befremden, daß Thomas eine so evidente Lehre
bestreiten soll. Allgemach erscheinen immer mehr Irrtümer des Aquinaten,
und zwar gerade in metaphysischen Fragen. Doch wie beweist S"t. seine
Ansicht

Der erste Beweis lautet : « Bewegt Gott alle zweiten Ursachen durch
eine praemotio physica, dann ist er per motum tätig und wirkt nach Art
einer causa particularis » (556). — Hier muß es auffallen, daß St. die
praemotio physica hineinzieht, statt von der causalitas Dei immediata
auszugehen. Doch lassen wir es gut sein. Die einfache Antwort auf den
Beweis lautet : die von Gott durch die praemotio physica bewirkte



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 301

Tätigkeit der Geschöpfe ist per motum tätig, nicht aber die von Gott
ausgeübte Tätigkeit, mittels deren er alles Sein wirkt

Der zweite Beweis lautet : « Thomas sagt nicht, daß die geschaffenen
Ursachen das esse geben in virtute Dei praemoventis, sondern vielmehr
in virtute Dei creantis. » Hier ist wiederum vorerst zu bemerken, daß es

sich nicht darum handelt, wie die geschaffenen Kräfte den Dingen das
Sein geben, sondern ob und wie Gott in allen Dingen das Sein wirkt.
Ferner ist es irrevelant, ob man sage, in virtute Dei creantis oder moventis,
weil nur der Schöpfer auch unmittelbare Ursache alles später eintretenden
Seins sein kann. Drittens sagt aber Th. auch ausdrücklich das Gegenteil :

« Considerandum est, quod si sunt multa agentia ordinata, semper secundum
agens agit in virtute primi agentis : nam primum agens movet secundum
ad agendum. Et secundum hoc omnia agunt in virtute ipsius Dei et ita
ipse est causa omnium agentium » (I q. 105 a. 5). Die Geschöpfe setzen
also ihre Wirkungen in virtute Dei moventis. Das gleiche sagt Thomas
C. G. III c. 67.

Dritter Beweis : « Endlich ist es ein Widerspruch, daß die geschaffenen
Kräfte ihre Wirkungen unter dem Einflüsse der praemotio physica sub
ratione entis qua ens setzen » (557). Antwort: und darum lehren die
Thomisten mit Thomas, daß nur Gott eine Wirkung sub ratione entis

qua entis setzt, wie auch ich ausgeführt hatte (126).
Was folgt nun aus all diesen Beweisen Wenn auch die Geschöpfe

keine Wirkung sub ratione entis qua ens setzen können, ist denn damit
bewiesen, daß Gott nicht unmittelbare Ursache alles Seins bis in seine
Einzelheiten hinein sein könne Wo bleibt also der Beweis daß es « anti-
thomistisch » sei anzunehmen, daß Gott selbst und unmittelbar alles neu
entstehende Sein wirkt

Vierter Beweis. St. schreibt : « Das esse ist von Gott durch seine

schöpferische und erhaltende Tätigkeit, insbesondere indem er die Materie
schafft, welche die partikulären Ursachen durch Erzeugung neuer Formen
determinieren und spezifizieren » (559) ; « Gott setzt sie (alle neu
entstandenen Wirkungen) sub ratione entis, indem er das Substrat schafft,
ohne welches diese Wirkungen nicht sein könnten» (1. c.). «Da das Sein
als solches allen Wirkungen gemeinsam ist, so ist Gott causa universalis
alles geschaffenen Seins » (560) ; darum ist « nach Thomas nur das

unmittelbare Wirkung Gottes, was er aus nichts erschafft» (560).
Analysieren wir diesen Beweis. Vorerst wird das vorausgesetzt, was

bewiesen werden soll. St. will beweisen, daß « nach Thomas nur das

unmittelbare Wirkung Gottes., ist, was er aus nichts erschafft ». Das
beweist er damit : « Das esse ist von Gott durch seine schöpferische und
erhaltende Tätigkeit. » Der Sinn dieses Satzes ist, daß Gott selbst und
unmittelbar nur durch Schöpfung und Erhaltung ein Sein verursache :

eben das, was zu beweisen wäre. Durch die Schöpfung ist Gott gewiß
Ursache von Sein ; aber damit ist nicht bewiesen,, daß er nicht auch
unmittelbare Ursache des im Weltverlauf neu eintretenden Seins sei.

Zweitens soll Gott dadurch, daß er das Substrat für die Wirkungen
der geschaffenen Kräfte gibt, diese Wirkungen sub ratione entis ver-



302 Die Lehre des hl. Thomas

Ursachen. Diese Behauptung ist eine contradictio in adiecto. Eine
Wirkung sub ratione entis setzen, heißt dieselbe als Sein setzen, das Sein
derselben, als Sein, verursachen. Nach St. soll aber Gott die später
eintretenden Wirkungen nur insofern verursachen, als er ihr Substrat liefert,
also ihnen nicht das Sein als solches gibt. St. fügt zwar noch bei, daß
ohne das von Gott geschaffene Sein die späteren Wirkungen nicht sein
könnten. Das ist richtig, beweist aber nichts.

Drittens : Aber das Sein als solches ist allen Wirkungen gemeinsam
Der gesunde Sinn dieses Satzes ist, daß alle Dinge ein Sein haben. Aber
jedes Ding hat ein anderes, verschiedenes Sein, ein menschliches, tierisches,
rein körperliches Sein. So haben auch die später eintretenden Wirkungen
ein anderes Sein als die zuerst von Gott geschaffenen Dinge. Gott wäre
also nicht causa universalis alles Seins, besonders nicht sub ratione entis,
wenn er das später eintretende Sein nicht selbst und unmittelbar
verursachen würde. Eben weil das Sein allen Dingen gemeinsam ist, muß
Gott als causa universalis alles Sein selbst- und unmittelbar verursachen.

Es folgt also keineswegs, daß « nach Thomas nur. das unmittelbare
Wirkung Gottes ist, was er aus' nichts erschafft », vielmehr folgt gerade
das Gegenteil : weil alle Dinge ein Sein haben und das Sein als solches

eigentlichste Wirkung Gottes ist, muß Gott als causa universalis alles
Sein dieses auch selbst und unmittelbar verursachen, nicht nur am Anfang
in der Schöpfung, sondern auch später, wo immer ein neues Sein eintritt.

Diese neuen Wirkungen verurascht Gott nicht creando, sondern
mutando creaturas (cf. I q. 105 : de mutatione creaturarum a Deo), aber
« alio modo » als die Geschöpfe. Gott bringt seine Wirkungen aus eigener
Kraft und unabhängig von jeder anderen Kraft und unabhängig vom
'vorliegenden Stoff hervor, die Geschöpfe aus von Gott erhaltener Kraft
und in Abhängigkeit vom Stoff ; Gott als causa principalis, die Geschöpfe
als causae instrumentales ; Gott bringt alles sub ratione entis hervor, die
Geschöpfe sub ratione talis entis, d. h. Gott bewirkt neues Sein als Sein,
die Geschöpfe verändern nur ein bereits gegebenes Sein. Gott bewirkt
also alles neue konkrete Sein in allen Dingen, aber er verursacht es nicht
sub ratione talis entis, sondern sub ratione entis (De Pot. q. 3 a. 7 ;

C. G. III c. 66 ss. ; I q. 44 a. X. 2 ; q. 105 a. 1-5).
Fünfter Beweis : St. wendet ferner ein : « Was Th. sagt, ist nur dies,

daß Gott alle Wirkungen der agentia naturalia setzt immediatione virtutis,
da seine Kraft von keiner anderen abhängt. Heißt das aber so viel als
daß Gott alle endlichen Ursachen, auch die untersten, immediatione
suppositi bewegt » (562). Als Beweis führt er an, daß Th. sage : « virtus
infimi agentis non habet quod producat hunç effectum ex se, sed ex
virtute proximi superioris, et sic virtus supremi agentis (St. notiert : nicht
supremum agens) invenitur ex se produetiva effectus quasi causa imme-
diata, sicut patet in prineipiis demonstrationum quorum primum est
immediatum. »

St. hat ganz richtig gesehen, daß Thomas die These, ein und derselbe
Effekt werde sowohl von Gott als von den geschaffenen Ursachen bewirkt,
damit begründet, daß zwar beide den Effekt bewirken, aber « alio et alio



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 303

modo ». Gott nämlich aus eigener Kraft, das Geschöpf aber « in virtute
superioris agentis » : das ist die thomistische These vom Unterschiede der
causa prima und secunda, der causa principalis et instrumentalis, der
causa universalissima et particularis, wie ich sie bereits in meiner ersten
Kritik hervorgehoben hatte. Aber wie soll daraus folgen, daß Gott nicht
immediatione suppositi alles neue Sein bewirke 1st doch bei der ganzen
Frage vorausgesetzt, daß Gott selbst und unmittelbar alles neue Sein
bewirke Und Thomas folgert ausdrücklich : « idem effectus producitur ab
inferiori agente et a Deo, ab utroque immediate » ; allerdings « alio et alio
modo )>, d. h. von Gott aus eigener, unabhängiger Kraft, von den Geschöpfen
aus von Gott erhaltener Kraft.

Wenn St. sich darauf beruft, daß der hl. Thomas nicht sage: das

supremum agens, sondern die virtus supremi agentis bewirke unmittelbar
die Wirkungen, so hat er wiederum den Ausgangspunkt des hl. Thomas
übersehen. Thomas beginnt nämlich seine Ausführungen mit dem
allgemeinen Prinzip : « In quolibet agente est duo considerare, sc. rem ipsam
quae agit, et virtutem in qua agit. » So kann Thomas unbesorgt sagen,
daß die virtus supremi agentis die Wirkungen unmittelbar hervoi'bringe,
denn est ist eben clie virtus des agens, dem die Wirkung zugeschrieben
wird. Außerdem sagt Thomas ausdrücklich, daß die gleiche Wirkung von
dem geschaffenen «agens» und von Gott gesetzt werde, «ab utroque
immediate » : hier ist doch die immediatio suppositi ausgedrückt. Der
Vergleich endlich mit den Prinzipien, aus denen eine conclusio gezogen
wird, sagt wiederum nur, daß das erste Prinzip aus sich selbst einleuchte
(«quorum primum est immediatum » sc. cognitione), während die andern
nur durch Ableitung bewiesen werden. Darum antwortet er auch auf die
bereits bekannten Schwierigkeiten, daß Gott « ad modum primi agentis »,

die Geschöpfe als «secunda agentia » wirken (ad 1). Im corp. art. erklärt
Th. übrigens nicht, wie Gott selbst und unmittelbar alles Sein verursache,
sondern wie Gott Ursache der geschöpflichen Tätigkeit und Wirksamkeit sei.

Die Lehre des hl. Thomas in der Frage der universellen Wirksamkeit
Gottes lautet also : Gott ist selbst unmittelbar bewirkende Ursache alles Seins,
alles Sein ist proprius effectus Dei ; die Erschaffung des Seins ist
ausschließlich und einzig Werk Gottes ; nach der Schöpfung erscheint neues
Sein auch durch die Wirksamkeit der Geschöpfe selbst, da Gottes und der

Geschöpfe Tätigkeit und Wirksamkeit einander nicht ausschließen.
Gehen wir zum Schlüsse noch auf zwei von St. gegen mich erhobene

Anklagen ein.
8. In meiner ersten Kritik St.s hatte ich diesem vorgehalten, daß

nach seinen Ausführungen Gott nur das allgemeine Sein verursachen würde,
weil St. geschrieben hatte, daß der allgemeinen Ursache etwas logisch
allgemeines entsprechen müsse. St. gibt zu, daß er « den Ausdruck nicht
gut gewählt » habe, daß aber der richtige Sinn aus dem Kontext zweifellos
feststehe. Er wirft mir deswegen vor, daß die Konsequenzen, die ich
gezogen, « den Anforderungen einer wissenschaftlichen Polemik wohl kaum
genügen» (555).

Dazu bemerke ich ein Dreifaches. Erstens ist das Argument : ducit



304 Die Lehre des hl. Thomas

ad absurdum, bei Stufler selbst nicht außer Gebrauch, sondern sogar
beliebt ; also durfte auch ich es anwenden. Zweitens : St. beruft sich
dafür, daß der richtige Sinn aus dem Zusammenhange sich ergebe, darauf,
daß er — wie ich selbst bemerkt hätte — das Sein mit der Existenz
identifiziere ; worauf zu bemerken ist, daß St. wohl das Sein, aber nicht
das « logisch Allgemeine » mit der Existenz identifiziert hat. Drittens :

wie ich nun sehe, versteht St. unter dem allgemeinen Substrat die ganze
Schöpfung ; wie hätte ich aber auf diesen Sinn kommen können, wenn
St. daraus argumentiert, daß Gott als causa universalis etwas « logisch
Allgemeines » entspreche Nebenbei bemerkt, argumentiert St. auch in
der letzten Antwort wieder damit, daß « das Sein als solches allen Dingen
gemeinsam » sei (560) : diese Gemeinsamkeit ist aber nur eine logische.

9. Mit großem Nachdruck hält mir St. entgegen, daß nach Thomas
die geschaffenen Kräfte dem effectus causae universalis neue
Vollkommenheiten hinzufügen. Triumphierend verweist er auf einige
diesbezügliche Stellen. An den betreffenden Stellen lehrt nun Thomas, daß
alle geschaffenen Kräfte ihre Wirkungen ex aliquo praesupposito
hervorbringen, daß die neu hervorgebrachte Wirkung sich zu dem vorgelegenen
Substrat wie Akt zur Potenz, wie eine Determinatio verhalte ; da nun
alles in der Welt Werk Gottes ist, folgert Thomas, daß die geschaffenen
Kräfte den Effekt der causa universalis aktuieren und determinieren.
Aber es ist doch jedem einleuchtend, daß Thomas hier lehrt, die geschaffenen

Kräfte könnten die von Gott in der Schöpfung hervorgebrachten
Dinge verändern, vervollkommnen, determinieren : alle Wirksamkeit der
geschaffenen Kräfte verändert, aktuiert und determiniert die von Gott
gegebene Schöpfung. Insofern kann also die geschaffene Kraft dem effectus,
d. h. einem effectus der causa universalis neues Sein hinzufügen. Dafür
könnte St. noch weit mehr Texte anführen.

In der Kontroverse mit St. handelt- es sich aber um etwas anderes. Ich
hatte den Fragepunkt auch genau mit den Worten formuliert : « Nicht
alles Sein, nicht alle Aktualität ist also ein unmittelbares Werk Gottes »

(129). Die Frage lautet also : Wenn die Geschöpfe eine neue Wirkung
setzen, ist da Gott nur insofern Ursache des neuen Seins, als er das
« Substrat » dazu geliefert hat, so daß die Geschöpfe formell die Gott eigene
Wirkung ergänzen, — oder wirkt Gott außerdem auch selbst, aus sich
und unmittelbar die ganze neue Wirkung, das neue Sein Es fragt sich

nicht, ob die Geschöpfe die von Gott geschaffene Welt verändern können,
sondern ob sie eine Wirkung setzen können, die nicht zugleich auch ganz
und unmittelbar von Gott verursacht würde. Darum hielt ich St. entgegen:
« also die Geschöpfe können der eigenen Wirkung Gottes Wirklichkeiten,
Vollkommenheiten, Sein hinzufügen Dann ist Gott nicht mehr
causa universalis (alles Seins), weil nicht mehr alles Sein proprius effectus
Dei wäre » (129). St. muß selbst zugeben, daß die « erste sachliche Differenz
zwischen Sch. und St. die Frage betrifft, ob Gott als causa universalis
alle Wirkungen der geschaffenen Ursachen unmittelbar hervorbringe »

(555)- Und nun führt er als Beweis gegen mich an, daß nach Thomas
die Geschöpfe das Werk der Schöpfung Gottes verändern können Es ist



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 305

ein gleichartiger Beweis wie der frühere : weil nach Thomas Gott vermöge
der Schöpfung auch Ursache aller Wirkungen der Geschöpfe ist, ist es
Lehre des hl. Thomas, daß Gott nur in dieser Weise Ursache alles Seins,

nur in dieser Weise causa universalis und immediata des W eltgeschehens sei

Schlußfolgerungen.

Unsere Ausführungen sind etwas lange geworden ; aber es war
nicht leicht anders möglich, wenn ich auf die Einwendungen St.s

eingehen wollte. Um so kürzer seien unsere Schlußfolgerungen.
1. St. hat es versucht, den doctor communis in Gegensatz zur

allgemeinen Lehre der kirchlichen Theologie zu setzen ; aber er hat
den Beweis für die vier Hauptsätze, die er als Lehre des Aquinaten
aufstellt, nicht erbracht.

2. St. beklagt sich, daß ihm Unrecht getan worden sei. Es muß

aber im Gegenteil diese Anklage als ungerechtfertigt zurückgewiesen
werden. Sämtliche gegen St. erhobenen Bedenken und Ausstellungen
sind begründet. Wo St. Entstellung, Verdrehung, Fälschung seiner

Worte findet, hat er nur in seiner Aufregung etwas aus meiner Antwort
herausgelesen, was nicht darin steht. Nur eine Aussetzung nehme ich
zurück, nämlich die betreffs Leugnung des Konkurses : St. wollte ja
nur beweisen, daß Thomas diesen Irrtum vertrete, während seine

eigene Ansicht uns verborgen bleibt
3. St. geht mit souveräner — sagen wir — Seelenruhe über die

ganze Thomasinterpretation der vergangenen Jahrhunderte hinweg.
Er ist zur Überzeugung gekommen, daß Thomas « den seit
Jahrhunderten in der scholastischen Philosophie und katholischen Theologie
als sichere Lehre angenommenen Konkurs nicht bloß, nicht kennt,
sondern auch verwirft » (563). Aber nicht die Tradition, sondern
St. verkennt die Lehre des Aquinaten. Die Vernachlässigung der
Tradition hat sich gerächt. Bei aller Anerkennung der wissenschaftlichen

Gewandtheit und des Wahrheitsstrebens St.s muß seine Arbeit
doch als passus extra viam bezeichnet werden. Etwas mehr Achtung
vor der Autorität der Theologen, wäre es auch nur derjenigen aus dem

eigenen Orden, hätte P. St. zum vornherein mahnen müssen, daß

weder Thomas so große Irrtümer habe lehren noch die gesamte Theologie
thetisch und historisch sich soweit habe täuschen lassen können.

4. St. schließt seine Verteidigung mit den Worten, daß ich den

von ihm angezogenen Stellen « ratlos gegenüberstehe ». Allein trotz
des Selbstbewußtseins, das aus dieser Behauptung spricht, ergibt sich

Divus Thomas. 20



3o6 Die Lehre des hl. Thomas

aus unseren Untersuchungen, daß St.s Beweise keineswegs ein Problem

darstellen, dem man ratlos gegenüber stände, sondern vielmehr ein

Gewebe irrtümlicher Interpretationen. Diesbezüglich wiederhole ich
die in der Einleitung zitierten Worte Balthasars : Kein Leser, der

auch nur einigermaßen mit den Werken des hl. Thomas vertraut ist,
wird auch nur einen Augenblick darüber im Zweifel sein, daß St.

nur durch gewaltsame Biegung der Texte und durch Hineintragen
fremder Ideen zu seiner falschen Interpretation gelangt ist.

NACHTRAG

Die obigen Ausführungen waren bereits Anfangs Januar an die
Redaktion abgegangen. Inzwischen sind verschiedene andere Besprechungen
des Werkes St.s (De Deo opérante) erschienen. Wir übergehen die
marktschreierische Ankündigung einer « definitiven Erledigung der Kontroverse
zwischen Thomismus und Molinismus ». Auffallen muß, daß die meisten
molinistischen Zeitschriften das Buch St.s begrüßt haben : nach St. würde
ja auch der Molinismus seine Grundlage verlieren und das Los des Thomismus

teilen. Eine objektive Besprechung bietet J. Bittermieux in den
«Ephemerides Theologicae Lovanienses » (1924), pp. 232-234. Neben
anerkennenden Bemerkungen führt er aus, daß viel zu bemerken wäre
über den Wert der Argumente St.s für die Richtigkeit seiner
Thomasinterpretation. Die Ausführungen über das esse als effectus communissimus
werden als unklar bezeichnet. Bezüglich der applicatio wird verlangt, daß
St. angebe, warum denn Thomas (in der Voraussetzung der Interpretation
St.s) zwischen dem dare et. conservare der Kräfte und der Applikation
derselben unterscheide. Die angeführten Texte werden ihrem Wortlaute
nach als den Thomisten günstiger bezeichnet. « Attamen fatemur », wird
beigefügt, « quaedam testimonia afferri et circa ea tale commentarium
apponi quod Thomistis incumbet illa explicare et auctoris commentariis
respondere. » Es wird also den Thomisten wenigstens das Recht und die
Möglichkeit der Verteidigung zuerkannt.

Eine sonderbare Stellungnahme kennzeichnet eine Besprechung in der
Köln. Volkszeitung, 11. 90 (3. II. 24). Es heißt dort: «St. war genötigt,
in zwei Artikeln der Zeitschrift für katholische Theologie auf unsachliche
Angriffe zu erwidern. » Im gleichen Atemzuge wirft aber der Rez. den
Thomisten vor, daß sie es von vornherein ablehnen, auf eine Prüfung
der Texte, wie sie St. bietet, sich einzulassen. Der Rez. erachtet es
als « klar, daß dies alles andere als ein wissenschaftliches Verfahren »

sei. Ich nenne solche Behauptungen zum -mindesten sonderbar. Jeder
unbefangene Leser des « Divus Thomas » wird bestätigen, daß sowohl



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 307

meine als P. Holtums Ausführungen ausschließlich der Sache gelten,
Grund gegen Grund anführen unci gerade in der Prüfung der von
St. angezogenen Stellen bestehen. Wenn ich es abgelehnt habe, von
neuem die ganze Frage aufzurollen, habe ich dafür zwingende Gründe
angeführt. Ich kann auch aus innerstem Herzensgrunde sagen, daß mich
jede Minute dauert, die ich notgezwungen den Ausführungen St.s widmen
mußte. Übrigens sei bemerkt, daß ich nicht die Thomisten bin.

Der Kritiker bemerkt weiter : « St. kann mit Recht verlangen, die
Thomisten sollen einen einzigen klaren Text des hl. Thomas anführen,
wo derselbe die Verbindung von Freiheit und Ursächlichkeit Gottes
so erklärt, wie es die Thomisten tun. » Diese Forderung mutet angesichts
der Kontroverse über den Sinn der Hauptstellen sonderbar an. Jedenfalls
können auch die Thomisten das gleiche von St. verlangen.

Endlich führt der Rez. aus : « Thomisten und Molinisten sind nach
St. in die Irre gegangen. Ist das das ganze Ergebnis Nun, es wäre auch
schon ein Gewinn, wenn der Schutt von 300 Jahren weggeräumt
würde » Dazu bemerke ich, daß ich nicht begreifen kann, wie ein
katholischer Dogmatiker die ganze philosophisch-theologische Lehre vom
concursus divinus als « Schutt » bezeichnen kann Der Schutt, der
aufgeräumt zu werden verdient, liegt ganz wo anders.

Im Dictionnaire apologétique de la foi catholique bespricht ein Ordensbruder

P. St.s, Adhémar D'Alès, bei Gelegenheit seiner Ausführungen
über « Providence », kurz das Werk St.s. Er nennt es « un livre original
et puissant ». Aber, obwohl er einige Resultate St.s für gesichert betrachtet,
schließt er doch mit den Worten : « Néanmoins, comme il ne nous est pas
démontré que cette conception représente adéquatement la pensée de saint
Thomas, nous préférons en faire ici abstraction» (fasc. NX, 474). Das
ist auch der Sinn und die Folgerung unserer Kritik : P. Stufler hat seine
Thesen nicht bewiesen, hat die Lehre des hl. Thomas nicht richtig
dargestellt, seine Konklusionen können einem objektiven Theologen nicht als

Wegweiser dienen.

SxS-


	Die Lehre des hl. Thomas über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe [Fortsetzung und Schluss]

