Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas uber die Einwirkung Gottes auf die
Geschopfe [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Schultes, P. Reginald M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des hl. Thomas

iiber die

Einwirkung Gottes auf die Geschépfe.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P.

(Fortsetzung und Schiluf.)

III. Die motio oder applicatio der geschaffenen Krifte.

Entsprechend seiner fritheren These, dall Gott nur insofern den
Willen bewege, als er diesem die Willenskraft gibt, stellt St. weiterhin
als Lehre des Aquinaten auf, da Gott nicht «jedes einzelne Geschopf
unmittelbar durch sich selbst zur Tatigkeit bewegt und appliziert »
(537), daB Gott nicht «unmittelbar (immediatione suppositi) alle
Einzeldinge bewegt» (537), sondern dafl Gott «der oberste und letzte
Beweger aller Dinge ist, weil man in der Reihenfolge der bewegenden
Ursachen nicht ins Unendliche fortgehen kann » (537) ; « Gott bewegt
nur die hochste geschépfliche Ursache durch sich selbst » (538).

Diesen Standpunkt verteidigt St. aufs neue gegen meine Gegen-
bemerkungen, wobei er mir vorwirft, daf} ich sowohl Thomas als ihm
Unrecht getan. '

Auch hier leuchtet wieder ein, dall St. dem hl. Thomas eine Lehre
zuschreibt, die kein Theologe zu vertreten wagte, die zudem zu den
gewagtesten Folgerungen fithren wiirde. Es handelt cich auch hier
nicht nur oder nicht so sehr um die eigentliche Praemotionslehre als
Uberhaupt um den Einflul Gottes auf die Geschopfe.

A. St.s Ansicht ist schon durch die bereits behandelten Texte wider-
legt. Im Abschnitt I haben wir gesehen, dal Gott nicht nur als Ursache
der Willenskraft auch Beweger derselben genannt wird und ist,
sondern daf} er auch aullerdem die bereits vorausgesetzte Willenskraft
bewegt, wobei offenbar eine unmittelbare Einwirkung Gottes gemeint



278 Die Lehre des hl. Thomas

ist. Unter Abschnitt IT war iiberhaupt nur von einer unmittelbaren,
der Schopfung und Erhaltung der Willenskraft nachfolgenden Ein-
wirkung die Rede, da sonst die ganze Schwierigkeit wegfillt : insofern
namlich Gott als Schopfer Ursache der Willensakte ist, liegt evident
kein Zwang vor. Da jedoch St. speziell die Unmittelbarkeit der Ein-
wirkung Gottes bestreitet, wollen wir die in Betracht kommenden
Texte kurz unter diesem Gesichtspunkte betrachten.

In der I. Pars untersucht Thomas, in q. 105, die Frage «de
mutatione creaturarum a Deo». Nach dem ganzen Zusammenhange
ist der Sinn der Frage, ob Gott auch aufler der Schépfung und
Erhaltung der Dinge diese verdndere : es handelt sich also um eine
unmittelbare Einwirkung Gottes. Darum fragt Thomas auch aus-
driicklich : «utrum Deus possit immediate movere materiam ad formam »
(a. 1), «utrum Deus possit immediate movere aliquod corpus» (a. 2).

- In gleicher Weise fragt er a. 3: «utrum Deus moveat wmmediate
intellectum creatum. » Der Sinn der Frage ist, wie und inwiefern der
«motus intellectus», d. h. die «operatio intellectualis » von Gott ver-
ursacht werde, also von Gott selbst und unmittelbar, im Gegensatz
zur Verursachung durch den Intellekt und andere geschaffene Ursachen.
Thomas gibt die stereotype Antwort : Gott ist Ursache der eintretenden
Verstandesakte («movet intellectum creatum», sc. ad operationem),
«inquantum dat ei virtutem ad intelligendum, vel naturalem vel
superadditam (z. B. im Glaubensakt), et inquantum imprimit ei
species intelligibiles : et utrumque tenet et conservat in esse». Gott
bewegt also unmittelbar, er selbst und durch eigene Wirksamkeit,
den Verstand zu seiner Téatigkeit, indem er selbst und durch eigene
Wirksamkeit die Verstandeskraft und die species intelligibiles bewirkt
und im Sein erhdlt. In diesem Sinne stellt er auch am Anfange das
Prinzip auf: «sicut in motibus corporalibus (notwendige Tatigkeit der
Kérper) movens dicitur quod dat formam (Naturkraft) quae est princi-
pium motus (der Tatigkeit).: ita dicitur movere intellectum quod
causat formam quae est principium intellectualis operationis quace
dicitur  motus intellectus. » Um die Zweiteilung seiner These zu
begriinden, fihrt Thomas weiter : « operationis autem intellectus est
duplex principium in intelligente: unum scl. quod est ipsa virtus
intellectualis quod quidem principium est etiam in intelligente in
potentia ; aliud autem est principium intelligendi in actu, scl. simili-
tudo rei intellectae in intelligente. Dicitur ergo aliquid movere intel-
lectum, sive det intelligenti virfutemn ad intelligendum, sive imprimat



iber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 279

el similitudinem rei intellectae. » Wir haben hier wiederum die Lehre
des Aquinaten, dafl Gott nicht nur insofern auf die geschaffene Kraft
einwirkt als er sie gibt und erhilt, sondern auBerdem noch weiterhin
durch neue Einwirkung, neue motio. Was will nun Thomas damit
besagen, daBl Gott «dat» vel «imprimit speciem intelligibilem in
intelligente » ?

Ich weill wohl, daf3 viele dabei nur an die species impressa denken.
Offenbar spricht aber Thomas von der species expressa, d. h. der im
aktuellen Denken erfolgenden aktuellen geistigen Erfassung und Vor-
stellung des Objektes. Das besagen die Worte : «aliud est principium
intelligendr in actu, scl. similitudo rei.intelleciae » (d. h. des actualiter
erkannten Objektes) in intelligente (im aktuell erkennenden Subjekte).

Als Gegensatz betont Thomas vom Verstand als wvirtus: «quod
quidem principium est etiam in intelligente in potentia », d. h. in dem
noch nicht actualiter erkennenden Subjekte. Gott also «dat», «im-

primit » im aktuell erkennenden Verstande die aktuelle geistige Dar-
stellung des Objektes, « similitudinem rei intellectae. » Hier ist also
offenbar die Rede von einer neben der Schopfung und Erhaltung der
Verstandeskraft erfolgenden unmittelbaren Bewirkung der aktuellen
geistigen Darstellung des erkannten Objektes. Diese geistige Dar-
stellung und Erfassung des Objektes wird als Tidtigkeit zwar vom
Verstande gesetzt, aber nur insofern Gott die Darstellung als simls-
tudo actualis im Verstande bewirkt, die dann auch « principium intelli-
gendi in actu» ist. Thomas begriindet die Notwendigkeit dieser Ein-
wirkung Gottes folgendermallen : «cum ipse sit primum ens et omnia
entia praeexistant in ipso, sicut in primd causa, oportet quod sint in
eo intelligibiliter, secundum modum eius. Sicut enim omnes rationes
rerum intelligibiles primo existunt in Deo et ab eo derivantur in alios
wntellectus ut actu intelligant, sic etiam derivantur in creaturas ut
existant. » Wie also die Verstandeskraft unmittelbar von Gott bewirkt
wird, so auch die aktuelle geistige Darstellung des Objektes in der
aktuellen Erkenntnis: das ist die motio physica der Thomisten, das
der « physische Impuls von auflen. »

Nun verstehen wir auch den folgenden a. 4 : «utrum Deus possit
movere voluntatem creatam.» Der Sinn der Frage ist wieder, ob und
inwiefern Gott Ursache oder movens der konkreten Willensakte sei,
d. h. Gott selbst, durch eine ihm eigene Einwirkung, also unmittelbar.
Thomas antwortet, wie wir bereits gesehen, dall Gott allein erstens
als Objekt «sufficienter und efficaciter » den Willen bewegt ; dal



280 Die Lehre des hl. Thomas

zweitens «similiter virtus volendi a solo Deo causatur », woraus der
hl. Thomas folgert, dafl Gott allein den Willen zum bonum universale
bewege, d. h. zu allem, was die ratio boni haben kann und hat. Was
immer also der Wille will, welchen Willensakt der Mensch auch immer
setzen mag, der Urheber des Willens bewirkt diesen Akt «interius
inclinando eam », im Innern des Willens das Streben, die Tendenz
verursachend. So zwingt Gott den Willen auch nicht, weil er im
Willen den eigenen Willensakt verursacht, «dat ei eius propriam
inclinationem » (ad 1). Damit spricht Thomas klar und deutlich die
unmittelbare, Gott eigene Einwirkung auf den Willen aus, abgesehen
von der Bewirkung der Willenskraft.

Den a. 5 haben wir bereits . geniigend analysiert. Fiir unsere
spezielle Frage nur folgende Bemerkungen. Wenn gefragt wird :
«utrum Deus operetur in omni operante », ist doch offenbar von einer
Einwirkung die Rede, die Gott selbst ausiibt, durch eine ihm eigene
Tétigkeit, also von einer unmittelbaren Einwirkung Gottes. Dem
entspricht auch die Antwort. Nach Thomas wirkt Gott auf alle
tiatigen und wirksamen Ursachen ein : 1. als bonum oder finis ; 2. als
primum agens ; 3. als dans formas creaturis agentibus. Alle drei Ein-
wirkungsweisen besagen eine unmittelbare Einwirkung, eine Gott
eigene Téatigkeit. Beztglich des finis kann kein Zweifel sein, da Gott
allein und selbst das vollkommene Gut ist. Als agens primum wirkt
Gott selbst, unabhélngig von jedem andern agens, absolut aus eigener
Kraft, wihrend alle anderen Krafte nur in Abhingigkeit von Gott,
in von Gott mitgeteilter Kraft, als von Gott applizierte Ursachen
tatig und wirksam sind. Und so bewegt, appliziert Gott alle geschaffenen
Krifte zu ihrer Tatigkeit: «nam primum agens movet secundum ad
agendum » und «st sint multa agentia ordinata, semper secundum agit
in virtute primi agentis. » Gott ist also als agens primum unmittelbarer
Beweger aller geschaffenen Krifte, aller causae secundae. Dadurch
ist Gott endlich «causa omnium actionum agentium ». Drittens wirkt
Gott als «dans formas creaturis agentibus», « prout sol dicitur causa
manifestationis colorum inquantum dat et conservat lumen quo mani-
festantur colores»: auch hier ist die Wirksamkeit Gottes eine ihm
eigene, unmittelbare. Die « formae» der titigen Geschopfe sind auch
hier wiederum nicht allein die Krifte als solche, z. B. die bloB3e
Willens- und- Verstandeskraft, sondern alle jene Aktualitit, durch
welche eine Kraft aktuell titig wird, wie z. B. die aktuelle Darstellung
des Objektes im Verstande. Darum schlieBt auch Thomas mit dem



iiber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 281

Corollarium, dafl Gott nicht nur in allen tdtigen Kriften wirkt,
sondern auch «in omnibus sntime operatur », weil er in allen Kriften
ihr aktuelles Sein, ihre ganze Aktualitit bewirkt. Diese Wirkung ist
nun dulerst offenbar Gegenstand einer ausschlieflich Gott eigenen
Wirksamkeit, wie die Schépfung und Erhaltung des Seins.

Hier sei auch ein fiir allemal auf den Unterschied in der Frage-
stellung des hl. Thomas und der modernen Theologen aufmerksam
gemacht. Seit dem Ausgang des 16. Jahrhunderts lautet die Frage,
ob und inwiefern Gott auch aufler der Schépfung und Erhaltung der
Krifte, z. B. der Willenskraft, zum Zustandekommen der Tatigkeit der
Geschopfe mitwirke ; Thomas aber fragt allgemeiner, wie und inwie-
fern Gott diberhaupt Ursache der Tatigkeit der Geschopfe sei, wie und
inwiefern Gott {iberhaupt in jeder geschaffenen Tatigkeit mitwirksam
sei. Die modernen Theologen untersuchen infolgedessen nur den con-
cursus divinus : beir Thomas ist dev concursus Der nur ein Teil seiner
Antwort. So lehrt Thomas, dal Gott Ursache der geschépflichen
Titigkeit sei, sowohl als creans et conservans virtutem, wie auch als
dans formas operationis (z. B. die similitudo oder species im Verstande),
wie auch als applicans und endlich als finis.

Das ist die Lehre des hl. Thomas in der I. P. In der I-II driickt
sich der englische Lehrer inbezug auf unsere Frage womdglich noch
deutlicher aus. In der q. 9 und 10 lehrt der Aquinate, dal3 der Wille
von einem duleren Prinzip bewegt werde (q. 9 a. 4), dal3 dieses aber
nur Gott sein konne (a. 6), und dafl auch von Gott der Wille nicht
durch Zwang bewegt. werde (q. 10 a. 4). In all diesen Texten spricht
Thomas von einer Einwirkung Gottes auler und neben der schépfe-
rischen und erhaltenden Tatigkeit Gottes, von der motio im Sinne
des concursus. Diese motio, diese Einwirkung wird auch ausdriicklich
als Gott eigene, ja ausschliefllich Gott eigene Wirksamkeit bezeichnet.

Die Lehre des ersten Teils der I-1I erscheint in voller Klarheit
auch am Schlusse der I-II q. 109, wo Thomas so deutlich sagt, daB
der geschaffene Verstand und Wille auller der Verleihung der natiir-
lichen und iibernatiirlichen Krifte auch noch der motio Dei bediirfe :
wobei nach dem ganzen Kontext nur von einer motio immediata Dei
die Rede ist. :

Um nicht zu lange zu werden, muf} ich es mir versagen, auch noch
auf die Paralleltexte einzugehen, wie z. B. C. G. III c. 66. 67. 70 ; De
Pot. q. 3 a. 7. Ubrigens kommen diese Texte im folgenden zur Sprache.

Bemerkt sei nur noch, daf3 Thomas C. G. III c. 68 ausdriicklich die



282 Die Lehre des hl. Thomas

Lehre ablehnt, dall Gott «nur die hichste geschopfliche Ursache durch
sich selbst bewegt. » Er begriindet dies damit, dafl in dieser Voraus-
setzung Gott nicht iiberall gegenwartig wire. « Si Deus esset praesens
uni tantum suorum effectuvm, wipote primo mobile quod ab eo 1mmediate
movetur, sequeretur quod eius actio non posset ad alia derivari #nisz
tllo medianté. Hoc autem est inconveniers.» Er schlieft: « Incon-
venlens est- dicere quod divina actio non se extendat ad alia nisi
mediante-uno primo. » _

B. St. sucht nun die Beweiskraft aller diesbeziiglichen Texte
durch verschiedene Einwendungen und Interpretationen zu entwerten.
Wir haben uns die Miihe genommen, ithm Punkt fir Punkt zu folgen.

1. Vorerst bemiiht sich St., seine Interpretation des von Th. und
Joh. v. N. angefiihrten Beispieles zu retten. Diese hatten geschrieben :
« Ille qui applicat ignem aquae, dicitur aquam calefacere, et applicans
acumen cultelli ad incidendum videtur incidere vel causa incisionis. » Diese
Beispiele sollen illustrieren, wie Gott als applicans vel movens Ursache
aller geschaffenen Handlungen sei. St. hatte bemerkt, dal wenigstens das
erste Beispiel keine « unmittelbare Einwirkung Gottes auf die Kraft besage »
(1922, 496), weil Joh. ein Beispiel bringe, nach dem es zum Begriff der
Applikation geniige, dal die applizierte Kraft dem leidenden Subjekt
« o6rtlich nahe gebracht werde». Ich antwortete, daB es sich bei dem
Beispiel nicht um eine bloB 6rtliche Naheriickung handle, sondern um die
Verwendung einer Kraft. St. ergdnzt nun seinen ersten Beweis, indem
er schreibt: « Der Koch stellt nur das Gefil mit Wasser ans Feuer, ohne
dem Feuer einen Impuls zum Evwdrmen zu geben» (534). Ich gebe ohne
weiteres zu, dall der Koch dem Feuer « keinen Impuls zum Erwédrmen
gibt», d. h. die Hitze des Feuers nicht vermehrt; aber ebenso sicher ist,
daB er die Hitze des Feuers zum Sieden verwendet (utitur motu naturali),
so daBl er deswegen «dicitur aquam calefacere». Darin liegt aber das
tertium comparationis: « dicimus enim .... unum esse causam actionis
alterius si sit applicans seu movens agens ad passum, sicut ille qui applicat
ignem aquae, dicitur aquam calefacere.» Bei einem Beispiel handelt es
sich aber nur um das tertium comparationis: im iibrigen kann Ver-
schiedenheit sein. Jedenfalls beweist das Beispiel nicht, dal Gott nur
mittelbarer Beweger der geschaffenen Krafte sei.

Ich hatte ferner geschrieben, daB die « Verwendung» eine « motio
per se» besage; St. opponiert, daB die Verwendung nur eine motio per
accidens sei. Ich gebe zu, daB der Ausdruck « motio per se » miBverstind-
lich war. BekanntermalBen hat das « per se» verschiedene Bedeutungen.
So gebraucht der hl. Thomas den Ausdruck « movere per se» im Gegen-
satz zum movere « per accidens» und bezeichnet mit movere per se jene
Einwirkung, die dem Korper seine naturnotwendige Téatigkeit gibt,
wahrend er die Verwendung der Kraft oder besser gesagt der Titigkeit
ein movere per accidens nennt. In diesem Sinne schreibt Thomas C. G. III



iiber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 283

c. 88: «mnihil alind extrinsecum (auBer dem generans) movere potest
absque violentia corpus naturale nisi forte per accidens, sicut removens
prohibens quod magis w#itury motu naturali vel actione quam causet ipsum. »
Nun ist es mir natiirlich nicht eingefallen, zu behaupten, daB die Ver-
wendung einer Kraft, z. B. des Feuers, die Warmekraft des Feuers oder
dessen Tatigkeit verursache, so daB, wie St. meine Worte wiedergibt,
« der Koch dem Feuer zum Erwidrmen des Wassers eine wirkliche motio
per se gebe» (535). Ich schrieb im Gegenteil avsdriicklich : « Die Appli-
kation besagt eben eine Verwendung der betreffenden Kraft» wie auch
Th. sagt: «utitur motu naturali vel actione». Wenn ich bei dieser
Gelegenheil beifiigte : « folglich eine motio per se», hatte das per se im
ganzen Zusammenhange einen andeven Sinn. Ich wollte ndmlich gegen
St. nur betonen, daB die Verwendung eine ummitielbare motio sei. Das
stand ja auch in Frage. Als Sinn des Beispieles ergibt sich dann, daB
Gott die geschaffenen Krifte unmittelbar appliziere. Ubrigens besagt
auch das « o6rtlich Naheriicken » eine unmaittelbare Tatigkeit.

St. wirft mir ferner vor, ich unterstelle ihm die « absurde Behauptung »,
daB «jede Applikation ohne motio per se geschehe» (535). Ich habe das
nicht getan ; mein Beweis ist ein anderer. Ich bemerkte erstens, daf das
Beispiel vom Koche angefiihrt werde «im Sinne einer Verwendung der
Kraft des Feuers» (134); zweitens fiigte ich bei: « Joh. ergdnzt zudem
den ersten Vergleich durch -den zweiten» von der Verwendung eines
Messers (1. c.).. Daraus konnte ich mit Grund schlieBen, daB Th. und
Joh. wie das zweite so auch das erste Beispiel im Sinne einer unmittel-
baren Applikation anfiihren.

St. schlieBt seine Ausfiihrung mit den Worten : « Joh. bedient sich
zur Illustration der Applikation der geschopflichen Ursachen durch Gott,
eines Beispieles, in welchem dieselbe keine motio per se ist» (536). Ich
gebe noch mehr zu : im Sinne von C. G. III c. 88 und St.s, besagen beide
Beispiele nur eine motio per accidens. Aber der Vergleich will eben nicht
besagen, dal Gott und Mensch in gleicher Weise applizieren, sondern, dal
wie der Mensch wegen der Applikation einer Kraft auch Ursache des
Effektes genannt werde, so auch Gott Ursache aller geschopflichen Hand-
lungen, weil er alle Krifte zu ihrer Tétigkeit appliziert. Das Beispiel
spricht also die wirkliche und unmittelbare Applikation aller geschaffenen
Krafte durch Gott aus, also das Gegenteil von dem, was St. als Lehre des

Aquinaten aufstellt. — Doch gehen wir vom Beispiel zum Beweise {iber.
2. Joh. von Neapel (wie auch Thomas, C. G. III c. 67) fithrt aus:
« Videmus .... omnes res naturales non agere nisi motas, excepto primo

movente quod est totaliter immobile, a quo sicut a causa dependet motus
omnis cuiuscumque rei creatae, ut probat Philosophus 7. et 8. Phys. Deus
ergo est causa actionis omnis agentis sicut applicans seu movens agens
ad effectum suum. » St. hatte bemerkt, daB sich in diesem Beweise « keine
Spur » einer unmittelbaren Einwirkung Gottes finde. Auf meine Gegen-
bemerkungen (136 f.) opponiert St. wie folgt. Erstens, daB aus dem Text
nicht folge, « dal Gott sich zur Applikation keiner werkzeuglichen Ursache
bedient » (537). Darauf habe ich ihm bereits geantwortet. Ich schrieb :



284 Die Lehre des h!l. Thomas

daB die geschaffenen Krifte « in einer bestimmten Reihenfolge aufeinander
einwirken, steht auller Frage. Die Frage lautet aber, ob Gott auch aufer-
dem mnoch wnmittelbar auf die geschopfliche Titigkeit einwirke» (137).
St. hilt nun entgegen: « Was beweisen die Pramissen des Argumentes ?
Nichts anderes als daB man in der Reihenfolge der Beweger nicht ins
Unendliche fortgehen kann und daher zu einem /lefzten und obersten Beweger,
zu Gott kommen muB, der selbst nicht wieder von einem andern bewegt
wird. Damit ist aber doch nicht gesagt, da Gott jedes einzelne Geschopf
unmittelbar durch sich selbst zur Tatigkeit bewegt und appliziert» (537).
Damit glaubt St. die Worte entkriaften zu kénnen : « Deus ergo est causa
actionis omnis agentis sicut applicans seu movens omne agens ad effectum
suum ! » Aber Joh. und Thomas fassen eben Gott nicht nur als « letzten
und obersten Beweger » in einer Reihenfolge von Bewegern, ungefihr wie
eine Lokomotive der erste Beweger in der Reihenfolge der Wagen eines
Zuges ist, sondern, wie Joh. ausdriicklich sagt, als «primum movens a
quo sicut a causa dependet motus omnis cuiuscumaque rei creatae », d. h. als
Ursache; die alle Geschopfe selbst bewegt, aber per modum pfimi moventis,
das namlich « totaliter est immobile ». Das Verhaltnis besteht nicht darin,
dal3 die niederen Ursachen direkt bewegen, Gott aber nur mittelbar ; das
Verhaltnis besteht darin, daf3 wie eine niedere Ursache eine andere
unmittelbar bewegt, so auch Gott, dal3 aber die niedere Ursache nur unter
der Voraussetzung der Bewegung von Seiten einer anderen Ursache bewegt
Gott jedoch ohne dies, aus eigener Kraft und aus eigenem Antrieb. Darum
kann Joh. auch ohne «argen Trugschluf3 » folgern: « Deus ergo est causa
actionis omnis agentis sicut applicans seu movens agens ad effectum suum. »
St. hilt noch entgegen, daB3 Joh. sich auf Aristoteles, Phys. 7. 8., berufe,
der nur beweise, dafl Gott der oberste und letzte Beweger aller Dinge sei
(537). Doch mag es mit Aristoteles eigener Ansicht wie immer beschaffen
sein — ich muf3 den Lesern diese Untersuchung ersparen —, jJok. und
Thomas fassen Gott wnicht blof3 als « obersten und letzten Beweger » — und
darauf kommt es hier an. :

3. Doch St. argumentiert weiter aus C. G. III c¢. 67. Thomas saat
dort : « ommis applicatio virtutis ad .operationem est principaliter et primo
a Deo.» Aus diesem Text sucht St. wieder zu beweisen, dall « Gott nur
die erste und Hauptursache, nicht aber die unmittelbare Ursache aller Appli-
kation » sei (538). St. sucht dies mittels des Untersatzes zu beweisen :
« Nun ist es aber klar, daB nur jene Ursache causa prima et principalis
genannt werden kann, die bei Hervorbringung einer Wirkung sich einer
zweiten untergeordneten Instrumentalursache bedient. »

Ich habe diesen Beweis als Verkennung des Begriffes der causa prima
und principalis abgelehnt. St. hdlt ihn neuerdings aufrecht und wirft mir
« Entstellung », ja « Falschung » seiner Worte vor, Sehen wir uns also
zuerst den Sinn der Worte St.s und dann deren Beweiskraft an.

Ich hatte die Worte St.s folgendermafBen wiedergegeben : « Weil Gott
causa prima ist, muf3 er sich bei seiner Wirksamkeit einer causa secunda
bedienen, sonst wire er nicht causa prime.» Ich iiberlasse es dem Leser
zu beurteilen, ob hier eine « Entstellung » vorliege. St. gibt iibrigens selbst



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 285

folgende Deutung seiner fritheren Formel: « Was ich gesagt habe, ist nur
dies : Bei jener Wirksamkeit, die Gott unmittelbar durch sich allein ohne
Dazwischenkunft der Geschopfe ausiibt, pflegt man Gott nicht als causa
prima zu bezeichnen. So wird niemand sagen: Gott ist die causa prima
creans, aus dem einfachen Grunde, weil es keine causa secunda creans
gibt. Gott ist in der Erschaffung nicht die erste, sondern die einzige
Ursache » (539). Meine Umschreibung der Worte St.s hat den gleichen
Sinn, nur hatte ich ihn positiv wiedergegeben, wéhrend St. ihn negativ
umschreibt : Gott wird nur bei jener Wirksamkeit causa prima genannt,
die er nicht durch sich allein, sondern mit Dazwischenkunft der Geschopfe
austiibt.

Doch bleiben wir bei dem Wortlaute St.s. Dieser ist tatsichlich eine
Verkennung des Ausdruckes: causa prima. Nach St. besagt der Ausdruck
nur, daB Gott der erste in einer Reihenfolge von Ursachen sei. In diesem
Sinne argumentiert auch St., daB Gott nicht causa prima der Applikation
genannt werden konne, wenn er sich dabei keiner Zwischenursachen
bediene. Das ist aber eben die Verkennung der causa prima, dal} sie
St. nur als evste in einer Reihenfolge faft. Ich wiederhole, was ich bereits
geschrieben : Gott ist formell und wesentlich causa prima und wird so
genannt, « weil er vollkommen wunabhdngig von jeder anderen Ursache oder
Bewegung wirksam ist und weil alle anderen Ursachen in ihrer Tétigkeit
von seiner Einwirkung abhdngig sind » (137). So sagt auch Joh. : « excepto
primo movente quod est fofaliter immobile a quo sicut a causa dependet
motus ommnis cunscumque vei cveatae.» Ebenso schlieft Thomas bei den
Gottesbeweisen in diesem Sinne auf ein primum ens immobile, efficiens,
necessarium. Gott wird eben im Gegensatz zu den causae secundae causa
prima genannt. :

Aber, wendet St. ein, niemand wird sagen : Gott ist die prima causa
creans ! Ich antworte: In dem Sinne, wie St. die causa prima faft, gewill
nicht ; im thomistischen Sinne wire der Ausdruck ungliicklich formuliert,
weil er andeuten koénnte, daB es auch eine causa secunda creans geben
koénne., Deswegen ist der Ausdruck auch nicht gebrduchlich, nicht aber,
weil Gott nicht als causa prima Schépfer ware. Thomas gebraucht darum
Formeln, die nicht miBverstindlich sind und doch ausdriicken, daB Gott
als causa prima erschafft. So schreibt er De Pot. 3, 4 : « Si stricte creatio
accipitur, constat quod creatio non potest nisi primo agenti convenire. »
Ebenso C. G. II c. 15 : « Oportet quod super omnes causas sit aliqua causa
Cuius sit esse dare», womit offenbar die erste und héchste causa gemeint
ist. Thomas fihrt auch tatsichlich fort: « Prima autem causa Deus est. »
Ahnlich schlieBt er I q. 44 a. 1: « Necesse est omnia .... causari ab uno
primo ente.» Noch deutlicher im a. 4 der gleichen Question : « Cum Deus
sit causa efficiens .... omnium rerum .... sequitur quod primum prinei-
Piwm omnium rerum sit unum.» In . 45 a. 1 spricht Thomas von der
« emanatio totius entis universalis a primo principio». In De Pot. q. 3
a. 6 nennt er das bonum et malum «duo provenientia ex uno primo
principio ». Thomas nennt also Gott ausdriicklich das primum principium
aller Dinge. Nur driickt er sich nicht in der von St. gebrachten Form aus.



286 Die Lehre des hl. Thomas

Das gleiche gilt beziiglich der causa principalis. Weil Thomas sagt :
omnis applicatio est principaliter a Deo, folgert St., da Gott nur ver-
mittels der Geschdépfe appliziere, weil « keine Ursache causa principalis
einer Wirkung genannt wird, wenn sie sich zur Hervorbringung derselben
keiner werkzeuglichen Ursache bedient» (540). St. wirft mir wieder
« Falschung » seiner Worte vor (539), weil ich geschrieben hatte, da3 nach
St. eine causa principalis eine causa instrumentalis voraussetze. Er
bemerkt dagegen, daBl offenbar die Instrumentalursache zu ihrer Wirk-
samkeit die Tatigkeit der Hauptursache voraussetze. Das war auch nicht
in Frage und nicht Sinn meiner Bemerkung. Im Gegenteil interpretierte
ich ganz im Sinne St.s, daB man von einer causa principalis nur unter
Voraussetzung der Mitwirkung einer Instrumentalursache sprechen kénne.
Und das nenne ich eine « gewaltige Verkennung des Ausdruckes». Es
handelt sich um die gleiche materielle MiBdeutung des Begriffes wie bei
der causa prima. Die Applikation der Kréfte ist nicht in dem Sinne princi-
paliter von Gott, weil Gott nur das erste Glied in der Reihenfolge der
Applikation ist, sondern weil er in der Reihenfolge der Applikation allein
unabhdngig und aus eigenem, die anderen applizierenden Krifte aber in
Abhéngigkeit von Gott und in von Gott erhaltener Kraft andere Krifte
applizieren. Darum ist auch der Schlufl St.s unberechtigt: «also bewegt
Gott . ... nur die hochste geschoépfiiche Ursache durch sich selbst» (538).

Was bleibt somit von der Argumentation St.s ibrig ? St. will
beweisen, daBl Gott die Krafte mittelbar appliziere, weil er sie als causa
prima und principalis appliziere. Thomas sagt, daB Gott primo et princi-
paliter appliziert, also selbst, aus eigenem und unabhingig von anderen
Kraften. Es folgt also gerade das Gegenteil der Ansicht St.s.

4. St. wendet noch ein, dal nach Th. «die Applikation geschehe per
aliquem motum vel corporis vel animae » (538). Thomas sagt auch
wirklich : « applicantur enim virtutes operativae ad proprias operationes
per aliquem motum vel corporis vel animae», fligt aber bei: « primum
autem principium utriusque motus est Deus ; est enim primum principium
movens immobile. » St. folgert daraus, daB Gott nicht alle Krifte unmittel-
bar bewege. Es folgt aber aus dem Texte vorerst umgekehrt, dall Gott
die unmittelbar applizierende Ursache aller jener Krifte sei, die andere
Krifte applizieren. Ferner folgert Th. selbst daraus, daB « omnis operatio
debet attribui Deo sicut primo et principali agenti » oder : « primum princi-
pium utriusque motus est Deus.» Thomas folgert nicht wie St.: also ist
die applicatio nu» eine mittelbare, sondern : obwok! Gott manche Krifte
auch mittelbar appliziert, ist doch die operatio dieser Krifte von Gott
als primo et principaliter agente. St. interpretiert natiirlich wieder in
seiner Art: Gott ist das erste Prinzip, als erstes und oberstes Glied in einer
Reihenfolge von applizierenden Kriften; Thomas aber sagt, daB Gott
nicht nur als erstes Glied in einer Reihenfolge wirke, sondern als primum
movens immobile, primo et principaliter, d. h. um es noch einmal zu sagen :
Gott appliziert selbst, aber unabhingig und aus eigener Kraft, jede andere
applizierende Kraft aber nur in Kraft géttlicher Applikation. St. interpre-
tiert die Ausdriicke primum movens, primo et principaliter rein materiell.



iiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 287

5. In meiner fritheren Kritik hatte ich bemerkt, daB Gott wohl die
mittelbare Ursache der geschaffenen Tdtigheit sei, dall aber St. « dies ohne
weiteres auf die applicatio iibertrage» (138). St. nennt dies eine « unbewiesene
Anschuldigung », in dem Sinne, daB er nicht einmal zwischen der appli-
catio und operatio unterscheiden konne (540;. Wie sich aber aus meinen
Worten ergibt, habe ich St. nicht die Kenntnis der Unterscheidung ab-
gesprochen, noch weniger das « Kénnen », sondern, wie ich iibrigens atis-
driicklich sagte, einen « Fehler in der Beweisfithrung » vorgehalten (138) :
nur St.s Gereiztheit hat so schwarz gesehen. Der geriigte Fehler in der
Beweisfiihrung liegt auch tatsdchlich vor. St. schrieb ndmlich : « Wenn
Thomas Gott als causa prima et principalis jeder Applikation bezeichnet,
so folgt daraus, daB zu dieser Applikation auch geschépfliche Ursachen
als Werkzeuge mitwirken und demgemidlB dieselbe nicht die praemotio
physica der Thomisten sein kann, da zu dieser die Geschépfe auch nicht
einmal als Instrumente mitwirken kénnen» (1922, 499). Darauf reagierte
ich, und hier liegt der geriigte Fehler vor. Und zwar zweimal. Im ersten
Teile der Folgerung verwechselt St., soweit die Beweisfiilhrung in Betracht
kommt, die von Gott ausgehende Applikation mit der von den Geschépfen
ausgehenden Applikation anderer Krafte: zur ersten Applikation kénnen
niamlich die Geschépfe nicht als Werkzeuge mitwirken, sie wirken nur mit
zur Applikation anderer Krafte, nimlich durch die ihnen eigene Tatigkeit :
St. ibertrdgt also Bedingungen der gottlichen Applikation auf die Appli-
kation durch geschaffene Tdtighkeit. Ebenso im zweiten Teil der Folgerung.
Zu der von Gott ausgehenden motio koénnen allerdings nach der Lehre
der Thomisten die Geschopfe «auch nicht einmal als Instrumente mit-
wirken », aber wie ich ausgefiihrt hatte, zu der durch die motio divina
bewirkten Titigkeit. St.s Folgerung besagt darum eine Ubertragung von
Attributen der applicatio auf die operatio. In diesem Sinne und Zusammen-
hange hatte ich auch De Pot. q. 3 a. 7 ad 3 zitiert: « In operatione qua
Deus operatur movendo naturam, non operatur natura. »

6. St. hatte ferner geschrieben : « Durch die praemotio physica wird
der geschopflichen Ursache eine voriibergehende, ihrem Sein nach flieBende
instrumentale Kraft eingeprdgt, bei der applicatio agentis ad passum
findet keine Mitteilung physischer Kraft statt. » Ich hielt ihm De Pot. q. 3
a. 7 ad 7 entgegen. Dies bereitet St. « eine groBere Schwierigkeit » (541).
Er sucht derselben dadurch zu entgehen, indem er sagt, jene intentio « sei»
« sicher nicht die praemotio physica» (542). Ganz gewi3 nicht, sondern
der unmittelbare Effekt oder Terminus der motio divina. Ich hatte noch
die Worte von Thomas beigefiigt : « Si Deus in natura operante operatur,
oportet quod operando aliquid vei naturali trvibuat : nam agens, agendo,
aliquid actu facit» (1. c.). St. wendet ein, daB Thomas nicht sage, dal
Gott immediate in der Natur wirke, daB etwas « émmediate a Deo fit in
re naturali ». Wir kénnen iiber diese Ausflucht ruhig hinweggehen, zumal
nach dem f{frither Gesagten. ‘

Endlich hatte St. die « intentio » ein Kraftprinzip genannt. Ich hatte
diesen Ausdruck als zweideutig bezeichnet, im Sinne ndmlich, wie ihn
St. gebraucht. Ich erliuterte: « Die applicatio von Seiten Gottes gibt



288 Die Lehre des hl. Thomas

den Naturkraften keine neue Form oder Kraft, aber sie gibt den Natur-
kraften eine Bewegung, die zwar etwas Physisches ist, aber keine neue
Form gibt, die nur ein voriibergehendes, unvollstindiges Sein hat» (133).
St. antwortet darauf: « Ich wei3 recht wohl, dal die neueren Thomisten,
um gewissen Schwierigkeiten in der Gnadenlehre auszuweichen und die
Hinlanglichkeit der gratia sufficiens verteidigen zu koénnen, von dieser
« virtus » nicht gerne reden» (543). Gerade das Umgekehrte ist der Fall;
nicht die Thomisten, sondern die Gegner derselben scheuen diese « virtus»
wie ein Schreckgespenst. St. fligt noch bei: « Aber sie ist doch eine Kraft,
da sie die geschopfliche Kraft zu einer Wirkung befihigt, die sie aus sich
nicht leisten kann; sie ist eine virtus qua agit ad esse.» Als Antwort
auf diese Instanz wiirde die bereits angetiihrte Erliuterung geniigen. Wir
antworten aber noch einmal mit der Distinktion : die motio gibt keine
neue Form, verdndert die Kraft nicht und ist insofern keine « Kraft»
(virtus quae) ; sie akfuiert aber eine bereits bestehende Kraft (virtus quad).
Aber St. meint eben, daf} ein principium activum keiner Aktuation bediirfe,
wie wir oben gesehen haben und sofort noch sehen werden.

7. Ich hatte ferner auf die Unterscheidung des hl. Thomas zwischen
molus proprius und improprius hingewiesen und beigefiigt : «in unserer
Frage mufl motus und moveri offenbar im eigentlichen Sinne genommen
werden » (140). St. antwortet: « Diese Behauptung allein schon beweist,
daB3 nicht mir, sondern ihm (Sch.) der richtige Sinn des moveri fehlt. »
Er begriindet dies wie folgt: « Nach der iibereinstimmenden und kon-
stanten Lehre des Aristoteles und des hl. Thomas ist motus und moveri,
wenn vom Willen, Intellekt . ... die Rede ist, ein motus im uneigentlichen
Sinne » (544). Ganz gewill ; aber « in unserer Frage » handelt es sich nichi
um den Akt des Willens, sondern um die von Gott ausgehende mofio oder
applicatio. Ich hatte nicht geschrieben : « wenn vom Willen die Rede ist »,
sondern «in unserer I'rage». Der Titel des Abschnittes lautet aber: die
Einwirkung Gottes auf den Willen. Gerade die von mir angefithrten Thomas-
stellen hatten St. notwendig aufmerksam machen miissen, daB ich nickt
vom Akt des Willens, sondern von der motio von Seiten Gottes spreche.
Die Aktuierung'des Willens ist aber ein motus im eigentlichen Sinne.

Doch St. argumentiert weiter: « Nach Thomas ist das velle kein motus
im eigentlichen Sinne, sondern ein actus perfecti oder existentis in actu ;
und darvum bedarf der Wille, falls ihm ein Objekt vorgestellt wird, keines
Impulses von auBlen oder keiner praemotio physica. Letztere hat im
System des hl. Thomas keinen Platz » (546). Die Antwort liegt auf der
Hand : das wvelle, der Akt des Wollens, wenn er einmal da ist, ist ein
motus 1im -uneigentlichen Sinne, ein actus existentis in actu, ein actus
perfecti und bedarf keines Impulses mehr von aullen : das ist selbstver-
stindlich ; aber der Wille ist, obwohl ein principium activum, doch an sich
in potentia zum Wollen, d. h. zum Akte des Wollens, und kann und mufB3
darum vorerst aktuiert werden. Dies gilt gerade dann, wenn dem Willen
vom Verstande ein Objekt vorgehalten wird, weil der Wille sich da in
verschiedener Weise entscheiden kann. :

St. beruft sich noch auf die Unterscheidung des hl. Th. zwischen



iber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe : 289

potentia prima et secunda (Verstand ohne oder mit Habitus, bzw. species).
Aber der Intellekt und analoger Weise auch der Wille, der in potentia
secunda ist, ist eben noch in potentia. Thomas sagt auch ausdriicklich
(C. G. IT c. 74): « Intellectus possibilis est @ actu perfecto cum considerat
actw; cum vero non considerat actu, non est in actu perfecto secundum
illas species, sed se habet medio modo inter potentiam et actum.» Die
Berufung auf die Unterscheidung von potentia prima et secunda beweist
also nichts.

Doch Th. sagt noch weiter: « Quod habet habitum scientiae non
oportet quod reducatur in actum secundum per aliquod agens sed statim
per seipsum operatur considerando nisi sit aliquid prohibens.» St. iiber-
setzt dies wie folgt: « Um von der poteitia prima in die secunda iiber-
zugehen, bedarf der Intellekt eines duBeren Agens, nicht aber zum Uber-
gang von der potentia secunda zum actus secundus» (546). Offenbar
spricht aber hier Th. nur von der Abhdngigkeit des Verstandes (und
Willens) von den causae secundae, nicht aber von deren Abhingigkeit
von Gott. Beziiglich dieser sagt der Aquinate : « Quantumcumque natura
aliqua corporalis vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in actum
suum procedere nisi moveatur a Deo» (I-IT q. 109 a. 1). Ebendort
konkludiert er auch: « Ad cognitionem cuiuscumque veri homo indiget
auxilio divino ut intellectus a Deo moveatur ad suum actum.» Es ist
die Lehre von I q. 105 und I-II q. 9 und 1o0.

8. Jetzt verstehen wir aber auch die eigentiimliche Definition St.s vom
moveri. St. hatte geschrieben: « Moveri secundum suam inclinationem
ist soviel als in Bewegung tibergehen aus sich, aus einem inneren Prinzip,
durch eine Form, die zugleich mit der Natur von deren Urheber ein-
gepragt ist. » Ich hatte bemerkt, daBl moveri gerade das Gegenteil besage.
St. antwortet, meine Antwort verrate einen bedenklichen Mangel an
Kenntnis der « thomistischen Lehre » (547). Es gebe ndmlich nach Th. ein
moveri, bei dem der bewegte Gegenstand aus sich, aus einem inneren
Prinzip in Bewegung iibergehe und gleichwohl von aullen, namlich von
jener Ursache bewegt werde, die ihm dieses innere Prinzip gegeben hat,
namlich der motus naturalis. Hier steckt der Schliissel. St. versteht unter
motus die von Gott bewirkte operatio oder Tdtigheit der Geschopie, den
actus secundus.

Die Definition Sts ist auch rzichiig, wenn sie von der operatio, der
Tatigkeit der Geschépfe verstanden wird. Die operatio der Geschopfe
besagt ja tatsichlich einen Ubergang in den Zustand des Tatigseins, aus
sich, aus einem inneren Prinzip ; besonders beziiglich der operatio intellectus
et voluntatis, beziiglich des Erkennens und Wollens, ist die Definition
richtig. Die Definition St.s ist aber irrig, wenn sie von der motio Dei,
von der Einwirkung Gottes auf den Willen verstanden wird. In unserer
ganzen Frage aber handelt es sich um die Einwirkung Gottes auf den
Willen, um die Applikation und Bewegung der geschaffenen Krifte von
Seiten Gottes. Ich hatte in meiner fritheren Kritik die eben gemachte
Unterscheidung nicht beniitzt, aus dem einfachen Grunde, weil mir nicht
einfiel, daB St., wenn von der Einwirkung Gottes auf den Willen die Rede

Divus Thomas. 19



290 Die Lehre des hle Thomas

ist, wenn er das «moveri» definieren will, eine Definition der operatio,
der Tétigkeit, des Handelns geben will. Liegt da nicht eine Ubertragung
von Attributen der Tatigkeit auf die motio vor ¢ Und doch halt mir
St. entgegen: « Sch. moge mir auch nur einen einzigen Satz bezeichnen,
wo eine derartige Verwechslung vorkommt» (540)! Oder hatte ich da
kein Recht zu schreiben, daf3 St. den Sinn des moveri verkenne ?

Diese falsche Definition des moveri, die gar keine Definition des moveri,
sondern des operari, der Tatigkeit ist, erklirt auch, wie ich nun aller-
dings immer mehr einsehe, die unrichtige Thomasinterpretation von Seiten
St.s. Aus dieser Quelle entspringen fast alle seine Konklusionen. Wenn
Thomas sagt, nur Gott und der generans koénne den Dingen den motus
naturalis, also die naturnotwendige 7idtigkeit geben, interpretiert St.,
Gott konne nur insofern bewegen als er die Natur gebe. Wenn Thomas
sagt: « omnis motus cvius principium non est in eo quod movetur, sed
extra, est motus violentus, et non naturalis» (In Metaph. Arist., 7, 9
lect. 8), schlieBt St., daB jeder Impuls von auflen ein motus violentus sei,
wiahrend Th. nur sagt, dall eine Tatigkeit, die nicht aus einem inneren
Prinzip erfolgt, sondern rein von auBlen aufgenétigt v ird, ein motus vio-
lentus sei. Wenn Th. sagt, daB Gott die geschaffenen Krifte appliziere
oder bewege, interpretiert St., dal Gott nur den motus naturalis, dem
Willen nur die inclinatio in bonum universale gebe: wihrend Th. sagt,
daB3 Gott, weil er dem Willen die inclinatio in bonum gegeben habe, ihn
auch nachtriglich zu jedem Objekt bewegen, jeden beliebigen guten Willens-
akt verursachen kénne. Und so weiter.

Ebenso erklirt sich nun die Auffassung St.s des moveri secundum
propriam inclinationem. Entweder handelt es sich bei dem « moveri»
um eine Titigkeit oder um eine von auflen erfolgende motio, Beeinflussung.
Wenn es sich um eine Tatigkeit handelt, heilt das moveri secundum
propriam inclinationem, daf3 der Wille etwas nach den Bedingungen seiner
Art will, also sub ratione boni; wird das moveri aber im Sinne der Beein-
flussung von Seiten Gottes aufgefal3t, so heilt moveri secundum propriam
inclinationem, von Gott effektiv zu einem Akt des Willens sub ratione
boni bewegt werden. Dies geschieht aber nicht nur, insofern Gott dem
Willen erstmals die Willenskraft gegeben hat, sondern auch spaterhin,
so oft Gott den Willen zu einem bestimmten Akt bewegt, appliziert.

Endlich erledigt sich damit auch die Bemerkung St.s. «Er (Sch.)
vermag nicht zu begreifen, wie etwas aus sich, aus einem inneren Prinzip
in Bewegung iibergehen kann und gleichwohl in Wahrheit von einem
anderen bewegt wird. Er hat die Lehre des hl. Thomas vom generans als
motor der leichten und schweren Korper durch Gott noch nicht verstanden »
(549). Dazu bemerke ich : ich begreife sehr gut, dall etwas aus sich, aus
einem inneren Prinzip #dtig sein kann, ferner, da etwas aus sich bewegt
werden kann, wenn ein Teil eines Wesens einen anderen Teil bewegt,
wie der Wille sich durch einen Akt zu einem andern bewegt; dagegen
betrachte ich es als einen Widerspruch, dal etwas aus sich, aus einem
inneren Prinzip, von selbst aus der Potenz in Akt iibergehe.



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 291

C. Wir miissen die Ausfithrungen St.s noch unter einem anderen
Gesichtspunkte untersuchen. St. hat die Behauptung aufgestellt, dal
nach der Lehre des Aquinaten Gott in der iibernatiirlichen Ordnung
nur durch EingieBung von Habitus auf den Menschen einwirken konne.
Dadurch gerdt Thomas immer mehr in Widerspruch mit der geltenden
Theologie, ja sogar mit der Glaubenslehre. Die dem Heiligen zu-
geschriebene Lehre bedeutete nichts weniger als die Leugnung der
gratia actualis. Ich kann auf diesen Punkt leider nur mehr kurz ein-
gehen. Es wird aber geniigen, auf drei Lehrpunkte des Aquinaten
hinzuweisen, um die Behauptung St.s zu widerlegen. Diese drei Punkte
sind : 1. die Lehre iiber die Prophetie ; 2. die Lehre iiber die Gaben
des Heiligen Geistes ; 3. die Lehre iiber das auxilium der Gnade.

1. Uber die Prophetic lehrt Thomas, daB sie ein « lumen intellectuale
excedens lumen rationis naturalis » sei, aber nicht « per modum formae
permanentis », sondern « per modum cuiusdam passionis vel impressionis
transeuntis » ; « unde manifestum est quod prophetia, proprie loquendo
non est habitus » (II-II q. 171 a. 2). Thomas erklirt dies noch niher
dahin, dafl die Prophetie eine goéttliche Erleuchtung sei, entweder
« per expressam revelationem » oder aber «per quendam instinctum
ocultissimum, quem nescientes humanae mentes patiuntur». Wir
haben also hier ausdriicklich einen voriibergehenden EinfluB Gottes
auf den Verstand des Propheten. Der Verstand des Propheten erleidet
eine Beeinflussung (passio), es wird ihm eine Erkenntnis eingeprigt
(impressio), er wird angeregt (instinctus = Anregung, Anreiz, Antrieb).

- 2. Ein zweiter Lehrpunkt des Aquinaten, der hier in Betracht
kommt, ist seine Lehre tiber die Gaben des H etligen Geistes. Der Heilige
definiert diese als « quasdam hominis perfectiones, quibus homo dis-
ponitur ad hoc, quod bene sequatur instinctum divinum » (I-II q. 68
a. 2). Die Gaben des Heiligen Geistes sind Habitus (l. c. art. 3), aber
Habitus, welche Verstand und Wille fiir die Erleuchtungen und Ein-
sprechungen des Heiligen Geistes empfinglich machen. Diese Erleuch-
tungen und Einsprechungen Gottes sind aber voriibergehende Ein-
wirkungen Gottes auf Verstand und Willen. Thomas bezeichnet diese
Einwirkung als «instinctus divinus» (Antrieb von Seite Gottes),
«inspiratio divina» (Erleuchtung durch Gott) und regelmifig als
«motio divina ». So fithrt er I-II q. 68 a. 1 aus, daB3 die siecben Gaben
eine « inspiratio divina » besagen : « inspiratio autem significat quandam
motionem ab extra.» Dies wird erklart, wie folgt. « In homine est duplex
principium movens : unum quidem interius, quod est ratio (Verstand



292 Die Lehre des hl. Thomas

und Wille), aliud autem exterius, quod est Deus.» Wie nun die T ugend-
habitus uns fiir gute eigene Tatigkeit empfianglich machen und dis-
ponieren, so disponieren uns die Habitus der Geistesgaben, «ut (homo)
efficiatur prompte mobilis ab inspiratione divina» (l. ¢. a. 1). Diese
Lehre fithrt denn auch der Aquinate iiberall durch, wo er auf die
Gaben des Heiligen Geistes zu sprechen kommt, d. h. er unterscheidet
immer zwischen den Habitus der Gaben des Heiligen Geistes und
zwischen der aktuellen und voriibergehenden Einwirkung (motio,
inspiratio) Gottes auf Verstand und Wille.

3. Noch deutlicher zeigt sich der Standpunkt des Aquinaten in
der Gnadenlehve. Nach der Sprachweise des hl. Augustin und der
Heiligen Schrift faBt er das ganze Gnadensystem im Begriffe des
«auxilium divinum » zusammen. Aber auch hier unterscheidet Thomas
wieder zwischen einem « habituale donum », das von Gott der Seele
geschenkt wird (heiligmachende Gnade, eingegossene Tugenden, Gaben
des Heiligen Geistes), und zwischen einer aktuellen, voriibergehenden
Gnadenwirkung, «inquantum anima hominis movetur a Deo ad aliquid
cognoscendum vel volendum vel agendum ». Er erkldrt ausdriicklich :
« Et hoc modo ipse gratuitus effectus in homine non est qualitas, sed
motus quidam animae, actus enim moventis in moto est motus»
(I-IT q. 110 a. 2). Thomas spricht von einer iibernatiirlichen Gnaden-
wirkung (effectus gratuitus), von einem {ibernatiirlichen Einwirken
Gottes auf die Secele, welcher Wirksamkeit Gottes (actus moventis)
eine von Gott in der Seele gewirkter motus, eine Verinderung der
Seele entspricht. Dieser «motus» ist nicht die Tétigkeit des Menschen
— diese ist ja Wirkung des Menschen selbst —, sondern jene Realitit,
die wir heute mit « gratia actualis » bezeichnen.

Diese Unterscheidung eines doppelten auxilium divinum, einer
habituellen Gabe und einer aktuellen, voriibergehenden Einwirkung,
fiihrt Thomas in der ganzen Gnadenlehre durch. Erginzt wird diese
Unterscheidung noch durch eine andere: das auxilium divinum ist
entweder bloBe natiirliche motio oder aber fiigt eine iibernatiirliche
Erhebung hinzu, sei es eine habituelle und bleibende, sei es eine aktuelle
und voriibergehende.

In diesem Sinne lehrt Thomas: «Ad cognitionem cuiuscumque
vert homo indiget auxilio divino, ut intellectus moveaiur ad suum
actum ; non autem indiget ad cognoscendam veritatem in omnibus
nova illustratione superaddita naturali ilustrationi . . .. » (I-I1 q. 109 a. 1).
In Bezug auf den Willen lehrt der Aquinate, daB der Mensch sowohl im



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 293

Zustande der iustitia originalis als der natura corrupta «virtute
gratuita supperaddita virtuti naturae indiget» (1. c. art. 2); er Ffiigt
aber bei: «ulterius autem in utroque statu indiget homo auxilio
divino, ut ab ipso moveatur ad bene agendum.» Ebenso : « Homo non
potest se praeparare ad lumen gratiae suscipiendum #isi per auxilium
gratuttum Det intertius moventis» (1. c. art. 6).' Allgemein bemerkt
Thomas : «Operatio (das Gnadenwirken) Spwitus Sancti, quae nos
movet et protegit, non civcumscribitur per effectum habitualis doni,
quod in nobis causat : sed praeter hunc effectum nos movet et protegit »
(I-IT q. 109 a. g ad 2). ' |
Diese Texte (die leicht vermehrt werden kénnten) mogen gentigen.
Sie zeigen uns jedenfalls: @) der hl. Thomas lehrt auch in der iiber-
natiirlichen Ordnung nicht nur eine Eingiefung tibernatiirlicher Habitus,
sondern auBerdem eine aktuelle, voriibergehende iibernatiirliche Ein-
wirkung Gottes auf die Seelenkrdfte ; 0) diese Lehre widerlegt auch
die allgemeine Deutung St.s, dafl ndmlich nach Thomas Gott nicht
unmittelbar « durch einen dufleren Impuls » auf den Menschen einwirke.

IV. Gott als causa universalis alles Seins.

Gehen wir nun iiber zur Interpretation der Lehre des hl. Thomas
itber Gott als causa universalis. Wir haben diese Lehre kurz S. 124-133
beleuchtet. St. findet, daB ich seine Ausfithrungen «in geradezu
unglaublicher Weise entstellt » hédtte (551). Sehen wir uns also die
Rechtfertigung St.s an. '

Nach St. soll Thomas lehren, dal Gott dadurch causa universalis
alles Seins sei, « da} er alle geschaffenen Ursachen ins Dasein gesetzt
hat, sie bestindig im Sein erhdlt und ihnen das bereits existierende
Substrat ihrer Tétigkeit gibt» (553), «dal das esse (d. h. das Sein
aller Dinge) von Gott ist durch seine schépferische und erhaltende
Tatigkeit, insbesondere insofern er die Materie schafft, welche die
partikuliren Ursachen durch Erzeugung neuer Formen determinieren
und spezifizieren » (559). Nach St.s Deutung der Lehre des hl. Thomas
wire also Gott Ursache jenes Seins, das im Verlaufe des Weltprozesses
entsteht, nur insofern als Gott Kraft und Stoff erschaffen hat und
erhialt. Es braucht wohl kaum bemerkt zu werden, da} St. hiemit

1 J. Bittermieux macht St. mit Recht auf diese Stelle aufmerksam. LEphem.
Theol. Lovanienses, 1924, Pp. 232-234.



204 Die Lehre des hl. Thomas

dem hl. Thomas wiederum eine Lehre zuschiebt, die kaum ein
Theologe zu verteidigen wagte.

A. Was lehrt aber Thomas ? Gewil3 lehrt er, daB3 Gott die Welt
mit ihrem Stoff und ihren Kriften erschaffen hat und erhilt ; er lehrt
ferner, daf3 Gott eben dadurch auch in einem gewissen Sinne Ursache
all des neuen Seins ist, das im Verlaufe des Weltprozesses entsteht ;
aber Thomas lehrt noch mehr : nach Thomas ist Gott auch insofern und
eigeﬂtlz'ck causa universalis alles Seins, als alles mew entstehende Sein
unmittelbare und eigentliche Wirkung Gottes ist.

Ich muB3 mich leider, um nicht zu lange zu werden, darauf
beschranken, kurz auf einige Hauptstellen hinzuweisen. In der Summa
stellt Thomas die Frage formell I q. 44 a. 1: «utrum sit necessarium,
omne ens esse a Deo.» Der Sinn der Frage ist doch wobl: ob alles
gegebene Sein von Gott gewirkt werde, durch eine ihm eigene Téatigkeit,
unmittelbar. Auf diese Frage antwortet Thomas auch mit den Worten :
« Necesse est dicere omme ens, quod quocumque modo est, a Deo esse. »
Thomas begriindet dies damit: «Si aliquid invenitur in aliquo per
participationem, necésse est, quod causatur in ipso ab eo cui essen-
tialiter convenit. » Da nun Gott allein sein Sein selbst ist, alle andern
Dinge aber ein partizipiertes Sein haben, folgert Thomas, alles Sein
auBer Gott «causari ab uno primo ente». Wie also Gott allein das
esse per se subsistens ist, so stammt alles Sein aus einer Gott eigenen
Wirksamkeit. p

In der folgenden Quaestio folgert darum Thomas die Moglichkeit
und Notwendigkeit der Schdépfung daraus, dall «Deus est causa
universalis totius esse » (q. 45 a. 1. 2).

In gleicher Weise deduziert Thomas, dafl Gott alle Einzelheiten
erkenne. «Intantum se extendit scientia Dei, inquantum se extendit
eius causalitas .... Cum enim (Deus) sciat alia a se per essentiam
suam, inquantum est similitudo rerum vel ut principium activum
earum (bewirkende Ursache), necesse est, quod essentia sua sit prin-
cipium sufficiens cognoscendi ommnia quae per tpsum fiunt, non solum
in universali, sed etiam in singulari» (I q. 14 a. 11). Ebenso hatte
Thomas bereits im a. 5 geschlossen, daBl Gott alles Sein auBer ihm
erkenne, « cum virtus divina (die gottliche Wirksamkeit) se extendat
ad omnia (d. h., daB alles von Gott gewirkt sei), eo quod ipsa est prima
causa effectiva omnium entium ».

In der Frage iiber die Allgegenwart Gottes (I q. 8 a. 1) stellt
Thomas die These auf : « Deus est in omnibus rebus .... sicut agens



uber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 205

adest ei in quod agit. Oportet enim omne agens coniungi ei in quod
immediate agit, et sua wvirtute illud contingere.» Nun fithrt Thomas
aus, dal3 das «esse creatum proprius effectus Dei» sei. Also mull Gott
in allen Dingen sein. Thomas lehrt also, daB Gott unmittelbar und
eigentlich das Sein aller geschaffenen Dinge bewirke. St. wird ein-
wenden, dall Thomas nur auf die creatio und conservatio des Seins
der Dinge reflektiere. Aber Thomas will doch nicht nur beweisen,
dal3 Gott in den am Anfang geschaffenen Dingen zugegen sei, sondern
daf} er in allen Dingen sei, wie sie in wrgend einem Zeitpunkle existieren.
All dieser Dinge Sein ist also nach Th. proprius effectus Dei, Gott
bewirkt es unmittelbar, seine gottliche Kraft, die mit Gott identisch
ist, tritt mit dem Sein der Dinge in Kontakt (contingit illud).

In der Summa c. Gentiles spricht Thomas die Universalitit der
unmittelbaren Wirksamkeit Gottes unter verschiedenen Gesichtspunkten
aus. Zuerst (III c. 66) stellt der englische Lehrer fest, «quod nihil
dat esse nisi inquantum agit in virtute divina ». Der Sinn der ganzen
These und Ausfithrung ist der, daBl das Sein aller Dinge Wirkung
einer Gott eigenen Titigkeit sei, daB aber auch die Kreaturen ein
neues Sein hervorbringen konnen, aber allerdings nur insofern, als
sie von Gott dazu die Kraft erhalten und Gott mit oder in ihnen
wirkt : «est igitur esse proprius effectus primi agentis, sc. Dei. Lt
omnia quae dant esse, hoc habent in quantum agunt in virtute Dei. »
Dies wird im folgenden Kapitel (III c. 67) noch ndher bestimmt,
namlich, «quod Deus sit causa operandi omnibus operantibus» dal}
also Gott in allen geschaffenen Kréften jene Wirksamkeit verursache,
durch die sie ein neues Sein bewirken. Diese Verursachung geschicht
durch Verleihung und Erhaltung der Kraft und auBerdem durch die
«applicatio ». :

Im folgenden Kapitel (III c. 68) schlieft Thomas daraus, wie
I q. 8 a. 1, daB Gott «ubique et in omnibus rebus» sei. Thomas
begriindet dies ausdriicklich mit der Universalitit der Wirksamkeit
Gottes : «cum Deus sit causa wumiversalis totius esse, oportet quod
in quocumque est invenire esse, ei adsit divina praesentia. » Nach dem
ganzen Beweisgang ist die Folgerung nur dann berechtigt, wenn Gott
selbst, durch eigene Titigkeit, unmittelbar alles Sein, das in der Welt
besteht, verursacht.

Bei dieser Gelegenheit ist es auch, daf Thomas die Ansicht ablehnt,
ja bekdmpft, daB Gott nur die obersten Krifte unmittelbar bewege.
Nach dem Prinzip des hl. Thomas : « Deus est in omnibus rebus, sicut



296 Die Lehre des hl. Thomas

agens adest el in quod agit », wirde ja aus jener Ansicht folgen, dal
Gott nicht unmittelbar {iberall gegenwirtig wére.

In den Kapiteln 69 und 70 behandelt Thomas die Frage, wie es
vereinbar sei, da3 eine und dieselbe Wirkung totaliter von Gott und
zugleich von den Geschépfen hervorgebracht werde. Im Kapitel 69
behandelt Thomas die Frage vorerst von der negativen Seite. Der
Aquinate hatte c. 68 mit den Worten geschlossen : « (Deus) immen-
sitate suae virtutis atfingil ommnia quae sunt in loco, cum sit universalis
causa essendi. Sic igitur ipse totus est, ubicumque est, quia per
simplicem suam virtutem wniversa attingit . ... (Deus) est in operibus
(= in rebus factis) per modum causae agentis» (= als wirkende
Ursache). Daraus nun, d. h. aus der Lehre, daB Gott alle neuen
Wirkungen selbst und unmittelbar verursache, folgerten einige, wie
Thomas, c. 69, ausfiihrt, daBl die natiirlichen Kréfte nicht auf das
Zustandekommen der neuen Dinge einwirken, sondern daf} nur Gott
diese hervorbringe, bei Vorhandensein der geschopflichen Tatigkeit,
wie z. B. « quod ignis non calefacit, sed Deus causat calorem praesente
igni». Thomas widerlegt nun vorerst diese Ansicht, namlich die vertritt,
dal3 die «effectus non producuntur ex actione rerum creatarum, sed
solum ex actione Dei ».?

Im folgenden Kapitel (III c. 70) untersucht nun Thomas positiv :
«quomodo idem effectus sit a Deo et a naturali agente», also wie
jede spiter eintretende Wirkung zugleich von den geschaffenen Kriften
und von Gott gesetzt werden konne. Offenbar handelt es sich um die
unmittelbare Setzung der Wirkung. Nach St. wiirde und miilte
Thomas antworten : die von den Geschépfen gesetzten Wirkungen sind
nnr insofern zugleich auch von Gott, als dieser Kraft und Stoff der
geschopiflichen Wirksamkeit schafft und erhilt. Thomas antwortet aber
anders. Zuerst stellt er das allgemeine Prinzip auf : « virtus inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius
agens dat virtutem ipsam inferiori agenti pet quam agit vel conservat
eam aut etiam applical eam ad agendum ....» Daraus folgert
Thomas : «sicut agens infimum invenitur immediate activam (unmittel-
bar wirkend), ita virtus primi agentis invenitur mmediata ad produ-
cendum effectum .... virtus supremi agentis invenitur ex se prodisc-
tiwa effectus, quasi cawsa immediata. » Die SchluBfolgerung lautet :

L In gleicher Weise bekampft Thomas I q. 105 a. 5 die Ansicht, « quod
nulla virtus creata aliquod operaretur in rebus, sed solus Deus immediate omnia
operaretur ».



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 297

« Sicut non est inconveniens quod una actto producatur ex aliquo
agente et efus virtute, ita non est inconveniens quod producatur idem
effectus ab inferiori agente et a Deo, ab utroque immediate, licet alio
et alio modo. »

Nach Th. also sind alle Wirkungen der geschaffenen.Krifte ebenso
unmittelbar von Gott wie von den geschaffenen Kriften, die Kraft
Gottes wirkt unmittelbar zur Produzierung des Effektes, die Kraft
Gottes produziert den Effekt «aus sich, als unmittelbare Ursache »
und so ist die eine Wirkung zugleich unmittelbar von Gott und von
der Kreatur, wenn aach in anderer Weise.

AuBerdem 1ist zu beachten, daBl Thomas in der ganzen Frage
voraussetzt, als concessum, dafl Gott unmittelbar alle Wirkungen setze ;
denn die Frage lautet, ob auch die Geschipje diese Wirkungen setzen
(ITIT c. 69) und wie (III c. 70). So bekdmpft Thomas im c. 69 den
error « quod nulla creatura habet aliquam actionem in productione
effectuum naturalium, ¢/ sc. quod ignis non calefacit, sed Deus causat
calorem praesente igne» Im c. 7o fiihrt Thomas als Grund der
entgegenstehenden irrtiimlichen Meinung an : a) daB manche meinen,
eine actio konne nicht von zwei Ursachen ausgehen, so dafl wenn die
natiirlichen Krafte wirkten, Gottes Wirksamkeit wegfallen wiirde —
was im Sinne der Objektion als ausgeschlossen betrachtet werden mul ;
b) da3 wenn eine Kraft die Wirkung setze, ‘die andere tberfliissig
wirke ; ¢) ja daBl, «si Deus totum effectum naturalem producit, nihil
relinquitur de effectu naturali ad agendum ». Die unmittelbare univer-
selle Kausalitit Gottes wird also vorausgesetzt.

Diese von Thomas und den Gegnern vorausgesetzte Lehre wird
auch in der Antwort nicht abgeschwicht. Hitte Thomas die ihm
von St. zugeschobene Lehre vertreten, so hitte er die Gegner damit
beruhigt : es ist ganz gut Platz fiir doppelte Wirksambkeit, denn Gott
wirkt unmittelbar nur in der Schépfung, alles Spatere ist Wirkung
der Geschopfe und nur insofern Wirkung Gottes, als dieser Kraft und
Stoff erschaffen hat und erhilt. Thomas aber antwortet : Gott bringt
zwar unmittelbar alles hervor, aber alio modo.

Diese Texte mogen geniigen. Nach Thomas ist Gott causa univer-
salis omnis entis, weil und insofern alles Sein eine Wirkung der
Kausalitit Gottes ist ; nicht bloB mittelbar, sondern unmittelbar, als
effectus proprius Dei, d. h. alles Sein ist Wirkung einer Gott eigenen,
von Gott selbst ausgetibten Tétigkeit. Damit ist nicht ausgeschlossen,
da3 auch die Geschopfe ein neues Sein bewirken, denn Gott hat ihnen



298 Die Lehre des hl. Thomas

diese Teilnahme an seiner Wirksamkeit verlichen und insofern bringt
Gott das neue Sein auch durch Vermittlung der Geschépfe hervor ;
ausgeschlossen ist nur, dafl ein Geschopf ein neues Sein hervorbringe,
ohne dafl auch Gott es selbst und unmittelbar hervorbringe. Das
besagt iibrigens schon der Ausdrack : causa universalis, nimlich, daf
alles gegebene (und mogliche) Sein eine Wirkung Gottes, d. h. Gottes
selbst, Gottes eigener, personlicher Wirksamkeit sei. '
B. Héren wir nun die Einwendungen St.s.

1. « Gott ist deswegen die universale Ursache alles Seins, weil er absque
motu tétig ist, die Geschopfe sind partikulire Ursachen, weil sie ihre
Kausalitit per motum ausiiben» (552).

Mit dieser Lehre beginnt St. seine Ausfithrungen iiber den Unterschied
und das Wesen der causa universalis und particularis des Seins. Die
angefiihrten Texte beweisen auch, dal nach Thomas die causa universalis
absque motu, die causa particularis per motum tatig ist. St. interpretiert
aber so, daBl Gott deswegen causa universalis sei, weil er absque motu titig
ist. . Diese Wirkungsweise ist aber zwar der causa universalis alles Seins
eigentiimlich, aber sie ist eine Folge der Universalitit in der Verursachung
alles Seins. Primédr und wesentlich wird Gott causa universalis alles Seins

genannt, weil und insofern er Ursache alles Seins ist — « causa universalis
totius entis» (I q. 49 a. 3) — oder im gleichen Sinne, weil er die Ursache
alles Seins in allen Dingen ist — « Deus est proprie causa ipsius esse

universalis in omnibus rebus» (I q. 105 a. 5). Weil also Gott die causa
universalis alles Seins ist, weil er « proprie» das Sein der Dinge in allen
Dingen verursacht, ist er dann absque motu tétig, verursacht er das Sein
nicht durch einen motus, sondern absolut, schlechthin. Es muf3 also nicht
heilen : Gott ist deswegen causa universalis, sondern: Weil Gott causa
universalis ist, wirkt er absque motu. Diese formelle Differenz konnte
bedeutungslos erscheinen, ist es aber in den Deduktionen St. keineswegs.

2. St. fihrt in der Bestimmung der causa particularis fort: « Das
So- oder Anderssein, das der Kausalitit der partikuldren Ursachen ent-
spricht ist der Terminus einer Verdnderung» (553). Dies ist auch Lehre
des hl. Thomas, in dem Sinne ndmlich, daf jede Verdnderung ein So-
oder Anderssein zum Terminus hat; der Satz ist aber nicht Lehre des
hl. Thomas in dem Sinne, da8 nicht auch die causa universalis selbst und
unmittelbar eine Verdnderung der bestehenden Dinge verursachen koénne.
Auch St. wird dies als Lehre des hl. Thomas wenigstens beziiglich des
Whunders zugeben. Wenn er aber meint, dal nach Thomas Gott sonsthin
nur mittelbar die Verdnderungen bewirke, so widerlegt ihn die q. 103
der 1. P., wo Thomas « de mutatione creaturarum a Deo» handelt und
ausdriicklich fragt: « Utrum Deus possit immediate movere materiam
ad formam», d. h. die Natur der Koérper verindern; «utrum possit
tmmediate movere aliquod corpus» — Ortsverinderung etc. Th. lehrt
also nicht, wie St. will, daB Gott als causa universalis nicht unmittelbar



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 299

eine Verdnderung der Dinge bewirken koénne ; er lehrt nur, dafl jede Ver-
dnderung ein bestimmtes neues Sein zum Terminus habe.

3. Als dritte Eigentiimlichkeit der causa universalis fithrt St. an:
« Das Sein schlechthin, das der Kausalitit Gottes entspricht, wird durch
Erschaffung hervorgebracht» (553); « Gott ist als causa universalis nur
per creationem titig » (560). Dies ist wieder richtig in dem Sinne, daB3
nach Thomas nur die causa universalis alles Seins ein Sein per creationem
hervorbringen kann, dall also die Schopfung nur Gott zukommt ; der Satz
ist aber unrichtig in dem Sinne, daB nach Thomas die causa universalis
nur in der creatio tatig ist, oder wie St. sagt: « Gott ist als causa univer-
salis nur per creationem tatig» (560). St. fithrt fiir seine Behauptung
Iq.45a. 5und C. G. IT c. 21 an. An der ersten Stelle sagt aber Thomas
nur, daf3 es zum Begriffe der Creatio gehore, daB3 das Sein absolut, nicht als
dieses oder jenes bewirkt werde : « Producere esse absolute, non inquantum
est hoc vel tale, pertinet ad vationem cveationis» (I q. 45 a. 5). Wie sich
aus der Lehre der ganzen Quaestion ergibt, will Thomas sagen, dal die
Kreation ein Hervorbringen des ganzen Sein eines Dinges, nicht blo die
Umaéanderung eines bereits vorliegenden Substrates (producere esse hoc vel
tale) besage. Darum untersucht Thomas im a. 2 « emanafionem totius
entis a causa wniversali quae est Deus» und fiigt bei: «et hanc quidem
emanationem designamus nomine creationis». Um zu beweisen, daB die
emanatio totius entis aus dem Nichts erfolge, sagt er: « unde si con-
sideretur emanatio totius entis universalis a primo principio, impossibile
est quod aliquod ens praesupponitur emanationi. » Eben deswegen beweist
Thomas im a. 5 seine These, dal nur Gott erschaffen koénne, damit, dalB
jedes Geschopf nur durch Umwandlung einer vorliegenden Materie titig
sein kénne. Das gleiche lehrt Thomas an der anderen von St. angezogenen
Stelle.

Thomas lehrt also wieder nur, daB nur Gott etwas erschaffen konne ;
St. aber kehrt den Satz um: « Gott/ ist als causa universalis nur per
creationem tatig. » :

4. « Endlich ist Gottes Kausalitat universell, weil siec jedem Effekt
der partikuldren Ursachen einflieft; indem sie ihnen das Substrat zu ihrer
Wirksamkeit gibt» (553). Richtig ist hier wieder, dal nach Th. die causa
universalis den causae particulares oder secundae das Substrat zu ihrer
Tatigkeit liefert, namlich in der Schopfung; die Interpretation ist aber
falsch in dem Sinne, daB nach Th. die causa universalis nu# insofern auf
die causae particulares einwirkt, als sie ihnen das Material zu ihrer
Tétigkeit liefert, oder daB sie nur insofern Ursache des spéter eintretenden
Weltgeschehens sei.

Soweit die Begriffsbestimmung der causa universalis alles Seins nach
St. Sehen wir uns nun die Begriindung seiner These an.

5. « Dadurch daB Gott alle geschaffenen Ursachen ins Dasein gesetzt
hat, sie bestindig im Sein erhdlt und ihnen das bereits existierende
Substrat ihrer Tétigkeit gibt, ist er Ursache, dall deren Wirkungen iiber-
haupt sind und ein Sein haben ....; daB aber diese Wirkungen dieses
oder jenes Sein laben, verdanken sie der Tatigkeit der partikuliren



300 Die Lehre des hl, Thomas

Ursachen» (553). Auch diese beiden Sitze sind thomistisch, wenn sie
positiv und affirmativ genommen werden ; sie sind aber antithomistisch,
wenn sie negativ oder exklusiv gemeint sind, daBl namlich Gott nur durch
Schaffung und Erhaltung von Kraft und Stoff Ursache des Weltgeschehens
sei. St. aber stellt die Satze in diesem negativen und exklusiven Sinne auf.

6. St. argumentiert weiter : « Wenn Gott durch seine schopferische
und erhaltende Tatigkeit Ursache ist, daB die Wirkungen der zweiten
Ursachen iiberhaupt sind, dann ist er natiirlich auch Ursache, daf3 alle
FEinzelheiten derselben sind und ihnen die ratio entis zukommt» (554).
Der richtige Sinn dieses Satzes ist wieder der, daB die zweiten Ursachen,
die geschaffenen Krafte nur dadurch ein Sein hervorbringen koénnen, dal3
sie von Gott ins Dasein gesetzte Dinge in ein anderes Sein umwandeln
— das ist allerdings Lehre des Aquinaten. Der Satz ist aber falsch und
gegen die Lehre des Aquinaten in dem Sinne, dall Gott durch Erschaffung
von Stoff und Kraft auch eigentliche Ursache aller Wirkungen der
geschaffenen Krafte ist: und um das handelt es sich, da nach Thomas
alles Sein « proprius effectus Dei » ist. Dadurch allein, dall Gott Stoff und
Kraft erschaffen hat und erhilt, ist er nur causa remota der Wirkungen
der -geschaffenen Kriite. So sind die Eltern eines Kindes zwar causa
remota und impropria alles dessen, was das Kind spiter tut, aber nicht
causa propria et proxima. Thomas aber sagt, daB das esse, das Sein aller
Dinge, das was die Dinge sind, « proprius effectus Dei» sei (I q. 8 a. 1),
oder «ipse Deus est proprie causa causa ipsius esse universalis in rebus
omnibus» (I q. 105 a. 5). — St. verteidigt sich noch besonders dagegen,
dall er nie gesagt habe, dall Gott nicht Ursache aller Einzelheiten sei;
er bestreite nur, daB3 Gott nicht wnmittelbar alle Wirkungen der Geschépfe
setze. Nach der Aufstellung St.s wire aber Gott nur indirekt und
uneigentlich Ursache alles nach der Schopfung neu entstehenden Seins,
aller Einzelheiten. '

7. Ich hatte gesagt : « Jedentfalls muf3 unbedingt als feststehend gelten,
dal Gott, d. h. Gott selbst und wnmiitelbar, alles neu entstehende Sein
wirkt, die Ursache alles Werdens in der Welt bis in dessen geringste
Einzelheiten hinein ist» (126). St. antwortet darauf: «Der Satz, der
nach Sch. auller Kontroverse steht, wird zwar von fast allen Theologen
angenommen ; aber er ist nicht Lehre des hl. Thomas» (555); «diese
Lehre ist antithomistisch » (556).

Dieser Satz wird einen jeden Thomisten iiberraschen. Es wird aber
auch andere Theologen befremden, daB Thomas eine so evidente Lehre
bestreiten soll. Allgemach erscheinen immer mehr Irrtiimer des Aquinaten,
und zwar gerade in metaphysischen Fragen. Doch wie beweist St. seine
Ansicht ?

Der erste Beweis lautet : « Bewegt Gott alle zweiten Ursachén durch
eine praemotio physica, dann ist er per motum titig und wirkt nach Art
einer causa particularis» (556). — Hier muB3 es auffallen, dal St. die
praemotio physica hineinzieht, statt von der causalitas Dei immediata
auszugehen. Doch lassen wir es gut sein. Die einfache Antwort auf den
Beweis lautet: die von Gott durch die praemotio physica bewirkte



tber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 30I

Tatigkeit der Geschdpfe ist per motum tatig, nicht aber die von Go# aus-
geiibte Tatigkeit, mittels deren er alles Sein wirkt .. ..

Der zweite Beweis lautet : « Thomas sagt nicht, daB die geschaffenen
Ursachen das esse geben in virtute Dei praemoventis, sondern vielmehr
in virtute Dei creantis. » Hier ist wiederum vorerst zu bemerken, daBl es
sich nicht darum handelt, wie die geschaffenen Krdfte den Dingen das
Sein geben, sondern ob und wie Got#f in allen Dingen das Sein wirkt.
Ferner ist es irrevelant, ob man sage, in virtute Dei creantis oder moventis,
weil nur der Schépfer auch unmittelbare Ursache alles spiter eintretenden
Seins sein kann. Drittens sagt aber Th. auch ausdriicklich das Gegenteil :
« Considerandum est, quod si sunt multa agentia ordinata, semper secundum
agens agit in virtute primi agentis: nam primum agens movef secundum
ad agendum. Et¢ secundum hoc omnia agunt in virtute ipsius Dei et a
ipse est causa omnium agentium» (I q. 105 a. 5). Die Geschopfe setzen
also ihre Wirkungen in virtute Dei moventis. Das gleiche sagt Thomas
Gl I1T 60 67 :

Dritter Beweis: « Endlich ist es ein Widerspruch, da3 die geschaffenen
Krifte ihre Wirkungen unter dem Ein{lusse der praemotio physica sub
ratione entis qua ens ‘setzen» (557). Antwort: und darum lehren die
Thomisten mit Thomas, daB nur Gott eine Wirkung sub ratione entis
qua entis setzt, wie auch ich ausgefiihrt hatte (126).

Was folgt nun avs all diesen Beweisen ? Wenn auch die Geschopfe
keine Wirkung sub ratione entis qua ens setzen konnen, ist denn damit
bewiesen, daB Goft nicht unmittelbare Ursache alles Seins bis in seine
Einzelheiten hinein sein kdénne ? Wo bleibt also der Beweis dafl es « anti-
thomistisch » sei anzunehmen, daB Gott selbst und unmittelbar alles neu
entstehende Sein wirkt ?

Vierter Beweis. St. schreibt: « Das esse ist von Gott durch seine
schopferische und erhaltende Tatigkeit, insbesonders indem er die Materie
schafft, welche die partikuldren Ursachen durch Erzeugung neuer Formen
determinieren und spezifizieren » (539) ; « Gott setzt sie (alle neu ent-
standenen Wirkungen) sub ratione entis, indem er das Substrat schafft,
ohne welches diese Wirkungen nicht sein kénnten» (1. c.). « Da das Sein
als solches allen Wirkungen gemeinsam ist, so ist Gott causa universalis
alles geschaffenen Seins» (560); darum. ist «nach Thomas nur das
unmittelbare Wirkung Gottes, was er aus nichts erschafft» (560).

Analysieren wir diesen Beweis. Vorerst wird das vorausgesetzt, was
bewiesen werden soll. St. will beweisen, daB « nach Thomas nur das
unmittelbare Wirkung Gottes ist, was er aus nichts erschafft». Das
beweist er damit: « Das esse ist von Gott durch seine schopferische und
erhaltende Tétigkeit.» Der Sinn dieses Satzes ist, daf Gott selbst und
unmittelbar nur durch Schépfung und Erhaltung ein Sein verursache :
eben das, was zu beweisen wire. Durch die Schopfung ist Gott gewil
Ursache von Sein: aber damit ist nicht bewiesen, daB er nicht auch
unmittelbare Ursache des im Weltverlauf neu eintretenden Seins sei.

Zweitens soll Gott dadurch, daB er das Substrat fiir die Wirkungen
der geschaffenen Krifte gibt, diese Wirkungen sub ratione entis ver-



302 ‘ Die Lehre des bl. Thomas

ursachen. Diese Behauptung ist eine contradictio in adiecto. FEine
Wirkung sub ratione entis setzen, heilt dieselbe als Sein setzen, das Sein
derselben, als Sein, verursachen. Nach St. soll aber Gott die spiter ein-
tretenden Wirkungen nur insofern verursachen, als er ihr Substrat liefert,
also ihnen nicht das Sein als solches gibt. St. fiigt zwar noch bei, daB
ohne das von Gott geschaffene Sein die spateren Wirkungen nicht sein
kénnten. Das ist richtig, beweist aber nichts.

Drittens : Aber das Sein als solches ist allen Wirkungen gemeinsam !
Der gesunde Sinn dieses Satzes ist, dal3 alle Dinge ein Sein haben. Aber
jedes Ding hat ein anderes, verschiedenes Sein, ein menschliches, tierisches,
rein kérperliches Sein. So haben auch die spiter eintretenden Wirkungen
ein anderes Sein als die zuerst von Gott geschaffenen Dinge. Gott wire
also nicht- causa universalis alles Seins, besonders nicht sub ratione entis,
wenn er das spater eintretende Sein nicht selbst und unmittelbar ver-
ursachen wiirde. Eben weil das Sein allen Dingen gemeinsam ist, muf
Gott als causa universalis alles Sein selbst- und unmittelbar verursachen.

Es folgt also keineswegs, dall «nach Thomas nur das unmittelbare
Wirkung Gottes ist, was er aus nichts erschafft », vielmehr folgt gerade
das Gegenteil : weil alle Dinge ein Sein haben und das Sein als solches
eigentlichste Wirkung Gottes ist, muBl Gott als causa universalis alles
Sein dieses auch selbst und unmittelbar verursachen, nicht nur am Anfang
in der Schopfung, sondern auch spater, wo immer ein neues Sein eintritt.

Diese neuen Wirkungen verurascht Gott nicht creando, sondern
mutando creaturas (cf. I q. 105 : de mutatione creaturarum a Deo), aber
« alio modo» als die Geschépfe. Gott bringt seine Wirkungen aus eigener
Kraft und unabhingig von jeder anderen Kraft und unabhidngig vom
vorliegenden Stoff hervor, die Geschépfe aus von Gott erhaltener Kraft
und in Abhédngigkeit vom Stoff ; Gott als causa principalis, die Geschopfe
als causae instrumentales ; Gott bringt alles sub ratione entis hervor, die
Geschopfe sub ratione talis entis, d. h. Gott bewirkt neues Sein als Sein,
die Geschopfe verdndern nur ein bereits gegebenes Sein. Gott bewirkt
also alles neue konkrete Sein in allen Dingen, aber er veruvrsacht es nicht
sub ratione talis entis, sondern sub ratione entis (De Pot. q. 3 a. 7;
C.G. III c. 66 ss.; 1 . 44 a. 1. 2; q. 105 a. 1-5).

Fiinfter Beweis : St. wendet ferner ein: « Was Th. sagt, ist nur dies,
dall Gott alle Wirkungen der agentia naturalia setzt immediatione virtutis,
da seine Kraft von keiner anderen abhdngt. Heillt das aber so viel als
daB Gott alle endlichen Ursachen, auch die untersten, immediatione
suppositi bewegt ? » (562). Als Beweis fithrt er an, dal Th. sage: « virtus
infimi agentis non habet quod producat hunc effectum ex se, sed ex
virtute proxime superioris, et sic virfus supremi agentis (St. notiert : nicht
supremum agens) invenitur ex se productiva effectus quasi causa imme-
diata, sicut patet in principiis- demonstrationum quorum primum est
immediatum. » - ; '

St. hat ganz richtig gesehen, da Thomas die These, ein und derselbe
Effekt werde sowohl von Gott als von den geschaffenen Ursachen bewirkt,
damit begriindet, daB zwar beide den Effekt bewirken, aber «alio et alio



iber die Einwirkung Gottes auf die Geschépfe 303

modo ». Gott niamlich aus eigener Kraft, das Geschépf aber «in virtute
superioris agentis » : das ist die thomistische These vom Unterschiede der
causa prima und secunda, der causa principalis et instrumentalis, der
causa vniversalissima et particularis, wie ich sie bereits in meiner ersten
Kritik hervorgehoben hatte. -Aber wie soll daraus folgen, daB Gott nicht
immediatione suppositi alles neue Sein bewirke ? Ist doch bei der ganzen
Frage vorausgesetzt, daB Gott selbst und unmittelbar alles neue Sein
bewirke ! Und Thomas folgert ausdriicklich : « tdem effectus producitur ab
inferiori agente et a ‘Deo, ab utroque wmmediate » ; allerdings « alio et alio
modo », d. h. von Gott aus eigener, unabhangiger Kraft, von den Geschépfen
aus von Gott erhaltener Kraft.

Wenn St. sich darauf beruft, dafl der hl. Thomas nicht sage: das
supremum agens, sondern die virfus supremi agentis bewirke unmittelbar
die Wirkungen, so hat er wiederum den Ausgangspunkt des hl. Thomas
iibersehen. Thomas beginnt ndmlich seine Ausfiihrungen mit dem all-
gemeinen Prinzip : « In quolibet agente est duo considerare, sc. rem ipsam
quae agit, et wvirtutem in qua agit.» So kann Thomas unbesorgt sagen,
daB die virtus supremi agentis die Wirkungen unmittelbar hervorbringe,
denn est ist eben die virtus des agens, dem die Wirkung zugeschrieben
wird. AuBerdem sagt Thomas ausdriicklich, dal3 die gleiche Wirkung von
dem geschaffenen «agens» und von Gott gesetzt werde, «ab -utroque
immediate » : hier ist doch die immediatio suppositi ausgedriickt. Der
Vergleich endlich mit den Prinzipien, aus denen eine conclusio gezogen
wird, sagt wiederum nur, daBl das erste Prinzip aus sich selbst einleuchte
(«quorum primum est immediatum » sc. cognitione), wahrend die andern
nur durch Ableitung bewiesen werden., Darum antwortet er auch auf die
bereits bekannten Schwierigkeiten, daB Gott « ad modum primi agentis »,
die Geschoépfe als « secunda agentia » wirken (ad 1). Im corp. art. erklirt
Th. iibrigens nicht, wie Gott selbst und unmittelbar alles Sein verursache,
sondern wie Gott Ursache der geschépflichen Tdtighkeit und Wivksamkeit sei.

Die Lehre des hl. Thomas in der Frage der universellen Wirksamkeit
Gottes lautet also : Gott ist selbst unmittelbar bewivkende Ursache alles Seins,
alles Sein ist proprius effectus Dei ; die Ewvschaffung des Seins ist aus-
schlieflich und einzig Werk Gotles ;| nach dev Schépfung evscheint neues
Sein auch duvch die Wirksamkeit der Geschipfe selbst, da Gottes wnd der
Geschépfe Tdtigheit und Wirksambkert einander nicht ausschliefen.

Gehen wir zum Schlusse noch auf zwei von St. gegen mich erhobene
Anklagen ein.

8. In meiner ersten Kritik St.s hatte ich diesem vorgehalten, dal
nach seinen Ausfiihrungen Gott nur das allgemeine Sein verursachen wiirde,
weil St. geschrieben hatte, dafl der allgemeinen Ursache etwas logisch
allgemeines entsprechen miisse. St. gibt zu, daB er « den Ausdruck nicht
gut gewihlt » habe, daB3 aber der richtige Sinn aus dem Kontext zweifellos
feststehe. Er wirft mir deswegen vor, daf3 die Konsequenzen, die ich
gezogen, « den Anforderungen einer wissenschaftlichen Polemik wohl kaum
geniigen » (555). ,

Dazu bemerke ich ein Dreifaches. Erstens ist das Argument: ducit



304 Die Lehre des hl. Thomas

ad absurdum, bei Stufler selbst nicht auler Gebrauch, sondern sogar
beliebt ; also durfte auch ich es anwenden. Zweitens: St. beruft sich
dafiir, da8 der richtige Sinn aus dem Zusammenhange sich ergebe, darauf,
daB er — wie ich selbst bemerkt hidtte — das Sein mit der Existenz
identifiziere ; worauf zu bemerken ist, daB St. wohl das Sein, aber nicht
das « logisch Allgemeine » mit der Existenz identifiziert hat. Drittens:
wie ich nun sehe, versteht St. unter dem allgemeinen Substrat die ganze
Schopfung ; wie hédtte ich aber auf diesen Sinn kommen kénnen, wenn
St. daraus argumentiert, dal Gott als causa universalis etwas «logisch
Allgemeines » entspreche ? Nebenbei bemerkt, argumentiert St. auch in
der letzten Antwort wieder damit, daBl « das Sein als solches allen Dingen
gemeinsam » sei (560) : diese Gemeinsamkeit ist aber nur eine logische.

9. Mit groem Nachdruck halt mir St. entgegen, dal nach Thomas
die geschaffenen Krifte dem effectus causae universalis neue Voll-
kommenheiten hinzufiigen. Triumphierend verweist er auf einige dies-
beziigliche Stellen. An den betreffenden Stellen lehrt nun Thomas, daf
alle geschaffenen Krafte ihre Wirkungen ex aliquo praesupposito hervor-
bringen, dal die neu hervorgebrachte Wirkung sich zu dem vorgelegenen
Substrat wie Akt zur Potenz, wie eine Determinatio verhalte: da nun
alles in der Welt Werk Gottes ist, folgert Thomas, dafl die geschaffenen
Kriafte den Effekt der causa universalis aktuieren und determinieren.
Aber es ist doch jedem einleuchtend, dafl Thomas hier lehrt, die geschaf-
fenen Krafte koénnten die von Gott in der Sehdpfung hervorgebrachten
Dinge verandern, vervollkommnen, determinieren : alle Wirksamkeit der
geschaffenen Krifte verandert, aktuiert und determiniert die von Gott
gegebene Schopfung. Insofern kann also die geschaffene Kraft dem effectus,
d. h. emmem effectus der causa universalis neues Sein hinzufiigen. Dafiir
konnte St. noch weit mehr Texte anfithren.

In der Kontroverse mit St. handelt es sich aber wm etwas anderes. Ich
hatte den Fragepunkt auch genau mit den Worten formuliert: « Nicht
alles Sein, nicht alle Aktualitit ist also ein unmittelbares Werk Gottes!»
(129). Die Frage lautet also: Wenn die Geschopfe eine neue Wirkung
setzen, ist da Gott nwur imsofern Ursache des mneuen Seins, als er das
« Substrat » dazu geliefert hat, so daB3 die Geschdépfe formell die Gott eigene
Wirkung ergdnzen, — oder wirkt Gott auBerdem auch selbst, aus sich
und unmittelbar die ganze neue Wirkung, das neue Sein ? Es {ragt sich
nicht, ob die Geschépfe die von Gott geschaffene Welt verdndern kénnen,
sondern ob sie eine Wirkung setzen konnen, die nicht zugleich auch ganz
und unmittelbar von Gott verursacht wiirde. Darum hielt ich St. entgegen:
«also die Geschopfe kénnen der eigenen Wirkung Gottes Wirklichkeiten,
Vollkommenheiten, Sein hinzufiigen! .... Dann ist Gott nicht mehr
causa universalis (alles Seins), weil nicht mehr alles Sein proprius effectus
Dei wire » (129). St. mvul selbst zugeben, da3 die « erste sachliche Differenz
zwischen Sch. und St. die Frage betrifft, ob Gott als causa universalis
alle Wirkungen der geschaffenen Ursachen unmittelbar hervorbringe »
(555). Und nun fithrt er als Beweis gegen mich an, daB nach Thomas
die Geschopfe das Werk der Schépfung Gottzs verandern konnen! Es ist



tber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 305

cin gleichartiger Beweis wie der friihere : weil nach Thomas Gott vermoge
der Schopfung auch Ursache aller Wirkungen der Geschopfe ist, ist es
Lehre des hl. Thomas, dall Gott nwur in dieser Weise Ursache alles Seins,
nur in dieser Weise causa universalis und immediata des Weltgeschehens sei !

SchlufBfolgerungen.

Unsere Ausfithrungen sind etwas lange geworden ; aber es war
nicht leicht anders moglich, wenn ich auf die Einwendungen St.s
eingehen wollte. Um so kiirzer seien unsere SchluBfolgerungen.

1. St. hat es versucht, den doctor communis in Gegensatz zur
allgemeinen Lehre der kirchlichen Theologie zu setzen ; aber er hat
den Beweis fiir die vier Hauptsitze, die er als Lehre des Aquinaten
aufstellt, nicht erbracht.

2. St. beklagt sich, daf ihm Unrecht getan worden sei. Es mul}
aber im Gegenteil diese Anklage als ungerecbtfertigt zurtickgewiesen
werden. Siamtliche gegen St. erhobenen Bedenken und Ausstellungen
sind begriindet. Wo St. Entstellung, Verdrehung, Filschung seiner
Worte findet, hat er nur in seiner Aufregung etwas aus meiner Antwort
herausgelesen, was nicht darin steht. Nur eine Aussetzung nehme ich
‘zuriick, ndmlich die betreffs Leugnung des Konkurses: St. wollte ja
nur beweisen, dall Thomas diesen Irrtum vertrete, wahrend seine
eigene Ansicht uns verborgen bleibt !

3. St. geht mit souverdner — sagen wir — Seelenruhe {iber die
ganze Thomasinterpretation der vergangenen Jahrhunderte hinweg.
Er ist zur Uberzeugung gekommen, daB Thomas «den seit Jahr-
hunderten in der scholastischen Philosophie und katholischen Theologie
als sichere Lehre angenommenen Konkurs nicht bloB nicht kennt,
sondern auch verwirft» (563). Aber nicht die Tradition, sondern
St. verkennt die Lehre des Aquinaten. Die Vernachldssigung der
Tradition hat sich gericht. Bei aller Anerkennung der wissenschaft-
lichen Gewandtheit und des Wahrheitsstrebens St.s maf3 seine Arbeit
doch als passus extra viam bezeichnet werden. Etwas mehr Achtung
vor der Autoritit der Theologen, wiire es auch nur derjenigen aus dem
eigenen Orden, hitte P. St. zum vornherein mahnen miissen, daf3
weder Thomas so groBe Irrtiimer habe lehren noch die gesamte Theologie
thetisch und historisch sich soweit habe tauschen lassen kénnen.

4. St. schlieBt seine Verteidigung mit den Worten, dall ich den
von ihm angezogenen Stellen «ratlos gegeniiberstehe ». Allein trotz
des SelbstbewuBtseins, das aus dieser Behauptung spricht, ergibt sich

Divus Thomas. 20



306 Die Lehre des hl. Thomas

aus unseren Untersuchungen, daf3 St.s Beweise keineswegs ein Problem
darstellen, dem man ratlos gegeniiber stinde, sondern vielmehr ein
Gewebe irrtiimlicher Interpretationen. Diesbeziiglich wiederhole ich
die in der FEinleitung zitierten Worte Balthasars: Kein Leser, der
auch nur einigermaflen mit den Werken des hl. Thomas vertraut ist,
wird auch nur einen Augenblick dariiber im Zweifel sein, dafl St.
nur durch gewaltsame Biegung der Texte und durch Hineintragen
fremder Ideen zu seiner falschen Interpretation gelangt ist.

NACHTRAG

Die obigen Ausfilhrungen waren bereits Anfangs Januar an die
Redaktion abgegangen. Inzwischen sind verschiedene andere Besprechungen
des Werkes St.s (De Deo operante) erschienen. Wir iibergehen die markt-
schreierische Ankiindigung einer « definitiven Erledigung der Kontroverse
zwischen Thomismus und Molinismus ». Auffallen muB3, daB die meisten
molinistischen Zeitschriften das Buch St.s begrii3t haben : nach St. wiirde
ja auch der Molinismus seine Grundlage verlieren und das Los des Thomis-
mus teilen. Eine objektive Besprechung bietet J. Bittermieux in den
« Ephemerides Theologicae Lovanienses» (1924), pp. 232-234. Neben
anerkennenden Bemerkungen fithrt er aus, daB viel zu bemerken wire
iiber den Wert der Argumente St.s fiir die Richtigkeit seiner Thomas-
interpretation. Die Ausfiihrungen iiber das esse als effectus communissimus
werden als unklar bezeichnet. Beziiglich der applicatio wird verlangt, daf3
St. angebe, warum denn Thomas (in der Voraussetzung der Interpretation
St.s) zwischen dem dare et conservare der Krifte und der Applikation
derselben unterscheide. Die angefiihrten Texte werden ihrem Wortlaute
nach als den Thomisten giinstiger bezeichnet. « Attamen fatemur », wird
beigefiigt, « quaedam testimonia afferri et circa ea tale commentarium
apponi quod Thomistis incumbet illa explicare et auctoris commentariis
respondere. » Es wird also den Thomisten wenigstens das Recht und die
Méglichkeit der Verteidigung zuerkannt.

Eine sonderbare Stellungnahme kennzeichnet eine Besprechung in der
Ko6ln. Volkszeitung, n. go (3. II. 24). Es heit dort: « St. war genotigt,
in zwei Artikeln der Zeitschrift fiir katholische Theologie auf unsachliche
Angriffe zu erwidern.» Im gleichen Atemzuge wirft aber der Rez. den
Thomisten vor, daBl sie es von vornherein. ablehnen, auf eine Priifung
der Texte, wie sie St. bietet, sich einzulassen. Der Rez. erachtet es
als «klar, daB dies alles andere als ein wissenschaftliches Verfahren »
sei. Ich nenne solche Behauptungen zum .mindesten sonderbar. Jeder
unbefangene Leser des « Divus Thomas» wird bestitigen, daB sowohl



liber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 307

meine als P. Holtums Ausfithrungen ausschlieBlich der Sache gelten,
Grund gegen Grund . anfiilhren und gerade in der Priifung der von
St. angezogenen Stellen bestehen. Wenn ich es abgelehnt habe, von
neuem die ganze Frage aufzurollen, habe ich dafiir zwingende Griinde
angefiihrt. Ich kann auch aus innerstem Herzensgrunde sagen, daB mich
jede Minute dauert, die ich notgezwungen den Ausfithrungen St.s widmen
muBte. Ubrigens sei bemerkt, daB ich nicht die Thomisten bin.

Der Kritiker bemerkt weiter : « St. kann mit. Recht verlangen, die
Thomisten sollen einen einzigen klaren Text des hl. Thomas anfiihren,
wo derselbe die Verbindung von Freiheit und Ursdchlichkeit Gottes .. ..
so erklart, wie es die Thomisten tun.» Diese Forderung mutet angesichts
der Kontroverse iiber den Sinn der Hauptstellen sonderbar an. Jedenfalls
kénnen auch die Thomisten das gleiche von St. verlangen.

Endlich fihrt der Rez. aus: « Thomisten und Molinisten sind nach
St. in die Irre gegangen. Ist das das ganze Ergebnis ? Nun, es wire auch
schon ein Gewinn, wenn der Schutt von 300 Jahren weggeraumt
wiirde ....» Dazu bemerke ich, daB ich nicht begreifen kann, wie ein
katholischer Dogmatiker die ganze philosophisch-theologische Lehre vom
concursus divinus als « Schutt» bezeichnen kann! Der Schutt, der auf-
gerdumt zu werden verdient, liegt ganz wo anders.

Im Dictionnaire apologétique de la foi catholique bespricht ein Ordens-
bruder P. St.s, Adhémar D’Alés, bei Gelegenheit seiner Ausfiihrungen
iiber « Providence », kurz das Werk St.s. Er nennt es « un livre original
et puissant ». Aber, obwohl er einige Resultate St.s fiir gesichert betrachtet,
schlieBt er doch mit den Worten : « Néanmoins, comme ¢/ ne nous est pas
démontré que cette conception vepvésente adéquatement la pensée de saint
Thomas, nous préférons en faire ici abstraction» (fasc. XX, 474). Das
ist auch der Sinn und die Folgerung unserer Kritik : P. Stufler hat seine
Thesen nicht bewiesen, hat die Lehre des hl. Thomas nicht richtig dar-
gestellt, seine Konklusionen kénnen einem objektiven Theologen nicht als
Wegweiser dienen.



	Die Lehre des hl. Thomas über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe [Fortsetzung und Schluss]

