
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : die Wertethik und die
Seinsphilosophie [Fortsetzung]

Autor: Rohner, P. Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin oder Max Scheler.

Die Wertethik und die Seinsphilosophie.

Von P. Anton ROHNER O. P.

(Fortsetzung.)

in.
Sowohl in der Erklärung der Liebe (Gottesliebe) als auch in der

begrifflichen Fassung des Hasses (Gotteshasses) verwickelt sich Scheler

in einen Widerspruch. Der Träger, der Akt und der Inhalt jenes Wertes,
den wir Liebe im sittlichen Sinne nennen, ist nach Scheler ein absoluter

Träger, ein absoluter Akt und ein absoluter Inhalt und doch kein
absoluter Träger, kein absoluter Akt, kein absoluter Inhalt, weil
wesentlich Bewegung zum absoluten Werte hin. Und der Träger, der
Akt und der Inhalt jenes Unwertes, der Haß im sittlichen Sinne

genannt wird, ist das absolute Nichts und doch wieder nicht das

absolute Nichts, weil wesentlich Bewegimg zum absoluten Nichts hin.
Gottesliebe und Gotteshaß bilden das Ursprünglichste in der

Wertordnung. Sie fundieren alle weiteren Wertakte. Die verschiedenen
Arten der Vorstellung, der Berxrteilung und der Erfassung des Seins,
die verschiedenen Weisen des Wollens und Wählens und Wertens
des Lebensinhaltes finden in der Gottesliebe und im Gotteshasse ihre
letzte Begründung. Die Gottesliebe bezw. der Gotteshaß stellen jene

überragende Einheit im Menschenleben dar, in der die Wertethik
und die Seinsphilosophie, die Moral rmd die Theorie ihre gemeinsame
Wurzel haben. Aus dem Gegensatz der Gottesliebe und des Gotteshasses

müssen alle Gegensätze in der Menschheit und ihrer Geschichte

erklärt werden. Die heillosen Verirrungen des Rationalismus und des

Voluntarismus, die das moderne Denken zersplittern und das moderne
Leben vergiften, können nur durch diese Neufundamentierung der
Ethik und des Ethos überwunden werden. Diese Fundamentierung —-

Dirus Thomas. i 7



258 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

meint Scheler — ist nicht ganz neu. Er glaubt vielmehr, die
verschütteten Grundlagen der altchristlichen Ethik wieder ausgegraben
zu haben. Auf sie will er das neue Leben stellen.

Wäre Scheler ein Theologe und wollte er als Moraltheologe das

letzte Fundament des übernatürlichen Lebens und der christlichen
Lebensweisheit herausstellen, dann hätten wir selbstverständlich gegen
die Gottesliebe als Lebensprinzip nichts einzuwenden. Aber Scheler

ist ein Philosoph und schreibt eine philosophische Ethik. Als solcher

fordert er unseren Widerspruch heraus.

Ein Blick in das menschliche Leben und Tun wird jeden leicht
überzeugen, daß der Gotteshaß nicht als Grundmotiv eines jeden
sittlich schlechten Lebens angesprochen werden darf. Der Gotteshaß
ist doch viel zu voraussetzungsvoll und verlangt zu viel 'geistige
Betätigung, als daß er in irgend einem Sinne ursprünglich genannt
werden dürfte. Und auch die Gottesliebe setzt — rein natürlich
gesprochen — eine derartige geistige Lebensfülle voraus, daß man
sie unmöglich jenem sittlichen Leben, das wir in uns erfahren und an
anderen in etwa erblicken, zugrunde legen kann.

Mit diesem Hinweis aber auf die gewöhnliche Erfahrung wird sich
Scheler kaum zufrieden geben. Er hält es nicht für ausgeschlossen,
daß der Einblick in den wahren Sachverhalt zuweilen einem einzigen
vorbehalten sei. Könnte ihm nicht vielleicht inbezug auf die Bedeutung
der Gottesliebe und des Gotteshasses in der Grundlegung des sittlichen
Lebens ein Licht aufleuchten, das den übrigen Sterblichen versagt
wäre Wir müssen also seinen Gründen nachgehen.

Der Satz, der die Ursprünglichkeit der Gottesliebe und des Gotteshasses

ausspricht, hat bei Scheler einen noch höheren und allgemeineren
Satz über sich, den Satz nämlich : der Wert ist früher als das Sein, —
das Wertnehmen ist früher als die Seinserkenntnis. Aus der logischen
Verbindung dieser beiden Sätze ergibt sich für Scheler folgender
Syllogismus : Die spezifischen « emotionalen » Aktarten unseres Geistes,

durch die uns Werte zuerst zur Gegebenheit kommen und die auch

die Stoffquellen für alle sekundären Wert-Beurteilungen, sowie für
alle Normen und Sollseinssätze ausmachen, machen das gemeinsame

Bindeglied sowohl für all unser praktisches Verhalten wie für all unser
theoretisches Erkennen und Denken aus. 1 Nun aber sind Liebe und
Haß. die ursprünglichsten und alle übrigen Aktarten umspannenden

1
«.< Vom Ewigen im Menschen » (« Vom Wesen der Philosophie »), 94.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 259

und fundierenden Aktweisen innerhalb der Gruppe der emotionalen
Akte. 1 Also bilden Liebe und Haß die gemeinsame Wurzel unseres

praktischen und unseres theoretischen Verhaltens, sind die Grundakte,
in denen allein unser theoretisches und praktisches Leben seine letzte
Einheit findet und bewahrt, 2

Den Obersatz dieses Syllogismus erklärt Scheler aus dem
eigenartigen Verhältnis, das er zwischen Wert und Sein, zwischen Theorie
unci Moral statuiert, mit folgenden Worten: «Die einsichtige
Wertgegebenheit besitzt eine objektive Priorität vor allem guten Verhalten,
Wollen und Handeln. Die einsichtige Wertgegebenheit ist aber zugleich
von subjektiver ApoSteriorität gegenüber dem objektiv guten Wollen
und Verhalten. Die einsichtige Wertgegebenheit ist ferner von
subjektiver Apriorität gegenüber aller Seinsgegebenheit. Der Wert selbst

aber ist gegenüber dem subsistenten Sein von nur attributiver
Bedeutung. » 3 Mit anderen Worten : Obgleich das gute Wollen und
Verhalten für den einzelnen Menschen früher ist als die Einsicht in
den Wert, der das Wollen und Handeln objektiv gut macht, so ist
doch der einsichtig gegebene Wert objektiv früher als alles gute
Verhalten, Wollen und Handeln, weil eben das Wollen und Handeln
erst durch die Gegebenheit dieses Wertes gut und wertvoll wird. Und
obgleich das subsistente Sein, das Persons«'«, das Aktzentrums«» an
sich früher ist als der Wert (denn der Wert ist eine Qualität, die

Qualität aber ist die Eigenschaft von etwas, was da ist), so ist doch

für uns der einsichtige Wert früher gegeben als das Sein, weil das Sein

uns überhaupt nur interessiert, insofern es werthaft ist.

Im Untersatz des oben angeführten Syllogismus setzt Scheler

an die Stelle der unbestimmten emotionalen Aktarten, durch die uns
zuerst « materiale » Werte gegeben sind, die bestimmten Akte der Liebe
und des Hasses. Hier wird ganz deutlich, daß der spezifische Sinn,
den Scheler mit den Ausdrücken « Liebe » und « Haß » verbindet,
weder durch geschichtliche Erwägungen noch durch unmittelbare
Erfahrung des Lebens gefordert ist, sondern einzig durch das oberste

Prinzip seiner Wertethik gerechtfertigt erscheint. Die psychische
Schicht der Liebe und des Hasses ist der Grundaffekt, die
geistigsittliche Schicht der Liebe und des Hasses ist der Grwnàakt alles

ethischen Lebens, — das sagt Aristoteles, das sagt Augustinus, das

sagt Thomas von Aquin. 4 Daß aber Liebe und Haß uns zuerst' Werte

1 A. a. O. 94.
2 A. a. O. 94.

3 A. a. O. 94.
4 Summa theol. I-II q. 28 a. 6.



2Ô0 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

zur Gegebenheit bringen und den Stoff für alle weiteren Wertungen
bieten und das Bindeglied für all unser theoretisches Erkennen und

praktisches Verhalten bilden, das lehrt — wenigstens in dieser

Allgemeinheit — weder Aristoteles, noch Augustinus, noch Thomas von
Aquin. Diese drei Denker, insbesondere Aristoteles und noch mehr
Thomas von Aquin, machen scharfe Unterscheidungsstriche, wenn es

sich um die Feststellung der Bedeutung von Liebe und Haß handelt.
Den Primat von Liebe und Haß im sittlichen Leben lehren alle
Scholastiker. Die Lehre, daß nicht nur alle Arten des Wollens, sondern
auch alle praktischen Vorstellungen und Urteile von der Liebe bezw.

vom Hasse bedingt seien, ist allen Scholastikern geläufig. Auch die
Scholastik hat von jeher gelehrt, daß Liebe und Haß jenseits aller
bestimmten Weisen des Wollens und aller praktischen Beurteilungen
liege. Der Schlußsatz Schelers dagegen lautet anders. Er lehrt « einen

Primat von Liebe und Haß sowohl gegenüber allen Arten des

Vorstellens und Urteilens überhaupt, als auch gegenüber allem Wollen. »1

Will man Scheler an diesem Punkte verstehen, muß man seine

Fragestellung vorerst klar einsehen. Seine Fragestellung aber lehnt
sich an die moderne Fragestellung an. Der modernen Fragestellung
aber liegt eine ungereimte Voraussetzung zugrunde. Diese ungereimte
Voraussetzung heißt : Verstand und Wille sind im Grunde ein und
dasselbe. Die Frage hat daher den Sinn : Werden die verschiedenen

Arten, durch die wir die Welt verstehen und das Leben auffassen und
die verschiedenen Weisen, durch die wir bestimmte Zwecke wollen
und konkrete Ziele anstreben, auf eine gemeinsame Urform
zurückgeführt, die der erkennenden Richtung unseres Geistwesens angehört
oder in der wollenden Richtung unseres Lebens liegt Die Frage wird
veranlaßt durch den tatsächlich gegebenen Dualismus zwischen
Erkennen und Wollen und hervorgerufen durch den natürlichen Drang
des Geistes nach Einheit. Die Frage, die auf ein Entweder-Oder

eingestellt ist, kann in dieser Fassimg nur gelöst werden entweder
durch den Intellektualismus oder den Voluntarismus.

Für Scheler ist diese. Fragestellung zu eng, weil ihre Alternative
zu kurz ist. Die Alternative ist nach ihm nicht zwei-, sondern
dreigliedrig. Entweder wird alles Wollen und jede besondere Art der

Erkenntnis auf ein Grundverstehen, oder es wird alles Erkennen und jede
besondere Art des Strebens auf ein Grundwollen, oder es wird endlich

1 « Vom Wesen der Philosophie », 94.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 2ÖI

alles Wollen und alles Erkennen auf ein geistiges Grundgefühl
zurückgeführt. Die beiden ersten Annahmen werden von Scheler als

unmöglich zurückgewiesen, weil durch sie die Eigenart und
Selbständigkeit entweder des Verstandes- oder des Willenslebens
aufgehoben würde. Es bleibt also nur das Grundgefühl der Geistesliebe
und des Geisteshasses als letzter Ursprung und tiefster Erklärungsgrund
des sittlichen Lebens übrig.

Diese Urliebe und dieser Urhaß sucht Scheler durch drei Merkmale

unserem Verständnisse näher zu bringen. Durch die Liebe und den
Haß in der Urbedeutung des Wortes sind uns Werte bezw. Unwerte
zuerst gegeben ; durch die Liebe und den Haß in ihrem ursprünglichen
Sinne wird allen übrigen Wertakten bezw. Akten, in denen ein Unwert
für einen Wert gehalten wird, der Stoff zugeführt ; Liebe und Haß
endlich bilden clie letzte Einheit für alles weitere Denken und Leben.

Durch das erste Merkmal wird die Ursprünglichkeit der Liebe und des

Hasses besonders hervorgehoben. Die zweite Bestimmung enthält den

Grund, warum Liebe und Haß in ihrem Ursprünge Gottesliebe bezw.

Gotteshaß sein müssen, weil nur die Gottesliebe und der Gotteshaß
« Stoffquellen » sein können für alle besonderen Arten des Strebens und
Widerstrebens im Menschenleben. Das dritte Eigentümliche endlich,
das Scheler in der ursprünglichen Aktklasse des Liebens und Hassens

wahrzunehmen glaubt, soll uns darauf aufmerksam machen, daß der
Rationalismus und Voluntarismus in der Ethik allein durch den
Hinblick auf dieses fundamentale Gefühl besiegt und beseitigt werden
könne. 1

Ohne Zweifel steckt Geist und Scharfsinn in dieser neuesten

Grundlegung der Ethik.
Uns will aber scheinen, daß die Problemstellung Schelers unnatürlich

und seine Lösung zum mindesten gekünstelt, ja wenn man näher zusieht,

widerspruchsvoll sei, — daß Scheler den Intellektualismus und
Voluntarismus nur scheinbar überwunden, in Wirklichkeit aber an deren Stelle

einen unhaltbaren Synkretismus gesetzt habe, Wir sind fest überzeugt,

daß die Antwort des hl. Thomas in vorliegender Sache die einzig richtige
ist und wir schreiben die überzeugende Kraft seiner Darstellung ztim
großen Teil dem Umstände zu, daß er die Frage so einfach und
durchsichtig stellte.

Die geistige Liebe des Menschen ist von grundlegender Wichtigkeit

1 A. a. O. 94.



2Ö2, Die Wertethik und die Seinsphilosopliie

im sittlichen Leben des Menschen. Das ist eine einsichtige Wahrheit
für jeden, der überhaupt weiß, was geistig-sittliches Leben bedeutet.
In dieser Geist-Liebe ist etwas ursprünglich Gegebenes. Das ist ebenfalls

evidentermaßen wahr. Aus dieser doppelten Einsicht ergibt sich
die Frage : Was ist in dieser Liebe gegeben Alles Fragen ist ein Suchen.

Die Art des Suchens ist durchaus bedingt und bestimmt durch die

Art der Einstellung des Blickes auf das, was man sucht. Was sucht

man also, worauf hat sich der Blick zu richten, wenn das ursprünglich
Gegebene der Liebe in Frage steht Das, was in der Liebe ursprünglich
gegeben ist, muß offenbar etwas Wirkliches sein. Der Schein hat nie
den Charakter des Ursprünglichen. Es muß etwas Wirkliches sein im
Sinne des Seienden und zwar im Sinne des Daseienden. Actus est

natura prior quam potentia. Potentia dijudicatur per actum, non
actus per potentiam. Diese scholastischen Sätze enthalten Einsichten

von allerhöchster Evidenz. Das der Liebe ursprünglich Gegebene
muß allen Menschen gegeben sein, die sich irgendwie geistig-sittlich
betätigen. Denn der gemeinsame Ursprung aller sittlichen Betätigungen
des einzelnen muß zugleich der gemeinsame Ursprung aller sittlichen
Bestrebungen der Gesamtmenschheit sein. Das der Liebe ursprünglich
Gegebene muß im höchsten Grade einsichtig und durchsichtig sein,

weil alle weitere sittliche Einsicht von dieser Ureinsicht abhängig ist.
Das, was in der Liebe ursprünglich gegeben ist, muß endlich der
Erkenntnis leicht zugänglich sein. Verwicklungen und Schwierigkeiten
kommen bekanntlich an den Ursprüngen nicht vor.

Das fragende Auge Schelers aber richtet sich beim Suchen des

ursprünglich Gegebenen auf etwas ganz anderes. Scheler sucht nicht
das Daseiende, da er ja ausdrücklich das ursprüngliche Werterfassen
aller Seinserkenntnis vorhergehen läßt. 1 Er sucht nicht etwas, das

allen Menschen gemeinsam gegeben wäre. Das ursprünglich Gegebene

ist nach ihm das Individuellste, was sich denken läßt, da gerade dieses

Gegebene die Persönlichkeit konstituiert. Und die große Mühe, die

Scheler hat, das ursprünglich Gegebene sich und anderen klar zu

machen, zeigt zur Genüge, daß das von ihm Gesuchte durchaus nicht
leicht verständlich ist.

Also weicht schon das Fragen Schelers so weit vom natürlichen
Wege ab, daß ein Finden der Wahrheit hier nicht leicht erwartet
werden kann.

1 « Formalismus », 3o5.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 263

In der Geschichte der neueren Philosophie macht kein System
so den Eindruck des Geistvollen und zugleich Gekünstelten, wie die

Philosophie des Herrn von Leibniz. Ähnliches läßt sich von Scheler

sagen. Es ist ja gewiß ein großer Gedanke, die Geschichte des Menschen
im kleinen und der Menschheit im großen von der Stellung derselben
Gott gegenüber in allem abhängig zu machen. Wird eben diese

Behauptung derart überspannt — wie Scheler es tut 1
—, daß die

Erkenntnis und der Wille des Guten nur dann Anspruch machen dürfen
auf sittlichen Wert, wenn sie vom Lichte Gottes durchstrahlt sind
und von der Liebe Gottes getragen werden, dann fühlt man sofort,
daß hier ein wirklich gegebener Tatbestand ins Unnatürliche verzerrt,
mit Dichtungen vermengt und durch willkürliche Deutungen unkenntlich

gemacht worden ist. Es ist gewiß wahr, daß das ganze Leben
des Menschen mit allem Drum und Dran auf Liebe und Haß ruht.
Wer aber dabei sogleich an die Gottesliebe bezw. den Gotteshaß denkt,
muß entweder Gott verflüchtigen oder LIaß und Liebe umdeuten.

Da, wo Scheler die modernen Irrtümer in ihre Schlupfwinkel
verfolgt, ist es höchst interessant. Auch seine Darstellung der Ordnung
der Werte ist sehr lehrreich. Aber sobald er das Gebiet der Ontologie
berührt, hört seine Sicherheit auf.

Er ist sicher überzeugt davon, einen Rekord-Höhenflug des Geistes

vollzogen zu haben mit der Unterscheidung eines Wertseins und eines

Seinsdaseins. 2 Diese Unterscheidung dient ihm dazu, die Behauptung
plausibel zu machen, daß wir einen wirklichen Wert erfassen können,
ohne ihn als seiend mitzufassen. Scheler merkt nicht, daß er damit
ein Luftschloß durch eine Luftmauer stützt.

Marco Polo erzählt von einem chinesischen Zauberer, er habe

ein Seil in die Höhe geworfen, um daran cmporzuklettern. An dieses

Zauberstück erinnert uns Schelers Wertethik. Die Existenz des Wertes,
auch des absoluten Wertes, ist uns gegeben durch Setzung der
Wertwesenheit (das Seil wird in die Höhe geworfen). Die Liebe ist die

Bewegung vom niederen zum höheren Wert (Emporklettern am Seil).
Die Vorstellung Schelers, daß ja Gott eigentlich das Seil werfe, ändert

nichts an der Sache, da ja Scheler beweisen müßte, daß hinter der

von ihm statuierten Liebe Gottes der wirklich seiende Gott der Liebe

steht. Solche unnatürliche Künsteleien sind übrigens unvermeidlich

1 A. a. O. 268; 269, 683.
2 « Vorn Ewigen », 637.



264 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

für alle, die — wie Scheler — mit der modernen « Geistesphilosophie » die

Religion und die übrigen Geisteswerte vom Subjekt her aufbauen wollen.
Auf den inneren Widerspruch, der in Schelers Gottesliebe und

Gotteshaß liegt, haben wir bei einer anderen Gelegenheit hingewiesen.
Seine Gottesliebe und sein Gotteshaß aber widersprechen auch

dem Zweck, dem sie ausgesprochenermaßen dienen sollen.

Die « Wertethik » soll dem Frieden dienen und der Einheit unter
den Menschen, zuerst der religiösen Einheit, dann der geist-wissen-
schaftlichen, endlich der wirtschaftlichen Einigung. Ein tieferer Gegensatz

aber als der zwischen Gottesliebe und Gotteshaß ist nicht denkbar.
Diesen Riß stellt Scheler an den natürlichen Ursprung der Geisteskultur

der Menschheit. Wie kann da von einer Einigkeit unter den

Menschen noch die Rede sein

Scheler will mit den neuen Grundlagen seiner Ethik sowohl das

praktische Verhalten wie das theoretische Erkennen des Menschen

in einer höheren Einheit sammeln. Nun reißt er aber die Erkenntnis
des Seins und die Erkenntnis des Guten so unnatürlich auseinander,
daß schon an den Quellen des Lebens ein neues Zentrum der Zwietracht
geschaffen ist.

Scheler erklärt dem Subjektivismus und Relativismus unserer
Tage den Krieg bis aufs Messer. Nun tritt aber der Individualismus
schon in der Basierung der Ethik in so einseitiger Weise zutage, daß

man Scheler durchaus nicht Unrecht tut, wenn man seine neue
Philosophie eine neue Art des Subjektivismus nennt.

Und wenn Schelers Versuch, den Rationalismus und Voluntarismus
durch das Grundprinzip seiner Lebensphilosophie zu überwinden, in
Betracht gezogen wird, hat der Vorwurf des Synkretismus seine volle

Berechtigung.
Synkretismus in der Philosophie ist das Bestreben, Gegensätze in

einer höheren Einheit zu verbinden, ohne dabei den tieferen Grund
der Gegensätzlichkeit aufzuheben, das Bestreben also, Unvereinbares

miteinander zu vereinigen, Unmögliches möglich zu machen, Frieden

zu rufen, wo kein Friede ist. Der tiefere Grund aber des Auseinanderfallens

der modernen Philosophie, insbesondere der modernen Ethik,
in Rationalismus und Voluntarismus ist der Aktualismus des

neuzeitlichen Denkens. Der Aktualismus liegt der Unversöhnlichkeit dieser

beiden Denk- und Lebensrichtungen zugrunde. Der Aktualismus der
Neuzeit ist schuld daran, daß der spezifische Unterschied zwischen
Erkennen und Wollen nicht mehr festgehalten wird ; der Aktualismus



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 265

macht es unmöglich, das richtige Grunderkennen und Grundwollen
ausfindig zu machen ; der Aktualismus ist der eigentliche Grund,
warum Erkennen und Wollen nicht mehr auf eine einheitliche Wurzel
zurückgeführt werden können. Logisch und historisch läßt sich der
Nachweis erbringen, daß sowohl der Rationalismus als auch der
Voluntarismus aus dem Aktualismus herausgewachsen ist.

Scheler aber hat den Aktualismus durchaus nicht aufgegeben.
Den landläufigen Aktualismus weist er wohl ab. 1 Er bekennt sich

zum Satz : Agere sequitur esse. Er spricht von der Substanz, vom
subsistenten Sein, von der Einheit der Natur. Die Person ist ihm nicht
nur ein Akt, sondern ein Zentrum der verschiedenartigsten Akte.

Nirgends aber ist ihm die Substanz gleich « id, quod est » ; nirgends
faßt er die Natur als « id, quo substantia primo agit » auf. Über die
scholastische Lehre von den Seelenkräften geht er mit einem vornehmen
Lächeln hinweg. Das Letzte des Lebens ist für ihn eine aktualistische
Einheit, die dann dem subsistenten Sein gleichgesetzt wird. Dem

Mangel an Ontologie verdankt der Aktualismus seine Entstehung.
Dem Mangel an Ontologie verdankt Scheler das Unvermögen, den

Rationalismus und Voluntarismus zu überwinden. Voraussichtlich wird
seine Ethik in der Geschichte als sublimierter Voluntarismus
gekennzeichnet werden. Am besten würde sie Synkretismus heißen.

Bei Thomas von Aquin finden wir einen interessanten Artikel.
Der Titel lautet : « Utrum amor sit causa omnium, quae amans agit. »

Antwort : « Omne agens agit propter finem aliquem. Finis autem est

bonum desideratum et amatum unicuique. Unde manifestum est,

quod omne agens, quodcumque sit, agat quamcumque actionem ex
aliquo amore. » 2 Und in der Antwort auf den ersten Einwurf bestimmt
Thomas die Weite und den Umfang der Frage und Antwort mit
folgenden Worten : «Nos autem loquimur nunc de amore communiter

accepto, prout comprehendit sub se amorem intellectualem, rationalem,
animalem, naturalem. » 3

Die Liebe ist demnach in der thomistischen Ethik das Prinzip
aller Regsamkeit. Das Wort Liebe aber ist nicht eindeutig. Thomas

unterscheidet hier einen vierfachen Sinn des Ausdrucks « Liebe ».

Uns interessiert hier nur der amor intellectualis und der amor ratio-
nalis, weil in dieser Unterscheidung der erste Schritt zur Überwindung
des Rationalismus und Voluntarismus liegt.

1 « Formalismus », 399. 2 Summa theol. I-1I q. 28 a. 6.
a 1-11 q. 28 a. 6 ad 1.



266 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

Der Unterschied zwischen « intellectuale » und « rationale « ist in
der thomistischen Philosophie von außerordentlicher Bedeutung.

Der Verstand (intellectus) ist wesentlich intuitiv. 1 Der Verstand
schaut das, was er erkennt. Der Verstand ist jenes Organ des menschlichen

Geistes, das seiner Natur nach bestimmt ist, in unmittelbare
Verbindung mit dem Wirklichen zu treten. 2 Der Verstand ist recht

eigentlich der geistige Wirklichkeitssinn des Menschen. Der Verstand
ist ganz in der Gewalt seines Gegenstandes. 3 Das Verstandeserkennen

ist naturtriebartiges Erkennen. Ist sein Gegenstand dem Verstände

nicht wirklich gegenwärtig — gegenwärtig in seiner Daseinswirklichkeit —
so ist ein Erkennen für ihn unmöglich. Der Verstand (intellectus)
konstruiert nicht, vergleicht nicht, bewegt sich nicht. 4 Das wirkliche
Erkennen des Verstandes ist immer und wesenhaft Erkennen des

Wirklichen. Der Verstand als Verstand ist untrüglich in seinem

spezifischen Erkennen, auf seinem Eigengebiete. Der ursprüngliche
Akt des Verstandes ist Seinsschau im' allgemeinen. 5 Aufmerksames
Achthaben auf das eigene geistige Tun wird jeden mühelos davon

überzeugen.
Anders die Vernunft (ratio). Die Vernunft ist wesentlich diskursiv.

Die Vernunft ist unruhig, sucht, schaut hin und her, vergleicht,
verbindet und trennt, schreitet fort, zieht Folgerungen, baut auf. 6 Die
Vernunft ist nicht so an die Wirklichkeit gebunden wie der Intellekt.
Die Vernunft denkt wirklich vieles, was nicht wirklich ist. Sie ist dem

Mißbrauch leicht zugänglich. Aber selbst der Mißbrauch ihres Denkens

wäre nicht möglich, wenn sie nicht im Verstände wurzelte. Die Vernunft
hat den Beruf, die Inhalte, die der Verstand anfänglich nur im
allgemeinen schaut, in ihrer konkreten Fülle zur Anschauung zu bringen. 7

Und da der Verstand alles das, was die Vernunft theoretisch und

praktisch zu ordnen berufen ist, in allgemeinen Umrissen schon zum

voraus schaut (denn die Vernunft sucht nur das, was der Verstand
auf seine Weise schon gefunden hat — ignoti nulla cupido), hat die

Vernunft wesensgemäß die Resultate ihres Forschens dem festen

Bestände der Wahrheitsschau des Verstandes unterzuordnen. Alle

1 I q. 79 a. 8. — Intelligere est simpliciter veritatem intelligibilem apprehendere.
2 I q. 85 a. 6. 5 1 q. 79 a. 2. ' I q. 79 a. 8.
5 1 q. 86 a. t. Intellectus noster directe non est cognoscitivus nisi universalium.
0 I q. 79 a. 8. Ratiocinari est procedere de uno intellecto ad aliud ad veritatem

intelligibilem cognoscendam.
7 I q. 79 a. 8.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 267

Denkinhalte der Vernunft, die sich dem Schaugehalte des Verstandes

nicht einordnen, entsprechen nicht der Wirklichkeit. Wenn dagegen
die Vernunft sich vom Verstände emanzipiert und ohne Rücksicht
auf die Verstandesinhalte zu konstruieren beginnt, dann wird die

Vernunft zucht- und zügellos, stellt Fragen, ohne zu antworten, sucht
die Wahrheit, ohne sie zu finden, baut auf, um es wieder
niederzureißen, glaubt zu entwickeln, während sie verwickelt.

Jene philosophische Richtung, die, sei es das theoretische, sei es

das praktische Vernunftdenken aus seiner Verankerung im Verstandes-
erkennen herausreißt, heißt Rationalismus im strengsten und engsten
Sinne des Wortes.

Verstand und Vernunft fundieren eine zweifache Liebe : den

arnor intèllectualis und den amor rationalis. An anderen Stellen nennt
Thomas den amor intellectualis auch amor voluntatis ut natura est,

und den amor rationalis actus voluntatis ut voluntas est.

Der Verstandeswille oder die natürlich-geistige Liebe ist der
fundamentale geistige Wirklichkeitsdrang des Menschen. 1 Diese

geistige Grundliebe kann nichts anderes als das wirklich Gute wollen
im Sinne des Seiend-Guten. Das, was im amor intellectualis gegeben
ist, ist das Seiende, insofern es wertvoll ist. Die Seinserkenntnis und
das Werterfassen geschieht in einem und demselben Akte — in
verschiedener Hinsicht. 2 Der Grundwille geht auf das Wirklich-Gute im
allgemeinen. Im Grundwollen ist allen Menschen ein und dasselbe

gegeben. Hier findet das sittliche Leben aller Menschen die letzte
Einheit.3 Diese Einheit ist unzerstörbar. Die Vereinigung aller Menschen

im Wollen des Guten im allgemeinen geschieht so sicher und leicht,
daß jede Gefahr, einem Scheingute sich hinzugeben, absolut
ausgeschlossen ist

Die Vernunftliebe (amor rationalis) geht auf das Konkret-Gute.
Sie hat die Aufgabe, das, was der Verstandeswille im allgemeinen will,
zur konkreten Erfüllung zu bringen. 4 Der Vernunftwille ist frei.
Er überlegt, er macht Projekte, er trifft die rechte Wahl und Auswahl. 0

Wahl und Auswahl sind dann recht, wenn der freie Wille das wählt,
was dem natürlichen Zug des Willens entspricht. Hier sind Verirrungen
möglich. Der amor rationalis kann von Scheinwerten getäuscht werden.

Jene philosophische Richtung, die den freien Willen vom Natur-

1 I q. 82 a. [. 1 q. 79 a. 11. :1 I-II q. 1 a. 7.
4 I q. 83 a. 4.

5 I q. 83 a. 3.



268 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

willen loslöst und die Freiheit zum Prinzip und Gesetz des menschlichen

Lebens macht und die Höhe der Energie im Durchsetzen der
Freiheit als Maßstab des sittlichen Lebens ansieht, heißt Voluntarismus
in der eigentlichsten Bedeutung des Wortes.

Dadurch, daß Thomas von Aquin die ratio auf den intellectus
und den amor rationalis auf den arnor intellectualis zurückführte,
hat er sowohl den Rationalismus als den Voluntarismus im ursprünglichsten

Sinne aus den Angeln gehoben. Die weitereren Bedeutungen,
die mit den Ausdrücken Rationalismus und Voluntarismus noch
verbunden werden unci die weiteren Fragen, die sich daraus ergeben, sind
durch die einfache Problemstellung und Lösung des hl. Thomas entweder
sinn- und gegenstandslos geworden oder lassen sich von hier aus leicht
und klar beurteilen und beantworten.

Die Frage, ob das Verstandeserkennen und das VerstandesZfeôe»

aufeinander zurückgeführt werden können, ist nicht nur sinnlos,
sondern sinnwidrig. 1

Die Frage aber, ob die Verstandeseinsicht oder der Naturwille
der Wirklichkeit näher liege, hat insofern einen Sinn, als die Berührung
mit der Wirklichkeit in der Art und Weise des Wollens und Liebens
viel lebendiger gefühlt wird als in der Art und Weise der Erkenntnis. 2

Daraus darf aber nicht geschlossen werden, daß die Wirklichkeit dem

Lieben näher stehe als dem Verstehen, oder daß das Lieben ein eigenes
Gebiet der Wirklichkeit habe, verschieden von der Wirklichkeit, die

dem Verstände gegeben ist. Dem Geiste ist in seiner ganzen Breite

nur so viel Wirklichkeit zugänglich, als ihm verständlich gemacht
werden kann. Voluntas sequitur intellectum.

Die Frage endlich, ob die beiden ursprünglichen Tendenzen des

Erkennens und Liebens sich in einer höheren Einheit verbinden, kann
nicht mehr auf dem Boden der Ethik entschieden werden, noch viel
weniger durch eine sittliche Erfahrung einsichtig gelöst werden. Auf
diese Frage gibt nur eine metaphysische Einsicht eine gültige Antwort.

In der einfachen, substanziellen Geistnatur des Menschen sind
Verstand und Wille, Verstehen und Lieben zur substanziellen Einheit

' I q. 79 a. i ad 2.
2 I q. 19 a. 1. Hoc autem distat inter appetitum et intellectum quia

cognitio est secundum quod cognitum est in cognoscente ; appetitus autem est,
secundum quod appelons inclinatur in ipsam rem appetitam. Et sic terminus
appetitus, quod est bonum, est in re appetibili, sed terminus cognitionis, quod est
verum, est in ipso intellectu.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 269

verbunden. Wie das Seiende bezvv. das Wahre rrnd das Gute im
Wirklichen eins, ja im Grunde ein und dasselbe sind, so ist auch das

Erkennen des Wahren und das Lieben des Guten in der substanziellen
Natur des Geistes eins, ja ein und dasselbe. Die Differenzierung beginnt
erst mit der Gliederung der Seelenkräfte. Kraft dieser Verwurzelung
des Verstandes und des Willens im substanziellen Geiste muß sich
das ursprüngliche Schauen und Lieben notwendig auf das Wirkliche
richten. Deus et natura semper tendunt ad unum. Daß also das

Verstandeserkennen auf das Wirkliche gerichtet ist, kommt nicht
daher, daß es Erkennen ist, sondern daß es Naturerkennen ist. Und
daß das Grundwollen immer und allezeit auf das Wirkliche geht, hat
seinen Grund nicht darin, daß es Wollen ist, sondern daß es Naturwollen
ist. 1 Die geistige Natur des Menschen verbindet den Menschen in
letzter Linie mit der Wirklichkeit. Aus diesem Grunde ist die Scholastik
der Substanz eigentlich die Substanz der Scholastik.

Die Einheit der Natur ist nicht die höchste Einheit. Sie wird
abgeschlossen in der Einheit der Person. 2 Die Einheit der Person ist
die allerletzte und allerhöchste und allerursprünglichste Einheit des

Menschen. 3 Die organische Gliederung der Seelenkräfte, die in der
Seelensubstanz virtuell enthalten ist, wird erst in der Person aktuiert.
So ist wirklich der Personalismus die letzte Überwindung des

Intellektualismus und des Voluntarismus, aber nicht der aktualistische
Personalismus Schelers, sondern der substanziell orientierte Personalismus
des hl. Thomas von Aquin.

1 1 q. m a. 2. Cum motus voluntatis (naturalis) non sit aliud quam inclinatio
voluntatis in rent volitam, solius Dei est sic immutare voluntatem, qui dat naturae
intellecluali virtutem talis inclinationis.

2 III q. 2 a. 1 ad II.
3 III q. 2 a. 2 ad II.


	Thomas von Aquin oder Max Scheler : die Wertethik und die Seinsphilosophie [Fortsetzung]

