Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : die Wertethik und die
Seinsphilosophie [Fortsetzung]

Autor: Rohner, P. Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquin oder Max Scheler.
Die Wertethik und die Seinsphilosophie.

Von P. Anton ROHNER O. P.

(Fortsetzung.)

i1l

Sowohl in der Erklirung der Liebe (Gottesliebe) als auch in der
begrifflichen Fassung des Hasses (Gotteshasses) verwickelt sich Scheler
in einen Widerspruch. Der Triger, der Akt und der Inhalt jenes Wertes,
den wir Liebe im sittlichen Sinne nennen, ist nach Scheler ein absoluter
Trédger, ein absoluter Akt und ein absoluter Inhalt und doch kein
absoluter Triger, kein absoluter Akt, kein absoluter Inhalt, weil
wesentlich Bewegung zuom absoluten Werte hin. Und der Triger, der
Akt und der Inhalt jenes Unwertes, der Haf im sittlichen Sinne
genannt wird, ist das absolute Nichts und doch wieder nicht das
absolute Nichts, weil wesentlich Bewegung zum absoluten Nichts hin.

Gottesliebe und Gottesha3 bilden das Urspriinglichste in der
Wertordnung.  Sie fundieren alle weiteren Wertakte. Die verschiedenen
Arten der Vorstellung, der Beurteilung und der Erfassung des Seins,
die verschiedenen Weisen des Wollens und Wihlens und Wertens
des Lebensinhaltes finden in der Gottesliebe und im Gotteshasse ihre
letzte Begriindung. Die Gottesliebe bezw. der Gotteshall stellen jene
iiberragende Einheit im Menschenleben dar, in der die Wertethik
und die Seinsphilosophie, die Moral und die Theorie ihre gemeinsame
Wurzel haben. Aus dem Gegensatz der Gottesliebe und des Gottes-
hasses miissen alle Gegensitze in der Menschheit und ihrer Geschichte
erklirt werden. Die heillosen Verirrungen des Rationalismus und des
Voluntarismus, die das moderne Denken zersplittern und das moderne
Leben vergiften, kénnen nur durch diese Neufundamentierung der
Ethik und des Ethos tiberwunden werden. Diese Fundamentierung —

" Divus Thomas. ' 17



258 Die Wertethik und die Seinsphilosophie.

meint Scheler — ist nicht ganz neu. Er glaubt vielmehr, die ver-
schiitteten Grundlagen der altchristlichen Ethik wieder atlsgégfabell
zu haben. Auf sie will er das neue Leben stellen. ' '

Wire Scheler ein Theologe und wollte er als Moraltheologe das
letzte Fundament des iibernatiirlichen Lebens und der christlichen
Lebensweisheit herausstellen, dann hitten wir selbstverstindlich gegen
die Gottesliebe als Lebensprinzip nichts einzuwenden. Aber Scheler
ist ein Philosoph und schreibt eine philosophische Ethik. Als solcher
fordert er unseren Widerspruch heraus.

Ein Blick in das menschliche Leben und Tun wird jeden leicht
iiberzeugen, daBl der Gotteshall nicht als Grundmotiv eines 7jeden
sittlich schlechten Lebens angesprochen werden darf. Der Gotteshal
ist doch wviel zu voraussetzungsvoll und verlangt zu viel ‘geistige
,Betéi_,tigung,' als daf er in irgend einem Sinne urspriinglich genannt
werden diirfte. Und auch die Gottesliebe setzt — rein natiirlich
gesprochen — eine derartige geistige Lebensfiille voraus, dal3 man
sie unmoglich jemem sittlichen Leben, das wir in uns erfahren und an
anderen in etwa erblicken, zugrunde legen kann.

Mit diesem Hinweis aber auf die gewdohnliche Erfahrung wird sich
Scheler kaum zufrieden geben. Er hilt es nicht fiir ausgeschlossen,
daf3 der Einblick in den wahren Sachverhalt zuweilen einem einzigen
vorbehalten sei. Kénnte ihm nicht vielleicht inbezug auf die Bedeutung
der Gottesliebe und des Gotteshasses in der Grundlegung des sittlichen
Lebens ein Licht aufleuchten, das den iibrigen Sterblichen wversagt
wire ? Wir miissen also seinen’ Griinden nachgehen.

Der Satz, der die Urspriinglichkeit der Gottesliebe und des Gottes-
hasses ausspricht, hat bei Scheler einen noch héheren und allgemeineren
Satz iiber sich, den Satz nimlich : der Wert ist frither als das Sein, —
das Wertnehmen ist frither als die Seinserkenntnis. Aus der logischen
Verbindung dieser beiden Sitze ergibt sich fiir Scheler folgender
Syllogismus : Die spezifischen « emotionalen » Aktarten unseres Geistes,
durch die uns Werte zuerst zur Gegebenheit kommen und die auch
die Stoffquellen fiir alle sekundiren Wert-Beurteilungen, sowie fiir
alle Normen und Sollseinssitze ausmachen, machen das gemeinsame
Bindeglied sowohl fiir all unser praktisches Verhalten wie fiir all unser
theoretisches Erkennen und Denken aus.! Nun aber sind Liebe und
HaB die urspriinglichsten und alle iibrigen Aktarten umspannenden

! « Vom Ewigen im Menschen » (« Vom Wesen der Philosophie »), 94.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie , 259

und fundierenden Aktweisen innerhalb der Gruppe der emotionalen
Akte.! Also bilden Liebe und Haf} die gemeinsame Wurzel unseres
praktischen und unseres theoretischen Verhaltens, sind die Grundakte,
in denen allein unser theoretisches und praktisches Leben seine letzte
Einheit findet und  bewahrt. 2 ' '

Den Obersatz dieses Syllogismus erklart Scheler aus dem eigen-
artigen Verhdaltnis, das er zwischen Wert und Sein, zwischen Theorie
und Moral statuiert, mit folgenden Worten : «Die einsichtige Wert-
gegebenheit besitzt eine objektive Prioritat vor allem guten Verhalten,
Wollen und Handeln. Die einsichtige Wertgegebenheit ist aber zugleich
von subjektiver Aposterioritit gegeniiber dem objektiv guten Wollen
und Verhalten. Die einsichtige Wertgegebenheit ist ferner von swb-
jektiver Aprioritit gegeniiber aller Seinsgegebenheit. Der Wert selbst
aber ist gegeniiber dem subsistenten Sein von nur attributiver
Bedeutung. » 3 Mit anderen Worten : Obgleich das gute Wollen und
Verhalten fiir den einzelnen Menschen frither ist als die Einsicht in
den Wert, der das Wollen und Handeln objektiv gut macht, so ist
doch der einsichtig gegebene Wert objektiv frither als alles gute
Verhalten, Wollen und Handeln, weil eben das Wollen und Handeln
erst durch die Gegebenheit dieses Wertes gut und wertvoll wird. Und
obgleich das subsistente Sein, das Personsein, das Aktzentrumsein an
sich frither ist als der Wert (denn der Wert ist eine Qualitdt, die
Qualitdt aber ist die Kigenschaft von etwas, was da ist), so ist doch
fiir uns der einsichtige Wert frither gegeben als das Sein, weil das Sein
uns iiberhaupt nur interessiert, insofern es werthaft ist.

Im Untersatz des oben angefithrten Syllogismus setzt Scheler
an die Stelle der wumnbestimmien emotionalen Aktarten, durch die uns
zuerst « materiale » Werte gegeben sind, die bestimmien Akte der Liebe
und des Hasses. Hier wird ganz deutlich, daf3 der spezifische Sinn,
den Scheler mit den Ausdriicken «Liebe» und «HaB» verbindet,
weder durch geschichtliche Erwigungen noch durch unmittelbare
Erfahrung des Lebens gefordert ist, sondern einzig durch das oberste
Prinzip seiner Wertethik gerechtfertigt- erscheint. Die psychische
Schicht der Liebe und des Hasses ist der Grundaffekt, die geistig-
sittliche Schicht der Liebe und des Hasses ist der Grundaki alles
ethischen Lebens, — das sagt Aristoteles, das sagt Augustinus, das
sagt Thomas von Aquin. ! Daf} aber Liebe und Hal} uns zuerst' Werte

1A a. 0. 94. z A.a. O, 94. 8 A, a. O. 94.
4 Summa theol. I-1I gq. 28 a. 6.



260 Die. Wertethik und die Seinsphilosophie

zur Gegebenheit bringen und den Stoff fiir alle weiteren Wertungen
bieten und das Bindeglied fiir all unser theoretisches Erkennen und
praktisches Verhalten bilden, das lehrt — wenigstens in dieser All-
gemeinheit — weder Aristoteles, noch Augustinus, noch Thomas von
Aquin. Diese drei Denker, insbesondere Aristoteles und noch mehr
Thomas von Aquin, machen scharfe Unterscheidungsstriche, wenn es
sich um die Feststellung der Bedeutung von Liebe und Hal3 handelt.
Den Primat von Liebe und Half im sittlichen Leben lehren alle
Scholastiker. Die Lehre, daBl nicht nur alle Arten des Wollens, sondern
auch alle praktischen Vorstellungen und Urteile von der Liebe bezw.
vom Hasse bedingt seien, ist allen Scholastikern gelaufig. Auch die
Scholastik hat von jeher gelehrt, dal Liebe und HaB jenseits aller
bestimmten Weisen des Wollens und aller praktischen Beurteilungen
liege. Der Schlufisatz Schelers dagegen lautet anders. Er lehrt « einen
Primat von Liebe und HalBl sowohl gegeniiber allen Arten des Vor-
stellens und Urteilens iiberhaupt, als auch gegeniiber allem Wollen. » !

Will man Scheler an diesem Punkte verstehen, mufl man seine
Fragestellung vorerst klar einsehen. Seine Fragestellung aber lehnt
sich an die moderne Fragestellung an. Der modernen Fragestellung
aber liegt eine ungereimte Voraussetzung zugrunde. Diese ungereimte
Voraussetzung heif3t : Verstand und Wille sind im Grunde ein und
dasselbe. Die Frage hat daher den Sinn: Werden die verschiedenen
Arten, durch die wir die Welt verstehen und das Leben auffassen und
die verschiedenen Weisen, durch die wir bestimmte Zwecke wollen
und konkrete Ziele anstreben, auf eine gemeinsame Urform zuriick-
gefithrt, die der erkennenden Richtung unseres Geistwesens angehort
oder in der wollenden Richtung unseres Lebens liegt ? Die Frage wird
veranlaft durch den tatsdchlich gegebenen Dualismus zwischen Er-
kennen und Wollen und hervorgerufen durch den natiirlichen Drang
des Geistes nach Einheit. Die Frage, die auf ein Entweder-Oder
eingestellt ist, kann in dieser Fassung nur gelost werden entweder
durch den Intellektualismus oder den Voluntarismus.

Fiir Scheler ist diese Fragestellung zu eng, weil ihre Alternative
zu kurz ist. Die Alternative ist nach ihm nicht zwei-, sondern drei-
gliedrig. Entweder wird alles Wollen und jede besondere Art der
Erkenntnis auf ein Grundverstehen, oder es wird alles Erkennen und jede
besondere Art des Strebens auf ein Grumdwollen, oder es wird endlich

! « Vom Wesen der Philosophie », 94.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie _ 201

alles Wollen und alles Erkennen auf ein geistiges Grundgefiihl zuriick-
gefithrt. Die beiden ersten Annahmen werden wvon Scheler als
unmoglich zuriickgewiesen, weil durch sie die Eigenart und Selb-
standigkeit entweder des Verstandes- oder des Willenslebens auf-
gehoben wiirde. Es bleibt also nur das Grundgefiihl der Geistesliebe
und des Geisteshasses als letzter Ursprung und tiefster Erklirungsgrund
des sittlichen Lebens iibrig.

Diese Urliebe und dieser Urhafl sucht Scheler durch drei Merkmale
unserem Verstdndnisse naher zu bringen. Durch die Liebe und den
Haf} in der Urbedeutung des Wortes sind uns Werte bezw. Unwerte
zuerst gegeben ; durch die Liebe und den Haf in ihrem urspriinglichen
Sinne wird allen tibrigen Wertakten bezw. Akten, in denen ein Unwert
fiir einen Wert gehalten wird, der Stoff zugefithrt; Liebe und Hal
endlich bilden die letzte Einheit fiir alles weitere Denken und Leben.
Durch das erste Merkmal wird die Urspriinglichkeit der Liebe und des
Hasses besonders hervorgehoben. Die zweite Bestimmung enthilt den
Grund, warum Liebe und Hal} in ihrem Ursprunge Gottesliebe bezw.
Gotteshall sein miissen, weil nur die Gottesliebe und der Gotteshaf3
« Stoffquellen » sein kénnen fiir alle besonderen Arten des Strebens und
Widerstrebens im Menschenleben. Das dritte Eigentiimliche endlich,
das Scheler in der urspriinglichen Aktklasse des Liebens und Hassens
wahrzunehmen glaubt, soll uns darauf aufmerksam machen, dafl der
Rationalismus und Voluntarismus in der Ethik allein durch den Hin-
blick auf dieses fundamentale Gefithl besiegt und beseitigt werden
konne. 1 . _

Ohne  Zweifel steckt Geist und Scharfsinn in dieser neuesten
Grundlegung der Ethik.

Uns will aber scheinen, daf die Problemstellung Schelers unnatiivlich
und seine Losung zum mindesten gekiinstelt, ja wenn man niher zusieht,
widerspruchsvoll ser, — daf3 Scheler den Intellektualismus und Volun-
tavismus nur scheinbar iiberwunden, in Wirklichkeit aber an deven Stelle
einen unhaltbaren Synkretismus gesetzt habe. Wiy sind fest diberzeugt,
dafs die Antwort des hi. Thomas in vorliegender Sache die einzig vichtige
1St und wiv schreiben die idiberzeugende Kraft seiner Darstellung zum
grofen Teil dem Umstande zu, daf er die Frage so einfach und durch-
sichiig stellte.

Die geistige Liebe des Menschen ist von grundlegender Wichtigkeit

LAl a O, 94.



262 ‘ ~ Die Wertethik und die Seinsphilosophie

im sittlichen Leben des Menschen. Das ist eine einsichtige Wahrheit
fiir jeden, der itberhaupt weill, was geistig-sittliches Leben bedeutet.
In dieser Geist-Liebe ist etwas urspriinglich Gegebenes. Das ist eben-
falls evidentermaflen wahr. Aus dieser doppelten Einsicht ergibt sich
die Frage : Was ist in dieser Liebe gegeben ? Alles Fragen ist ein Suchen.
Die Art des Suchens ist durchaus bedingt und bestimmt durch die
Art der Einstellung des Blickes auf das, was man sucht. Was sucht
man also, worauf hat sich der Blick zu richten, wenn das urspriinglich
Gegebene der Liebe in Frage steht ? Das, was in der Liebe urspriinglich
gegeben ist, mufl offenbar etwas Wirkliches sein. Der Schein hat nie
den Charakter des Urspriinglichen. Es mufl etwas Wirkliches sein im
Sinne des Seienden und zwar im Sinne des Daseienden. Actus est
natura prior quam potentia. Potentia dijudicatur per actum, non
actus per potentiam. Diese scholastischen Sitze enthalten Einsichten
von allerhéchster Evidenz. Das der Liebe urspriinglich Gegebene
muB allen Menschen gegeben sein, die sich irgendwie geistig-sittlich
betitigen. Denn der gemeinsame Ursprung aller sittlichen Betdtigungen
des einzelnen muB zugleich der gemeinsame Ursprung aller sittlichen
Bestrebungen der Gesamtmenschheit sein. Das der Liebe urspriinglich
Gegebene muf3 im hochsten Grade eimsichtig und durchsichtig sein,
weil alle weitere sittliche Einsicht von dieser Ureinsicht abhangig ist.
Das, was in der Liebe urspriinglich gegeben ist, muB endlich der
Erkenntnis leicht zugdinglich sein. Verwicklungen und Schwierigkeiten
kommen bekanntlich an den Urspriingen nicht vor.

Das fragende Auge Schelers aber richtet sich beim Suchen des
urspriinglich Gegebenen auf etwas ganz anderes. Scheler sucht nicht
das Daseiende, da er ja ausdriicklich das urspriingliche Werterfassen
aller Seinserkenntnis vorhergehen 1iBt.' Er sucht nicht etwas, das
allen Menschen gemeinsam gegeben wire. Das urspriinglich Gegebene
ist nach ihm das Individuellste, was sich denken 148t, da gerade dieses
Gegebene ‘die Personlichkeit konstituiert. Und die groBe Miihe, die
Scheler hat, das urspriinglich Gegebene sich und anderen klar zu
machen, zeigt zur Geniige, dal das von ihm Gesuchte durchaus nicht
leicht verstindlich ist.

Also weicht schon das Fragen Schelers so weit vom natiirlichen
Wege ab, dafl ein Finden der Wahrheit hier nicht leicht erwartet
werden kann.

! « Formalismus », 305.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 263

In der Geschichte der neueren Philoéophie macht kein System
so den Eindruck des Geistvollen und zugleich Gekiinstelten, wie die
Philosophie des Herrn von Leibniz. Ahnliches 1483t sich von Scheler
sagen. Es ist ja gewil ein grofler Gedanke, die Geschichte des Menschen
im kleinen und der Menschheit im groflen von der Stellung.derselben
Gott gegeniiber in allem abhingig zu machen. Wird eben diese
Behauptung derart iiberspannt — wie Scheler es tut! —, daf} die
Erkenntnis und der Wille des Guten nur dann Anspruch machen diirfen
auf sittlichen Wert, wenn sie vom Lichte Gottes durchstrahlt sind
und von der Liebe Gottes getragen werden, dann fithlt man sofort,
daB hier ein wirklich gegebener Tatbestand ins Unnatiirliche verzerrt,
mit Dichtungen vermengt und durch willkiirliche Deutungen unkennt-
lich gemacht worden ist. Es ist gewil wahr, daB das ganze Leben
des Menschen mit allem Drum und Dran auf Liebe und Hal ruht.
Wer aber dabei sogleich an die Gottesliebe bezw. den Gotteshal denkt,
mull entweder Gott wverfliichtigen oder Hafl und Liebe umdeuten.

Da, wo Scheler die modernen Irrtiimer in ihre Schlupfwinkel
verfolgt, ist es hochst interessant. Auch seine Darstellung der Ordnung
der Werte ist sehr lehrreich. Aber sobald er das Gebiet der Ontologie
berithrt, hort seine Sicherheit auf. ‘

Er ist sicher iiberzeugt davon, einen Rekord—Hohenﬂug des Geistes
vollzogen zu haben mit der Unterscheidung eines Wertseins und eines
Seinsdaseins. 2 Diese Unterscheidung dient ihm dazu, die Behauptung
plausibel zu machen, dal wir einen wirklichen Wert erfassen konnen,
ohne ihn als seiend mitzufassen. Scheler merkt nicht, dal er damit
ein Luftschlo durch eine Luftmauer stiitzt.

Marco Polo erzihlt von einem chinesischen Zauberer, er habe
ein Seil in die Hohe geworfen, um daran emporzuklettern. An dieses
Zauberstiick erinnert uns Schelers Wertethik. Die Existenz des Wertes,
auch des absoluten Wertes, ist uns gegeben durch Setzung der Wert-
wesenheit (das Seil wird in die Héhe geworfen). Die Liebe ist die
Bewegung vom niederen zum hoheren Wert (Emporklettern am Seil).
Die Vorstellung Schelers, da3 ja Gott eigentlich das Seil werfe, dndert
nichts an der Sache, da ja Scheler beweisen miifite, da3 hinter der
von ihm statuierten Liebe Gottes der wirklich seiende Gott der Liebe
steht. Solche unnatiirliche Kiinsteleien sind iibrigens unvermeidlich

L A.a. O. 268, 269, 683.
? « Vom Ewigen », 637.



204 _ Die Wertethik und die Seinsphilosophie

fir alle, die — wie Scheler — mit der modernen « Geistesphilosophie » die
Religion und die iibrigen Geisteswerte vom Subjekt her aufbauen wollen.

Auf den inneren Widerspruch, der in Schelers Gottesliebe und
GotteshaB liegt, haben wir bei einer anderen Gelegenheit hingewiesen.

Seine Gottesliebe und sein Gotteshal aber widersprechen auch
dem Zweck, dem sie ausgesprochenermafen dienen sollen.

Die « Wertethik » soll dem Frieden dienen und der Einheit unter
den Menschen, zuerst der religivsen Einheit, dann der geist-wissen-
schaftlichen, endlich der wirtschaftlichen Einigung. Ein tieferer Gegen-
satz aber als der zwischen Gottesliebe und Gotteshal ist nicht denkbar.
Diesen Rif3 stellt Scheler an den natiirlichen Ursprung der Geistes-
kultur der Menschheit. Wie kann da von einer Einigkeit unter den
Menschen noch die Rede sein ?

Scheler will mit den neuen Grundlagen seiner Ethik sowohl das
praktische Verhalten wie das theoretische Erkennen des Menschen
in einer hoheren Einheit sammeln. Nun reilt er aber die Erkenntnis
des Seins und die Erkenntnis des Guten so unnatiirlich auseinander,
daf schon an den Quellen des Lebens ein neues Zentrum der Zwietracht
geschaffen ist.

Scheler erklart dem Subjektivismus und Relat1v1smus unserer
Tage den Krieg bis aufs Messer. Nun tritt aber der Individualismus
schon in der Basierung der Ethik in so einseitiger Weise zutage, dafl
man Scheler durchaus nicht Unrecht tut, wenn man seine neue Philo-
sophie eine neue Art des Subjektivismus nennt.

Und wenn Schelers Versuch, den Rationalismus und Voluntarismus
durch das Grundprinzip seiner Lebensphilosophie zu iiberwinden, in
Betracht gezogen wird, hat der Vorwurf des Synkretismus seine volle
Berechtigung. |

Synkretismus in der Philosophie ist das Bestreben, Gegensitze in
einer héheren Einheit zu verbinden, ohne dabei den tieferen Grund
der Gegensitzlichkeit aufzuheben, das Bestreben also, Unvereinbares
miteinander zu vereinigen, Unmogliches moglich zu machen, Frieden
zu rufen, wo kein Friede ist. Der tiefere Grund aber des Auseinander-
fallens der modernen Philosophie, insbesondere der modernen Ethik,
in Rationalismus und Voluntarismus ist der Aktualismus des neu-
zeitlichen Denkens. Der Aktualismus liegt der Unverséhnlichkeit dieser
beiden Denk- und Lebensrichtungen zugrunde. Der Aktualismus der
Neuzeit ist schuld daran, daB der spezifische Unterschied zwischen
Erkennen und Wollen nicht mehr festgehalten wird ; der Aktualismus



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 205

macht es unmoglich, das richtige Grunderkennen und Grundwollen
ausfindig zu machen ; der Aktualismus ist der eigentliche Grund,
warum Erkennen und Wollen nicht mehr auf eine einheitliche Wurzel
zuriickgefithrt werden konnen. Logisch und historisch 146t sich der
Nachweis erbringen, dafl sowohl der Rationalismus als auch der Volun-
tarismus aus dem Aktualismus herausgewachsen ist.

Scheler aber hat den Aktualismus durchaus nicht aufgegeben.
Den landliufigen Aktualismus weist er wohl ab.! Er bekennt sich
zum Satz : Agere sequitur esse. Er spricht von der Substanz, vom
subsistenten Sein, von der Einheit der Natur. Die Person ist ihm nicht
nur ein Akt, sondern ein Zentrum der verschiedenartigsten Akte.

Nirgends aber ist ihm die Substanz gleich «id, quod est » ; nirgends
fa3t er die Natur als «id, quo substantia primo agit» auf. Uber die
scholastische Lehre von den Seelenkriften geht er mit einem vornehmen
Licheln hinweg. Das Letzte des Lebens ist fiir ihn eine aktualistische
Einheit, die dann dem subsistenten Sein gleichgesetzt wird. Dem
Mangel an Ontologie verdankt der Aktualismus s:ine Entstehung.
Dem Mangel an Oatologie verdankt Scheler das Unvermégen, den
Rationalismus und Voluntarismus zu iiberwinden. Voraussichtlich wird
seine Ethik in der Geschichte als sublimierter Voluntarismus gekenn-
zeichnet werden. Am besten wiirde sie Synkretismus heiflen.

Bei Thomas von Aquin finden wir einen interessanten Artikel.
Der Titel lautet : « Utrum amor sit causa omnium, quae amans agit. »
Antwort : « Omne agens agit propter finem aliquem. Finis autem est
bonum desideratum et amatum unicuique. Unde manifestum est,
quod omne agens, quodcumque sit, agat quamcumque actionem ex
aliquo amore. » > Und in der Antwort auf den ersten Einwurf bestimmt
Thomas die Weite .und den Umfang der Frage und Antwort mit
folgenden Worten : « Nos autem loquimur nunc de amore communiter
accepto, prout comprehendit sub se amorem intellectualem, rationalem,
animalem, naturalem. » 3

Die Liebe ist demnach in der thomistischen Ethik das Prinzip
aller Regsamkeit. Das Wort Liebe aber ist nicht eindeutig. Thomas
unterscheidet hier einen wvierfachen Sinn des Ausdrucks «Liebe ».
Uns interessiert hier nur der amor intellectualis und der amor ratio-
nalis, weil in dieser Unterscheidung der erste Schritt zur Uberwindung
des Rationalismus und Voluntarismus liegt. ‘

! « Formalismus », 399. 2 Summa theol, I-II q. 28 a. 6.
S 1-11 q. 28 a. 6 ad 1.



2606 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

Der Unterschied zwischen «intellectuale » und «rationale » ist in
der thomistischen Philosophie von auBerordentlicher Bedeutung.

Der Verstand (intellectus) ist wesentlich intuitiv. ! Der Verstand
schaut das, was er erkennt. Der Verstand ist jenes Organ des mensch-
lichen Geistes, das seiner Natur nach bestimmt ist, in unmittelbare
Verbindung mit dem Wirklichen zu treten. 2 Der Verstand ist recht
eigentlich der geistige Wirklichkeitssinn des Menschen. Der Verstand
ist ganz in der Gewalt seines Gegenstandes. ® Das Verstandeserkennen
ist naturtriebartiges Erkennen. Ist sein Gegenstand dem Verstande
nicht wirklich gegenwirtig — gegenwirtig in seiner Dasemnswirklichkeit —
so ist ein Erkennen fiir ihn unméglich. Der Verstand (intellectus)
konstruiert nicht, vergleicht nicht, bewegt sich nicht. ¢ Das wirkliche
Erkennen des Verstandes ist immer und wesenhaft Erkennen des
Wirklichen. Der Verstand als Verstand ist untriiglich in seinem
spezifischen Erkennen, auf seinem Eigengebiete. Der urspriingliche
Akt des Verstandes ist Seinsschau im-allgemeinen. 3 Aufmerksames
Achthaben auf das eigene geistige Tun wird jeden miihelos davon
iiberzeugén'.

Anders die Vernunft (ratio). Die Vernunft ist wesentlich diskursiv.
Die Vernunft ist unruhig, sucht, schaut hin und her, vergleicht, ver-
bindet und trennt, schreitet fort, zieht Folgerungen, baut auf. ¢ Die
Vernunft ist nicht so an die Wirklichkeit gebunden wie der Intellekt.
Die Vernunft denkt wirklich vieles, was nicht wirklich ist. Sie ist dem
MiBbrauch leicht zuginglich. Aber selbst der MiBbrauch ihres Denkens
ware nicht moglich, wenn sie nicht im Verstande wurzelte. Die Vernunft
hat den Beruf, die Inhalte, die der Verstand anfinglich nur im all-
gemeinen schaut, in ihrer konkreten Ifiille zur Anschauung zu bringen. *
Und da der Verstand alles das, was die Vernunft theoretisch und
praktisch zu ordnen berufen ist, in allgemeinen Umrissen schon zum
voraus schaut (denn die Vernunft sucht nur das, was der Verstand
auf seine Weise schon gefunden hat — ignoti nulla cupido), hat die
Vernunft wesensgemifl die Resultate ihres Iorschens dem festen
Bestande der Wahrheitsschau des Verstandes unterzuordnen. Alle

[ gq. 79 a.8. — Intelligere est simpliciter veritatem intelligibilem apprehendere.
I q.85a.6. o8 g aae, .19 70 B 8
1 g. 86 a. 1. Intellectus noster directe non est cognoscitivus nisi universalium,
1 q. 79 a. 8. Ratiocinari est procedere de uno intellecto ad aliud ad veritatem
intelligibilem cognoscendam.

B

q. 79 a. 8.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 267

Denkinhalte der Vernunft, die sich dem Schaugehalte des: Verstandes
nicht einordnen, entsprechen nicht der Wirklichkeit. Wenn dagegen
die Vernunft sich vom-' Verstande emanzipiert und ohne Riicksicht
auf die Verstandesinhalte zu konstruieren beginnt, dann wird die
Vernunft zucht- und ziigellos, stellt‘Ffagen, ohne zu antworten, sucht
die Wahrheit, ohne sie zu finden, baut auf, um es wieder nieder-
zureiBen, glaubt zu entwickeln, wahrend sie verwickelt.

Jene philosophische ‘Richtung, die, sei es das theoretische, sel es
das praktische Vernunftdenken aus seiner Verankerung im Verstandes-
erkennen herausreift, heit Rationalismus im strengsten und engsten
Sinne des Wortes.

Verstand und Vernunft fundieren eine zweifache Liebe: den
amor inteéllectualis und den amor rationalis. An anderen Stellen nennt
Thomas den amor intellectualis auch amor voluntatis ut natura est,
und den amor rationalis actus ‘voluntatis ut voluntas est. Wi ‘

Der Verstandeswille oder die natiirlich-geistige Liebe ist der
fundamentale geistige Wirklichkeitsdrang des Menschen.! Diese
geistige Grundliebe kann nichts anderes als das wirklich Gute wollen
im Sinne des Seiend-Guten. Das, was im amor intellectualis gegeben
1st, ist das Seiende, insofern es wertvoll ist. Die Seinserkenntnis und
das Werterfassen geschieht in einem und demselben Akte — in ver-
schiedener Hinsicht. 2 Der Grundwille geht auf das Wirklich-Gute im
allgemeinen. Im Grundwollen ist allen Menschen ein und dasselbe
gegeben. Hier findet das sittliche Leben aller Menschen die letzte
Einheit. 3 Diese Einheit ist unzerstgrbar. Die Vereinigung aller Menschen
im Wollen des Guten im allgemeinen geschieht so sicher und leicht,
daB jede Gefahr, einem Scheingute sich hinzugeben, absolut aus-
geschlossen ist

Die Vernunftliebe (amor rationalis) geht auf das Konkret-Gute.
Sie hat die Aufgabe, das, was der Verstandeswille im allgemeinen will,
zur konkreten Erfilllung zu bringen.* Der Vernunftwille ist frei.
Er iiberleg;;, er macht Projekte, er trifft die rechte Wahl und Auswahl ?
Wahl und Auswahl sind dann recht, wenn der freie Wille das wihlt,
was dem natiirlichen Zug des Willens entspricht. Hier sind Verirrungen
méglich. Der amor rationalis kann von Scheinwerten getduscht werden.

Jene philosophische Richtung, die den freien Willen vom. Natur-

Q a. 11. $I-1l q. 1 a. 7.



268 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

willen loslost und die Freiheit zum Prinzip und Gesetz des mensch-
lichen Lebens macht und die Hoéhe der Energie im Durchsetzen der
Freiheit als Maf3stab des sittlichen Lebens ansieht, hei3t Voluntarismus
in der eigentlichsten Bedeutung des Wortes.

Dadurch, dal Thomas von Aquin die ratio auf den intellectus
und den amor rationalis auf den amor intellectualis zuriickfiihrte,
hat er sowohl den Rationalismus als den Voluntarismus im urspriing-
lichsten Sinne aus den Angeln gehoben. Die weitereren Bedeutungen,
die mit den Ausdriicken Rationalismus und Voluntarismus noch ver-
bunden werden und die weiteren Fragen, die sich daraus ergeben, sind
durch die einfache Problemstellung und Lésung des hl. Thomas entweder
sinn- und gegenstandslos geworden oder lassen sich von hier aus leicht
und klar beurteilen und beantworten,

Die Frage, ob das Verstandeserkennen und das Verstandeslieben
aufeinander zuriickgefiihrt werden koénnen, ist nicht nur sinnlos,
sondern sinnwidrig. !

Die Frage aber, ob die Verstandeseinsicht oder der Naturwille
der Wirklichkeit naher liege, hat insofern einen Sinn, als die Berithrung
mit der Wirklichkeit in der A7 und Weise des Wollens und Liebens
viel lebendiger gefiihlt wird als in der Art und Weise der Erkenntnis. 2
Daraus darf aber nicht geschlossen werden, dafl die Wirklichkeit dem
Lieben niher stehe als dem Verstehen, oder daBl das Lieben ein eigenes
Gebiet der Wirklichkeit habe, verschieden von der Wirklichkeit, die
dem Verstande gegeben ist. Dem Geiste ist in seiner ganzen Breite
nur so viel Wirklichkeit zuginglich, als ihm wverstindlich gemacht
werden kann. Voluntas sequitur intellectum.

Die Frage endlich, ob die beiden urspriinglichen Tendenzen des
Erkennens und Liebens sich in einer hoheren Einheit verbinden, kann
nicht mehr auf dem Boden der Ethik entschieden werden, noch viel
weniger durch eine sittliche Erfahrung einsichtig gelost werden. Auf
diese Frage gibt nur eine metaphysische Einsicht eine giiltige Antwort.

In der einfachen, substanziellen Geistnatur des Menschen sind
Verstand und Wille, Verstehen und Lieben zur substanziellen Einheit

11q.79a.1ad 2.

*1 q. 19 a. 1. Hoc autem distat inter appetitum et intellectum .... quia
cognitio est secundum quod cognitum est in cognoscente; appetitus autem est,
secundum quod appetens inclinatur in ipsam rem appetitam. Et sic terminus
appetitus, quod est bonum, est in re appetibili, sed terminus cognitionis, quod est
verum, est in ipso intellectu.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 269

verbunden. Wie das Seiende bezw. das Wahre und das Gute im
Wirklichen eins, ja im Grunde ein und dasselbe sind, so ist auch das
Erkennen des Wahren und das Lieben des Guten in der substanziellen
Natur des Geistes eins, ja ein und dasselbe. Die Differenzierung beginnt
erst mit der Gliederung der Seelenkrifte. Kraft dieser Verwurzelung
des Verstandes und des Willens im substanziellen Geiste muf3 sich
das urspriingliche Schauen und Lieben notwendig auf das Wirkliche
richten. Deus et natura semper tendunt ad unum. Daf} also das
Verstandeserkennen auf das Wirkliche gerichtet ist, kommt nicht
daher, dafl es Erkennen ist, sondern dafl es Naturerkennen ist. Und
daB das Grundwollen immer und allezeit auf das Wirkliche geht, hat
seinen Grund nicht darin, da3 es Wollen ist, sondern daf3 es Naturwollen
ist. 1 Die geistige Natur des Menschen verbindet den Menschen in
letzter Linie mit der Wirklichkeit. Aus diesem Grunde ist die Scholastik
der Substanz eigentlich die Substanz der Scholastik.

Die Einheit der Natur ist nicht die hochste Einheit. Sie wird
abgeschlossen in der Einheit der Person. * Die Einheit der Person ist
die allerletzte und allerhochste und allerurspriinglichste Einheit des
Menschen. 2 Die organische Gliederung der Seelenkrifte, die in der
Seelensubstanz virtuell enthalten ist, wird erst in der Person aktuiert.
So ist wirklich der Personalismus die letzte Uberwindung des Intellek-
tualismus und des Voluntarismus, aber nicht der aktualistische Per-
sonalismus Schelers, sondern der substanziell orientierte Personalismus
des hl. Thomas von Aquin.

1] q. 111 a 2. Cum motus voluntatis (naturalis) non sit aliud quam inclinatio
voluntatis in rem volitam, solius Dei est sic immutare voluntatem, qui dat naturae
intelleciuali virtutem talis inclinationis. -

21l q. 2a 1adlIl

31l q. 2 a. 2 ad II.



	Thomas von Aquin oder Max Scheler : die Wertethik und die Seinsphilosophie [Fortsetzung]

