
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

J. Maritain : Eléments de Philosophie. II. L'ordre des concepts.
I. Petite Logique (Logique formelle) (xi und 355 pag.). Paris (P. Téqui), 1923.

Der Titel « L'ordre des concepts », den Maritain seiner Logik gibt,
zeigt, daß er sie ganz in thomistischem Sinne auffaßt als die Wissenschaft,
die sich auf die gedankliche Ordnung der Begriffe bezieht. Der erste hier
vorliegende Teil, die kleine oder formelle Logik, betrachtet die Ordnung
der Begriffe rein formell, während der zweite Teil, die große Logik, die
Logik der Beweisführung, die Ordnung der Begriffe mit Beziehung auf
die Denkinhalte betrachten soll. Infolge dieser Auffassung scheidet
Maritain mit Recht die Erkenntniskritik aus der Logik aus. Sie ist ein
Teil der Metaphysik und hat als Gegenstand das reale Seiende in seiner
Beziehung zum erkennenden Geiste (p. VIII). Maritain behandelt die
Logik in engstem Anschluß an die Lehre des hl. Thomas und seiner Schule,
jedoch auch mit beständiger Berücksichtigung der neueren Philosophie.
Er führt einen erfolgreichen Kampf gegen den Nominalismus auch in
seinem neuesten Gewände und gegen die unberechtigten Reformversuche,
deren Gegenstand die Logik in der Neuzeit gewesen ist. Mit Recht lehnt
Maritain die sogenannten « unmittelbaren» Schlüsse ab (p. 198 ff.), ebenso
die von Hamilton eingeführte Quantifikation des Prädikates. Diese ist
zum wenigsten überflüssig und der Natur des Prädikates .widersprechend ;

aber sie ist auch unberechtigt und führt zu zweideutigen und auch zu
geradezu falschen Sätzen (p. 252 ff.). Bemerkenswert ist, daß schon der
hl. Thomas, Perihermeneias I, 7 lect. 10 n. 23 sq, gegen diesen Auswuchs
der Logik vorgegangen ist.

Maritain teilt das Schlußverfahren ein in Syllogismus und Induktion.
Im Syllogismus werden Subjekt und Prädikat durch einen Mittelbegriff
verbunden oder getrennt, in der Induktion dagegen werden sie nicht durch
einen Mittelbegriff, sondern durch die Aufzählung der Teilglieder eines

Allgemeinbegriffes verbunden. Den Syllogismus teilt Maritain ein in
kategorischen und hypothetischen. Die Induktion soll erst in der materiellen
Logik abschließend behandelt werden. Jedoch schon hier in der formellen
Logik bekennt sich Maritain zu der von Joannes a S. Th. vertretenen
Anschauung, nach der die reine Induktion ihrem Wesen nach nur ein
Wahrscheinlichkeitsschluß ist. Die Induktion führt zur Sicherheit nur,
wenn ein Syllogismus zu ihr hinzutritt, wie dies der Fall ist, bei der
vollständigen Induktion, wenn alle unter einem Allgemeinen enthaltenen
Teile aufgezählt werden. Dann schließt die Induktion einen Gleich-
wärtigkeitsschluß (ab aequivalente ad aequivalens) in sich ein.

Die ganze Abhandlung über das schlußfolgernde Denken, die ja der
Kern der Logik ist, gehört jedenfalls" zum Gründlichsten, was man darüber
lesen kann. Maritain betont die Bedeutung des Identitätsprinzips für das



236 Literarische Besprechungen

syllogistische Schließen. Das Wesen des Syllogismus besteht nicht darin,
daß er absteigend vorgeht vom Allgemeinen zum Besondern. Das Wesen
des kategorischen Syllogismus besteht darin, daß er Subjekt und Prädikat
durch den Mittelbegriff verbindet oder trennt ; der hypothetische
Syllogismus schließt aber virtuell einen kategorischen ein. Und so gründet
sich das ganze syllogistische Schlußfolgern auf das Identitätsprinzip, auf
die Verknüpfung bezw. Trennung von Subjekt und Prädikat durch den
Mittelbegriff. Das ist sehr richtig. Ich möchte aber noch weiter gehen
und diese Lehre auch auf die Induktion ausdehnen. Ein kategorischer
Syllogismus ist virtuell auch in jeder richtigen Induktion enthalten. Und
so liegt das Identitätsprinzip, die Verknüpfung bezw. Trennung von Subjekt
und Prädikat durch einen Mittelbegriff dem schlußfolgernden Denken
überhaupt zu Grunde. Denn abgesehen von der vollständigen Induktion,
die anerkanntermaßen einen Gleichwärtigkeitsschluß in sich begreift, ergibt
jede andere Induktion einen sicheren oder auch bloß wahrscheinlichen
Schluß nur kraft des Ursächlichkeitsgrundsatzes. Die Mehrheit der
aufgezählten Fälle zeigt kraft eines auf dem Ursächlichkeitsgrundsatze fußenden

Schlusses den sicheren oder auch bloß wahrscheinlichen Zusammenhang

zwischen der durch das Prädikat ausgesprochenen Erscheinung und
dem Wesen des Subjektes. Dabei bleibt trotzdem bestehen, daß die
Induktion ein vom Syllogismus wesentlich verschiedenes Schlußverfahren

ist. — Die Einteilung des schlußfolgernden Denkens möchte ich
nach seiner logischen Form folgendermaßen geben : Die Schlußfolgerung
im allgemeinen ist zu bestimmen als Ableitung einer Wahrheit aus andern
Wahrheiten. Nach ihrer logischen Form ist sie entweder eine absteigende
(deductio) vom Allgemeinen zum Besondern oder eine aufsteigende (inductio)
vom Besondern zum Allgemeinen oder eine dritte Art, die weder aufsteigend
noch absteigend ist, sondern vom Einzelnen zum Einzelnen ,oder Besondern
fortschreitet : der sogenannte Syllogismus expositorius. Die absteigende
Schlußfolgerung, der Syllogismus im strengen Sinne des Wortes, ist dann
weiter einzuteilen in kategorischen und hypothetischen Syllogismus. Ebenso
kann auch der Syllogismus expositorius eingeteilt werden in kategorischen
und hypothetischen. Maritain hält den Syllogismus expositorius nicht für
einen Schluß. Der Schlußsatz wiederhole nur das in den Prämissen schon
Gesagte. Er gibt das Beispiel : Judas hat verraten Judas war ein Apostel ;

also hat ein Apostel verraten, und sagt dazu (p. 278) : Wissen, daß der
Apostel Jüdas seinen Meister verraten hat, das ist schon tatsächlich wissen,
daß ein Apostel verraten hat. Allein weder der Obersatz noch der Untersatz

sagt, daß der Apostel Judas seinen Meister verraten hat; das sagt
nur der Schlußsatz. Der Obersatz behauptet nur, daß ein Mensch namens
Judas verraten, worauf dann der Untersatz feststellt, der Mensch Judas
war ein Apostel. Der Syllogismus expositorius ist gewiß für das
wissenschaftliche Denken nicht von Belang, da er ja keine allgemein giltige
Wahrheiten ergibt. Er ist jedoch von einiger Bedeutung für die Logik,
für die Einteilung des schlußfolgernden Denkens.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.



Literarische Besprechungen 237

Joseph ßredt O.S.B., in Collegio S. Anselmi de urbe Philosophiae
Professor : De cognitione sensuum extemorum. Editio altera aucta et
emendata. Romae. Desclée et Socii editores Pontificii. 1924.

P. Gredt behandelt hier die äußere Sinneserkenntnis in drei Teilen :

im ersten Teile die Erkenntnis und Sinneserkenntnis im allgemeinen 1—13) ;

im zweiten Teile die äußere Sinneserkenntnis unter dem psycho-physischen
Gesichtspunkte (14-72), wo der Autor, einen der trockensten Gegenstände

in fesselnder Art behandelnd, in fortwährendem Kontakte mit
der modernen Physiologie die für den folgenden wichtigsten Teil
grundlegenden Richtlinien festlegt : über Natur, Zahl, Sitz, Objekt, Lokalisation
und species der äußeren Sinne im allgemeinen (14-33) ; dann die
verschiedenen Objekte — eigentümliche, gemeinschaftliche, mittelbare,
unmittelbare, außerorganische und innerorganische — der 6 äußeren Sinne
im besonderen (33-72) ; den dritten Teil — metaphysisch-kriteriologische
Beurteilung der Sinneserkenntnis (73-158) — leitet er ein mit einer
zweckentsprechenden Auseinandersetzung über Wahrheit und die verschiedenen
Arten des Irrtums in unserer Erkenntnis, um dann die altthomistische
These von der direkten intuitiven Erfassung des Gegenstandes durch die
äußeren Sinne aufzustellen, zu begründen, gegen den Idealismus, den
kritischen Realismus und die Gegner der unmittelbar sinnfälligen
Körpereigenschaften zu verteidigen und ihre Einwürfe zu widerlegen.

Vorliegende Schrift erschien in erster Auflage im Jahre 1913. Sie hätte
früher eine zweite Auflage verdient. Unterdessen ließ P. Gredt sein größeres
Werk : Unsere Außenwelt erscheinen. Es behandelt unter anziehenderem
Titel denselben Gegenstand. Unser Wunsch, letzteres Werk möchte in
die verschiedenen lebenden Sprachen übersetzt werden, um es noch viel
weiteren Kreisen zugänglich zu machen, hat mit dieser Neuauflage in
lateinischer Sprache zum Teil und in anderer, nicht gedachter Form seine

Erfüllung erhalten. Mit Umstellung der Teile enthält diese neue Edition
der früheren lateinischen Broschüre in verkürzter Form, Punkt für Punkt
das, was in « 'Unserer Außenwelt » enthalten ist. Das berechtigte Lob,
das jenem Werke gespendet wurde wegen der klaren Darstellung, der
Gründlichkeit in der Erfassung des Problems, der außerordentlich scharf
logisch verketteten Widerlegung der gegnerischen Ansichten, fällt somit
auch auf die vorliegende Schrift. Gredt hat von den Moderven zur
Verteidigung der Realität unserer Erkenntnis das Beste geleistet Die eine und
andere Frage hat er in dieser Neuauflage der lateinischen Schrift schärfer
und besser präzisiert als in « Unserer Außenwelt ». So hat er den Begriff
der Erkenntnistätigkeit, deren Aktivität er früher auf Kosten der Passivität
überschwänglich betont hatte, merklich modifiziert. Über die absolute

Notwendigkeit eines sechsten äußeren Sinnes hat er mich allerdings auch
dies Mal noch nicht überzeugt (19-20). Mancher wird es immer noch als
eine Lücke fühlen, daß Gredt nicht auch die inneren Sinne eingehend
behandelt. Das würde noch viel mehr Klarheit in das Problem
hineinbringen. So aber zieht er zwar oft die Tätigkeit der inneren Sinne heran,
aber das Gesamtverhältnis der inneren und äußeren Sinne ist nicht völlig



238 Literarische Besprechungen

geklärt. Damit würde er Stellen, wie p. 110 a. a die zweideutig und
widersprechend erscheinen, es aber faktisch nicht sind, vermieden haben.
Auch würde er die immer noch nicht völlig abgeklärte Frage : wo beginnt
das Bewußtsein bei der Sinneserkenntnis, geklärt haben. Neuerdings, wie
in seiner «Außenwelt» (198-109), sucht P. Gredt die Realität unserer
Erkenntnis, von der Objektivität der äußeren Sinne absehend, aus der
inneren Seinsnotwendigkeit der ersten abstrakten Prinzipien zu beweisen
(108-110). Aus der inneren Denknotwendigkeit jener obersten Prinzipien,
schließt er auf die Notwendigkeit ihrer Realität, ihrer bewußtseinsjenseitigen

Geltung. Hier wandelt der Autor unseres Erachtens nicht
auf aristotelischen Pfaden, sondern platonisch-plotinischen. Auf keinen
modernen Idealisten wird dieser Beweis Eindruck machen. Und wenn er
wahr wäre, würde Gredts Hauptthese : ohne Objektivität der äußeren
Sinneserkenntnis sind wir rettungslos dem Skeptizismus überantwortet,
falsch sein. Wer zuviel beweist, beweist nichts und schadet nur den
rechtsgültigen Argumenten.

P. Gredts neu aufgelegte ausgezeichnete Schrift möge viele Leser
finden. In einer Zeit, wo der seichte Subjektivismus die fatalsten
Konsequenzen gezeitigt und auch solche von ihm sich abwenden, die einst zu
seinen feurigen Anhängern gehörten, ist sie der richtige, sichere,
willkommene Wegweiser.

G. M. Manser O. P.

P. Léonard de Carvalho E. Castro 0. M. : Saint Bonaventure le Docteur
franciscain. Paris, Gabriel Beauchesne, 1923.

Eine Doktordissertation der Universität Freiburg (Schweiz), von
228 Seiten, mit einem ausgezeichneten alphabetischen Sach- und
Namensverzeichnis. Eine Arbeit ganz eigener Art, die nicht etwa die philosophischtheologischen

Lehren des großen Bonaventura auseinandersetzen, mit
andern vergleichen und werten will (10) und die doch eine weitgehende
Vertrautheit mit der Doktrin des seraphischen Lehrers voraussetzt und
sie auch wirklich an den Tag legt. Eigener Art ist der Zweck dieser Arbeit
deshalb, weil der Verfasser zeigen will in einer fortlaufenden Parallele
zwischen Franziskus und Bonaventura, wie der letztere eine spekulativmystische

Wissenschaft geschaffen, die, obgleich sie in vielen Punkten
über das, was der hl. Franziskus vorausgesehen und direkt gewollt hat,
hinausging (63-66), dennoch ganz und gar dem Sinn und Geiste des heiligen
Ordensstifters entsprach (225-228). Das hat der hl. Bonaventura
durchgeführt, durch Verbindung zweier Momente : indem er erstens, gegen die
Spiritualen im Orden, im Sinne der Kommunität (8-9), die längst begonnene
wissenschaftliche Richtung des Ordens mit all ihren Konsequenzen kraftvoll

verteidigte (37-72) ; wenn auch der heilige Ordensstifter anfänglich
nicht vor hatte, einen wissenschaftlichen Orden zu stiften (21-24), ja dieser
unerwarteten Entwicklung immer etwas furchtsam und mit einem gewissen
Mißtrauen gegenüberstand (73), so war er doch nie Gegner derselben
gewesen ; mit der Predigt, die er, allerdings in etwas anderem Sinne,
verlangte (25), war das Studium und der Wissenschaftsbetrieb gegeben,



Literarische Besprechungen 239

und die Kirche und Zeitbedürfnisse drängten, wie Franziskus gegen Ende
des Lebens selber einsah, notwendig dazu (29 ff.) ; schon hierin handelt
also Bonaventura nicht bloß nicht gegen den Ordensstifter, sondern virtuell
in seinem Geiste. Ganz und gar den Geist des hl. Franziskus offenbart
das zweite Moment bei Bonaventura, seine mystisch affektive-praktische
Auffassung der Wissenschaft, die er überall : in ihrem Begriffe (90-104),
in all seinen Werken (104-113), in seiner Bevorzugung des Willens vor
dem Verstände (115 ff.), in seinem pietätsvollen Vorgehen bei Streitfragen
(122 ff.), in seiner völligen Unterordnung der Philosophie unter die Theologie

und der ganzen Konzentration auf die letztere (191-224), dem Ideal
des hl. Franziskus : der Selbstheiligung, der Armut, Demut, Frömmigkeit
usw. unterordnet. Bonaventura ist der wahre Doktor des hl. Franziskus und
seines Ordens

Es ist ein schöner Gedanke, der dieser Arbeit zu Grunde liegt. Ich
halte die These auch für richtig und im allgemeinen für gut begründet.
Der Verfasser redet soviel von der Pietas des hl. Franziskus und seines

großen Sohnes, des hl. Bonaventura. Pietätsvoll ist aber auch seine

Arbeit. Dabei nüchtern, ohne Übertreibungen, streng an die Quellen sich
haltend, die er gut kennt und glücklich verwertet. Die schwierige Frage
über die Stellung des hl. Franziskus zur Wissenschaft ist unterdessen
auch von Dr. P. Hilarin Felder behandelt worden. 1 Im wesentlichen
stimmen die beiden Darstellungen überein. P. 118 sagt unser Autor,
Bonaventura hätte nie ex professo von der Suprematie des Willens über
den Verstand gehandelt. Das hat er aber getan und Autor beweist es

in den folgenden Seiten selbst. Unglücklich drückt er sich p. 121- aus,
wenn er sagt : Thomas und Bonaventura wären beide zugleich « Volun-
taristen » und « Intellektualisten » gewesen. Allein diese beiden Ausdrücke
bezeichnen immer zwei sich ausschließende Extreme, die in ein und
demselben Subjekte unmöglich sind. Verwirrend wirkt es, wenn p. 125 betreffs
des Incarnationsmotives schon die Rede ist von einer skotistischen Ansicht,
gegen die Bonaventura Stellung genommen hätte. Jene Ansicht ist
Anselm's von Canterbury, die Scotus später zur seinigen machte. Ob
Bonaventura mit seiner Interpretation des berühmten Kapitels V — Handarbeit

— Studium — (79-80) und der Billigung von Bibliotheken (65-66)
nicht doch in gewissem Sinne in Gegensatz trat mit dem heiligen Ordensstifter,

darüber wird mancher noch verschieden denken. Aber der Autor
hat seine Ansicht geschickt begründet. Auffallend ist es, daß er die berühmte
Regelinterpretation der Quattuor Magistri nicht näher heranzog.

Sanct Bonaventura ist eine herrliche Gestalt des 13. Jahrhunderts,
würdig seines großen Ordensstifters von Assisi, Geist von seinem Gei'ste,
der nicht ohne allen Grund der zweite Ordensstifter genannt wurde. Ich
freue mich, daß er in P. Leonard, seinem Mitbruder, einen so warmen
und verständnisvollen Interpreten seiner großen Bedeutung für den Orden
des hl. Franziskus gefunden.

G. M. Manser O. P.

1 Die Ideale des hl. Franziskus von Assisi. Paderborn 1923, p. 433 if.



240 Literarische Besprechungen

Dr. phil. Albert Eigenmann : Die Pädagogik Kants im Lichte seiner
Ethik. S. Gallen (Leobuchhandlung), 1922.

Der vorliegende « Beitrag zur wissenschaftlichen Pädagogik »

(Doktordissertation) verdient von einem weitern Publikum gelesen zu werden. Auf
hundert Seiten ist ein reichhaltiges Material in gedrängter Kürze
verständnisvoll verarbeitet.

Herr Dr. Eigenmann stellt folgendes Thema zur Untersuchung :

« Ist die von Kant geforderte Erziehung des Menschen durch seine

Anschauungen von der Ethik gerechtfertigt » Er kommt zum Schluß,
« daß Kant auf Grund seiner Ethik doch eine Erziehung, auch zur
Sittlichkeit, verlangen muß und sie auch für möglich halten kann, trotz der
Doppelnatur des Menschen, trotz der rein formalen Sittennorm, trotz
der Autonomie des Willens. » Er fügt aber die Einschränkung hinzu, daß,
objektiv betrachtet, die Ethik Kants seine Pädagogik theoretisch
widersprechend und praktisch unmöglich mache.

Die Grundzüge der Kantischen Pädagogik sind deutlich sichtbar
gemacht ; die Hauptgedanken der Ethik Kants werden kurz und präzis
dargestellt ; die Zusammenhänge zwischen Kantischer Ethik und Pädagogik
werden scharfsinnig aufgedeckt.

Das Resultat befriedigt aber doch nicht ganz. Das mag seinen Grund
wohl darin haben, daß der Verfasser zwei Fragen, die in vorliegender
Arbeit scharf auseinandergehalten werden müssen, nicht auseinander hält.

Erste Frage : Kann Kant auf Grund seiner Ethik den Menschen zur
Sittlichkeit erziehen, d. h. kann Kant trotz seiner autonomen Sittlichkeit
seinen Zögling doch bis zur Schwelle der sittlichen Ordnung führen Auf
diese Frage und nur auf diese Frage hat Dr. Eigenmann geantwortet.
Und seine Antwort scheint mir in der Hauptsache richtig zu sein.

Zweite Frage : Kann Kant seinen Zögling innerhalb der sittlichen
Ordnung erziehen, mit anderen Worten, hat der Gehorsam auch in der
sittlichen Ordnung eine Bedeutung, hat der Gehorsam einen sittlichen
Wert Auf diese Frage antwortet sowohl die Kantische Ethik wie auch
die Kantische Pädagogik mit einem scharfkantigen Nein. Dr. Eigenmann
läßt diese Frage in seiner Arbeit nicht genügend hervortreten. Darum
fühlen wir uns am Ende nicht voll befriedigt.

Aber trotz dieses Mangels möchten wir das Schriftchen doch allen,
besonders denen, die sich um die Geschichte der Pädagogik bemühen,
angelegentlich empfehlen.

Freiburg. P. A. Rohner O. P.

G. Wunderle : Einführung in die moderne Religionspsychologie (Sammlung
Kösel, Nr. 96). Kempten (Kösel-Pustet), 1922 (140 pag.).

Der erfahrene Religionspsychologe Wunderle bietet in diesem Büchlein
eine klare und interessante Übersicht über den heutigen Stand der
religionspsychologischen Forschung. In dem ersten Teil orientiert der
Verfasser über die Geschichte der Religionspsychologie, wobei namentlich
die verständnisvolle Würdigung der Arbeit der mittelalterlichen Theologie



Literarische Besprechungen 24I

angenehm berührt. Der Verfasser zeigt, daß « das Mittelalter nicht bloß
zu konstruieren und zu theoretisieren verstand, sondern auch ein scharfes
Auge für die Dinge der Erfahrung besaß» (S. 27). Wenn der Verfasser
aber in den prächtigen Darstellungen der Mystik vergangener Jahrhunderte
die wissenschaftliche Methode vermißt, muß betont werden, daß keine
echte Mystik sich dem Seziermesser der wissenschaftlichen Beobachtung
ausliefern will und daher wissenschaftliche Bedürfnisse nicht voll befriedigen
kann. Nur die hl. Theresia hat für ihre tiefe Mystik eine in etwa
entsprechende Darstellungsweise gefunden ; aber das sind Fälle besonderer
Begnadigungen unci die Religionspsychologie wird nie erwarten können,
daß die Mystiker einer kommenden Zeit ihr religiöses Leben mit einer
exakten wissenschaftlichen Methode beobachten und darstellen. In einer
ausgezeichneten Darstellung zeigt der Verfasser die Entwicklung der
Religionspsychologie im Protestantismus und die zersetzenden Wirkungen
der Religionsphilosophie Schleiermachers. Offen und ehrlich und mit
ungewöhnlicher Sachkenntnis weist er die Vorzüge und Fehler der
verschiedenen Methoden der modernen Religionspsychologie nach.

Trotzdem wir im ganzen den Standpunkt des Verfassers teilen, möchten
wir doch einen prinzipiellen Einwand geltend machen. Die
Religionspsychologie ist nicht eine ausschließliche, sondern eine sehr relative
Erfahrungswissenschaft, sie bewegt sich auf einem Grenzgebiete ; sie muß
unbedingt auf dem Boden der rationellen Psychologie- stehen und zieht
ganz naturnotwendig Schlüsse, die die Grenzen der Erfahrung überschreiten.
Der Verfasser führt sehr gut aus, wie verschieden die Stellung des
Protestanten und des Katholiken seinem religiösen Innenleben gegenüber
ist. Für den Protestanten ist das Subjekt die Quelle der Religion, für
den Katholiken nur der Ausdruck der objektiv gegebenen Religion. Da
nun aber die Religionspsychologie nicht bloß in einer Anhäufung von
Tatsachen besteht, sondern auch zur Deutung der Tatsachen fortschreiten
muß, wird es nie möglich sein, daß ein Katholik und ein Protestant die
Tatsachen des tieferen religiösen Lebens in derselben Weise erklären
werden. Auch wird ohne die rationelle Psychologie wohl kaum ein
bestimmtes Ordnungs- und Einteilungsprinzip in die ungeheuer weiten
Komplexe der religiösen Tatsachen hineingebracht werden können. Das
Zerrbild, das moderne Religionspsychologen aus der Person Christi gemacht
haben, zeigt deutlich genug, daß die auf sich allein angewiesene, subjektiv
gewertete Empirie sehr bequeme Waffen in die Hand gibt, um unter dem
Vorwand strenger Wissenschaftlichkeit die Wahrheit zu vergewaltigen.
Der Standpunkt, den die verschiedenen religionspsychologischen Schulen,
z. B. die Positivisten, einnehmen, ist sicher nicht von der Erfahrung
aufgenötigt. Metaphysische Voraussetzungen werden überall bewußt oder
unbewußt zugrunde gelegt und es dürfte einem Theologen nicht schwer
fallen, die verschiedenen Religionspsychologen nach ihren Weltanschauungen
zu klassifizieren. Faktisch hat sich also die Religionspsychologie bis
jetzt noch nicht als reine Erfahrungswissenschaft ausweisen können.
« Erlebnisbeschreibung », «Typenforschung», und «Erlebniserklärung'»,
werden stets von den metaphysischen Prinzipien abhängig sein, die die

Divus Thomas 16



Literarische Besprechungen

Weltanschauung des Forschers ausmachen. Es ist selbstverständlich, daß
die Religionspsychologie keine Normwissenschaft, sondern in erster Linie
eine Erfahrungswissenschaft ist, aber uns will dünken, daß der Verfasser
in der Betonung dieses Standpunktes zu weit geht, indem er die Religions-
psychologie ganz von metaphysischen Prinzipien befreit wissen will.
Obgleich wir in diesem Punkte mit dem Verfasser nicht einig gehen, kann
das Büchlein mit seinen wertvollen Literaturangaben und seiner
umfassenden Orientierung als überaus lehrreiche Einführung in die
Religionspsychologie nur empfohlen werden.

Freiburg (Schweiz). Dr. E. Spieß.

A. Sanda : Synopsis theologiae dogmaticae specialis. Vol. I—II.
Friburgi Brisg. (Herder), 1916, resp. 1922 (xxiv und 384 resp. 420 pag.).

Vorliegende Synopsis ist, wie ihre ganze Art und Anlage zeigt und
das Vorwort ausdrücklich bestätigt, das Werk eines langjährigen Dozenten
der Dogmatik, dem also Erfahrung und Übung zur Seite standen, um
ein Lehrbuch zu schaffen, dem von der praktischen Seite viele Vorzüge
eigen sind. Der weitschichtige Lehrstoff der speziellen Dogmatik ist in
zwei sehr mäßige Bände zusammengefaßt, so daß er — wie es in Österreich
und den ehemals zu ihm gehörenden Ländern ein nicht gerade vorbildlicher

Studienplan zu fordern scheint —- in einem Jahre mit 10 oder in
zwei Jahren mit 5 Wochenstunden bequem bewältigt werden kann. Dabei
ist die spekulative Seite nicht etwa vernachlässigt, sondern in sehr
löblichem Maße zur Geltung gebracht ^worden. Dagegen will mir scheinen,
daß bei manchen Thesen im status quaestionis die dogmengeschichtliche
Entwicklung und die gegnerischen Aufstellungen nicht « sedulo seponi »

(p. III.), sondern etwas hätten berücksichtigt werden sollen, da dies von
Nutzen wäre für das tiefere Verständnis von der Bedeutung und Wichtigkeit
der behandelten Dogmen.

Die Anordnung des Stoffes weist einige Eigentümlichkeiten auf.
Die Gnade z. B. wird in zwei Traktaten, De gr. habituali und De gr. actuali,
behandelt, die beiden Traktate sind aber von einander getrennt durch
den Traktat De virtutibus infusis. Erst darauf folgt De elevatione et lapsu
Adami. Wird man darin dem Autor eine berechtigte Freiheit und gute
Gründe zubilligen müssen, so dürfte doch die Verweisung der These über
die Heiligkeit Gottes in das Kapitel über den Schöpfungszweck zu
beanstanden sein.

Die sprachliche Darstellung ist klar und lebendig. Der Verfasser hat
in hohem Maße die Gabe, schwierige Gegenstände mit wenigen Worten
auch Anfängern verständlich zu machen.

Was das Lehrsystem Sandas angeht, so kündigt er in der Vorrede
(p. IV) an : « systema molinisticum defendendum suscepi, defectus
quibus et ipsum obnoxium est, haud ignorans ». Von letzterem nimmt man
leider im Verlauf des Werkes wenig wahr, das erstere aber hat der Autor
treu gehalten. Es hat ja wohl auch der Molinismus einen rechten und
linken Flügel, es sind vielerlei Meinungen vertreten von einem Vasquez



Literarische Besprechungen 243

oder Ripalda bis zu Billot, furchtlos bewegt sich Sanda innerhalb dieser
Grenzen, bald diesem, bald jenem Führer sich anvertrauend ; aber daß
er einmal eine Idee für probabel hielte, die in diesem Bezirke nicht
heimatberechtigt wäre, hat Rez. nicht feststellen können. Die Thomisten
(baneziani, neothomistae p. 46 und ö.) erscheinen durchweg als schlecht
beratene Theologen, freilich auf längst widerlegte Gründe hin. Zu
bedauern ist, daß die wirklichen Lehren der Thomisten in so unzureichender
Form vorgeführt werden. Nur ein Beispiel Nachdem Sanda, anläßlich
des aus der Gefährdung der Willensfreiheit entnommenen Einwurfes gegen
die praemotio physica (Bd. I. p. 48 n. 6) die Thomisten mit ihrer
Unterscheidung des sensus compositus et divisus arg in die Enge getrieben zu
haben vermeint, fährt er (ib. n. 7) fort: « Interclusis aliis effugiis.tandam
dicunt : Deus, quia est auctor libertatis, voluntatem ita seit determinare,
ut libéré agat, quamquam stante praemotione dissentire non potest. »

Wo ist wohl der Thomist, der dies und nicht das Gegenteil sagte Sanda

zitiert einen Satz später Billuart De Deo diss. 8. a. 4 § 2 ad 5 (sollte heißen
ad 6). Hätte er jenen § 2 ganz und unvoreingenommen gelesen und pacato
animo überdacht, so hätte er kaum den Eindruck bekommen, als fühlten
sich die Thomisten durch jenen Einwurf in die Enge getrieben und hätte
überhaupt jene ganze Partie seines Werkes anders geschrieben als es der
Fall ist.

So ist es noch mit vielen andern Ausführungen. Die Darstellung der
Fragen, in denen untgr den katholischen Schulen Meinungsverschiedenheit
besteht, ist eine durchaus einseitige, so einseitig, daß nicht bloß die
neothomistae Grund zu Klagen haben, sondern auch die Stellung geschädigt
wird, die der heilige Kirchenlehrer Thomas von Aquin in einem Lehrbuch
der Dogmatik einnehmen sollte.

Es ist der klar ausgesprochene und wohlbegründete Wille und Befehl
der Kirche, daß die Kandidaten des Priestertums ihre theologischen Studien
durchaus betreiben sollen nach der Methode, der Lehre und den Prinzipien
des hl. Thomas. Seine Summa theologica insbesondere sollte möglichst
allen eine vertraute und hochgeschätzte Quelle der Belehrung werden und
das ganze Leben lang bleiben. Die Kirche sähe am liebsten die Summa
als Lehrbuch in den Händen der Studierenden. Doch sind auch andere
Lehrbücher nicht ausgeschlossen. Aber dieselben dürfen doch offenbar
jener Führerrolle des englischen Lehrers nicht im Wege stehen, sondern
sie fördern ; sie sollen die wünschenswerten positiven und dogmengeschicht-
lichen Ergänzungen bieten und zum verständnisvollen Studium der Werke
des Aquinaten anleiten.

Hier versagt nun Sandas Synopsis gänzlich. Zwar glaubt er, jeder,
der sein Lehrbuch genau studiert und völlig verstanden habe, könne mit
Hoffnung auf glücklichen Erfolg sich an das Studium eines größeren
modernen Cursus dogmaticus oder eines Neuscholastikers (ausdrücklich
genannt wird Suarez) oder des hl. Thomas wagen. Aber wie Thomas
zuletzt genannt ist, dürfte von jedem, der Sandas Synopsis sich anvertraut
hat, auch zuletzt zu ihm gegriffen werden. Es wird dem Studierenden
am rechten Verständnis für die überragende Größe des heiligen Lehrers



244 Literarische Besprechungen

fehlen : denn in der Synopsis tritt sie nicht zu Tage. Selten wird ein Wort
des hl. Thomas zitiert, im i. Bande, so viel ich sehe, das erste Mal p. 125
§ 67 n. 1 : « S. Thomas docet creaturam posse esse ab aeterno. » « Mundum
non semper fuisse sola fide tenetur et demonstrative probari non potest.
(Summa theol. I q. 46 a. 2). » Wie man sieht, erst noch ein verunglücktes
Zitat, da es etwas anderes besagt als was der Autor damit belegen will.
Denn : « Die Schöpfung kann von Ewigkeit her bestehen » und : « Die
Unmöglichkeit einer ewigen Schöpfung kann nicht demonstrativ bewiesen
werden », sind doch zwei sehr verschiedene Dinge. Das nächste Zitat
folgt erst p. 181, nämlich aus I q. 43 a. 3, über die Einwohnung des

Heiligen Geistes in den Seelen der Gerechten. Der Verfasser fügt aber
dem Zitat unmittelbar bei : « opinio non sufficit. » (Er vertritt
nämlich die sehr anfechtbare Ansicht des Petavius von einer inhabitatio
Spiritus S. specialis et propria, die er in Parallele setzt zur
Menschwerdung der zweiten göttlichen Person.) Kommen später auch einige
Zitate mehr vor, so kann doch von einer Einführung oder wünschenswerten

Erleichterung des Verständnisses des hl. Thomas nicht die Rede
sein. Die Hochschätzung dieser Lehre wird ferner kaum recht aufkommen
können, wenn bei den häufigen theologischen Meinungsverschiedenheiten
dem hl. Thomas und seiner Schule immer und immer wieder Unrecht
gegeben wird ; um so weniger, als die ablehnenden Urteile zuweilen in
schroffe Form gekleidet sind. So Bd. II p. 371, 1 über die Begründung
der Verstocktheit der Verdammten beim hl. Thomas, Compend theol. c. 175
"und C. G. IV. c. 95 : « At haec est mera et pura assertio quamvis solidam
demonstrationem respuens » ; ebenclort (sub 2 a) wird ein Zitat aus Comp,
theol. c. 175 mit der Kritik bedacht : « Quod directe pugnat contra
Scripturam. » Sowohl das Ansehen des heiligen L ehrers als das Verständnis
seiner Lehre muß bei angehenden Theologen schwer geschädigt werden,
wenn so weittragende Prinzipien seiner Metaphysik, wie das Indivi-
duationsprinzip (Bd. II p. 34) oder die Lehre vom realen Unterschied,
zwischen Wesen und Sein in den Geschöpfen kurzerhand als unbegründet
abgetan werden. Cf. Bd. II p. 52 : « Realis distinctio inter essentiam
productam et esse nullo solido argumento probater. » Wie viel gerät
im Gedankenbau des hl. Thomas ins Wanken, wenn solche Bauteile
untergraben werden Ist dem Urteil eines Lehrers klugerweise noch zu
trauen, wenn er unbedenklich die wichtigsten Fragen von Prinzipien aus
beantwortet, die nullo solido argumento probantur

Bei solcher Sachlage kann Rez. die vorliegende Synopsis, deren
anderweitige Verdienste er gerne anerkennt, solchen leider nicht empfehlen,
die beim Theologiestudium die Vorschrift des Can. 1366 § 2 des Cod. J. C.
beobachtet sehen möchten.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad, Benz O. S. B.

-CZ2C


	Literarische Besprechungen

