
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

Autor: Schumpp, Meinrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Mariologie
des hl. Johannes Damaszenus.

Von P. Meinrad SCHUMPP 0. P., Düsseldorf.

Die Mariologie der letzten Jahrzehnte hat eine äußerst schätzenswerte

Bereicherung erfahren durch eine Anzahl sorgfältig geführter
Einzeluntersuchungen über die Stellung der Väter zu den mariologischen
Fragen. Ph. Friedrich behandelte die Mariologie des hl. Augustinus
(Köln 1907). Nießen legte eine eindringende Studie vor über die

Mariologie des hl. Hieronymus (Münster i. W. 1913). Eberle beschäftigte
sich mit Cyrillus von Alexandrien, den die Kirche « divinae maternitatis
beatissimae Virginis Mariae assertor invictus » nennt (Freiburg i. B.
1921). Vielleicht mehr als glänzende Gesamtdarstellungen haben diese

anspruchsloseren Einzelforschungen die Mariologie gefördert und ihre

Entwicklung in manchen Punkten klargelegt. Es soll nun hier der

Versuch gemacht werden, die Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

in ähnlicher Weise zur Darstellung zu bringen. Joh. Dam. hat gewiß
nicht die Bedeutung eines hl. Augustinus oder Hieronymus ; immerhin
ist sein Einfluß auf die spätere Theologie nicht zu unterschätzen, da

er als der letzte große griechische Theologe dem Abendland die Theologie
des Ostens vermittelte. Der Scholastik im besonderen war die Schrift
des Damaszeners « De fide orthodoxa » ein' Lieblingsbuch. 1 Überdies

hat sein Einfluß auf die Entwicklung der Mariologie in mancher

Beziehung nicht unbedeutend eingewirkt. Es soll hier zunächst die

Erklärung, die der hl. Joh. Dam. von den beiden Genealogien im

1 Cfr. Duffo, S. Jean Damascène, Source de St-Thomas. Bulletin de litt,
eccl. 1906, pp. 126-130. — Ghellinck, Les œuvres de Jean de Damas, en occident
au XIIme s. Revue des quest, liist. Paris 1910, p. 150 fi.- — Minges, Zum Gebrauch
der Schrift De fide orthodoxa in der Scholastik. Tübinger Quartalschrift 1914,
p. 225 ff.



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 223

Mt.- und Lk.-Evangelium gegeben hat, in das Licht einer neuen

Behandlung gerückt werden. Es kommt hierfür einzig in Betracht
das Kapitel De genere Domini deque Sancta Dei Génitrice (De fide

orth. IV c. 14; P. Gr. XCIV 1156).

Joh. geht zu Beginn des genannten Kapitels davon aus, daß die

über jeden Lobpreis erhabene Gottesgebärerin (üirepüf«7|To;) nach
dem ewigen Ratschluß Gottes zu der vorher bestimmten Zeit aus der

Wurzel Davids hervorgegangen ist. « Maria aus der Wurzel Davids »,

das ist für Joh. das erste Kapitel der Mariologie und des Marienlebens,

Ausgangspunkt für alle anderen. Zum Beweise für diese so wichtige
Frage weist er nun hin auf die vielen im Hinblick auf Maria gegebenen

Verheißungen. War sie doch « in den verschiedensten Bildern und
Reden der Propheten vom Heiligen Geiste abgebildet und
vorherverkündet. » Es nennt sodann die auch von Hieronymus und Augustinus
geltend gemachten Beweisstellen : Ps. 131, 11 ; Ps. 88, 36 ; Is. 11, 1.

Joh. Dam. begnügt sich hier mit diesem Hinweis auf das A. T. ; an
anderer Stelle, De fide orth. III c. 2, fügt er noch Hebr. 7, 14 aus dem

N. T. hinzu.
Aber es ist, als käme ihm dieser Beweis für die so wichtige Frage

zu dürftig vor, als schiene es ihm notwendig,, sein Vorgehen, die

Davidische Abstammung Mariens aus dem A. T. zu beweisen, noch

besonders zu rechtfertigen. Darum fügt er eine Bemerkung hinzu,
die als die erste der drei allgemeinen Vorbemerkungen gelten, kann,
die Joh. Dam. seiner eigentlichen Erklärung der Differenzen
vorausschickt. Es sagt: «Daß Joseph aus Davidischem Geschlechte seinen

Ursprung herleite, haben die heiligen Evangelisten Mt. und Lk. klar
bewiesen (BtappirjStjv 6irs8etl;av). Nur leitet Mt. den Joseph von David
her über Salomon, Lk. aber über Nathan. Über die Abstammung
der heiligen Jungfrau aber schweigen sie beide. » Joh. rechtfertigt
also seine Beweisführung durch den Hinweis, daß die Evangelisten
über die Abstammung des hl. Joseph sehr eingehend uns unterrichten,
über die Abstammung der Mutter Gottes aber gar nicht. Joh. Dam.

hat hier offenbar die beiden Schriftstellen Lk. 1, 27 und 2, 4 im Auge.
Letztere Stelle sagt ausdrücklich, daß Joseph « de domo et familia
David » war. Die andere Stelle, Lk. 1, 27 : Missus est Angelus
ad virginem desponsatam viro, cui nomen erat Joseph de domo David
et nomen virginis Maria, wird neuerdings von hervorragenden Exegeten
wie Schanz, Knabenbauer, Bardenhewer u. a. auch so gedeutet, daß
der Ausdruck de domo David auf Maria zu beziehen sei und nicht auf



224 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

Joseph, da in diesem Verse ja Maria im Vordergrunde stehe und nicht
Joseph. Da jedoch unmittelbar vorher Joseph gemeint ist und es im
Anschluß daran nicht heißt « und ihr Name », sondern « der Name der

Jungfrau », so bleibt es wahrscheinlicher, daß der Zusatz de domo

David wie 2, 4 auf Joseph zu beziehen ist, und in diesem Sinne hat
auch das christliche Altertum die Stelle stets verstanden. Mehr noch
als an diese beiden Stellen, denkt Joh. Dam. aber an die beiden

Genealogien, wie der ganze Zusammenhang lehrt. Und damit gibt er
eine Ansicht wieder, die fast von allen Vätern geteilt worden ist. Es ist
bekannt, daß alle Mariologen des Altertums der Frage der Davidischen

Abstammung Mariens das größte Interesse entgegengebracht haben.

Ein Blick in die Mariologien des hl. Hieronymus und Augustinus genügt,
um zu erkennen, welche Sorgfalt die Väter angewandt haben, um hier
einen überzeugenden Beweis zu führen. War es nun da nicht
naheliegend, auf die Genealogien hinzuweisen und eine von ihnen als die

Genealogie Mariens anzusprechen, so daß ihre Davidische Abstammung
dokumentarisch gesichert war Die Väter des Altertums haben dieser

Versuchung widerstanden und Joh. Dam. faßt nur kurz und prägnant
die Überlieferung des Altertums zusammen, wenn er sagt : die Evangelisten

schweigen über die Abstammung der Mutter Gottes. Denn mit
verschwindenden Ausnahmen 1 hat das christliche Altertum in den

beiden Stammtafeln des Mt. und Lk. Genealogien des hl. Joseph

gesehen. Es ist auch den beiden letzten und eifrigsten Verteidigern
einer « marianischen Genealogie », P. Vogt S. J. 2 und Joseph Michael
Heer3 nicht gelungen, dieses machtvolle Zeugnis des Altertums zu
erschüttern.

P. Holzmeister S. J., der soeben einen neuen Erklärungsversuch
zur Lk.-Genealogie veröffentlicht hat, ist zur traditionellen Auffassung
zurückgekehrt, wenigstens insoweit er erklärt : « Lk. 3, 23-38 ist als

ein Stammbaum des hl. Joseph zu betrachten. 'l » P. Vogt und Heer

haben sich allerdings viele Mühe gegeben, um den Nachweis zu führen,
daß bereits Justin und Irenäus in der Lk.-Genealogie den Stammbaum
Mariens erblickt hätten, und P. Holzmeister versucht für Epiphanius

1 Cfr. Lagrange, Evangile selon saint Luc. Paris 1921, p. 120.
2 Der Stammbaum Christi bei den hl. Ev. Mt. u. Lk. Freiburg i. Br. 1907.
3 Der Stammbaum Jesu nach Mt. u. Lk. Ihre ursprüngliche Bedeutung

und Textgestalt und ihre Quellen. Freiburg i. Br. 1910.
1 Ein Erklärungsversuch der Lk.-Genealogie. Zeitschrift für kath. Theologie,

1923, P- 193-



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 225

ein Gleiches zu beweisen. Diesen Beweisführungen scheint mir jedoch
die zwingende Kraft zu fehlen. Wenn z. B. Justinus sagt (Dial. c.

Tryph. c. 100) : « Menschensohn nun nannte er sich entweder wegen
der Geburt aus der Jungfrau, welche, wie gesagt, aus dem Geschlechte

Davids, Jakobs und Abrahams war, oder weil Adam auch der Vater
dieser erwähnten Männer war, von denen Maria ihr Geschlecht ableitet »,

so ist die Erwähnung Adams nicht notwendig ein Beweis, daß er die
Liste mit Adam als Ahnenreihe der Gottesmutter gekannt habe. Die

Erwähnung Adams wird vielmehr hinreichend erklärt durch das

Bestreben, die Bezeichnung « Menschensohn » auf ihre Quelle
zurückzuführen. Was sodann den für Epiphanius Adv. haereses 51, xi
geführten Beweis angeht, so fehlt eben das, was für eine stringente
Beweisführung unumgänglich notwendig ist, die Betonung der fleischlichen

Abfolge. Denn die Worte : oti roü fxàv 6soù î)v ulb; 8tà ol

toù C77TEQ[xccTOç Toù 'ASàjx y.arà 8ia8oy_Y|v èv aapxi TrapEyévETO, wollen nicht
besagen, wie Holzmeister meint, a. a. 0. p. 198, Jesus sei « Sohn Gottes

gewesen nach dem Samen Adams, der in fleischlicher Abfolge fortge-
gepflanzt wurde » ; sondern sie besagen, daß Jesus zwar Sohn Gottes

war, aber im Fleische erschienen ist aus dem Samen Adams nach der

Abfolge. Joh. Dam. ist also vollkommen im Recht, wenn er, gestützt
auf die Tradition erklärt : Die Evangelisten schweigen über Mariens

Abstammung.
In einer zweiten Vorbemerkung begründet nun der hl. Joh. Dam.

noch eigens die Ansicht, daß es nicht notwendig war, die Abstammung
der Mutter Gottes nachzuweisen. In Kürze und Klarheit ist hier einer
der Hauptgründe wiedergegeben, weshalb das Altertum eine « marianische

Genealogie » anzunehmen sich sträubte. Es ist ein Grund, der
bis heute nicht ganz entkräftet ist. « Deshalb muß man wissen, daß

es weder bei den Hebräern noch in der Heiligen Schrift Brauch ist,
daß die Abstammung der Frauen aufgezeichnet wird. Nun aber bestand

eir Gesetz, daß ein Stamm nicht aus einem anderen Stamme sich

die Frau nehme, und infolgedessen hätte Joseph, der aus dem Geschlechte

Davids und ein Gerechter war (dieses Lob gibt ihm das heilige
Evangelium) keinesfalls die heilige Jungfrau entgegen dem göttlichen
Gesetz sich vermählt, wenn sie nicht demselben Herrscherhaus

entstammt wäre. Deshalb konnte er sich damit begnügen, die

Abstammung Josephs aufgezeigt zu haben » (De fide orth. IV c. 14).
Fast genau in derselben Weise hatte schon Hieronymus argumentiert
(Com. in Mt. 1, 18) und bereits Origenes hatte behauptet, daß Joseph

Divus Thomas. i5



226 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

durch das Gesetz gezwungen war, die Davididin Maria zu heiraten
(Comm. in Rom. lib I. 5). Was nun den ersten Punkt betrifft, die

Nichtaufnahme der Frauen in die Stammtafeln, so ist derselbe von
Vogt (a. a. O. p. 85) und im Anschluß daran auch von Nießen (a. a. O.

p. 84) als nicht stichhaltig bezeichnet worden. Allein es ist doch zu
beachten, daß hier eine allgemeine Regel aufgestellt ist. Es wird
natürlich nicht geleugnet, daß zuweilen auch Frauen in die Genealogien

aufgenommen wurden oder von Frauen in einzelnen Fällen die

Abstammung angegeben wird. Man wird doch nicht Joh. Dam. und
Hieronymus bei der Behandlung der Genealogien eine Behauptung
zutrauen, die so offenkundig durch die Genealogien selber Lügen
gestraft wird (cf. Judith 8, 1). Was sie mit ihrer allgemeinen Bemerkung

sagen wollten, ist vielmehr dies : Die Frau hat bei der Aufstellung
der Stammesregister genau dieselbe untergeordnete Rolle gespielt
wie auch sonst, und wo immer eine Stammestafel nicht ausdrücklich
eine Frau erwähnt, da ist es immer nur die männliche Linie, die in
Frage kommt. Das ist aber sowohl bei Mt. wie auch bei Lk. der Fall
und darum bleibt der Grundsatz der hl. Hieronymus und Joh. Dam.
mitsamt der sich daraus ergebenden Schlußfolgerung auch heute noch

zu Recht bestehen. Vogt hat sich bemüht, eine Reihe von Beispielen
namhaft zu machen, in denen die Abstammung von Frauen erwähnt ist.
Diese Beispiele treffen nicht den Kernpunkt der Frage. Er hätte
Beispiele namhaft machen müssen von Geschlechtsregistern, in denen

die weibliche Linie aufgenommen ist und weiter verfolgt wird, ohne

daß dies äußerlich kenntlich gemacht wird.
Was den zweiten Punkt betrifft, die gesetzliche Verpflichtung zur

Stammesheirat, so ist Joh. Dam. auch hier nur das Sprachrohr der
Tradition. Es mag zugegeben werden, daß die Berufung auf Num. 36,

6 ff. nicht ganz stichhaltig ist, denn in der Tat ist dort nur von
Erbtöchtern die Rede. Daß Maria aber eine Erbtochter gewesen sei,

ist zwar oftmals behauptet, aber niemals recht bewiesen worden. Eine

eigentliche gesetzliche Bestimmung, daß man nur innerhalb desselben

Stammes heiraten dürfe, hat, wie es scheint, zu keiner Zeit bestanden.

Nichtsdestoweniger zeigen die Mahnungen des alten Tobias an seinen
Sohn (4, 12), daß es in der späteren Zeit des Judentums nicht an

Strömungen gefehlt hat, die eine eigentliche Stammesheirat als eine

Notwendigkeit betrachteten, oder besser als das Ideal eines gesetzestreuen,

frommen Mannes. Die Berufung auf Num. 36, 6 mag also
nicht vollkommen ausreichend sein, diese Bestimmung bildete jedoch



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 227

den Ausgangspunkt für eine spätere Gewohnheit und fromme Sitte,
die durch das Buch Tobias hinlänglich bezeugt ist.

An dritter Stelle lenkt Joh. Dam. die Aufmerksamkeit auf das

sog. Leviratsgesetz, nach dem der Bruder eines kinderlos verstorbenen
Mannes verpflichtet war, dessen Witwe zu heiraten (Dt. 25, 5). Die
Kinder nun, die aus dieser zweiten Ehe hervorgingen, waren dem
Gesetze nach Kinder des ersten Mannes, der Natur nach, dem Fleische

nach, Kinder des zweiten Mannes. Der erste, der die Leviratsehe

zur Ausgleichung der Gegensätze und Widersprüche in den Genealogien
in Vorschlag brachte, war Julius Africanus bei Eusebius, Hist. eccl.

I 7. 3, und dieser Vorschlag wurde von vielen begeistert aufgenommen,
unter diesen natürlich auch von Joh. Dam. Erst im 16. Jahrhundert
macht sich die Neigung bemerkbar, diese alte Lösung preiszugeben
und entsprechend dem verstärkten mariologischen Interesse, bei Lukas
eine marianische Genealogie zu finden und so die Schwierigkeit aus
dem Wege zu räumen.

Vogt hatte die Meinung des Julius Africanus einer scharfen Kritik
unterzogen und Holzmeister ist ihm auf diesem Wege nachgefolgt.
« Die Annahme », so sagt er (a. a. O. p. 186 f.), « durch eine Leviratsehe
die Frage zu lösen, ist 1. in der Überlieferung nicht zuverlässig
begründet und 2. mit dem jüdischen Erbrecht schwerlich vereinbar».
Auf die Begründung, sowie Glaubwürdigkeit der Meinung des Julius
Africanus soll jedoch hier nicht näher eingegangen werden.

Nachdem Joh. Dam. durch diese Bemerkungen sich den Weg

geebnet, unternimmt er es nunmehr, den Ausgleich der beiden Genealogien

vorzunehmen. Er beginnt mit der Linie Nathan bei Lukas.
« 'Ex T'îjç (JE'.pSç TOtvuv TO-j Nocôav Toù' uioij Aaßici yEvvTjOelç Aeui

Êy£vv7j<je tûv MsXyJ xai tov üc!.v0T|pa' 0 nâvOfjp s ysvv7]<T£ tov Bap7tâvÔ7]pa

OUTCOÇ ETrtxXvjôévTa. Oùxoç O Bap7COCV07)p èyÉW7)(J£ TOV ItoaXEljj." 0 'I(OaXE!U.

ÈyÉw7]<7e T7|V âyt'av ©soxoxov. » Hier fällt es zunächst auf, daß Joh.
Dam. sich stark vom Lk.-Text entfernt. Er beginnt mit Levi und nennt
dessen Sohn Melchi, während umgekehrt bei Lukas Melchi als der

Vater des Levi erscheint. Eine Erklärung dieser auffallenden Tatsache

mag man z. T. in dem Umstand erblicken, daß hier in der Tat der

Text kritisch nicht ganz sicher ist. Bereits bei Julius Africanus findet
sich die Reihenfolge Melchi-Heli-Joseph, unter Übergehung der beiden
Namen Levi und Mathat, ebenso bei Eusebius (P. Gr. NNII 896),
desgleichen bei Ambrosius (In Luc.). Heer plädiert auch aus typologischen
Gründen für die Streichung der beiden Namen Levi und Mathat,



228 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

die wohl nur aus S. 29 irrtümlich wiederholt worden seien, Prat 1

möchte eine Verwechslung annehmen und statt Melchi einsetzen

Mathat. Da jedoch, wie weiter unten gezeigt werden wird, Joh. hier
besonders von Andreas von Kreta abhängig ist und dieser ebenfalls

wie Julius Africanus die Reihenfolge Melchi-Heli-Joseph hat, so
verbietet sich die Annahme von Prat und es bleibt nur übrig, die Lesart
des Joh. Dam. als eine ungeschickte Verbindung der bei Julius Africanus

u. a. sich findenden Lesart mit der gewöhnlichen Lesart zu betrachten.

Joh. zeigt sich auch hier mehr als Kompilator denn als Kritiker.
Joh. Dam. konstruiert nun neben der Linie, die bei Lukas sich

findet, Melchi-Heli-Joseph, noch eine zweite, die von Levi über Panther
und Barpanther zu Joachim und Maria führt. Joh. Dam. glaubt also,

aus der Tradition die marianische Genealogie feststellen zu können

und somit die Evangelisten an einem nicht unwichtigen Punkte ergänzen
zu können. Wie steht es um die Glaubwürdigkeit dieser neuen Angaben
Wie sind diese beiden merkwürdigen Namen Panther und Barpanther
in die Genealogie des Heilandes eingedrungen Diese Frage soll

zunächst Beantwortung finden, bevor die Lösung des Joh. Dam.
fortgeführt wird. Es sind hierüber wohl gelegentliche Vermutungen
ausgesprochen worden, doch ist meines Wissens bisher eine zusammenfassende

Behandlung nicht erfolgt. Die einschlägigen Texte hat Strack 2

in großer Vollständigkeit zusammengestellt.
Zunächst darf wohl gesagt werden, daß Joh. diese Angaben von

seinem etwas älteren Landsmann Andreas von Kreta (geb. ebenfalls

zu Damaskus und gest. etwa 720 n. Chr.) übernommen hat. Denn
dieser berichtet so ziemlich in gleichlautender Weise, nur schreibt er
KapTOxvOvjp statt Bapivxv07)p. Der Text lautet :«.... coç Ix Suo à8sX<p5v

xaTayop-svov, roü te MlXy. xal tou 1 I<xv07)poç, kl c'ov KapTravOijp, itaxTjp

'hoaxstp., kl ob 7j Seotoxoç. 'Atto yàp MeX/J toxXiv yswaxai 'HXt Ix Tïjç MarOàv

yuva'.xbç [XExà /^petav yTipaarp tco MeX/J. » (P. Gl". XCVII 916.)
Etwas später finden wir dieselben Angaben wieder in dem Leben

Mariä von dem Mönche Epiphanius aus Konstantinopel um 8103,

sowie in einem von Diekamp edierten griechischen Text, der Epiphanius
nahe zu stehen scheint. 4

1 Vigouroux, Diet. bibl. Art. Généalogie.
2 Strack, Jesus, die Häretiker und die Christen nach den ältesten jüdischen

Angaben. Leipzig 1910.
3 Epiphanii monachi et presbyteri édita et inedita cura Alberti Dressel.

Paris u. Leipzig 1843, p. 15 f.
4 Diekamp, Hippolytos von Theben. Münster 1898, p. 50.



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 22g

Von wem aber hat Andreas von Kreta diese Nachrichten empfangen
Um den Ursprung dieser Namen zu finden, müssen wir zurückgehen
bis auf jene ersten Zeiten des Christentums, wo das Judentum einen

heftigen Kampf eröffnete wider den Messias, insbesondere gegen seine

wunderbare Empfängnis und Geburt. Wie uns eine Reihe unverdächtiger
Zeugen berichtet, lautete ihre Anklage dahin, daß er in einem Ehebruch

empfangen sei, nicht aber auf wunderbare Weise vom Heiligen Geiste.
So berichten die Acta Pilati (ed. Tischendorf, p. 224), daß die Juden
vom Heiland sagen : ort èx Tropvetaç yeyÉvwicrai. So berichtet Tertullian
das Lästerwort aus Judenmund : « quaestuariae filius », womit nur
eine Buhlerin gemeint sein kann (De spect. c. 31). So berichtet vor
allen Dingen Origenes an mehreren Stellen seines Werkes Contra Celsum,

daß die Juden behaupten, Maria sei von ihrem Manne verstoßen worden

wegen Treubruch, sie habe sündhaften Umgang gepflogen mit einem

Soldaten, namens Panthera und die Frucht dieses Umganges sei Jesus

gewesen (C. Celsum I 32 ; I 33 ; I 69). Es sind über die Bedeutung dieses

Namens Panthera viele Hypothesen aufgestellt worden ; man hat ihn
abzuleiten versucht von xopvoç, man hat auch das ägyptische Pa-neter-a,
« der große Gott » zu Hilfe genommen, man hat auch an eine

Verstümmelung von rnxpôévoç (Jungfrau) gedacht. Doch hat Deißmann 1

nachgewiesen, daß « Panthera nicht eine jüdische Spotterfindung,
»

sondern ein weitverbreiteter antiker Name ist ». Nicht in dem Namen
also liegt die Lästerung und der Spott, sondern in der mit dem Namen

verbundenen gemeinen Lüge und Verdrehung.
Einen unzweifelhaften Beweis für das Vorhandensein dieser lästerlichen

Anklagen unter den Juden bietet der Talmud, in dem an nicht
wenigen Stellen auf Jesus als den Sohn des Pandera (ben Pandera
oder bar Pandera) angespielt ist. Die hierher gehörigen Texte sind
verschiedentlich übersichtlich zusammengestellt worden, so von Laible 2,

Strack 3, Meyer 4 und Aufhauser 5. So ist z. T. Bab. Sabbat f. 104 b

und Bab. Sanhédrin 67 a die Rede von Ben Stada (=Jesus), der aus

1 Deißman, Licht vom Osten 2. Tübingen 1909, p. 46. Derselbe, Der Name
Panthera, in Festschrift für Theodor Nöldeke. Gießen, p. 871 ff.

2 Laible, Jesus Christus im Talmud. Leipzig 1891 und 1900.
3 Strack, Jesus, die Häretiker und die Christen nach den ältesten jüdischen

Angaben. Leipzig 1910.
4 Meyer, Jesus im Talmud, bei Hennecke, Handbuch zu den neutestament-

lichen Apokryphen. Tübingen 1914, p. 47 ff.
5 Aufhauser, Antike Jesuszeugnisse, in Lietzman, Kleine Texte. Bonn 1913.



230 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

Ägypten Zaubereien mitgebracht habe. Rabbi Hisda erklärt nun
diesen Ausdruck Ben Stada durch die Bemerkung, Stada sei der
Ehemann gewesen (also Joseph), Buhle aber sei Pandera gewesen,
•sodaß Ben Stada und Ben Pandera identisch seien. Von dieser Person

wird dann gesagt : « Er ist ein Narr gewesen und von einem Narren
holt man keine Beweise her. » Außerdem wird Jesus als ben Pandera
noch genannt Pal. Abodazara 2, 2. Midras Qohelet 1, 8. Bar Pandera

(aramäisch) wird er genannt in dem zweiten Targum zu Esther 7, 9,
ebenso Midras Qohelet 10, 5. Jesu Pandera dagegen heißt er zweimal
Pal. Sabbat 14, 4.

Es ist nur eine Weiterbildung der durch Origenes festgestellten
und durch den Talmud bestätigten lästerlichen Anklagen wider die

Jungfrauengeburt des Messias, wenn nun in den berüchtigten Toledot

Jesu die Ehebruchsgeschichte Marias in breiter Form ausgesponnen
wird. Sam. Krauß 1 hat in einem eigenen Werke die noch vorhandenen
Texte dieses jüdischen Lebens Jesu gesammelt, in Urtext
herausgegeben, übersetzt und mit reichen Erläuterungen versehen. Einige
davon sind jedoch so widerlich lüstern und obszön, daß auch Krauß
es nicht gewagt hat, sämtliche Texte durch Übersetzung allgemein
zugänglich zu machen.

In diesen Texten wird der Name Pandera meist Joseph beigelegt,
der entweder Joseph Pandera genannt wird oder auch Joseph ben

Pandera. Dabei erscheint Joseph bald als Mann, bald als Buhle Marias.
Es ergibt sich aus diesen Zusammenstellungen, daß in jüdischen Kreisen
seit den ältesten Zeiten mit verschiedenen Variationen die Auffassung
verbreitet wurde, Jesus verdanke einem unreinen Verhältnis seinen

Ursprung, wobei der Name Panther oder Panthera hinzugefügt wurde,
um dieser Unterstellung von vornherein eine gewisse Wahrscheinlichkeit

zu geben. Es verlohnt sich gewiß nicht, die Glaubwürdigkeit
dieser mehr als trüben Quellen besonders zu untersuchen. Es muß

nur als unverständlich bezeichnet werden, daß ein christlicher Theologe
wie Strack (a. a. O. p. 21*) schreiben konnte : «Der Name Panther(a)
findet sich in der Genealogie Jesu erstens sehr früh, und zweitens in
Zusammenhängen, wo der Gedanke an Absicht einer Beschimpfung
von jüdischer Seite fern liegt. Es ist daher wahrscheinlich, daß der
Vater Josephs, des Nährvaters Jesu, diesen Beinamen gehabt hat. »

Diese Auffassung ist bedauerlicherweise auch in das große, sonst sehr

1 Sam. Krauß, Das Leben Jesu nach jüdischen Quellen. Berlin 1902.



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 231

verdienstliche Werk von Strack-Billerbeck übergegangen (Das
Evangelium nach Matthäus, erläutert aus Talmud und Midrasch. München

1922, p. 38).
Das ist ein erstes Stadium in dem Gebrauch dieser merkwürdigen

Namen, wo überall noch deutlich die Absicht zu erkennen ist, durch
das Motiv des Ehebruchs die Wahrheit der evangelischen Erzählung
unmöglich zu machen.

Ein zweites Stadium in der Geschichte dieser Namen finden wir
in dessen Gebrauch bei Eusebius von Caesarea (f 339) und Epiphanius,
Bischof von Salamis auf Cypern. Ihnen ist bereits die volle Klarheit
über den Ursprung dieses Namens abhanden gekommen. Eusebius 1

weiß zwar noch, daß es sich um Lästerungen der Juden handelt, wenn
sie sagen, daß Jesus von einem Panther geboren sei, aber den eigentlichen

Sinn hat er nicht erfaßt und so bezog er allem Anschein nach

diese Worte auf Osee 5, 14 ; 13, 7, wo Jahwe sich mit einem Panther

vergleicht. Epiphanius 2 wußte nicht einmal mehr, daß dieser Name

jüdischen Lästerungen seinen Ursprung verdankt, er nahm ihn schlechthin

in die Genealogie des Heilandes auf, indem er bemerkt, daß Jakob,
der Vater des Joseph, den Beinamen geführt Panther. Ähnlich wie
in gewissen Toledot Jesu, wird also auch bei Epiphanius Joseph als

ben Pandera, Sohn des Pandera, hingestellt und der Name Panther
mit der Linie Salomon verbunden. Bei Epiphanius, dessen kritischer
Sinn wenig entwickelt war, darf uns diese Leichtgläubigkeit nicht
sonderlich überraschen. Noch weniger aber wird dies der Fall sein,

wenn wir nach Verlauf von einigen Jahrhunderten sehen, daß dieser

Name endgültig Bürgerrecht erlangt zu haben scheint in der Genealogie
des Herrn. Die Erinnerung an den eigentlichen Ursprung dieses Namens

war nun in christlichen Kreisen vollkommen verblaßt, man hielt es für
einen großen Gewinn, diesen Namen der Tradition entnehmen und der
Nachwelt überliefern zu können. Daß diese Überlieferung inzwischen
auch wieder ihre Wandlungen durchgemacht hat, kann nicht befremden.
Die Identität von ben Pandera und bar Pandera (hebräisch und
aramäisch) wurde nicht mehr erkannt und somit kurzerhand zwei
Personen daraus gemacht (Andreas von Kreta schreibt sogar irrtümlich
Karpanther), und da die Genealogie des Heilandes über Joseph in
den Evangelien vollständig niedergelegt war, so wurden diese zwei

1 Eclogae propheticae III. 10. ed. Gaisford. Oxford 1S42, p. 111.
2 Panarion Haeresis 78. 7.



232 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

neuen Glieder zur Ergänzung der beiden Genealogien Josephs gebraucht
und aus der Tradition auch noch die Genealogie Mariens hinzugefügt :

«Melchi erzeugte den Panther, dieser erzeugte den Barpanther, dieser

erzeugte den Joachim, dieser zeugte Maria. » So ist es zu dem dritten
Stadium in dem Gebrauch dieser merkwürdigen Namen gekommen,
wie es durch Andreas von Kreta, Joh. Dam., den Mönch Epiphanius
u. a. bezeugt ist. Die genannten Namen sind nicht etwa aus
apologetischen Gründen übernommen worden, wie Krauß (p. 277) vermutet,
« damit sie nicht außerhalb der Genealogie für den heidnischen oder

jüdischen Standpunkt zeugten », oder « um sie dem Judentum zu
entwinden » (Meyer, p. 53), sondern sie sind in gutem Glauben
übernommen worden, in Unkenntnis ihres eigentlichen Ursprungs. Es kann
demnach keinem Zweifel begegnen, daß diese Namen sehr zu Unrecht
in der Genealogie stehen, wie sie Joh. Dam. aufstellt, und die Nachwelt

und besonders auch die Scholastik, die dem Heiligen so oft und
so gerne folgte, hat eine Probe gesunden Taktes abgelegt, daß sie ihm
nicht auf dieses Gebiet gefolgt ist.

Aus der Linie Nathan, wie Joh. Dam. sie aufstellt, bleibt nun
noch das letzte Glied zu besprechen : « oStoç ö BaproxvOTip ÈyÉvv^ffe tov

'Itoaxsi'pv b 'Icoxeifx kyéwr\as tJv äytav 0eotoxgv. » Wie oben dargelegt,
geht diese Darstellung auf Andreas von Kreta zurück. Weiter können
wir die Verbindung Joachims mit dem angeblichen Barpanther nicht
verfolgen. Nach dem Gesagten braucht die Unhaltbarkeit dieser

Verbindung wohl nicht weiter dargelegt zu werden. Der Name

Joachim aber ist bedeutend älter, er erscheint bereits im Proto-

evangelium Jacobi als Vater Mariens. Es ist allgemein anerkannt, daß
die spätere Verbreitung dieses Namens ganz und gar von der Verbreitung
dieser Schrift abhängig ist, da bei den meisten Schriftstellern, die
den Namen Joachim kennen, auch Spuren der Benützung des Proto-
evangeliums zu verzeichnen sind. Im allgemeinen sind es besonders

die griechischen Redner gewesen, die die Erzählung des genannten
Werkes als eine willkommene Gelegenheit zur Ergänzung der

evangelischen Berichte betrachtet haben. Wir finden den Namen Joachim
erstmals bei Epiphanius von Salamis (haer. 79) an zwei Stellen, später
dann, nach einer ziemlich vollständigen Zusammenstellung bei P. Vogt
(p. 103), bei Pseudo-Eusthatius, Epiphanius dem Jüngeren, Modestus
von Jerusalem, Johannes von Euboea, Andreas von Kreta, Germanus,
Tarasius, Georg von Nicomedien, Petrus von Sizilien, Nicetas, Kosmas
Vestitor, Kaiser Leo, Theophylact, dem Mönch Jacob, Isidor von



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 233

Thessalonich, Nicephorus. Diesen kirchlichen Schriftstellern können
noch einige Menologien und kirchliche Hymnen beigefügt werden. 1

Das Fest des hl. Joachim war in der griechischen Kirche wenigstens
seit dem 9. Jahrhundert bekannt.

Im Abendland war die Entwicklung eine andere. Der Manichäer
Faustus kannte den Namen Joachim und bezeichnete ihn als einen

Leviten, welch letzteres der hl. Augustinus besonders scharf bekämpfte.
Durch die Verurteilung des Protoevangeliums durch Innozenz I. und
Gelasius wurde die Verbreitung der Schrift im Abendlande sehr stark
gehindert und erst in der Karolingerzeit beginnt der Name Joachim
wieder aufzutauchen bei Alcuin, Hanno von Halberstadt u. a. Ein
Fest des hl. Joachim begegnet uns hier sogar erst im 16. Jahrhundert.

Es hängt hier somit alles von der Frage ab, inwieweit das Proto-

evangelium des Jakobus Glauben verdient. Bardenhewer scheint dem

Buche alle Glaubwürdigkeit absprechen zu wollen. - Aber bereits
Bolland wollte die Möglichkeit offen lassen, daß die beiden Namen

Joachim und Anna in der kirchlichen Tradition lebendig geblieben
sein konnten. Ebenso wollte Tischendorf in seiner Dissertation De

evangeliorum apocryphorum origine et usu die beiden Namen als

authentisch betrachtet wissen und Amann scheint in seiner ausführlichen

Einleitung zu der französischen Übersetzung des Protoevangeliums

dieser Ansicht beizupflichten. Es ist jedenfalls nicht berechtigt,
wenn einzelne Vertreter der marianischen Genealogie den Namen

Joachim ohne weiteres als vollkommen unglaubwürdig ablehnen, noch

weniger ist es berechtigt, denselben mit Heli gleichzusetzen, da Joachim
oder Eliakim in keiner Weise identisch mit Heli, da dieses Eliah
ist und mit y geschrieben wird. So sehr man also Joh. Dam. auch tadeln

mag wegen der Aufnahme der beiden Namen Panther und Barpanther,
so wenig wird man bez. Joachim Grund haben, die Möglichkeit einer

wirklichen Überlieferung zu bestreiten.

Joh. Dam. schließt nun im folgenden die Behandlung der Linie
Salomons an. « Aus der Linie Salomons, des Sohnes Davids hinwieder,
hatte Mathan ein Weib, aus der er den Jakob, den Vater Josephs

zeugte. Nachdem Mathan gestorben war, heiratete Melchi aus dem

Stamme Nathan, der Sohn des Levi und Bruder des Panther, die

Frau jenes Mathan, die die Mutter des Jakob war und zeugte aus ihr

1 Cfr. Amann, Le Protoévangile de Jacques et ses remaniements latins.
Paris 1910, p. 133 fi.

2 Patrologie3. Freiburg 1910, p. 77 fi.



234 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

den Heli. Es waren demnach Jakob und Heli mütterlicherseits Brüder,
Jakob von der Linie Salomons, Heli aber von der Linie Nathan.
Nun starb aber Heli aus dem Stamme Nathan kinderlos, weshalb

sein Bruder Jakob aus dem Stamme Salomons seine Frau aufnahm
und seinem Bruder Nachkommenschaft erweckte und den Joseph

zeugte. Joseph war also der Natur nach ein Sohn Jakobs aus dem

Hause Salomons, nach dem Gesetze aber ein Sohn Helis aus dem

Hause Nathan. » — Es fällt hier sofort auf, daß diese Ausführungen sich

vollkommen decken mit denen von Julius Africanus. Joh. Dam. hat
auch hier nur die ihn erreichbare Tradition zu Worte kommen lassen.

Da diese Ansicht auch von Männern wie Gregorius Naz., Eusebius

und Hieronymus aufgenommen wurde, so konnte Joh. Dam., der

kritischen und historischen Fragen nicht, dieselbe Aufmerksamkeit
schenkte wie rein theologischen, sich wohl berechtigt glauben, die

Lösung des Julius Africanus aufzunehmen. Und dies umsomehr,
als sie weit mehr in Übereinstimmung sich befindet mit dem Texte
des Evangeliums als die nunmehr so beliebte marianische Erklärung
der Genealogie. '

Zusammenfassend kann demnach gesagt werden, daß Joh. Dam.
in dieser Einzelfrage sich begnügt, im allgemeinen treu die herkömmliche

Ansicht der kirchlichen Schriftsteller wiederzugeben. Seinem

spekulativen Geiste entsprach es nicht, tiefer in diese historische Frage
einzudringen, die Überlieferung genauer zu prüfen, verschiedene

Auffassungen zu diskutieren. Er war dafür zu wenig Kritiker und
Geschichtsforscher. Wie so manche Redner seiner Kirche bringt er
selbst apokryphen Schriften großes Vertrauen entgegen. So nur kann

man es erklären, daß er sogar Elemente aufgenommen hat, die bei
näherem Zusehen als durchaus unbrauchbar und ungeeignet, ja als

christenfeindlich bezeichnet werden müssen.

-CGC-


	Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

