Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus
Autor: Schumpp, Meinrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

| Zur Mariologie
des hl. Johannes Damaszenus.

Von P. Meinrad SCHUMPP O. P, Diisseldorf.

Die Mariologie der letzten Jahrzehnte hat eine duflerst schitzens-
werte Bereicherung erfahren durch eine Anzahl sorgfiltig gefiihrter
Einzeluntersuchungen iiber die Stellung der Vater zu den mariologischen
Fragen. Ph. Friedrich behandelte die Mariologie des hl. Augustinus
(Koln 190%). Nielen legte eine eindringende Studie vor iiber die
Mariologie des hl. Hieronymus (Miinster i. W. 1913). Eberle beschiftigte
sich mit Cyrillus von Alexandrien, den die Kirche « divinae maternitatis
beatissimae Virginis Mariae assertor invictus» nennt (Freiburg i. B.
1921). Vielleicht mehr als glinzende Gesamtdarstellungen haben diese
anspruchsloseren Einzelforschungen die Mariologie geférdert und ihre
Entwicklung in manchen Punkten klargelegt. Es soll nun hier der
Versuch gemacht werden, die Mariologie des hl. Johannes Damaszenus
in dhnlicher Weise zur Darstellung zu bringen. Joh. Dam. hat gewil3
nicht die Bedeutung eines hl. Augustinus oder Hieronymus ; immerhin
ist sein Einfluf} auf die spitere Theologie nicht zu unterschitzen, da
er als der letzte groB3e griechische Theologe dem Abendland die Theologie
des Ostens vermittelte. Der Scholastik im besonderen war die Schrift
des Damaszeners « De fide orthodoxa » ein’ Lieblingsbuch. ! Uberdies
hat sein EinfluB auf die Entwicklung der Mariologie in mancher
Beziehung nicht unbedeutend eingewirkt. Es soll hier zunichst die
Erklarung, die der hl. Joh. Dam. von den beiden Genealogien im

1 Cfr. Duffo, S. Jean Damascéne, Source de St-Thomas. Bulletin de litt.
eccl. 1906, pp. 126-130. — Ghellinck, Les ceuvres de Jean de Damas. en occident
au XIIme s, Revue des quest. hist. Paris 1910, p. 150 ff: — Minges, Zum Gebrauch

der Schrift De fide orthodoxa in der Scholastik., Tiibinger Quartalschrift 1914,
p. 225 ff, -



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus - v P28

Mt.- und Lk.-Evangelium gegeben hat, in das Licht einer neuen
Behandlung geriickt werden. Es kommt hierfiir einzig in Betracht
das Kapitel De genere Domini deque Sancta Dei Genitrice (De fide
orth. IV c. 14 ; P. Gr. XCIV 1156).

~Joh. geht zu Beginn des genannten Kapitels davon aus, dal die
iiber jeden Lobpreis erhabene Gottesgebdrerin (imepdpmynroc) nach
dem ewigen Ratschluf3 Gottes zu der vorher bestimmten Zeit aus der
Wurzel Davids hervorgegangen ist. « Maria aus der Wurzel Davids»,
das ist fiir Joh. das erste Kapitel der Mariologie und des Marienlebens,
Ausgangspunkt fir alle anderen. Zum Beweise fiir diese so wichtige
Frage weist er nun hin auf die vielen im Hinblick auf Maria gegebenen
VerheiBungen. War sie doch «in den verschiedensten Bildern und
Reden der Propheten vom Heiligen Geiste abgebildet und vorher-
verkiindet. » Es nennt sodann die auch von Hieronymus und Augustinus
geltend gemachten Beweisstellen : Ps. 131, 11; Ps. 88, 36; Is. 11, 1.
Joh. Dam. begniigt sich hier mit diesem Hinweis auf das A. T.; an
anderer Stelle, De fide orth. III c. 2, fiigt er noch Hebr. 7, 14 aus dem
N. T. hinzu.

Aber es ist, als kdme thm dieser Beweis fiir die so wichtige Frage
zu dirftig vor, als schiene es ihm notwendig, A sein Vorgehen, die
Davidische Abstammung Mariens aus dem A. T. zu beweisen, noch
besonders zu rechtfertigen. Darum fiigt er eine Bemerkung hinzu,
die als die erste der drei allgemeinen Vorbemerkungen gelten. kann,
die Joh. Dam. seiner eigentlichen Erklarung der Differenzen voraus-
schickt. Es sagt: « DaB Joseph aus Davidischem Geschlechte seinen
Ursprung herleite, haben die heiligen Evangelisten Mt. und Lk. klar
bewiesen (3wpifdny Omédeifav). Nur leitet Mt. den Joseph von David
her iiber Salomon, Lk. aber iiber Nathan. Uber die Abstammung
der heiligen Jungfrau aber schweigen sie beide.» Joh. rechtfertigt :
also seine Beweisfithrung durch den Hinweis, dafl die Evangelisten
iiber die Abstammung des hl. Joseph sehr eingehend uns unterrichten,
iiber die Abstammung der Mutter Gottes aber gar nicht. - Joh. Dam.
hat hier offenbar die beiden Schriftstellen Lk. 1, 27 und 2, 4 im Auge.
Letztere Stelle sagt ausdriicklich, daB Joseph «de domo et familia
David » war. Die andere Stelle, Lk. 1, 27: Missus est Angelus ..
ad virginem desponsatam viro, cui nomen erat Joseph de domo David
et nomen virginis Maria, wird neuerdings von hervorragenden Exegeten
wie Schanz, Knabenbauer, Bardenhewer u. a. auch so gedeutet, daf3
der Ausdruck de domo David auf Maria zu bezichen sei und nicht auf



224 - Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

Joseph, da in diesem Verse ja Maria im Vordergrunde stehe und nicht
Joseph. Da jedoch ummittelbar vorher Joseph gemeint ist und es im
AnschluB3 daran nicht hei3t «und ihr Name », sondern « der Name der
Jungfrau », so bleibt es wahrscheinlicher, daB der Zusatz de domo
David wie 2, 4 auf Joseph zu beziehen ist, und in diesem Sinne hat
auch das christliche Altertum die Stelle stets verstanden. Mehr noch
als an diese beiden Stellen, denkt Joh. Dam. aber an die beiden
Genealogien, wie der ganze Zusammenhang lehrt. Und. damit gibt er
eine Ansicht wieder, die fast von allen Vitern geteilt worden ist. Es ist
bekannt, daB3 alle Mariologen des Altertums der Frage der Davidischen
Abstammung Mariens das groffte Interesse entgegengebracht haben.
Ein Blick in die Mariologien des hl. Hieronymus und Augustinus geniigt,
um zu erkennen, welche Sorgfalt die Viter angewandt haben, um hier
einen iiberzeugenden Beweis zu fithren. War es nun da nicht nahe-
liegend, auf die Genealogien hinzuweisen und eine von ihnen als die
Genealogie Mariens anzusprechen, so daf ihre Davidische Abstammung
dokumentarisch gesichert war ? Die Viter des Altertums haben dieser
Versuchung widerstanden und Joh. Dam. faBit nur kurz und priagnant
die Uberlieferung des Altertums zusammen, wenn er sagt : die Evange-
listen schweigen iiber die Abstammung der Mutter Gottes. Denn mit
verschwindenden Ausnahmen ' hat das christliche Altertum in den
beiden Stammtafeln des Mt. und Lk. Genealogien des hl. Joseph
gesehen. Es ist auch den beiden letzten und eifrigsten Verteidigern
einer « marianischen Genealogie», P. Vogt S. J. 2 und Joseph Michael
Heer ? nicht gelungen, dieses machtvolle Zeugnis des Altertums zu
erschiittern.

P. Holzmeister S. J der soeben einen neuen Erklirungsversuch
zur Lk.-Genealogie verdffentlicht hat, ist zur traditionellen Auffassung
zuriickgekehrt, wenigstens insoweit er erklirt: «Lk. 3, 23-38 ist als
ein Stammbaum des hl. Joseph zu betrachten. *» - P. Vogt und Heer
haben sich allerdings viele Mithe gegeben, um den Nachweis zu fiithren,
daB bereits Justin und Irenius in der Lk.-Genealogie den Stammbaum
Mariens erblickt hitten, und P. Holzmeister versucht fiir Epiphanius

1 Cifr. Lagrange, Evangile selon saint Luc. Paris 1921, p. 120.

® Der Stammbaum Christi bei den hl. Ev. Mt. u. Lk. Freiburg i. Br. 1907.

¥ Der Stammbaum Jesu nach Mt. u. Lk. Ihre urspriingliche Bedeutung
und Textgestalt und ihre Quellen. Freiburg i. Br. 1910.

* Ein Erklirungsversuch der Lk.-Genealogie. Zeitschrift fiir kath. Theologie,
1923, p. 193.



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 225

ein Gleiches zu beweisen. Diesen Beweisfithrungen scheint mir jedoch
die zwingende Kraft zu fehlen. Wenn z. B. Justinus sagt (Dial. c.
Tryph. c. 100) : « Menschensohn nun nannte er sich entweder wegen
der Geburt aus der Jungfrau, welche, wie gesagt, aus dem Geschlechte
Davids, Jakobs und Abrahams war, oder weil Adam auch der Vater
dieser erwahnten Minner war, von denen Maria ihr Geschlecht ableitet »,
so ist die Erwdhnung Adams nicht notwendig ein Beweis, daf3 er die
Liste mit Adam als Ahnenreihe der Gottesmutter gekannt habe. Die
Erwihnung Adams wird wielmehr hinreichend erklart durch das
Bestreben, die Bezeichnung « Menschensohn » auf ihre Quelle zuriick-
zufithren. Was sodann den fiir Epiphanius Adv. haereses 51, 1I
gefithrten Beweis angeht, so fehlt eben das, was fiir eine stringente
Beweisfithrung unumginglich notwendig ist, die Betonung der fleisch-
lichen Abfolge. Denn die Worte : &t tot pdv feot v visg B 3%
To¥ oméopatos tob "Addm xata Swdoymv év cuoxi mapeyéveto, wollen nicht
besagen, wie Holzmeister meint, a. a. O. p. 198, Jesus sei « Sohn Gottes
gewesen nach dem Samen Adams, der in jleischlicher Abjolge fortge-
gepflanzt wurde » ; sondern sie besagen, daBl Jesus zwar Sohn Gottes
war, aber im Fleische erschienen ist aus dem Samen Adams nach der
Abfolge. Joh. Dam. ist also vollkommen im Recht, wenn er, gestiitzt
auf die Tradition erklirt: Die Evangelisten schweigen iiber Mariens
Abstammung.

In einer zweiten Vorbemerkung begriindet nun der hl. Joh. Dam.
noch eigens die Ansicht, dafl es nicht notwendig war, die Abstammung
der Mutter Gottes nachzuweisen. In Kiirze und Klarheit ist hier einer
der Hauptgrinde wiedergegeben, weshalb das Altertum eine «maria-
nische Genealogie » anzunehmen sich striubte. Es ist ein Grund, der
bis heute nicht ganz entkriftet ist. « Deshalb mufl man wissen, da3
es weder bei den Hebrdern noch in der Heiligen Schrift Brauch ist,
daB die Abstammung der Frauen aufgezeichnet wird. Nun aber bestand
ein Gesetz, daBl ein Stamm nicht aus einem anderen Stamme sich
die Frau nehme, und infolgedessen hitte Joseph, der aus dem Geschlechte
Davids und ein Gerechter war (dieses Lob gibt ihm das heilige
Evangelium) keinesfalls die heilige Jungfrau entgegen dem gottlichen
Gesetz sich vermahlt, wenn sie nicht demselben Herrscherhaus
entstammt wire. Deshalb konnte er sich damit begniigen, die
Abstammung Josephs aufgezeigt zu haben» (De fide orth. IV c. 14).
Fast genau in derselben Weise hatte schon Hieronymus argumentiert
(Com. in Mt. 1, 18) und bereits Origenes hatte behauptet, dal Joseph

Dirus Thomas. 15



226 ‘ Zur Mariologie des hl, Johannes' Damaszenus

durch das Gesetz gezwungen war, die Davididin Maria zu heiraten
(Comm. in Rom. lib I. 5). Was nun den ersten Punkt betrifft, die
Nichtaufnahme der Frauen in die Stammtafeln, so ist derselbe von
Vogt (a. a. O. p. 85) und im Anschlu} daran auch von NieBlen (a. a. O.
p. 84) als nicht stichhaltig bezeichnet worden. Allein es ist doch zu
beachten, dafl hier eine allgemeine Regel aufgestellt ist. Es wird
natiirlich nicht geleugnet, da3 zuweilen auch Frauen in die Genealogien
aufgenommen wurden oder von Frauen in einzelnen Fillen die Ab-
stammung angegeben wird. Man wird doch nicht Joh. Dam. und
Hieronymus bei der Behandlung der Genealogien eine Behauptung
zutrauen, die so offenkundig durch die Genealogien selber Liigen
gestraft wird (cf. Judith 8, ). Was sie mit ihrer allgemeinen Bemerkung
sagen wollten, ist vielmehr dies: Die Frau hat bei der Aufstellung
der Stammesregister genau dieselbe untergeordnete Rolle gespielt
wie auch sonst, und wo immer eine Stammestafel nicht awusdriicklich
eine Frau erwihnt, da ist es immer nur die minnliche Linie, die in
Frage kommt. Das ist aber sowohl bei Mt. wie auch bei Lk. der Fall
und darum bleibt der Grundsatz der hl. Hieronymus und Joh. Dam.
‘mitsamt der sich daraus ergebenden Schluflfolgerung auch heute noch
zu Recht bestehen. Vogt hat sich bemiiht, eine Reihe von Beispielen
namhaft zu machen, in denen die Abstammung von Frauen erwihnt ist.
Diese Beispiele treffen nicht den Kernpunkt der Frage. Er hitte
Beispiele namhaft machen miissen von Geschlechtsregistern, in denen
die weibliche Linie aufgenommen ist und weiter verfolgt wird, ohne
daB dies duBerlich kenntlich gemacht wird.

Was den zweiten Punkt betrifft, die gesetzliche Verpfhchtung zur
Stammesheirat, so ist Joh. Dam. auch hier nur das Sprachrohr der
Tradition. Es mag zugegeben werden, dafi die Berufung auf Num. 36,
6 ff. nicht ganz stichhaltig ist, denn in der Tat ist dort nur von
Erbtochtern die Rede. DaBl Maria aber eine Erbtochter gewesen sei,
ist zwar oftmals behauptet, aber niemals recht bewiesen worden. Eine
eigentliche gesetzliche Bestimmung, dafl man nur innerhalb desselben
Stammes heiraten diirfe, hat, wie es scheint, zu keiner Zeit bestanden.
Nichtsdestoweniger zeigen die Mahnungen des alten Tobias an seinen
Sohn (4, 12), da3 es in der spiteren Zeit des Judentums nicht an
Stromungen gefehlt hat, die eine eigentliche Stammesheirat als eine
Notwendigkeit betrachteten, oder besser als das Ideal eines gesetzes-
treuen, frommen Mannes. Die Befufung auf Num. 36, 6 mag also
nicht vollkommen ausreichend sein, diese Bestimmung -bildete jedoch



Zur Mariologie des hl..Johannes Damaszenus 22y

den Ausgangspunkt fiir eine spatere Gewohnheit und fromme Sitte,
die durch das Buch Tobias hinldnglich bezeugt ist. , '

An dritter Stelle lenkt Joh. Dam. die Aufmerksamkeit auf das
sog. Leviratsgesetz, nach dem der Bruder eines kinderlos verstorbenen
Mannes verpflichtet war,- dessen Witwe zu heiraten (Dt. 25, 5). Die
Kinder nun, die aus dieser zweiten Ehe hervorgingen, waren dem
Gesetze nach Kinder des ersten Mannes, der Natur nach, dem Fleische
nach, Kinder des zweiten Mannes. Der erste, der die Leviratsehe
zur Ausgleichung der Gegensitze und Widerspriiche in den Genealogien
in Vorschlag brachte, war Julius Africanus bei Eusebius, Hist. eccl.
I 7. 3, und dieser Vorschlag wurde von vielen begeistert aufgenommen,
unter diesen natiirlich auch von Joh. Dam. Erst im 16. Jahrhundert
macht sich die Neigung bemerkbar, diese alte Losung preiszugeben
und entsprechend dem verstarkten mariologischen Interesse, bei Lukas
eine marianische Genealogie zu finden und so die Schwierigkeit aus
dem Wege zu raumen.

Vogt hatte die Meinung des Julius Africanus einer scharfen Kritik
unterzogen und Holzmeister ist thm auf diesem Wege nachgefolgt.
« Die Annahme », so sagt er (a. a. O. p. 186 {.), « durch eine Leviratsehe
die Frage zu losen, ist 1. in der Uberlieferung nicht zuverlissig
begriindet und 2. mit dem jiidischen Erbrecht schwerlich vereinbar ».
Auf die Begriindung, sowie Glaubwiirdigkeit der Meinung des Julius
Africanus soll jedoch hier nicht nidher eingegangen werden.

Nachdem Joh. Dam. durch diese Bemerkungen sich den Weg
geebnet, unternimmt er es nunmehr, den Ausgleich der beiden Genea-
logien vorzunehmen. Er beginnt mit der Linie Nathan bei Lukas.

« 'Ex tHc aetplc Tolvuv TOU Neaboav toU uiod Aafic  vevvrlelc Acul
evévyroe tov Medyl xal tov IMavlnoar o Ilavlng éyévvnse tov Bapmavlypa
oltwe émxdnbévra. Oltoc & Baswavlmp Eyévvnee tov lwoxeip o lwaxeiw
éyévv‘qce_ v ayloy Ocotonoy. » Hier fillt es zunichst auf, daB Joh.
Dam. sich stark vom Lk.-Text entfernt. Er beginnt mit Levi und nennt
dessen Sohn Melchi, wihrend umgekehrt bei Lukas Melchi als der
Vater des Levi erscheint. Eine Erkldrung dieser auffallenden Tatsache
mag man z. T. in dem Umstand erblicken, da hier in der Tat der
Text kritisch nicht ganz sicher ist. Bereits bei Julius Africanus findet
sich die Reihenfolge Melchi-Heli- Joseph, unter Ubergehung der beiden
Namen Levi und Mathat, ebenso bei Eusebius (P. Gr. XXII 896), des-
gleichen bei Ambrosius (In Luc.). Heer pladiert auch aus typologischen
Griinden fiir die Streichung der beiden Namen Levi und Mathat,



228 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

die wohl nur aus S. 29 irrtiimlich wiederholt worden seien, Prat!
mochte eine Verwechslung annehmen und statt Melchi einsetzen
Mathat. Da jedoch, wie weiter unten gezeigt werden wird, Joh. hier
besonders von Andreas von Kreta abhidngig ist und dieser ebenfalls
wie Julius Africanus die Reihenfolge Melchi-Heli- Joseph hat, so ver-
bietet sich die Annahme von Prat und es bleibt nur {brig, die Lesart
des Joh. Dam. als eine ungeschickte Verbindung der bei Julius Africanus
u. a. sich findenden Lesart mit der gewohnlichen Lesart zu betrachten.
Joh. zeigt sich auch hier mehr als Kompilator denn als Kritiker.

Joh. Dam. konstruiert nun neben der Linie, die bei Lukas sich
findet, Melchi-Heli- Joseph, noch eine zweite, die von Levi iiber Panther
und Barpanther zu Joachim und Maria fithrt. Joh. Dam. glaubt also,
aus der Tradition die marianische Genealogie feststellen zu konnen
und somit die Evangelisten an einem nicht unwichtigen Punkte erginzen
zu kénnen. Wie steht es um die Glaubwiirdigkeit dieser neuen Angaben ?
Wie sind diese beiden merkwiirdigen Namen Panther und Barpanther
in die Genealogie des Heilandes eingedrungen ? Diese Frage soll
zunichst Beantwortung finden, bevor die Lésung des Joh. Dam. fort-
gefiihrt wird. Es sind hiertiber wohl gelegentliche Vermutungen aus-
gesprochen worden, doch ist meines Wissens bisher eine zusammen-
fassende Behandlung nicht erfolgt. Die einschligigen Texte hat Strack 2
in grofer Vollstandigkeit zusammengestellt.

Zunichst darf wohl gesagt werden, dafl Joh. diese Angaben von
seinem etwas dlteren Landsmann Andreas von Kreta (geb. ebenfalls
zu Damaskus und gest. etwa 720 n. Chr.) iibernommen hat. Denn
dieser berichtet so ziemlich in gleichlautender Weise, nur schreibt er
Kapmavlzo statt chp'mr'.vﬂ'r]p. Der Text lautet : «.... &¢c &x 8o &56)\9&3\1
xoatayopevov, tot te Méhyt xal tol Ilavlnpog, 2% &v Kapmavlvp, watye
Toaxeip., €& ol 7 Oz0tdxos. "Amd yap Medyt madw yevvirar ‘HA &x tH¢ Maray
yuvaxds wetd ympeiay ynudens td Medyi.» (P. Gr. XCVII 916.)

Etwas spiter finden wir dieselben Angaben wieder in dem Leben
Marii von dem Ménche Epiphanius aus Konstantinopel um 810 3,
sowie in einem von Diekamp edierten griechischen Text, der Epiphanius
nahe zu stehen scheint. ?

L Vigouroux, Dict. bibl. Art. Généalogie.

2 Strack, Jesus, die Hiretiker und die Christen nach den #ltesten jidischen
Angaben. Leipzig 1910.

3 Epiphanii monachi et presbyteri edita et inedita cura Alberti Dressel.

Paris u. Leipzig 1843, p. 13 f.
' Diekamp, Hippolytos von Theben. Miinster 1898, p. 50.



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 229

Von wem aber hat Andreas von Kreta diese Nachrichten empfangen ?
Um den Ursprung dieser Namen zu finden, miissen wir zuriickgehen
bis auf jene ersten Zeiten des Christentums, wo das Judentum einen
heftigen Kampf eroffnete wider den Messias, insbesondere gegen seine
wunderbare Empfingnis und Geburt. Wie uns eine Reihe unverdichtiger
Zeugen berichtet, lautete ihre Anklage dahin, daf er in einem Ehebruch
empfangen sei, nicht aber auf wunderbare Weise vom Heiligen Geiste.
So berichten die Acta Pilati (ed. Tischendorf, p. 224), daB die Juden
vom Heiland sagen : 6t éx mogvelug yeyévwnoar. So berichtet Tertullian
das Lasterwort aus Judenmund: «quaestuariae filius», womit nur
eine Buhlerin gemeint sein kann (De spect. c. 31). So berichtet vor
allen Dingen Origenes an mehreren Stellen seines Werkes Contra Celsum,
daB die Juden behaupten, Maria sei von ihrem Manne verstoen worden
wegen Treubruch, sie habe siindhaften Umgang gepflogen mit einem
Soldaten, namens Panthera und die Frucht dieses Umganges sei Jesus
gewesen (C. Celsum I 32 ;133 ;I69). Essind iiber die Bedeutung dieses
Namens Panthera viele Hypothesen aufgestellt worden ; man hat ihn
abzuleiten versucht von wépves, man hat auch das 4gyptische Pa-neter-a,
«der grofe Gott» zu Hilfe genommen, man hat auch an eine Ver-
stimmelung von wapgbevog (Jungfrau) gedacht. Doch hat Deilmann?
nachgewiesen, dall «Panthera nicht eine jiidische Spotterfindung,
sondern ein weitverbreiteter antiker Name ist ». Nicht in dem Namen
also liegt die Lasterung und der Spott, sondern in der mit dem Namen
verbundenen gemeinen Liige und Verdrehung.

Einen unzweifelhaften Beweis fiir das Vorhandensein dieser laster-
lichen Anklagen unter den Juden bietet der Talmud, in dem an nicht
wenigen Stellen auf Jesus als den Sohn des Pandera (ben Pandera
oder bar Pandera) angespielt ist. Die hierher gehorigen Texte sind
verschiedentlich iibersichtlich zusammengestellt worden, so von Laible 2,
Strack 3, Meyer * und Aufhauser 3. So ist z. T. Bab. Sabbat f. 104 b
und Bab. Sanhedrin 67 a die Rede von Ben Stada (= Jesus), der aus

L Deifman, Licht vom Osten 2. Tiibingen 1909, p. 46. Derselbe, Der Name
Panthera, in Festschrift fiir Theodor Noéldeke. Gieflen, p. 871 ff.

2 Laible, Jesus Christus im Talmud. Leipzig 1891 und 1900.

3 Strack, Jesus, die Héiretiker und die Christen nach den éltesten jidischen
Angaben. Leipzig 1910.

4 Meyerv, Jesus im Talmud, bei Hennecke, Handbuch zu den neutestament-
lichen Apokryphen. Tiibingen 1914, p. 47 ff.

% Aufhauser, Antike Jesuszeugnisse, in Lietziman, Kleine Texte. Bonn 1913.



230 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

Agypten Zaubereien mitgebracht habe. Rabbi Hisda erklirt nun
diesen Ausdruck Ben Stada durch die Bemerkung, Stada sei der
Ehemann gewesen (also = Joseph), Buhle aber sei Pandera gewesen,
-sodall Ben Stada und Ben Pandera identisch seien. Von dieser Person
wird dann gesagt: «Er ist ein Narr gewesen und von einem Narren
holt man keine Beweise her. » Aullerdem wird Jesus als ben Pandera
noch genannt Pal. Abodazara 2, 2. Midra§ Qohelet 1, 8. Bar Pandera
(aramdisch) wird er genannt in dem zweiten Targum zu Esther 7, o,
ebenso Midra§ Qohelet 10, 5. Je$u Pandera dagegen heillt er zweimal
Pal. Sabbat 14, 4.

Es ist nur eine Weiterbildung der durch Origenss festgestellten
und durch den Talmud bestdtigten ldsterlichen Anklagen wider die
Jungfrauengeburt des Messias, wenn nun in den beriichtigten Toledot
Je$u die Ehebruchsgeschichte Marias in breiter Form ausgesponnen
wird. Sam. Krauf ! hat in einem eigenen Werke die noch vorhandenen
Texte dieses juidischen Lebens Jesu gesammelt, in Urtext heraus-
gegeben, tibersetzt und mit reichen Erlduterungen versehen. Einige
davon sind jedoch so widerlich liistern und obszoén, dall auch Krauf3
es nicht gewagt hat, simtliche Texte durch Ubersetzung allgemein
zugianglich zu machen.

- In diesen Texten wird der Name Pandera meist Joseph beigelegt,
der entweder Joseph Pandera genannt wird oder auch Joseph ben
Pandera. Dabei erscheint Joseph bald als Mann, bald als Buhle Marias.
Es ergibt sich aus diesen Zusammenstellungen, daf in jiidischen Kreisen
seit den idltesten Zeiten mit verschiedenen Variationen die Auffassung
verbreitet wurde, Jesus verdanke einem unreinen Verhiltnis seinen
Ursprung, wobei der Name Panther oder Panthera hinzugefiigt wurde,
um dieser Unterstellung von vornherein eine gewisse Wahrscheinlich-
keit zu geben. Es verlohnt sich gewif nicht, die Glaubwiirdigkeit
dieser mehr als triiben Quellen besonders zu untersuchen. Es mul}
nur als unverstdndlich bezeichnet werden, da ein christlicher Theologe
wie Strack (a. a. O. p. 21¥) schreiben konnte : « Der Name Panther(a)
findet sich in der Genealogie Jesu erstens sehr frith, und zweitens in
Zusammenhingen, wo der Gedanke an Absicht einer Beschimpfung
von jiidischer Seite fern liegt. Es ist daher wahrscheinlich, daf der
Vater Josephs, des Nihrvaters Jesu, diesen Beinamen gehabt hat. »
Diese Auffassung ist bedauerlicherweise auch in das groBe, sonst sehr

! Sam. Krauf, Das Leben Jesu nach jiidischen Quellen. Berlin 1902.



" Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 231

verdienstliche Werk von Strack-Billerbeck iibergegangen (Das Evan-
gelium nach Matthéus, erldutert aus Talmud und Midrasch. Miinchen
1922, p. 38).

Das ist ein erstes Stadium in dem Gebrauch dieser merkwiirdigen
Namen, wo iiberall noch deutlich die Absicht zu erkennen ist, durch
das Motiv des Ehebruchs die Wahrheit der evangelischen Erzihlung
unmoglich zu machen. A

Ein zweites Stadium in der Geschichte dieser Namen finden wir
in dessen Gebrauch bei Eusebius von Caesarea (1 339) und Epiphanius,
Bischof von Salamis auf Cypern. Ihnen ist bereits die volle Klarheit
itber den Ursprung dieses Namens abhanden gekommen. FEusebius?!
weill zwar noch, dalB3 es sich um Lasterungen der Juden handelt, wenn
sie sagen, da3 Jesus von einem Panther geboren sei, aber den eigent-
lichen Sinn hat er nicht erfaBt und so bezog er allem Anschein nach
diese Worte auf Osee 5, 14 ; 13, 7, wo Jahwe sich mit einem Panther
vergleicht. Epiphanius 2 wullte nicht einmal mehr, daf dieser Name
jidischen Lasterungen seinen Ursprung verdankt, er nahm ihn schlecht-
hin in die Genealogie des Heilandes auf, indem er bemerkt, daf3 ]akob,'
der Vater des Joseph, den Beinamen gefithrt Panther. Ahnlich wie
in gewissen Toledot Je$u, wird also auch bei Epiphanius Joseph als
ben Pandera, Sohn des Pandera, hingestellt und der Name Panther
mit der Linie Salomon verbunden. Bei Epiphanius, dessen kritischer
Sinn wenig entwickelt war, darf uns diese Leichtgliubigkeit nicht
sonderlich iiberraschen. Noch weniger aber wird dies der Fall sein,
wenn wir nach Verlauf von einigen Jahrhunderten seher, .dall dieser
Name endgiiltig Biirgerrecht erlangt zu haben scheint in der Genealogie
des Herrn. Die Erinnerung an den eigentlichen Ursprung dieses Namens
war nun in christlichen Kreisen vollkommen verblaBt, man hielt es fiir
einen grofen Gewinn, diesen Namen der Tradition entnehmen und der
Nachwelt iiberliefern zu konnen. Dafl diese Uberlieferung inzwischen,
auch wieder ihre Wandlungen durchgemacht hat, kann nicht befremden.
Die Identitit von ben Pandera und bar Pandera (hebraisch und
aramdiisch) wurde nicht mehr erkannt und somit kurzerhand zwei
Personen daraus gemacht (Andreas von Kreta schreibt sogar irrtiimlich
Karpanther), und da die Genealogie des Heilandes iiber Joseph in
den Evangelien vollstindig niedergelegt war, so wurden diese zwei

! Eclogae propheticae III. 10. ed. Gaisford. Oxford 184z, p. 111,
2 Panarion Haeresis 78. 7.



232 Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

neuen Glieder zur Ergdnzung der beiden Genealogien Josephs gebraucht
und aus der Tradition auch noch die Genealogie Mariens hinzugefiigt :
«Melchi erzeugte den Panther, dieser erzeugte den Barpanther, dieser
erzeugte den Joachim, dieser zeugte Maria. » So ist es zu dem dritten
Stadium in dem Gebrauch dieser merkwiirdigen Namen gekommen,
wie es durch Andreas von Kreta, Joh. Dam., den Ménch Epiphanius
u. a. bezeugt ist. Die genannten Namen sind nicht etwa aus apolo-
getischen Griinden iibernommen worden, wie Kraull (p. 277) vermutet,
«damit sie nicht aullerhalb der Genealogie fiir den heidnischen oder
judischen Standpunkt zeugten» oder «um sie dem Judentum zu
entwinden » (Meyer, p. 53), sondern sie sind in gutem Glauben tiber-
nommen worden, in Unkenntnis ihres eigentlichen Ursprungs. Es kann
demnach keinem Zweifel begegnen, dafl diese Namen sehr zu Unrecht
in der Genealogie stehen, wie sie Joh. Dam. aufstellt, und die Nach-
welt und besonders auch die Scholastik, die dem Heiligen so oft und
so gerne folgte, hat eine Probe gesunden Taktes abgelegt, daf sie ihm
nicht auf dieses Gebiet gefolgt ist.

Aus der Linie Nathan, wie Joh. Dam. sie aufstellt, bleibt nun
noch das letzte Glied zu besprechen : «ofrtoc &6 Bapmavlqe eyévvroe tov
Tooxeip: o Toxsip Eyévwnoe v aylav Ocotéxov. » Wie oben dargelegt,
geht diese Darstellung auf Andreas von Kreta zuriick. Weiter kénnen
wir die Verbindung Joachims mit dem angeblichen Barpanther nicht
verfolgen. Nach dem Gesagten braucht die Unhaltbarkeit dieser
Verbindung wohl nicht weiter dargelegt zu werden. Der Name
Joachim aber ist bedeutend dlter, er erscheint bereits im Proto-
evangelium Jacobi als Vater Mariens. Es ist allgemein anerkannt, daf3
die spétere Verbreitung dieses Namens ganz und gar von der Verbreitung
dieser Schrift abhingig ist, da bei den meisten Schriftstellern, die
den Namen Joachim kennen, auch Spuren der Beniitzung des Proto-
evangeliums zu verzeichnen sind. Im allgemeinen sind es besonders
die griechischen Redner gewesen, die die Erzdhlung des genannten
Werkes als eine willkommene Gelegenheit zur Ergdnzung der evan-
gelischen Berichte betrachtet haben. Wir finden den Namen Joachim
erstmals bei Epiphanius von Salamis (haer. 79) an zwei Stellen, spiter
dann, nach einer ziemlich vollstindigen Zusammenstellung bei P. Vogt
(p- 103), bei Pseudo-Eusthatius, Epiphanius dem Jiingeren, Modestus
von Jerusalem, Johannes von Euboea, Andreas von Kreta, Germanus,
Tarasius, Georg von Nicomedien, Petrus von Sizilien, Nicetas, Kosmas
Vestitor, Kaiser Leo, Theophylact, dem Ménch Jacob, Isidor von



Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus 233

Thessalonich, Nicephorus. Diesen kirchlichen Schriftstellern kénnen
noch einige Menologien und kirchliche Hymnen beigefiigt werden. !
Das Fest des hl. Joachim war in der griechischen Kirche wenigstens
seit dem ¢. Jahrhundert bekannt.

Im Abendland war die Entwicklung eine andere. Der Manichier
Faustus kannte den Namen Joachim und bezeichnete ihn als einen
Leviten, welch letzteres der hl. Augustinus besonders scharf bekampfte.
Durch die Verurteilung des Protoevangeliums durch Innozenz I. und
Gelasius wurde die Verbreitung der Schrift im Abendlande sehr stark
gehindert und erst in der Karolingerzeit beginnt der Name Joachim
wieder aufzutauchen bei Alcuin, Hanno von Halberstadt u. a. Ein
Fest des hl. Joachim begegnet uns hier sogar erst im 16. Jahrhundert.

Es hiangt hier somit alles von der Frage ab, inwieweit das Proto-
evangelium des Jakobus Glauben verdient. Bardenhewer scheint dem
Buche alle Glaubwiirdigkeit absprechen zu wollen.? Aber bereits
Bolland wollte die Moglichkeit offen lassen, dal die beiden Namen
Joachim und Anna in der kirchlichen Tradition lebendig geblieben
sein konnten. Ebenso wollte Tischendorf in seiner Dissertation De
evangeliorum apocryphorum origine et usu die beiden Namen als
authentisch betrachtet wissen und Amann scheint in seiner ausfiihr-
lichen Einleitung zu der franzosischen Ubersetzung des Protoevan-
geliums dieser Ansicht beizupflichten. Es ist jedenfalls nicht berechtigt,
wenn einzelne Vertreter der marianischen Genealogie den Namen
Joachim ohne weiteres als vollkommen unglaubwiirdig ablehnen, noch
weniger ist es berechtigt, denselben mit Heli gleichzusetzen, da Joachim
oder Eliakim in keiner Weise identisch mit Heli, da dieses = Eliah
ist und mit ¥ geschrieben wird. So sehr man also Joh. Dam. auch tadeln
mag wegen der Aufnahme der beiden Namen Panther und Barpanther,
so wenig wird man bez. Joachim Grund haben, die Moglichkeit einer
wirklichen Uberlieferung zu bestreiten.

Joh. Dam. schlieBt nun im folgenden die Behandlung der Linie
Salomons an. « Aus der Linie Salomons, des Sohnes Davids hinwieder,
hatte Mathan ein Weib, aus der er den Jakob, den Vater Josephs
zeugte. Nachdem Mathan gestorben war, heiratete Melchi aus dem
Stamme Nathan, der Sohn des Levi und Bruder des Panther, die
Frau jenes Mathan, die die Mutter des Jakob war und zeugte aus ihr

1 Cfr. Amann, Le Protoévangile de Jacques et ses remaniements latins.
Paris 1910, p. 133 ff.
® Patrologie 3. Freiburg 1910, p. 77 fi.



234 Zur Mariologie des hl. Jobannes Damaszenus

den Heli. Es waren demnach Jakob und Heli miitterlicherseits Briider,
Jakob von der Linie Salomons, Heli aber von der Linie Nathan.
Nun starb aber Heli aus dem Stamme Nathan kinderlos, weshalb
sein Bruder Jakob aus dem Stamme Salomons seine Frau aufnahm
und seinem Bruder Nachkommenschaft erweckte und den Joseph
zeugte. Joseph war also der Natur nach ein Sohn Jakobs aus dem
Hause Salomons, nach dem Gesetze aber ein Sohn Helis aus dem
Hause Nathan., — Es fillt hier sofort auf, dal diese Ausfiihrungen sich
vollkommen decken mit denen von Julius Africanus. Joh. Dam. hat
auch hier nur die ihn erreichbare Tradition zu Worte kommen lassen.
Da diese Ansicht auch von Minnern wie Gregorius Naz., Eusebius
und Hieronymus aufgenommen wurde, so konnte Joh. Dam., der
kritischen und historischen Fragen nicht dieselbe Aufmerksamkeit
schenkte wie rein theologischen, sich wohl berechtigt glauben, die
Losung des Julius Africanus aufzunehmen. Und dies umsomehr,
als sie weit mehr in Ubereinstimmung sich befindet mit dem Texte
des Evangeliums als die nunmehr so beliebte marianische Erklirung
der Genealogie. -

Zusammenfassend kann demnach gesagt werden, daff Joh. Dam.
in dieser Einzelfrage sich begniigt, im allgemeinen treu die herkémm-
liche Ansicht der kirchlichen Schriftsteller wiederzugeben. Seinem
spekulativen Geiste entsprach es nicht, tiefer in diese historische Frage
einzudringen, die Uberlieferung genauer zu priifen, verschiedene Auf-
fassungen zu diskutieren. Er war dafiir zu wenig Kritiker und
Geschichtsforscher. Wie so manche Redner seiner Kirche bringt er
selbst apokryphen Schriften grofes Vertrauen entgegen. So nur kann
man es erkliren, daB er sogar Elemente aufgenommen hat, die bei
niherem Zusehen als durchaus unbrauchbar und ungeeignet, ja als
christenfeindlich bezeichnet werden miissen.




	Zur Mariologie des hl. Johannes Damaszenus

