Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1

Das Wesen des Thomismus.

Von G. M, MANSER O. P.

(Fortsetzung.)

L

Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz
als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen.

Wie im Einzelfall und Einzelstreit das Verhidltnis von Glaube
und Wissen zu regeln und wo zwischen beiden die Grenze zu ziehen
ist, dafiir sorgt die Kirche unter Assistenz eines hoheren Geistes. Das
hat sie auch im Mittelalter besorgt durch zahlreiche Entscheidungen.
Wie aber wissenschaftlich das Problem befriedigend gelost werden
konnte durch bestimmte allgemeinere Richtlinien, das war fiir die
beginnende Scholastik eine fast unlésbare Schwierigkeit.

Thomas von Aquin hat die Frage zu losen gesucht im Sinne der
Harmonie von Glaube und Wissen auf Grund ihver klaven Unter-
scheidung. Die Vorziige dieser Losung sind von den griindlichsten
Historikern unter Fithrung des Altmeisters der modernen Geschichts-
philosophie Friedrich Uberweg’s ohne Riickhalt anerkannt worden.
Mit Grund ! Eine wissenschaftlich klare Unterscheidung ist von unab-
sehbarer Tragweite. Sie gibt dem Glauben sein unantastbares Gebiet,
der Theologie, die auf dem Glauben ruht, ihre eigenen Prinzipien,
ihr Objekt, thre Methode. Aber das ist nur eime Seite. Sie gibt auch
der Philosophie ihr Sein, weil ihre eigenen Prinzipien und damit ihr
Objekt, ihre Methode. Sie gibt ihr ihre Existenzberechtigung, ihr Wesen,
ihre Autonomie. Diese klare Ausscheidung ist somit nicht, wie de
Wulf gesagt 2, eine blof veligidse, auferphilosophische Frage. Sie ist

1 Vgl Heft I, S. 3-23.
% Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. Autorisierte Ubersetzung
von Dr. R. Eisler. Tiibingen 1913, S. 86 ff.



Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 197

zugleich die tief imnerlichste philosophische Frage. Die Harmonie von
Glaube und Wissen auf der Unterscheidung beider regelt wieder das
Verhiltnis von Natur und Ubernatur, Staat und Kirche, iiberhaupt die
ganze individuelle und soziale Kulturarbeit.

Allein wir wiirden die Bedeutung.der thomistischen Losung in
ihrer tieferen Tragweite kaum klar erfassen, wenn wir sie nicht gleichsam
zuriickverlegten in ihr historisches Milieu, dem sie kimpfend entsprang.
Grofle Manner haben die Geschichte nicht zu fiirchten. Sie werden
in ihr und durch sie noch gréBer! Die Geschichte der Philosophie
wird unser Problem ganz eigenartig beleuchten.

Geschichtliches.

Eine zwei Jahrzehnte umfassende Beschiftigung mit Geschichte
der Philosophie hat mich der Versuchung unterliegen lassen, das Wagnis
zu unternehmen, hier kurz die verschiedenen Meinungen iiber das
Verhiltnis von Glaube und Wissen auf einige Hauptansichien zuriick-
zufithren. Der Versuch ist kithn, und wer ihn wagt, verdient Nachsicht.

I. An die Spitze stellen wir die Meinung jener, die Glaube und
Wissen in einen unverséhnlichén Gegensatz gebracht haben. Wir
rechnen hieher zwei extreme Richtungen, die von der Kirche beide
abgelehnt wurden, namlich : die Tvaditionalisten oder Fideisten, denen
jedes Vernunftwissen entweder unerreichbar oder wenigstens glaubens-
gefihrlich ist ; die prinzipiellen Rationalisten der alten und neuen Zeit,
die mit Lange, Ed. Zeller, Paulsen usw. grundsitzlich jeden religidsen
Glauben als Gefahr des Wissens ablehnen. Ansitze zu diesen beiden
Richtungen gab es in allen Jahrhunderten. Aber wer dem tief christlich-
kirchlich gesinnten Mittelalter gegeniiber gerecht zu sein bestrebt ist,
wird ihm keine prihzipiell rationalistische Geistesrichtung zuschreiben
bis in die Zeit, wo Siger von Brabani an der Spitze des lateinischen
Averroismus (1270) und im folgenden Jahrhundert Johannes Jandunus
und Marsilius von Padua jene beriichtigte Doppelwahrheit verfochten,
d. h. den Satz, daB etwas philosophisch erweisbar sein kann, was
theologisch abgelehnt werden muB.

II. Unvergleichlich zahlreicher sind in der Gelehrtengeschichte die
Anhénger der Harmonie von Glaube und Wissen. Das gilt vor allem
vom Mittelalter. Aber wie diese Harmonie wissenschaftlich begriinden ?
Hierin gingen die Geister auseinander, auch im ganz kirchlich gesinnten
Mittelalter, trotzdem de Wulf gegen mich und andere es bestritten



- 198 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

hat. ' Vielleicht konnen wir hier, der Geschichte folgend, wieder drei
wesentlich verschiedene Losungsversuche unterscheiden : -
I. Harmonie auf Grund der Unierscheidung beider — Thomas.

2. Harmonie auf Grund der Trennung beider. Glaube und Wissen
haben miteinander iiberhaupt nichts zu tun. Sie widersprechen also
einander auch nicht. Begonnen hat diese « Entfremdung » der beiden
schon bei W. Ockam (} 1349). Bestimmtere Gestalt nahm sie bei
Kant, im Protestantismus, bei Schleiermacher usw. an, wo der Glaube
aus dem Gebiete des Erkennens und der Wahrheit verbannt, in das
" Reich der blinden Gefiihle verwiesen wurde. Dal auch diese Richtung
schlieBlich wieder auf Rationalismus hinauslduft, hat der Modernismus
gezeigt. Insofern die absolut blinden Glaubensgefithle des Unter-
bewuBtseins die Schwelle des BewuBtseins erreichen und in dogma-
" tischen Formeln, religiésen Zeichen — Sakramenten —, und in sozialen
Verbanden — Kirche —, ihren Ausdruck finden, sind sie einzig und
allein der menschlichen Vernunft unterworfen.

3. Harmonie des Glaubens und Wissens auf Grund der Vermengung
beider oder — wenigstens teilweiser — Identitdt des Objektes beider.
Mehr oder weniger bewuBt ist hier der Gedanke leitend : Glaube und
Wissen harmonieren miteinander, weil das, was geglaubt wird und von
jedem zuerst geglaubt werden muf}, wenigstens inbezug auf das «an
sit » auch bewiesen werden kann, also ist kein Widerspruch zwischen
beiden. Die Tendenz einer wmneren Umwandlung des Glaubens in
Wissen liegt ihr zu Grunde. Wir fithren den Ursprung auf Philo von
Alexandrien (+ c. 50 n. Chr.) zuriick, der bestrebt war, den alt-
testamentlichen Glauben aus der griechischen Philosophie zu beweisen.
Die gleiche Tendenz beseelte den Gnosticismus. Bekanntlich hat es
auch unter patristischen Schriftstellern nicht an solchen gefehlt, welche
die griechische Philosophie auf. die Heilige Schrift zuriickfithrten und
andere, die die Trinitatslehre den heidnischen Philosophen, speziell
Plato zuschrieben. Das war Vermengung der Quellen! Die grofiten
arabischen Philosophen wie Avicenna und Averroés suchten die
Harmonie von Philosophie und Koranglaube dadurch zu beweisen, dal3
das, was im Koran enthalten, durch die Philosophie bewiesen werden
kénnte und daB beide schlieBlich, die Koranoffenbarung und Philo-
sophie, auf die gottliche Illuminatio des Intellectus agens separatus
zuriickzufithren wiren. Das war wieder Quellenvermengung !

1

11 el pe Bo



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen I99

Anselms « Credo ut intelligam » ! besitzt heute noch Bewunderer.
Begreiflich | Er war eine herrliche Gestalt, dieser nachmalige Erz-
bischof von Canterbury. Und er hat vielleicht mit jenem Aus-
spruch den Geist seiner Zeit tiefer erfa3t und in eine unvergleichlich
typischere Formel geprigt als jeder andere, wenngleich der stiirmische
Abaelard weiteren Horizont und scharfsinnigeres methodisches Ver-
stindnis besaB. Damit verteidigen wir, wie das folgende zeigen
wird, noch durchaus nicht die These unseres ausgezeichneten
Grabmann 2, der es versucht hat, tiberhaupt die ganze mittelalter-
liche Scholastik unter diese anselmische Formel unterzubringen. Noch
gehen wir in der objektiven Wertung der Formel mit ihm einig.
Aber daB das «Credo ut intelligam » im Sinne: wom Glauben zum
inneren. Wissen des Geglaubten fortzuschreiten, die vier ersten Jahr-
hunderte der Scholastik wund noch viele im 13. Jahrhundert
beherrschte, das scheint uns unleugbare Tatsache zu sein, eine
Tatsache, die einem Historiker, wie Grabmann es ist, unwillkiirlich
zum BewuBtsein kommen mufBte. Anselms «Credo ut intelligam »
ist éalter als Anselm. Schon Paschasius Radbertus (+ 860) hat
wesentlich gleich gedacht. ® Schon er zitiert jene berithmte Stelle aus
Is. 7, 9, auf die spiter die ‘Anhinger dieser Richtung immer
anspielen, auch Anselm selbst #: « Nisi credideritis, non intelligetis. » ®
Vom Glauben mufl jede Spekulation ausgehen, erklart Scotus
Erigena (1 877), der scharfsinnigste Kopf zweier Jahrhunderte vor
Anselm : « Ratiocinationis exordium ex divinis eloquiis assumendum
esse aestimo». 8 Und nachher zersetzt er mit seiner neuplatonischen
Spekulation alle Geheimnisse. Der gleiche Gedanke beherrscht spater
in verschiedenem Grade alle jene, die mit Anselm (1033-1109) die
Philosophie, respektive die Dialektik auf die Theologie anwandten,
wie Berengar von Tours (999-1088), Roscelinus, die beiden Viktoriner :
Hugo (1097-1141), Richard (t 1173), Petrus Abaelardus (1079-1142),

! Proslogion., c. 1. P. L. 158, col. 227. B.

2 In den beiden ersten Binden der Geschichte der scholastischen Methode.

¥ De fide, spe et charitate, c. 7 und 8. P. L. 120. 1404-9.

4 « Neque enim quaero intelligere. ut credam. Nam et hoc credo, quia nisi
credidero, non intelligam. » Proslog. c. 1. P. L. 158, 227. C.

5 De fide, spé et char., c. 8. P. L, 120. 1408. C.

6 De Divis. Nat. 1. IL. 15. P. L. 122. 545. B. « Nihil enim aliud est fides,
ut opinor, nisi principium quoddam, ex quo cognitio creatoris in natura rationabili
fieri incipit. » Ib.l. I. 71. P. L. 122. 516. C.



200 " Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Robert von Melun (1 1167) 1, Thierry von Chartres (1 1155), Gilbertus
Porretanus (1 1154), Johannes von Salisbury (1 1180), Alanus de
Insulis (f 1213). — Vorsichtig ist Petrus Lombardus (f c. 1164),
ablehnend, weil Gefahr witternd, verhalten sich jeder Anwendung der.
Dialektik auf den Glauben gegeniiber : Anselm von Laon (1 1117),
Wilhelm von Champeaux ( 1121), Robertus Pullus (f 1146) und
der spitere Wilhelm von Auxerre (1 1234). Scharf feindlich beurteilen
Bernard von Clairvaux und Petrus Damianus jede Anwendung der
Dialektik auf den Glauben. — Aber auch im 13. Jahrhundert stehen
noch manche im Banne des «Credo ut intelligam» Simon von
Tournai stellt Christus mit dem « Crede et intelliges » dem Aristoteles
mit dem « Intellige et credes » gegeniiber. 2 Den Glauben an die Spitze
jeder Forschung stellend, wollen Roger Bacon (} 1294), Heinrich von
Gent (T 1293), Raimundus Lullus (+ 1315) nachher die tiefsten
Glaubensgeheimnisse beweisen. IThnen folgt spiter, den gleichen Pfad
wandelnd, auf die Viktoriner sich berufend, der Kardinal Nic. Cusanus.

Geschichtlich betrachtet, hat das «Credo ut intelligam » einen
gewaltigen Einflull ausgeiibt. Und doch.war es keine gliickliche Formel
zur Losung des Verhdltnisses von Glaube und Wissen. Es war zu eng,
lieB das philosophische Gebiet als solches ganz bei Seite. Sogar die
apologetische Begriindung des Glaubens lief es unberiicksichtigt. Aber
selbst fiir den Glauben barg es Gefahren. Die Tendenz, vom Glauben
zum Wissen des Geglaubten, zum beweisenden Wissen desselben fort-
zuschreiten 3, mubite zur Awfhebung des Glaubens, des Geheimnisses
fihren und damit zum theosophischen Rationalismus, trotz der besten
und kirchlichsten Absichten, die seine Verteidiger fast ohne Ausnahme
beseelten. Eigentlich lag dem « Credo ut intelligam » eine Vermengung
von Glaube und Wissen zugrunde, eine dreifache: des Ursprunges
beider, der Begriffe und der Gebiete beider.

a) des Ursprunges.

Vernunft und Offenbarung sind zwei verschiedene Wahrheits-
quellen. Wer die eine zu Gunsten der andern unterdriickt oder das

1 « Alia (cognitio) illa est, de qua nunc agimus et pro qua scriptum est :
crede et intelliges. Nam ad intelligentiam credendo pervenitur et non ad fidem
intelligendo. » Vgl. Grabmann, Geschichte der scholastischen Methode. II, 338.

% Derselbe, 35350.

3 DaB auch Anselm dieser Gedanke nicht fremd war, werden wir im folgenden
beweisen. Bezeichnend ist schon die Stelle in der Einleitung zum Proslogion,
in dessen erstem Kapitel das Credo ut intelligam steht : « quaerentis intelligere,
quod credit. »



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 201

Gebiet der einen auf Kosten der anderen erweitert, der unterscheidet
nicht hinreichend zwischen beiden. Er vermengt sie. Und das ist das
Eigentiimliche jeder Vermengung zweler Dinge, dal} sie immer zur
unberechtigten Identifizierung der beiden tendiert. So scheint es hier
der Fall zu sein.

Das « Credo ut intelligam » ist in erster Linie als Ausdrucksformel
fir die Regelung des Verhaltnisses von Glaube und Wissen, wie wir
oben sagten, viel zu eng. Streng genommen hebt es die Vernunft als
selbstandige Quelle und damit die Philosophie einfach auf. Darnach
ware der Glaube die einzige Quelle der Wahrheit. Wurde es faktisch
nie so genommen ? Der ersten Zeit der Scholastik war diese Auffassung
jedenfalls nicht fremd. Alkuin, der erste Leiter des frankischen Schul-
wesens, vermag in seinen zahlreichen Definitionen der Philosophie
diese letztere nicht von der Theologie genauer zu unterscheiden. Sein
Bestreben geht dahin, auch die rein philosophischen Fragen, sogar
die Dreiereinteilung in Physik, Ethik und Logik aus der Heiligen
Schrift zu beweisen. ! Gleiche Tendenz bei Fridegisus in seiner Schrift :
De nihilo et tenebris. > Rabanus Maurus (f 856) will alle 7 freien
Kiinste, also die ganze damalige Philosophie auf die Heilige Schrift
zuriickfithren. 2 Bei ihm, dem grolen Griinder des deutschen Schul-
wesens, lebt jener &lteste traditionalistische Satz, den Aristobulus 4,
Philo Alexandrinus %, Justin ¢, Clemens Alexandrinus 7 und Augustinus #
erwidhnen, wieder auf : die griechische Philosophie wdre nicht das
Resultat der blofen Menschenvernunft gewesen, sondern aus den Heilgen
Schriften der Juden gestohlen worden.? Hier wurde also das «Credo
ut intelligam » ganz im strengsten buchstdblichen Sinne genommen
und Glaube und Wissen auf eine einzige Quelle, die Offenbarung,
zuriickgefithrt. Merkwiirdig ! Der stark rationalistisch angehauchte
Scotus E., der nachher, den Glauben vorausgesetzt, mit seiner neu-
platonischen Spekulation alle Geheimnisse des Glaubens bedroht,

1 De Dial. c. 1. P. L. 101. col. g52.

2 P.L. 105. col. 751-756. ‘

3 De cleric. instit. 1II. ¢, 2. P. L. 107. 379.

4 Bei Eusebius, Praeperatio evangelica, 1. 13. c. 12. P. G. 21. 1097.

5 Quis rer. div. haeres. ed. Richter v. II1. § 43 ; de Judice. v. V. § 2 ; De vit.
Moys. v. IV. § 4.

6 Apolog. II. 13. P. G. 6. 466—467. -

7 Strom. I. 1. P. G. 8. 696 ; Paedag. II. 1. P. G. 8. 405 ; Strom. L. 17. P. G.
8. 8o1. Strom. V. 14. P. G. 9. 1209.

8 De doctr. christ. III. 40.

9 De cleric. instit. III. 26. P. L. 107. 404.



202 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

nimmt das « Credo ut intelligam » im gleichen strengsten Sinne : jede
W ahrheitserkenninis setzt den Glauben voraus : «ex ea enim ommem
veritatis inquisitionem initium sumere necessarium est. » 1 Im 13. Jahr-
hundert folgen dieser Auffassung Roger Bacon > und Raimundus
Lullus. ® Ohne Glaube gibt es iiberhaupt gar keine Erkenntnis: Das
war ihre These.

So dachten wohl Anselm und Abaelard und ihre Zeitgenossen
und Nachfolger im 12. Jahrhundert nicht mehr. Ihr Horizont war
weiter geworden. Sie beschriankten das « Credo ut intelligam » auf das
bloBe Glaubensgebiet und lieBen daneben der Vernunft noch ihr eigenes
Recht. Abaelard beklagt sich sogar gegen jene, welche meinen, daf}
ein Christ iiber Dinge, die dem Glauben fremd sind, nicht handeln
diirfe. ¢ Jedes Wissen ist an sich gut.® Fiir eine philosophisch-apolo-
getische Begriindung des Glaubens tritt er mannhaft ein. ¢ Insofern
hat er die engen Schranken des « Credo ut intelligam » durchbrochen
und er ist der erste kraftvolle Verteidiger des selbstindigen Philo-
sophierens. Aber auf theologischem Gebiete huldigt auch er dem
« Credo ut intelligam », im Sinne : vom Geglaubten zur Erkenntnis des
Geglaubten fortzuschreiten : «nisi credideritis non intelligetis ». 7 Hierin
liegt bei ithm die gleiche Vermengung von Glaube und Wissen, wie
bei seinen Zeitgenossen und Nachfolgern. Gewifl spricht man im
12. Jahrhundert und schon frither von Vernunft und Offenbarung,
wie von zwel verschiedenen Dingen. War man sich des verschiedenen
Ursprunges des Vernunttwissens und des Glaubens #m Gliubigen klar
bewuBt ? Hugo wvon St. Victor hat in all seinen wverschiedenen
Definitionen der Philosophie kein einziges Moment, das dieselbe vom
Glauben unterscheiden wiirde.® Auch Gundissalinus nicht. ® Noch
Joh. von Salisbury, trotzdem er die Erkenntnislehre eminent aristo-
telisch konstruierte. ' Er hat sogar wieder den verwirrenden Satz :

1 De Div. Nat. II. 15. P. L. 122. 545. B.

2 « Quapropter totius philosophiae in sacris literis continetur.» Op. Maj. II. c. 8.

3 Phil. princ. c. 3. ars magna. p. 9. C. 63.

1 Dial. p. 4. Cousin, Ouvrages inédits &’Abélard, 434. Grabmann, Geschichte
der schol. Methode II. 181.

5 Ib. ) :

6 Introd. ad Theol. P. L. 178. col. 1005 ; Ep. 13. P. L. 178. 354.

? Theol. christ, 1, III, P, L. 178. 1226. C.

8 Erud. didase. 1. II. c. 1. P. L. 176. 751752 ; ib. 764 und 744.

® Dominicus Gundissalinus, De Divisione philosophiae ed. von Dr. L. Bau,
Miinster (Beitrige Bdaumker) 1903. S. 5 fi.

1 Entheticus, Vers 277, P. L. 199.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 203

«Non wvalet absque fide sincere philosophari quisquam. » * Merk-
wiirdiger Wirrwarr ! Der tiefere Grund hiefiir lag, unseres Irachtens,
in der berithmten platonischen Iluminationstheorie. Wihrend man
Vernunft und Offenbarung .objektiv ganz richtig zu unterscheiden suchte,
nahm man als letzten Erklarungsgrund fiir die Entstehung des
philosophischen Erkennens eine aktuell gottliche Erleuchtung an, wie
fiir den Glauben. So wurden Glaube und Wissen subjektiv, d. h. ihrem
Werden nach in dem gldubigen wissenden Subjekte, beide auf eine
gottliche Erleuchtung zuriickgefithrt im Anschlusse an' die Worte
Joh. I, 9, daBB Christus «das wahre Licht ist, das jeden Menschen
erleuchtet, der in diese Welt kommt ». Damit liefen, Glaube und
Wissen, beide auf eine goéttliche Erleuchtung zuriick, die eine Unter-
scheidung des Ursprungs fast unmoglich machte. Der Philosoph war
ein « Gotterleuchteter » wie der Gliubige. 2 Fiir manche Scholastiker
waren die beiden gottlichen Erleuchtungen, wodurch der Glaube und
das hochste philosophische Forschen entstanden, tiberhaupt ein und
dieselbe — Identitdit des Ursprunges —, weshalb Joh. von Salisbury
den Ursprung der Philosophie der Gnade zuschrieb.® Heinrich von
Gent hielt spiter jene gottliche Tlluminatio ebenfalls fiir iibernatiirlich. *
Inwieweit jene platonische Illuminationstheorie als letzter Erklarungs-
grund alles philosophischen Forschens Gemeingut der Scholastiker vor
Thomas war, dariiber spidter. Aber in ihr liegt, unseres Erachtens,
die tiefste Ursache der fortwiahrenden Vermengung von Glaube und
Wissen ihrem Ursprunge nach. _

b) Vermengung der Begriffe beider.

Insoweit der Verstand etwas inhaltlich wirklich erkennt, Schaut
er es geistig ; es ist ein wiswm, scitum. Das ist der erfalte Gegen-
stand des Wissens, dem der Verstand notwendig zustimmt, weil es
evident ist. Gegenstand des Glaubens dagegen ist das innerlich nich
Evidente, — non visum —, weswegen der Verstand ihm nur auf Grund
der géttlichen Autoritit zustimmt. Deshalb nannte Paulus, Hebr. 11, 1,
den Glauben ein argumentum non apparentium, «eine Uberzeugung
von dem, was man nicht sieht». Wer somit als Gegenstand des

1 Ib. Vers 319.

? Darauf hat schon Scotus E. hingewiesen. Divis. Naturae III. 24. P. L. 122,
690-691 ; Homil. in Prol. Ev. s. Joh. P. L. 122. 200.

8 « Quisquis ergo viam philosophandi ingreditur, ad ostium gratiae ejus
humiliter pulset, in cujus manu liber omnium sciendorum est. » Polycrat. 1. 7,
c. 13. P. L. 199. 667 A.

4 S, th. a. 3 q. 2. fol. 29. L. ; Quodlib. IX. q. 15. A.



204 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

des Glaubens das innerlich Evidente betrachtet, hebt den Glauben
auf und vermengt die Begriffe «Glaube» und « Wissen», ja er
identifiziert sie.

Fir die Anhanger des « Credo ut intelligam » mit ihrem Streben,
das Geglaubte in Wissen umzuwandeln, war jene paulinische Definition
eine harte Nuf3. Nicht einmal der kluge Petrus Lombardus, der die
Definition Pauli mit herrlichen Worten kommentiert ! und sie zu Grunde
legt, kommt anderwirts ganz glatt an ihr vorbei. 2 Kiihner schon ist
Robert von Melun. Wortwértlich im Anschlull an die Worte : «crede
et intelliges », stellt er beziiglich Glaubenssitze, die sich nicht auf
kiinftige Geschehnisse beziehen, kurzweg den Satz auf : « Non est ergo
fides absque ejus cognitione, quod creditur. »? Interessant ist die
Stellung Hugos won St. Viclor zu unserer Frage. Die paulinische
Definition des Glaubens hilt er fiir unvollkommen. ¢ Bald scheint er
das Geglaubte dem Wissen zu entriicken, bald wieder das Gegenteil.
Das kommt wohl daher, weil er im Sinne des « Credo ut intelligam »
ein Wachstum des Glaubens je nach dem /hdheren Grade der Evkenninis
annimmt, sowohl im FEinzelmenschen 5 wie in der Kulturgeschichte. &
Daher unterscheidet er dann auch, ganz #hnlich wie Averroés, drei
Klassen von Glaubigen : die einfachen Leute glauben fromm ohne
Kenntnis : «sola pietate credere eligunt » ; andere begriinden verniinftig,
was sie glauben : «alii ratione approbant, quod fide credunt » ; andere
erwerben sich sogar Sicherheit: «puritas intelligentiae apprehendit
certitudinem ». 7 Hieraus wird das berithmte Dictum klar : «Sic ergo
fides aliquando cum cognitione est, quando scitur, quod creditur ». 8
Hier handelt es sich offenbar nicht mehr um irgend eine analoge
Kenntnis des Glaubensartikels. — Charakteristisch ist es, wenn Hugos
Schiiler, Richard von St. Victor, sich geradezu beklagt, dal man fiir die

L Ep; ad Rom. (P, L. zgty r3z4); IIL; Sent, 22. 7 (P. L. 192: Be6); IIE

Sent. 22. 1. (P. L. 192. 803. An all diesen Stellen tritt er scharf dafiir ein, da@3
der Glaube de non viso sei.
2 ( Credimus ut cognoscamus, non cognoscimus ut credamus » I1L. Sent. 23. 7.
(col. 806). Daselbst in III. 24. 3 gibt er ecine innere Kenntnis des Geglaubten
in gewissem Sinne wieder zu und sagt : « quaedam ergo fide creduntur, quae intelli-
guntur naturali ratione; quaedam vero, quae non intelliguntur. Unde Propheta
. Nisi credideritis, non intelligetis » (col. 808).
3 Zitiert aus Handschriften bei Grabmann, Gesch. der schol. Methode. I1. 338.
4 De Sacrament. fid. christ. 1. I. p. 10. c. 2. P. L. 176. 330.
Ib. c. 4. col. 332. ‘
Ib. c. 6. col. 339.
Ib. c. 4. col. 332 und 333.
Ib. c. 3. col. 332. A,

®w N @ @



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 205

gottliche Trinitdt immer nur Autorititsbeweise vorbringe und nicht
Vernunftbeweise und nachher den Versuch macht, die Dreiheit der
Personen apodiktisch durch die blole Vernunft zu beweisen. !
Ubrigens sind es nicht die Viktoriner gewesen, die, wie man oft
behauptet hat, den eklatantesten Beweis fiir die Vermengung des
Gegenstandes von Glaube und Wissen geleistet haben. Das waren
die beiden schirfsten Kopfe der Frithscholastik. Der erste ist Anselm
selbst. Er bekennt, dafl er auf Bitten von Mitbriidern, die da sagten,
die Schriftbeweise wiirden nicht iiberzeugen, sondern nur zwingende
Vernunftgriinde, es unternommen habe, die Glaubenswahrheiten zu
beweisen ? und daB er das wirklich getan habe nicht blof} inbezug auf
die Trinitdt 3, sondern auch beziiglich alles dessen, was wir von Christus
glauben, « omnia, quae de Christo credimus» und zwar ohne Heilige
Schrift, «sine scripturae auctoritate », und mit zwingenden Beweisen,
«necessariis rationibus », « ex necessitate ». * — Das ist nun ganz klar !
Hier wird ausdriicklich das eigentliche Formalobjekt des Glaubens, die
gottliche Autoritdt, ausgeschaltet und das Objekt des Wissens und
Glaubens, — beides ein scitum, ein demonstratum — identifiziert. —
Der zweite ist Abaelard. Auch er bekennt, auf Bitten seiner Schiiler
hin, die philosophische Griinde fiir die Glaubenslehren verlangten und
erklart hatten, man kdnne etwas nicht glauben, was man nicht vorher
verstanden habe : «nec credi posse aliquid nisi primitus intellectum »,
den Traktat De Unitate et Trinitate verfaBt zu haben. 8 Das ist eine
klare Sprache dafiir, wie man mit dem «Credo ut intelligam » den
Glauben in Wissen umzuwandeln suchte. Daraus erklart es sich auch,
wenn mehrere Scholastiker, wie z. B. Simon von Tournai ¢, dem Glauben
die Sicherheit absprachen, oder andere, wie Hugo von St. Victor 7 und
selbst Alexander Hales ® noch, den Glauben nur fiir relattv notwendig
hielten. Daraus erklirt es sich weiter, warum die Bernard von Clair-
vaux, Petrus Damianus und andere dieser Anwendung der Dialektik

De Trinit. 1. 1. 5. P. L. 196. 893 ; 1. 3. c. 1. ss. P. L. col. 915 ff.
Monol. praef. P. L. 158. 143. A.
De fide Trinit. c. 4. P. L. 158, 272. C.
Cur Deus homo, praef. P. L. 158. 362. A.
Hist. Calamit. c. 9. P. L. 178. 141-142.
Grabmann, Gesch. der schol. Meth. II. 548, aus Handschriften.
De Sarcament. christ. fidei. p. 10. c. 2. P. L. 176. 329-330. Der Glaube
wurde nur durch den Siindenfall notwendig, denn an sich, ohne Siinde, hitte der
oculus contemplationis des Menschen Gott und das Gottliche geschaut.
8 Summ. univers. Theol. p. I. q. II. membr. I. a. 3. Er sagt ndmlich, wenn
der Mensch nicht gesiindigt, koénnte er die Trinitit natirlich erkennen.

g e YT W pe M



200 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

auf den Glauben machtvoll entgegentraten, — wenn auch. nicht ohne
jede Einseitigkeit und Ubertreibung —, denn sie brachte den wahren
Glauben wirklich in Gefahr!

¢) Vermengung der Gebiete beider.

Den beiden genannten folgte logisch eine dritte Vermengung,
die Gebietsvermengung von Glaube und Wissen, die praktisch die
fatalsten Folgen nach sich zog. Da Glaube und Wissen auf den gleichen
Ursprung zuriickliefen, die Objekte beider verwechselt und identi-
fiziert wurden, wie ware es da moglich gewesen, ein wissenschaftliches
Prinzip aufzuzeigen im Sinne : soweit und nicht weiter darf und kann
die Vernunftspekulation bei den Glaubensgeheimmnissen gehen, mit andern
Worten : da hort die Philosophie auf, da beginnt der Glaube und die
Theologia sacra. Das war das Problem der wissenschaftlichen Gebiets-
ausscheidung, das mit dem «Credo ut intelligam » nie gelost werden
konnte. Gewil}, jedermann wulite im Mittelalter, dall es Dinge gebe,
die man nicht einsehen konne. Aber mit der Tendenz, den Glauben
in Wissen umzuwandeln, gab es keine Gebietsmarksteine mehr. Oder
hat es die Geschichte nicht bewiesen ? Welcher Wirrwarr !

Es sei nur ganz skizzenhaft auf folgende Tatsachen hingewiesen :
bei Scotus E. Anwendung des Neuplatonismus auf den Glauben
und infolgedessen Auflésung der meisten Glaubensgeheimnisse und
Leugnung der Gegenwart Christi im Altarssakramente ! ; bei Roscelinus
Anwendung des Nominalismus auf die Trinitit und daher Tritheismus ;
die Menschwerdung Christi und alles, was wir dariiber glauben, will
Anselm von Canterbury, ohne Heilige Schrift, zwingend aus der bloBen
Vernunft beweisen. 2 Die Twinilit, das tiefste Geheimnis, haben nach
Abaelard 3, Robert von Melun 4, Alanus des Insulis ® schon die alten
Heiden, also aus der bloBen Vernunft, gekannt ; die gleiche Trinitat,
d. h. die Dreiheit der Personen in einer Natur, suchen rein rationell
zu beweisen : Anselm von Canterbury — ohne Heilige Schrift,

1 Nach Scotus E. gibt es hier auf Erden gar keine eigentliche Substanz,
sondern nur Zusammensetzungen von Accidentia (Vgl. de Divis. Nat. 1. I. 53.
P. L. 122. 493). Davon leite ich die Leugnung der Gegenwart Christi im Altars-
sakramente ab.

* Cur Deus homo, praefatio P. L. 158. 362. A.

¥ ¥ritrod.in ‘Theol. 1. 1 ¥z« P. L..1%8. 1012 5 Theol. christ: L 1.2 P. L. 178,
1126. C.

* Vgl. Grabmann, Geschichte der schol. Methode II. 335.

® Contr. haereticos. 1. 3. ¢. 3. P. L. 210. 404. D.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 207

rationibus necessariis ! —, Abaelard ? — daher Monarchianismus und
falsche Auffassung der hypostatischen Vereinigung in Christo ® ; ferner
Hugo von St. Victor ¢, Richard von St. Victor — ohne Schrift und
Viter, per rationes necessarias — ® ; Thierry von Chartr:s ¢ und Alanus
de Insulis 7 wollen die Trinitit mathematisch beweisen ; Nicolaus von
Amiens aus Materie, Form und Kompositum. 8 Alles das war, wie
Uberweg-Baumgartner richtig andeutet ¢, nur die konsequente Durch-
fihrung des anselmischen « Credo ut intelligam » !

Wir koénnen den EinfluB dieser verwirrenden Theorie auf die
Augustiner des 13. Jahrhunderts nicht weiter verfolgen. Hier tritt
immer klarer die berithmte gottliche Illuminatio als Quelle einer
beweisenden Erkenntnis der Mysterien auf. Durch sie kennt nach
Rupella der hochste Teil der Seele die Trinitat. ! Bonaventura ist
vorsichtig, fithrt aber die rationes necessariae Richards von St. Victor
an. 1! Heinrich von Gent will, den Glauben vorausgesetzt, die einzelnen
Glaubensartikel, auch Trinitét, zwingend, « veridica ratione » und daher,
wie er ausdriicklich sagt, durch eine wahre Demonstratio beweisen. 12
Ganz im gleichen Sinne beweist Raimundus Lullus die Trinitit, Erb-
siinde, die ganze Incarnationslehre. * Doch das mége geniigen !

Die drei Vermengungen, von denen wir gesprochen, sind kausal
sehr eng ‘miteinander verbunden. Mit der ersten, der Quellenver-
mengung, ist die zweite, die Begriffskonfusion, gegeben. Mit der ersten
und zweiten die dritte. Alle drei'aber. tendieren zur Identifizierung
von Glaube und Wissen.

1 De fide Trinit. c. 4. P. L. 158. 272. C.

2 In epist. Pauli ad Rom. P. L. 178. 803. A. De Unit. Trinit. ed. Stilzle, p. 3.

3 Derselbe, p. 68 und 69. Da er die 3 Personen auf die 3 Attribute Gottes :
Allmacht, Weisheit, Giite zurickfithrte, lag der Monarchianismus, d. h. die Auf-
hebung der 3 Personen nahe und infolgedessen, dall die Menschwerdung auch
dem Heiligen Geiste zukomme (Introd. in Theol. 1. 3. 6. P. L. 178. 1104. C.).

4 De Sacrament. chr. fidei p. HIL e. 11. P. L. 176, 220; ib. 'e. 36. Brud.
didasc, 7. 21. P, L. 176. 831.

5 De Trinit. 1. 3. ¢. 1—5 und c. 14. P. L. 196, 915-924.

8 B. Hauréau, Notices et Extraits de quelq. ms. latins de la Biblioth. nat.
(Paris 1890) t. I. p. 65-606.

7 Contra haeret. 1. III. ¢. 4. P. L. 210. 405-400.

8 De arte catholica fidei 1. 1. c. 24. P. L.. z10. 603.

¥ GrundriB p.,327. (1915.)

10 Symma de Anima, ed. Domenichelli, p. II. XXXVII, 292.

11 I, Sent. D. 2. q. 4.

12 Ouodlib. VIIL. q. 14; XIIL q. 2.

18 Vgl. die Belege bei Stickl;, Geschichte der Philosophie des Mittelalters.
II. p. 942 f.



208 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Thomas von Aquin.

Die Geschichte der Philosophie, sagten wir oben, wird unser
Problem ganz eigenartig ‘beleuchten ! Mit ihrem Schema : Krieg
zwischen Glauben und Wissen = erste Hauptansicht, Harmonie
zwischen Glaube und Wissen = zweite Hauptansicht, und zwar ent-
weder ) Harmonie auf Grund der Trennung beider, oder &) der
Vermengung (Identitit) beider, oder ¢) Unterscheidung derselben,
beleuchtet sie uns sogleich die komplizierte, geschichtlich fast ungeheure
Schwierigkeit des Problems. Sie weist aber auch Thomas von Aquin
gleich die bestimmte Stellung an im Heerlager der groBen Geistes-
kampfer. Er ist und bleibt, sagen wir es klar und mutig: der wissen-
schaftliche Begriinder der Harmonie auf Grund dev Rlaren Unterscheidung
von Glaube und Wissen, jener Losung, die allein weder zum Ratio-
nalismus einerseits noch zu einem blinden Fideismus anderseits fithrt.

Uber seine Stellung gegen die erste Hauptansicht : « Krieg zwischen
Glaube und Wissen », nur wenige Worte. In einem wahren Helden-
kampfe hat er im Jahre 1270 gefochten gegen die Doppelwahrheit des
averroistischen Siger von Brabant in seinem Werke De unitate
intellectus contra Averroistas. Prinzipielle Stellung bezieht er zur Frage
in I. C. G. 7: «Quod veritati fidei christianae non contrariatur veritas
rationis. » Beide, Vernunft und Glaube, sind von Gott uns gegeben,
haben ihn als Urheber, sind an sich beide zuverlissige Quellen der
Wahrheit 1, die von seite Gottes ein und dieselbe ist, nicht aber von
seite unserer Erkenntnisweise. 2 Scheinbare Gegensitze entstehen nur
durch Fehlschliisse der Vernunft aus ihren an sich wahren Prinzipien. 3
Verfehlt ist es ganz und gar, dem Glaubensgegner gegeniiber den
Glauben beweisen wollen, anstatt nur seine Einwiirfe gegen den
Glauben zu lésen ¢, denn der Glaube iibersteigt die Vernunft ?, kann
also nur auf gottliche Autoritit hin angenommen ¢ und nicht bewiesen
werden. 7 Dem Aquinaten gilt nirgends das « Credo ut intelligam » im

11.C G 7.
2 « Dico autem duplicem veritatem divinorum non ex parte Dei ipsius, qui
est una et simplex Veritas, sed ex parte cognitionis nostrae, quae ad divina cognos-
cenda diversimode se habet. » I. C. G. 9.

3 Ib. 7. i

4 «Non debet esse hoc intentio, ut adversarius rationibus convincatur, sed
ut ejus rationes, quas contra veritatem habet, solvantur.» Ib. 9.

5 Ib. 7 und 8. : )

6 « Quae enim supra rationem humanam sunt, non credimus nisi Deo reve-
lante.» Ib. o, 7 Ib. 8.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 209

Sinne der Umwandlung des Geglaubten in Wissen. Ihm ist das Wort
des groBen Hilarius teuer : « intellige incomprehensibilia esse », fasse es,
daB3 die Glaubenswahrheiten unfaB3bar, dall sie Geheimnisse sind. !

Damit hat er bereits Position genommen zur zweiten irrigen
Ansicht : Harmonie auf Grund einer Trennung beider. Gegenstand
des Wissens und Glaubens ist die Wahrheit — das Verum — die eine,
einzige, einheitliche Wahrheit. Das haben. beide, Glaube und Wissen
gemein. Der Glaube ist nicht eine « Gefithlsduselei». Wahrheit ist
alles das, was wir glauben, — objectum materiale — ; die ewige erste
Wahrheit ist es, deretwegen wir glauben, — objectum formale —, « non
enim fides .... assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum ». 2
Daher ist der Akt des Glaubens formell eine Tétigkeit des Verstandes. ®
Alles das driickt die berithmte Definition des Glaubens aus : «credere
est actus imtellectus assentientis wveritafi divinae ex imperio voluntatis
a Deo motae per gratiam. » 4

Die dritte irrige Ansicht : Harmonie auf Grund der Vermengung
— Identitdt —, steht der eigenen Losung des Aquinaten : Harmonie
begriindet in der Unterscheidung von Glaube und Wissen, direkt
gegentiber. Damit sind wir beim eigentlichen Gegenstand dieses Teiles
angelangt.

1. Die Unterscheidung.

Zwel Fragen sind es, die in einem weiteren Sinne haufig als das-
selbe bezeichnet werden, die aber, streng genommen, unterschieden
sind, wenngleich sie sehr eng miteinander verkettet sind: das Ver-
hiltnis von Glaube und Wissen und dasjenige von Philosophie und
heiliger Theologie. Wir werden sie gut auseinander halten, aber auch
ihr gegenseitiges Abhdngigkeitsverhdltnis zu markieren suchen.

Die Bestimmung der richtigen Beziehung von Glaube und Wissen
ist grundlegend. Beide unterscheidet Thomas in einer dreifachen
Hinsicht : ihrem Ursprunge, ihrem Begriffe und ihrem Gebiete nach.

a) Die Unterscheidung dem Uprsprunge nach ist wieder grund-
legend fiir die beiden andern.

Der Glaube ist seiner Quelle nach ein Gnadengeschenk Gottes !
Ohne gottliche Erleuchtung und Bewegung wird der Gldubige keiner

Ib.

II-II. 1. 1.

II-IL. 4. 2, Verit. 14. 4.
II-II. 2. 9.

oW o

Divus Thomas. g 14



210 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

geoffenbarten Wahrheit zustimmen. Selbst den EinfluB der all-
gemeinen motiva credibilitatis, die sich auf die Wunder !, Prophe-
zeiungen %, den wunderbaren Bestand der lehrenden Kirche und anderer
Momente stiitzen, vorausgesetzt und die die Annahme der Glaubens-
hinterlage als Ganzes glaubwiirdig und verniinftig machen 3, iiber-
steigt dennoch jeder einzelne Glaubensartikel die menschliche Vernunft ¢,
ist also inhaltlich unerfaBbar und unbeweisbar ®, 148t somit den Ver-
stand, der von Hause aus nur dem Evidenten zustimmt; an sich
indifferent ¢ ; letzterer bedarf also einer besonderen Bewegung des
Willens und dieser der Gnade 7, « quia cum homo assentiendo his, quae
sunt fidei, elevetur supra naturam suam, oportet, quod hoc insit ei
ex supernaturali principio interius movente, quod est Deus ». 8

Den Ursprung des Wissens hatte die gesamte augustinische
Tradition, Albert der Grofle nicht ausgeschlossen, letztinstanzlich eben-
falls auf einen unmaitelbaren aktuell evleuchienden Einfluf Gotles zuriick-
getithrt, — #lluminatio divina —, dem die Erkenntnis Gottes, der
Seele, der hochsten transzendentalen Ideen und Beweisprinzipien
zugeschrieben wurde. Thomas selbst wankte in den Sentenzen, seinem
Erstlingswerke, noch mit Berufung auf Joh. I, 9: «Erat lux, quae
illuminat omnem hominem venientem in mundum.» ® Aber nachher,
schon in Boétium de Trinitate !9, in den Kommentaren und den beiden
Summen schafft er Klarheit : verwirft die angeborenen Ideen Platos 1,
die arabische Illuminationslehre mit ihrem Intellectus agens separatus 12,
und, mit einer leichten Anspielung an Augustin « qui doctrinis Platoni-
corum imbutus fuerat », jede aktuelle géttliche Evleuchtung *® und ersetzt
sie durch die aristotelische Abstrakiion * fiir alle natiirlichen, gott-
lichen ¥ und irdischen Erkenntnisse.

Diese philosophische Neuerung hat dem Aquinaten bekanntlich
bittere Anfeindungen zugezogen, wie John Peckham spiter eingesteht. 16

L II-II. 1. 4 ad 2. 2 1. C. G. 6. 3 1. C. G. 8.
4 « Ea enim, quae sunt fidei, excedunt rationem humanam, unde non cadunt
in cognitionem hominis, nisi Deo revelante. » II-IL. 4. 1.
2 LG Gy 8
4 TI1. Sent. D. 23..9: 2 2.2 | WBIL 2 7§ de Verit. 4. 1.
7 II-I1. 2. 9.
8 II-II. 6. 1.
% II. Sent. D. 17. q. 2. I.
« Principium igitur cujuslibet cognitionis est in sensu. » I. 84. 6.
WL 8k 3 12 1. 84. 4. 13 1. 84. .
14 1. 84. 6. b I.'12. 13,
¢ Chart. Univ, Paris. I. n. 523.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 2IT

Aber fiir die Unterscheidung von Glaube und Wissen wirkte sie wie
ein Schlaglicht. Beide hatten jetzt wissenschaftlich einen ganz ver-
schiedenen Ursprung : der Glaube die gottliche Gnadenerleuchtung,
das Vernunftwissen die Abstraktion und nur die Abstraktion. Und
dieser Neuerung lag die scharfe Durchfithrung der Lehre von Actus
und Potentia zu Grunde. Schon hierin hatten die Augustiner des
13. Jahrhunderts, im Gegensatz zu Augustin selbst, bereits vor-
gearbeitet. Von den Arabern beeinfluBt, hatten sie, — wenigstens die
meisten —, der Erkenntnis der sichtbaren materiellen Welt die Ab-
straktion mit dem Doppelintellectus — agens und possibilis —, zu
Grunde gelegt, daher reden auch sie, z. B. Alexander Hales, J. Rupella,
vielfach vom Intellect als einer anfdnglichen «tabula rasa », — nicht
so jene, welche die species impressae leugneten, wie Wilhelm von
Paris, Roger Bacon und Heinrich von Gent. Dagegen lehnten alle
Augustiner die Abstraktion fiir die Erkenntnis der Geisteswelt — Gott,
Seele und ersten Prinzipien — ab. Sie teilten diese hohere natiirliche
Erkenntnis in starker Anlehnung an Plotin, einer in einer gottlichen
Erleuchtung schauenden, rein innerlichen T’eitigkei’é des hoéchsten Seelen-
teiles zu. Fir Thomas, der sich auf Aristoteles und die Tatsachen
beruft, ist alles Erkennen in erster Linie ein pati von awfen, das
Sinnliche wie das Geistige, das Geistig-Niedrige wie das Geistig-
Hochste : «intelligere est pati quoddam »! — potentiae passiva. —
Ganz dem entsprechend ist das intellektuelle Erkenntnisprinzip anfangs
eine rein passive Potenz, eine unbeschriebene Tafel nicht blof
inbezug auf die materiellen Dinge, sondern inbezug auf alle natiirlichen
Erkenntnisformen, héhere und niedrige, weshalb es eben intellectus
possibilis genannt wird. 2 Dagegen ist der Intellectus agens deshalb
ein agens, weil er nur titig — actus — ist und die potenziell im
phantasma enthaltenen Formen aktuell gestaltet. 3 Ein blof innerlich
schauendes Erkennen gibt es fiir Thomas in der natiirlichen Ordnung
gar nicht, weil wir tatsichlich in gar all unsern Erkenntnissen in erster
Linie passiv, von auBen leidend, empfangend uns verhalten.* Die
scharfe Durchfithrung der Lehre von der potentia passiva war die

-

I.79. 2; 1 12, 12; I. 84. 3.
I. 79. 2; L. «in quo possunt omnia intelligibilia fieri». De Anima 1. IIL.
lect. 10; 1. 84. 3. ' )

3 I. 84. 6. De Anima. 1. III1. lect. ro. : ;

4 Intellectus autem possibilis, cum quantum sit de se, sit in potentia
respectu omnium intelligibilium formarum sicut materia prima respectu omnium
sensibilium formarum. » Verit. 14. 1.

&

b

9.
9.



212 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Grundlage fiir die thomistische Unterscheidung von Glaube und Wissen
ihrem Ursprunge nach. Sie ist auch die Grundlage fiir die Realitit
all unserer natiirlichen Erkenntnisse, wie wir spiter sehen werden.

b) Mit dem Quellenunterschied von Glaube und Wissen war fiir
Thomas die Begriffsunterscheidung der beiden im Grunde gegeben.
Nichts bei ihm von jener Tendenz, das Geglaubte in rationelles Wissen
umzuwandeln, oder den Grad der Erkenntnis des Geglaubten zum
Gradmesser des Glaubens zu machen, oder gar ein Versuch, Glaubens-
geheimnisse, mit Ausschaltung der gottlichen Autoritdt und Offen-
barungsquellen, durch die bloBe Vernunft zu beweisen. Alles das ist
fur ihn unstatthaft und unmoéglich zugleich, weil Glaube und Wissen
zweil ganz verschiedenen Ordnungen, der dbernatiiviichen und natiir-
lichen, angehoren. :

I. Da der durch géttliche Erleuchtung entstandene Glaube die
Natur iibersteigt 1, tbersteigt er eben das natiirliche Erkennen, in
welchem der Verstand dem wunmittelbar oder mittelbar Evidenten
zustimmt. 2 Das Geglaubte kann also weder etwas Geschautes, « visum »,
noch etwas Bewiesenes, « scitum y, sein. ® Wenn es gewisse Wahrheiten
gibt, die geoffenbart und zugleich bewiesen werden konnen, wie z. B.
das Dasein Gottes, so sind sie nicht Glaubenswahrheiten im strengen
Sinne des Wortes 4, sondern praeambula fider. > Ein Wachstum des
Glaubens nach dem hoheren Grade der inneren Erkenntnis der Einzel-
glaubensartikel gibt es nicht, weder im Einzelmenschen noch in der
Menschheit 8 ; wohl aber kann der einzelne fester oder weniger fest
glauben, nach dem Grade der Zustimmung des von der Gnade bewegten
Verstandes und Willens. Fiir die Menschheit gibt es eine Entfaltung
des Glaubens, insofern manche Artikel, die frither nur «implicite »,
d. h. in andern eingeschlossen geglaubt wurden, spiter ausdriicklich
Objekt des Glaubens geworden sind. ? Der Glaube setzt also in seinem
Materialobjekt die innere Dumnkelheit des Geglaubten als notwendige
Bedingung voraus.® Das driickt jene Definition des hl. Paulus,
Hebr. II, 1: « Es ist aber der Glaube ein fester Grund fiir das, was
man hofft, eine gewisse Uberzeugung von dem, was man nicht sieht »,

I. C. G. 8 und o.

II-II. 1. 4. ‘

II-IL. 1. 4 und s5; III. C. G. 132.

II-IT. 1. 5 ad 3.

I 2. 2 ad 1. .

II-IL 5. 4. L% 1 5 5 o 8 IL-IL. 1. 5.

=T O



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 2I3

ausgezeichnet aus, wie sie denn iiberhaupt alle Wesensmomente des
Glaubens enthilt. 1 ‘

2. Ist die Glaubenswahrheit weder direkt noch indirekt innerlich
evident, so kann ihr der Verstand nicht ohne weiteres zustimmen,
da sein natiirliches Assensmotiv nur die Evidenz ist. Deswegen ist
auch der Zustimmungsgrund im Glauben ein ganz anderer ‘als im
Wissen, ndamlich die géttliche Autoritit. Der Glaubende stimmt der
Wahrheit zu «quia a Deo revelatum». Die gottliche Autoritit ist
also das eigentliche Formalobjekt — quo — des Glaubens, ohne das
es iibernatiirlichen Glauben gar nicht gibt 2 und das fiir alle, Gelehrte
und Ungelehrte, dasselbe ist. Die Entscheidung dartiber, was in den
Offenbarungsquellen enthalten, kommt nur der unfehlbaren Kirche zu 2,
und zwar in allem 4, und unter Leitung des rémischen Papstes.

3. Auch in ihren Wirkungen sind Glaube und Wissen ganz ver-
schieden. Im Wissen stimmt der Mensch der Wahrheit notwendig zu,
weil sie dem Verstande evident ist. Im Glauben frei, weil der Verstand
einer nicht evidenten Wahrheit, nur vom begnadigten freien Willen
bewegt, seine Zustimmung gibt. ¢ Daher ist der Glaube verdienstlich.

4. In spateren Zeiten noch wurde die Frage viel diskutiert : kann
ein und dieselbe Wahrheit fiir ein und denselben Menschen in ein und
derselben Zeit zugleich Gegenstand des Glaubens und Wissens sein ?
Bekanntlich haben die Suarez, Vasquez, Lugo mit anderen es bejaht,
andere wie Cajetan, Capreolus, Bafiez, Fonseca und Melchier Cano
es verneint. Selbstverstindlich handelt es sich hier nie um eine
Glaubenswahrheit im strengen Sinne des Wortes, denn diese kann
iberhaupt nie zum Wissen gehdren. Aber auch bei den Praeambula
fidei mufB nach Thomas diese These verneint werden, denn sonst wire
dasselbe fiir denselben zugleich fre: und mnotwendig, visum und non
visum. 7 In demselben Subjekte hort der Glaube an die Existenz
Gottes von dem Augenblicke an auf, wo eine Demonstratio fiir dieselbe
vorhanden ist.® Die beiden, Glaube und Wissen, sind also auch
unvereinbar in demselben Subjekie.

II-II. 4. 1. 2 II-11. 1. 1; I. C. G. 9; II-IL 2. 9.
3 II-1I. 5. 3 ad =2.
4 II-I1I. ib. Wer nur einen Artikel, den sie zu glauben wvorstellt, nicht
annimmt, hat den Glauben uberhaupt nicht.
©5 TI-1L. 1. 10. 6 II-II. 2. 9; II-IL. 1. 4.
7 1I-1I. 1. 5. « Non autem est possibile, quod idem ab eodem sit visum et
creditum »,
8 I, 3 2 ad 1.



214 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Wissen und Glaube sind somit bei Thomas auch begrifflich scharf

unterschieden : dem Materialobjekte nach : visum — non visum ;

dem Formalobjekte nach : Evidenz — géttliche Autoritit ;

der Wirkung nach : notwendig — jrei;

dem Subjekte nach : nie in demselben beziiglich desselben.

¢) Endlich die Gebietsunterscheidung und Abgrenzung beider. Den

Wirrwarr in dieser Frage bei den Friithscholastikern und noch bei
den Platonikern des 13. Jahrhunderts haben wir frither aufgezeigt.
DafBl sie bei ihren Voraussetzungen aufler Stand waren, ein wissen-
schaftliches Prinzip aufzustellen fiir die Abmarkung beider Gebiete,
wird niemanden verbliiffen. Sogar fiir Thomas war die Losung des
Problems nicht ohne jegliche Schwierigkeit. Zwar hatte er den Ursprung
und die Begriffe beider klar unterschieden und daher jedes bewersende
Wissen fiir die Glaubensartikel abgelehnt. Weiter wies er die rationes
necessariae Richards von St. Victor ausdriicklich zurtick. ' Weiter
bestritt er es gegen Hugo von St. Victor und Abaelard, dall die
heidnischen Philosophen die Trinitat wirklich gekannt hitten. 2 Aber
auch Thomas hatte zwischen zwei Kategorien von Glaubensartikeln
unterschieden, solchen im strengen Sinne, mit denen die beweisende
Vernunft nichts zu tun hat, und solchen im uneigentlichen Sinne, —
praeambula —, die beweisbar sind. 2 Wo liegt die Grenze ? Welches
Prinzip gestattet es, eine feste, stabile Schranke zwischen beiden
Kategorien zu ziehen ?

Die auf die urspriingliche, absolute Passivitit unseres natiirlichen
Erkennens aufgebaute aristotelische Erkenntnislehre bot ihm auch dieses
Prinzip — potentia passiva als Grundlage! All unser natiirliches
Erkennen entstammt der Sinneswelt, auch die Erkenntnis Gottes. *
Was wir also von Gott, seiner Existenz, Natur, Tétigkeit, apodiktisch
aus der dufleren Natur erkennen konnen, gehort nicht zum Glauben
im eigentlichen Sinne. ® Darnach entwirft er in C. G. IV. c. 1. einen
vollstindigen Katalog jener Offenbarungswahrheiten, die der beweisen-
den Vernunft absolut unzuginglich sind und nur aus der Heiligen

1 1. 32. 1 ad 2. Ich glaube kaum, dal} unser verehrte Grabmann Thomas
hieriiber richtig interpretiert hat. Thomas weist die Griinde Richards als absolut
unstichhaltig zuriick. Vgl. dazu Geschichte der schol. Methode II. 218.

21. 32. 1 ad 1.

3IL.2.2ad 1; 1. C. G. 3.

* « Naturalis ratio per creaturas in Dei cognitionem ascendit.» IV. C. G. 1.
L. w2, ¥2,

8 I12. 12; 3.°C. G. 47; I. 32, 1r; IIL. 1. 3; 4. C. G. 1.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen  2I5

Schrift erkennbar sind, « probanda enim sunt hujusmodi auctoritate
s. scripturae, non autem ratione naturali ». Hieher gehoren nach seiner
eigenen Erklarung : erstens die ganze Trinutdtsiehre (IV. C. G. c. 2-26) ;
zweitens die Lehre von der Imcarnation und alles, was daraus sich
ergibt, d. h. die Doktrin {iber die heiligen Sakramente (IV. C. G. c.
26-78) ; drittens die Bestimmungen iiber das dibernatiivliche Ziel und
was damit zusammenhidngt, namlich : Auferstehung und Verklirung
der seligen Leiber, letztes Gericht, personliche Strafe und Belohnung
jenseits (IV. C. G. c. 79-97 u. L. IIL. c. 47).

In ihrem letzten tiefsten Grunde wurzelt also die dieifache Unter-
scheidung von Glaube und Wissen tatsdchlich in der aristotelischen
Lehre von Akt und Potenz und ihrer logischen Durchfithrung !

Auf den gleichen Grundgedanken lduft auch die Unterscheidung
von Philosophie und der heiligen Theologie zuriick. Beide sind
Wissenschaften, darin kommen sie iiberein und unterscheiden sich
vom Glauben. Als Wissenschaften miissen sie bestimmte Prinzipien
haben, aus denen sie iiber ihren eigentiimlichen Gegenstand Kon-
klusionen ziehen. Die Prinzipien der Philosophie bilden die durch
die bloBe natiirliche Vernunft an sich evidenten Grundsitze, «pro-
cedunt (scientiae philosophicae) ex principiis notis lumine naturali
intellectus ». ' Es sind also die ersten und héchsten aus der sichtbaren
Welt abstrahierten Sitze, die obersten Vernunftprinzipien, deren
Kenntnis die Platoniker der géttlichen Erleuchtung zuschrieben und
die Thomas auf Grund der Passivitit unserer Erkenntnis auf die
Abstraktion aus der Sinneswelt zuriickgefithrt hat wie alle natiirlichen
Erkenntnisse. Hier auf dem Gebiete der Philosophie leuchtet also
nur das Licht der natiirlichen Vernunft, die allein und aus sich die
ersten Grundsitze erkennt und wieder allein aus ihnen Schliisse zieht
und logisch sie verbindet. Daraus entsteht die Philosophie als wissen-
schaftliches System. Die Theologie hat die Offenbarungswahrheiten zu
Prinzipien, «divinitus revelabilia » 2, das was durch gottliches Licht
bloB erkennbar ist, «divino lumine cognoscibilia »3, mit anderen
Worten : die Glaubensartikel, «articuli fidei». * Von ihnen geht sie
aus, «ex principiis notis lumine superioris » 3, zieht aus dem Geoffen-
barten ebenfalls Schliisse, verbindet sie logisch und so entsteht die
sacra Theologia als wissenschaftliches System.® Sie beweist die

1. 2; Il 5; 1. 1. 1 ad

I. 2
I. 1.3 ad
I. 2

[ &)

3
6

L L B )

I. 1. 4. ¢+ 1. 1. 7u. 8.
I. 8 ;



216 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Glaubensartikel nicht, «non argumentatur ad sua principia probanda» !,
wie denn iiberhaupt keine Wissenschaft ihre Prinzipien beweist,
sondern erst von ihnen ausgehend anderes aus ihnen beweist. 2 Die
Glaubensartikel bediirfen auch gar keines Beweises, denn sie sind
sicherer als jedes Vernunftprinzip, da sie verankert sind in der gott-
lichen Offenbarung, der gottlichen Autoritdt.® Was in der mensch-
lichen Wissenschaft das Schwichste bildet, die Autoritit, ist in der
Gottlichen das Stirkste. ¢ Thre Quellen sind also Offenbarungsquellen,
und Wissenschaft ist sie insofern, als in ihr die Vernunft aus dem
sicheren unbewiesenen Geglaubten Schliisse zieht und zwar auch not-
wendige, «ex necessitate» 5 Mit welcher Strenge und Schirfe und
Folgerichtigkeit hat doch Thomas im Gegensatz zu den Platonikern
jede Beweisbarkeit der Glaubensartikel auf dem Boden der Philosophie
und Theologie abgelehnt !

Eigentlich liegt der Grundunterschied der Philosophie und Theo-
logie darin: die eine hat bloB die abstrahierend erkennende Vernunft
zur Quelle, die alles, Gott, Seele, Welt aus der Sinneswelt erkennt
infolge unserer Passivitit — potentia passiva. Die andere die Offen-
barung. Diese ist daher : a) das Formalobjekt der sacra Theologia, das
leuchtende Licht, durch das wir, in ihr, alles erkennen, denn auch die
aus den Glaubensartikeln schlieBende Vernunft schlieBt nur richtig,
insofern das, was sie erschliefft, in der Offenbarung virtuell enthalten
ist 6 ; &) die Offenbarung als Quelle erschlieit der Theologie das eigen-
timliche dbernatiivliche hichste Ziel, das die Vernunft entitativ iiber-
steigt und zu dem sie hinleiten soll 7 und die sacra Theologia von jeder
philosophischen Disziplin, auch der Naturtheologie unterscheidet ®;
¢) die Offenbarung als Quelle gibt ihr die Einheit als Wissenschaft,
denn alles, was sie behandelt, behandelt sie nur, insofern es geoffenbart
ist ¥; d) die Offenbarung als Quelle gibt ihr nicht bloB die Sicherhest 10,
sondern ihr Riesengebiet, da sie durch dieselbe nicht allein, wie die
Philosophie, zur Erkenntnis dessen iiber Gott fithrt, was aus der
auleren Natur erkennbar ist, sondern auch zu solchem, was Gott von
sich selbst allein bekannt ist, « quod notum est sibi soli de seipso ». !
Dabher ist sie im eminenten Sinn Weisheit.

Alle Unterscheidungen von Glaube und Wissen, Theologie und

1L 1. 8, 2 Ibid. B, 1. E,
1 1. 1.8 ad 2 5 Ibid. 61, 1. 3.
"I o1, 1. 8 1. 1. 4. $ I 1. 3.
WX 5y 5 T 1.6



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen  2I7

Philosophie laufen demnach endgiiltig zuriick auf die Unterscheidung
ihrer verschiedenen Quellen, ihres verschiedenen Ursprunges,; dieser
Fundamentalunterschied aber hat bei Thomas wissenschaftlich seinen
letzten Grund in der scharf durchgefiihrten Lehre von der passiven
Potenzialitdt unseres menschlichen Erkennens. |

2. Die Harmonie.

Auch die Harmonie von Glaube und Wissen baut Thomas auf
die Lehre von Actus und Potentia auf. Wieder ist es die passive
Potenz — potentia passiva —, welche diese Harmonie wissenschaftlich
begriindel und evkldrt.

Sie begriindet sie, weil sie die Harmonie ermdglicht.

Aber vertuschen wir die Schwierigkert nicht, die hier tatsdchlich
besteht. Alles philosophische Wissen gehort der natiirlichen Ordnung
an. Der Glaube aber ist iibernatiirlich, gehért also entitativ einer
hoheren Ordnung an. Wie ist es moglich, beide, das « Naturale » und
« Supernaturale » in Harmonie zu bringen ?

. Die wissenschaftliche Losung dieser Schwierigkeit, die gewill nicht
zu unterschitzen ist, liegt nach Thomas, wie angedeutet, in der Lehre
von der passiven Potenz — potentia passiva. Diese ist, wie wir oben
aus Aristoteles dargetan, eine reale Veranlagung etwas zu leiden, eine
neue Seinsweise von einem anderen aufzunehmen. Jener andere ist
der «agens», der Einwirkende, der durch seine Einwirkung auf die
Veranlagung in ihr das neue Sein hervorbringt, z. B. wenn der
Kiinstler im Marmor das Bild Christi herausmeifelt. Nun gibt es
aber eine doppelte Passivpotenz, Passivveranlagung, eine natiirliche,
« naturalis » und eine unter der Ubernatur stehende, « supernaturalis ». 1

a) Natiirlich ist die Passivpotenz insofern und soweit der «agens »
der Einwirkende selbst ein «natiirlicher » ist, d. h. einer, der selbst
in und unter der Naturordnung steht, «agens naturale » 2, der daher
auch wieder nur Wirkuﬁgen hervorbringen kann, die selbst unter und
in der Naturordnung stehen. Alles natiirliche und kiinstlerische
Arbeiten gehort hieher. Aber schon da gibt es eine méchtige grof3-
artige Abstufung der Wirksamkeit. Wie die gewdhnliche Volkskéchin

1 II1. 1. 3 ad 3; III. 11. 1; Verit. 8. 12 ad 4; 12. 3ad 18; 29. 3 ad 1;
Pot, r. 3ad z; 6. 1.8d 18 ; 111 Sent. D. 1. 4. 1. 4. 3 ad 45 D. 2. .4, 1. a, 1 ; T}, 8.
Qs 2 @ 3 ad g0 T3 G G- I6G,

GO § S



218 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

und der feine Hofkoch aus ein und derselben Materie — potentia
passiva — ganz andere Resultate erzielen, so bringt der geniale
Kimnstler aus ein und demselben Marmorblock etwas ganz anderes
heraus als ein Pfuscher. Und so auf jedem Gebiete der Natur, der
Kunst, Literatur, der Wissenschaft. Von was hingt das ab? Von
der Macht und Tiichtigkeit des Agens. Und diese ? Davon, inwieweit
der auf den Stoff, die Materie, die Veranlagung Einwirkende, den
Stoff, jene Veranlagung in seiner Macht hat, sie beherrscht und formt
und gestaltet wie er will, mit einem Wort : die Macht iiber das Sein
der Veranlagiing, — potentia passiva —, ist malBgebend.

b) Insofern nun der Weltschopfer selbst der Einwirkende ist auf
eine kreatiirliche Veranlagung — potentia passiva — wird die Passiv-
potenz obedientialis genannt. ' Kann der Schopfer auf das kreatiirliche
Wesen einwirken? Er kann es, insoweit er Macht hat iiber dasselbe,
d. h. insoweit das Sein desselben in seiner Macht ist. Nun aber ist
er nicht bloB der Urheber jedes substanziellen Seins, wie schon
Aristoteles angenommen, sondern durch die Schopfung aus nichts der
Hervorbringer des ganzen Seins, des Seins selbst des ganzen Weltalls ;
also ist das Weltall selbst in potentia passiva zu ihm secundum totum
esse 2 ; also kann er mit ihm machen, was er will, und aus ihm machen,
was er will. Hierin besteht eben die Pofentia obedientialis 3, dal} das
Geschopf, vermoge seines empfangenen Seins vom Schépfer tauglich,
veranlagt ist, jede Einwirkung Gottes in sich aufzunehmen und zu
werden, was er will. So war die menschliche Natur in Christo
tauglich, mit der gottlichen verbunden zu werden — die herrlichste
GroBtat Gottes der Menschheit gegeniiber. ¢ A fortiori kann er dem
Menschen Geheimnisse offenbaren 5, die Prophetengabe erteilen. ¢ Diese
T'ei,tigkeif Gottes ist idibernatiiviich und daher auch der Glaube und
‘jede Gnade, weil sie nur in der Macht des Naturschopfers liegt, dem
allein die Naturordnung unterworfen ist, weil alles Sein allein in seiner
Hand ist. Sie ist nicht widernatiirlich, « contra naturam », weil in der

1 Ibh. Verit. 8. 12 ad 4 ; III. Sent. D. 2. q. 1. a. 1; IV, Sent. D. 8. q. 2.
a. 3 ad 4. '

% IT. Sent. D. 1, g =: 8: 2

S Pot. A. 1 ad 18; I1L-Sent. D: & s Iz 8 Fad 42 ib D 20 g T.8: 1
Nur die Wesenheiten der Dinge als solche kann er nicht dndern, weil er Contra-
dictoria schiife, was ihm selbst widerspriche (Pot. 1. 3 ad 1).

* TIL. 1. 3 ad 3; III. 11. 1. IIL. Sent. D. 2. q. 1. a. I.

5 IIL. 11. 1; Verit. 8. 12 ad 4.

6 Verit. 12. 3 ad 18.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen  2IQ

Natur diese capacitas, diese Veranlagung dem Schépfer gegeniiber
vorhanden ist, ja sie ist so tief, diese passive Veraﬁlagung, wie das
Sein selbst. Ja mehr : durch diese Veranlagung sind die kreatiirlichen
Dinge ihrem ganzen, Sein nach zu dieser weiteren Vervollkommnung
durch den Schopfer hingeordnet. Sie ist ihnen also sogar zukdmmlich,
«conveniens ». ! Ist doch Gott eigentlich als Schdpfer des Seins ihr
Sein und 1hre Natur : «quidquid (Deus) in rebus facit, non est contra
naturam, sed est eis matura, eo quod ipse est conditor et ordinator
naturae. » 2 So begriindet Thomas die Moglichkeit der Harmonie von
Natiirlichem und Ubernatiirlichem, Wissen und Glaube auf Grund der
potentia passiva, die alles geschopfliche Sein umfaBt ! Hierin ging er
bereits weit {iber Aristoteles hinaus infolge der-Schopfungslehre !

Zweitens -die passive Potenz erklidrt die Harmonie von Glaube
und Wissen, Theologie und Philosophie genauer. Und sie erklirt sie
besonders inbezug auf drei Momente : '

a) Sie gibt der Philosophie und sacra Theologie jeder ihre unan-
tastbare Selbstindigkeirt auf ihrem Gebiete, wegen ihrer Unterscheidung
auf Grund von Potenz und Akt, die von einander sich notwendig unter-
scheiden, weil das eine zum andern sich verhilt wie ein &repov, wie
schon Aristoteles gesagt. 3 Diese Schranke gilt daher auf der ganzen
Linie zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem. Und diese Selb-
standigkeit ist fiir Thomas nicht eine bloBe Phrase. Mit aller Klarheit
und Schirfe sagt er von der Offenbarung, daB die der Philosophie
zugehorigen Prinzipien nicht von ihr abhangen, « non pertinet ad eam
probare principia aliarum scientiarum ». ¢ Das konnte er nur sagen,
nachdem er beide, Glaube und Wissen nach Ursprung, Begriff und
Gebiet so scharf auf Grund von Akt und Potenz unterschieden hatte.
Aber ebenso scharf bemerkt er, dall die Glaubenswahrheiten, die
Prinzipien der Theologie, der Philosophie an sich nicht bediirften,
sondern nur der Schwiche des menschlichen Verstandes wegen. ®
Philosophie und Theologie sind somit zwei selbstindige Synthesen,
mit eigenen Prinzipien, eigenem Objekte und eigener Methode. 6

b) Dessen ungeachtet bilden die beiden Synthesen zusammen wieder

t 3, C, G: 100; Verit. 8. 4 ad 13; 1. 1 8 ad 2.
2 Pot. 1. 3 ad 1. :

3 VIII. Met. 3. Did. II. 566. 12.

I.°q. 1, a. 6 ad 2.

L d. i:a. 58l 2

I.g. 1. a. 3 7.8.

S U e



220 _ Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

ein emmheitliches Ganzes, eine Gesamisynthese, denn Akt und Potenz
konstruieren zusammen, wie schon Aristoteles richtig gesagt, immer
etwas Einheitliches, ein unum.! In den mittelalterlichen Summae
theologicae kam dieser Gedanke prignant zum Ausdruck. Beide sind
da vereinigt. In der einheitlichen Vereinigung des natiirlichen und
iibernatiirlichen Gnadenlebens im Einzelmenschen erhielt der gleiche
Gedanke ein treffendes Analogon. 2 Unbeschadet ihrer eigenen Selb-
standigkeit auf ihrem Gebiete, ist die Philosophie in ihrer Potenzialitit
zur Theologie als hoherer und hochster Wissenschaft, als weiterer
Aktualisierung in der Wahrheitserkenntnis, untergeordnet und hat
die weitere Aufgabe, dieser als natiirlicher Unterbau zu dienen. Inso-
fern ist sie «ancilla Theologiae». ® «Cum igitur gratia non tollat
naturam, sed perficiat, oportet, quod naturalis ratio subserviat fidei,
sicut et naturalis inclinatio voluntatis obsequitur charitati. »4 Es ist
kein Demutsdienst | Es ist eine wunderbare Bereicherungsstellung im
Reiche der Wahrheit 5, weil jeder Akt die Potenzialitit weiter vervoll-
kommnet, und hier dem Verstande, dem ewiges Heimweh nach mehr
und mehr Wahrheit von Hause aus innewohnt, eine wahrhaft riesige
Fille von ungeahnten, tiefsten, trostreichsten Wahrheiten iiber ewiges
Gliick und den Weg dazu erschlossen werden. Es ist adeligster Konigs-
dienst ! '

¢) Deshalb ist bei friedlichem, gegenseitigem Einvernehmen die
Zusammenarbeit von Philosophie und Theologie auB3erordentlich frucht-
bar. Der Glaube eroffnet dem Verstande nicht blo8 neue Horizonte,
sondern das tibernatiirliche Licht stiarkt auch den natiirlich erkennenden
Verstand ¢ ; die Offenbarung ist sogar fiir eine allgemeine, zusammen-
hingende Erkenntnis der natiirlichen Grundwahrheiten moralisch
notwendig, da ohne sie nur wenige und erst nach langer Zeit und nicht
ohne Irrtiimer dieselben erfassen wiirden. 7 Anderseits leistet die
Philosophie der sacra Theologie grole Dienste. Sie bietet dem Glauben
und der Theologie die Voraussetzungen, die praeambula. ® Sie illustriert

1 II. de Anima. c. 1; Thomas I. C. G. 18.
? « Fides praesupponit cognitionem naturalem sicut gratia naturam et ut
perfectio perfectibile» I. q. 2. a. 2 ad 1.

&L g. 1- 8. 5.

11 q.1.a. 8 ad 2.

> I. C. G. 3.

Y q. 12, A 4.

"L GGy 4y TIIL 8. 4 T G, T, B 3
81.C.'G. 3;1.q.1.a.5; I q. 2. a. 2 ad 1.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 221

selbst die unbeweisbaren Geheimnisse durch lehrreiche Analogien. !
Sie verfeidigt den Glauben, nicht zwar durch Beweise fiir die Glaubens-
artikel, da diese unbeweisbar sind ; damit wiirde sie den Glauben nur
herabwiirdigen und licherlich machen. 2 Wohl aber sucht sie den
Einwinden gegen den Glauben zu begegnen. Sie beweist aber nicht
die innere Moglichkeit der Mysterien 2, sondern nur die Glaubwiirdigkert
des Glaubensdepositums gegen den Ungldubigen * und dafl dieser
keine Widerspriiche gegen den einzelnen Glaubensartikel nachweisen
kann. 5 Gegen Hiretiker aber, da sie die Offenbarung annehmen, kann
sie, aus der Heiligen Schrift schépfend, positiv vorgehen. ¢

So hat Thomas, gestiitzt auf die Lehre von Akt und Potenz, zuerst
Glaube und Wissen scharf nach Ursprung, Begriff und Gebiet unter-
schieden, um jedem von beiden das Seinige zu wahren. Dann hat er
auf diese Unterscheidung, wieder mittelst der Doktrin von Akt und
Potenz, die Harmonie beider aufgebaut. Geleitet aber war er bei der
wissenschaftlichen Losung dieses schwierigen und schwierigsten Problems
von einem groflen Gedanken, den Aristoteles seiner ganzen Philosophie,
besonders aber seiner Staatslehre zu Grunde gelegt hatte 7: Dinge
und Menschen, die verschieden sind, kommen nur unter Wahrung threr
Verschiedenheit -und Eigentiimlichkeit zur Einheit und Harmonie unier-
einander verbunden wevden ! s

( Fortsetzung folgt.)

+1. C G,

2. 32 2,

1. B2 B

4 TLIL 1. 5.

81, g 38 51 L. C G 9
&L g T, Bs 5s

¥ Wel: 11, Pal-e. 1



	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

