
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.1

Von G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung.)

I.

Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen.

Wie im Einzelfall und Einzelstreit das Verhältnis von Glaube

und Wissen zu regeln und wo zwischen beiden die Grenze zu ziehen

ist, dafür sorgt die Kirche unter Assistenz eines höheren Geistes. Das
hat sie auch im Mittelalter besorgt durch zahlreiche Entscheidungen.
Wie aber wissenschaftlich das Problem befriedigend gelöst werden
könnte durch bestimmte allgemeinere Richtlinien, das war für die

beginnende Scholastik eine fast unlösbare Schwierigkeit.
Thomas von Aquin hat die Frage zu lösen gesucht im Sinne der

Harmonie von Glaube und Wissen auf Grund ihrer klaren
Unterscheidung. Die Vorzüge dieser Lösung sind von den gründlichsten
Historikern unter Führung des Altmeisters der modernen Geschichtsphilosophie

Friedrich Überweg's ohne Rückhalt anerkannt worden.
Mit Grund Eine wissenschaftlich klare Unterscheidung ist von
unabsehbarer Tragweite. Sie gibt dem Glauben sein unantastbares Gebiet,
der Theologie, die auf dem Glauben ruht, ihre eigenen Prinzipien,
ihr Objekt, ihre Methode. Aber das ist nur eine Seite. Sie gibt auch
der Philosophie ihr Sein, weil ihre eigenen Prinzipien und damit ihr
Objekt, ihre Methode. Sie gibt ihr ihre Existenzberechtigung, ihr Wesen,

ihre Autonomie. Diese klare Ausscheidung ist somit nicht, wie de

Wulf gesagt 2, eine bloß religiöse, außerßhilosoßhische Frage. Sie ist

1 Vgl. Heft i, s. 3-23.
2 Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. Autorisierte Übersetzung

von Dr. R. Eisler. Tübingen 1913, S. 86 ff.



Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz 197

zugleich die tief innerlichste philosophische Frage. Die Harmonie von
Glaube und Wissen auf der Unterscheidung beider regelt wieder das

Verhältnis von Natur und Übernatur, Staat und Kirche, überhaupt die

ganze individuelle und soziale Kulturarbeit.
Allein wir würden die Bedeutung der thomistischen Lösung in

ihrer tieferen Tragweite kaum klar erfassen, wenn wir sie nicht gleichsam
zurückverlegten in ihr historisches Milieu, dem sie kämpfend entsprang.
Große Männer haben die Geschichte nicht zu fürchten. Sie werden
in ihr und durch sie noch größer Die Geschichte der Philosophie
wird unser Problem ganz eigenartig beleuchten.

Geschichtliches.

Eine zwei Jahrzehnte umfassende Beschäftigung mit Geschichte

der Philosophie hat mich der Versuchung unterliegen lassen, das Wagnis
zu unternehmen, hier kurz die verschiedenen Meinungen über das

Verhältnis von Glaube und Wissen auf einige Hauptansichten
zurückzuführen. Der Versuch ist kühn, und wer ihn wagt, verdient Nachsicht.

I. An die Spitze stellen wir die Meinung jener, die Glaube und
Wissen in einen unversöhnlichen Gegensatz gebracht haben. Wir
rechnen hieher zwei extreme Richtungen, die von der Kirche beide

abgelehnt wurden, nämlich : die Traditionalisten oder Fideisten, denen

jedes Vernunftwissen entweder unerreichbar oder wenigstens
glaubensgefährlich ist ; die prinzipiellen Rationalisten der alten und neuen Zeit,
die mit Lange, Ed. Zeller, Paulsen usw. grundsätzlich jeden religiösen
Glauben als Gefahr des Wissens ablehnen. Ansätze zu diesen beiden

Richtungen gab es in allen Jahrhunderten. Aber wer dem tief christlichkirchlich

gesinnten Mittelalter gegenüber gerecht zu sein bestrebt ist,
wird ihm keine prinzipiell rationalistische Geistesrichtung zuschreiben
bis in die Zeit, wo Siger von Brabant an der Spitze des lateinischen
Averroismus (1270) und im folgenden Jahrhundert Johannes Jandunus
und Marsilius von Padua jene berüchtigte Doppelwahrheit verfochten,
d. h. den Satz, daß etwas philosophisch erweisbar sein kann, was

theologisch abgelehnt werden muß.
II. Unvergleichlich zahlreicher sind in der Gelehrtengeschichte die

Anhänger der Harmonie von Glaube und Wissen. Das gilt vor allem
vom Mittelalter. Aber wie diese Harmonie wissenschaftlich begründen
Hierin gingen die Geister auseinander, auch im ganz kirchlich gesinnten
Mittelalter, trotzdem de Wulf gegen mich und andere es bestritten



Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

hat. 1 Vielleicht können wir hier, der Geschichte folgend, wieder drei
wesentlich verschiedene Lösungsversuche unterscheiden :

1. Harmonie auf Grund der Unterscheidung beider — Thomas.

2. Harmonie auf Grund der Trennung beider. Glaube und Wissen

haben miteinander überhaupt nichts zu tun. Sie widersprechen also

einander auch nicht. Begonnen hat diese « Entfremdung » der beiden
schon bei W. Ockam (7 1349). Bestimmtere Gestalt nahm sie bei

Kant, im Protestantismus, bei Schleiermacher usw. an, wo der Glaube

aus dem Gebiete des Erkennens und der Wahrheit verbannt, in das

Reich der blinden Gefühle verwiesen wurde. Daß auch diese Richtung
schließlich wieder auf Rationalismus hinausläuft, hat der Modernismus

gezeigt. Insofern die absolut blinden Glaubensgefühle des

Unterbewußtseins die Schwelle des Bewußtseins erreichen und in dogmatischen

Formeln, religiösen Zeichen — Sakramenten —, und in sozialen

Verbänden — Kirche —, ihren Ausdruck finden, sind sie einzig und
allein der menschlichen Vernunft unterworfen.

3. Harmonie des Glaubens und Wissens auf Grund der Vermengung
beider oder — wenigstens teilweiser — Identität des Objektes beider.
Mehr oder weniger bewußt ist hier der Gedanke leitend : Glaube und
Wissen harmonieren miteinander, weil das, was geglaubt wird und von
jedem zuerst geglaubt werden muß, wenigstens inbezug auf das « an
sit » auch bewiesen werden kann, also ist kein Widerspruch zwischen
beiden. Die Tendenz einer inneren Umwandlung des Glaubens in
Wissen liegt ihr zu Grunde. Wir führen den Ursprung auf Philo von

Alexandrien (f c. 50 n. Chr.) zurück, der bestrebt war, den alt-
testamentlichen Glauben aus der griechischen Philosophie Zu beweisen.

Die gleiche Tendenz beseelte den Gnosticismus. Bekanntlich hat es

auch unter patristischen Schriftstellern nicht an solchen gefehlt, welche
die griechische Philosophie auf die Heilige Schrift zurückführten und
andere, die die Trinitätslehre den heidnischen Philosophen, speziell
Plato zuschrieben. Das war Vermengung der Quellen Die größten
arabischen Philosophen wie Avicenna und Averroes suchten die
Harmonie von Philosophie und Koranglaube dadurch zu beweisen, daß

das, was im Koran enthalten, durch die Philosophie bewiesen werden
könnte und daß beide schließlich, die Koranoffenbarung und
Philosophie, auf die göttliche Illuminatio des Intellectus agens separatus
zurückzuführen wären. Das war wieder Quellenvermengung

V

1 1. c. p. 89.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 199

Anselms « Credo ut intelligam »1 besitzt heute noch Bewunderer.

Begreiflich Er war eine herrliche Gestalt, dieser nachmalige Erz-
bischof von Canterbury. Und er hat vielleicht mit jenem
Ausspruch den Geist seiner Zeit tiefer erfaßt und in eine unvergleichlich
typischere Formel geprägt als jeder andere, wenngleich der stürmische
Abaelard weiteren Horizont und scharfsinnigeres methodisches
Verständnis besaß. Damit verteidigen wir, wie das folgende zeigen

wird, noch durchaus nicht die These unseres ausgezeichneten
Grabmann 2, der es versucht hat, überhaupt die ganze mittelalterliche

Scholastik unter diese anselmische Formel unterzubringen. Noch

gehen wir in der objektiven Wertung der Formel mit ihm einig.
Aber daß das « Credo ut intelligam » im Sinne : vom Glauben zum
inneren Wissen des Geglaubten fortzuschreiten, die vier ersten
Jahrhunderte der Scholastik und noch viele im 13. Jahrhundert
beherrschte, das scheint uns unleugbare Tatsache zu sein, eine

Tatsache, die einem Historiker, wie Grabmann es ist, unwillkürlich
zum Bewußtsein kommen mußte. Anselms « Credo ut intelligam »

ist älter als Anselm. Schon Paschasius Radbertus (f '860) hat
wesentlich gleich gedacht. 3 Schon er zitiert jene berühmte Stelle aus
Is. 7, 9, auf die später die Anhänger dieser Richtung immer
anspielen, auch Anselm selbst i : « Nisi credideritis, non intelligetis. » 5

Vom Glauben muß jede Spekulation ausgehen, erklärt Scotus

Erigena (f 877), der scharfsinnigste Kopf zweier Jahrhunderte vor
Anselm : « Ratiocinationis exordium ex divinis eloquiis assumendum

esse aestimo ». 6 Und nachher zersetzt er mit seiner neuplatonischen

Spekulation alle Geheimnisse. Der gleiche Gedanke beherrscht später
in verschiedenem Grade alle jene, die mit Anselm (1033-1109) die

Philosophie, respektive die Dialektik auf die Theologie anwandten,
wie Berengar von Tours (999-1088), Roscelinus, die beiden Viktoriner :

Hugo (1097-1141), Richard (f 1173), Petrus Abaelardus (1079-1x42),

1 Proslogion., c. 1. P. L. 158, col. 227. B.
2 In den beiden ersten Bänden der Geschichte der scholastischen Methode.
3 De fide, spe et charitate, c. 7 und 8. P. L. 120. 1404-9.
4 « Neque enim qnaero intelligere ut credam. Nam et hoc credo, quia nisi

credidero, non intelligam. » Proslog. c. 1. P. L. 158. 227. C.
5 De fide, spe et char., c. 8. P. L. 120. 1408. C.
6 De Divis. Nat. 1. II. 15. P. L. 122. 545. B. « Nihil enim aliud est fides,

ut opinor, nisi principium quoddam, ex quo cognitio creatoris in natura rationabili
fieri incipit. » Ib. 1. I. 71. P. L. 122. 516. C.



200 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Robert von Melun (j 1167) 1, Thierry von Chartres (f 1155), Gilbertus
Porretanus (f 1154), Johannes von Salisbury (f 1180), Alanus de

Insulis (•]• 1213). — Vorsichtig ist Petras Lombardus (7 c. 1164),

ablehnend, weil Gefahr witternd, verhalten sich jeder Anwendung der
Dialektik auf den Glauben gegenüber : Anselm von Lâon (7 1117),

Wilhelm von Champeaux (f 1121), Robertus Pullus (f 1146) und
der spätere Wilhelm von Auxerre (f 1234). Scharf feindlich beurteilen
Bernard von Clairvaux und Petrus Damianus jede Anwendung der
Dialektik auf den Glauben. — Aber auch im 13. Jahrhundert stehen

noch manche im Banne des « Credo ut intelligam ». Simon von
Tournai stellt Christus mit dem « C'rede et intelliges » dem Aristoteles
mit dem « Intellige et credes » gegenüber. 2 Den Glauben an die Spitze

jeder Forschung stellend, wollen Roger Bacon (f 1294), Heinrich von
Gent (f 1293), Raimundus Lullus (f 1315) nachher die tiefsten

Glaubensgeheimnisse beweisen. Ihnen folgt später, den gleichen Pfad
wandelnd, auf die Viktoriner sich berufend, der Kardinal Nie. Gusanus.

Geschichtlich betrachtet, hat das « Credo ut intelligam » einen

gewaltigen Einfluß ausgeübt. Und doch, war es keine glückliche Formel
zur Lösung des Verhältnisses von Glaube und Wissen. Es war zu eng,
ließ das philosophische Gebiet als solches ganz bei Seite. Sogar die

apologetische Begründung des Glaubens ließ es unberücksichtigt. Aber
selbst für den Glauben barg es Gefahren. Die Tendenz, vom Glauben

zum Wissen des Geglaubten, zum beweisenden Wissen desselben
fortzuschreiten 3, mußte zur Aufhebung des Glaubens, des Geheimnisses

führen und damit zum theosophischen Rationalismus, trotz der besten

und kirchlichsten Absichten, die seine Verteidiger fast ohne Ausnahme
beseelten. Eigentlich lag dem « Credo ut intelligam » eine Vermengung
von Glaube und Wissen zugrunde, eine dreifache : des Ursprunges
beider, der Begriffe und der Gebiete beider.

a) des Ursprunges.
Vernunft und Offenbarung sind zwei verschiedene Wahrheitsquellen.

Wer die eine zu Gunsten der andern unterdrückt oder das

1 « Alia (cognitio) illa est, de qua nunc agimus et pro qua scriptum est :

crede et intelliges. Nam ad intelligentiam credendo pervenitur et non ad fidem
intelligendo. » Vgl. Grabmann, Geschichte der scholastischen Methode. II, 33S.

2 Derselbe, 550.
3 Da(3 auch A nselm dieser Gedanke nicht fremd war, werden wir im folgenden

beweisen. Bezeichnend ist schon die Stelle in der Einleitung zum Proslogion,
in dessen erstem Kapitel das Credo ut intelligam steht : « quaerentis intelligere,
quod credit. »



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 201

Gebiet der einen auf Kosten der anderen erweitert, der unterscheidet
nicht hinreichend zwischen beiden. Er vermengt sie. Und das ist das

Eigentümliche jeder Vermengung zweier Dinge, daß sie immer zur
unberechtigten' Identifizierung der beiden tendiert. So scheint es hier
der Fall zu sein.

Das « Credo ut intelligam » ist in erster Linie als Ausdrucksformel
für die Regelung des Verhältnisses von Glaube und Wissen, wie wir
oben sagten, viel zu eng. Streng genommen hebt es die Vernunft als

selbständige Quelle und damit die Philosophie einfach auf. Darnach
wäre der Glaube die einzige Quelle der Wahrheit. Wurde es faktisch
nie so genommen Der ersten Zeit der Scholastik war diese Auffassung
jedenfalls nicht fremd. Alkuin, der erste Leiter des fränkischen
Schulwesens, vermag in seinen zahlreichen Definitionen der Philosophie
diese letztere nicht von der Theologie genauer zu unterscheiden. Sein

Bestreben geht dahin, auch die rein philosophischen Fragen, sogar
die Dreiereinteilung in Physik, Ethik und Logik aus der Heiligen
Schrift zu beweisen. 1 Gleiche Tendenz bei Fridegisus in seiner Schrift :

De nihilo et tenebris. 3 Rabanus Maurus (j 856) will alle 7 freien

Künste, also die ganze damalige Philosophie auf die Heilige Schrift
zurückführen. 3 Bei ihm, dem großen Gründer des deutschen

Schulwesens, lebt jener älteste traditionalistische Satz, den Aristobulus4,
Philo Alexandrinus 6, Justin Clemens Alexandrinus 7 und Augustinus 8

erwähnen, wieder auf : die griechische Philosophie wäre nicht das

Resultat der bloßen Menschenvernunft gewesen, sondern aus den Heiligen
Schriften der Juden gestohlen worden. 9 Hier wurde also das « Credo

ut intelligam » ganz im strengsten buchstäblichen Sinne genommen
und Glaube und Wissen auf eine einzige Quelle, die Offenbarung,
zurückgeführt. Merkwürdig Der stark rationalistisch angehauchte
Scotus E., der nachher, den Glauben vorausgesetzt, mit seiner

neuplatonischen Spekulation alle Geheimnisse des Glaubens bedroht,

1 De Dial. c. 1. P. L. 101. col. 952.
2 P. L. 105. col. 751-756.
3 De cleric, instit. III. c. 2. P. L. 107. 379.
4 Bei Eusebius, Praeperatio evangelica, 1. 13. c. 12. P. G. 21. 1097.
5 Quis rer. div. haeres. ed. Richter v. III. § 43 ; de Judice. v. V. § 2 ; De vit.

Moys. v. IV. § 4.
6 Apolog. II. 13. P. G. 6. 466-467.
7 Strom. I. 1. P. G. S. 696 ; Paedag. II. 1. P. G. 8. 405 ; Strom. I. 17. P. G.

8. 801. Strom. V. 14. P. G. 9. 129.
8 De doctr. christ. III. 40.
8 De cleric, instit. III. 26. P. L. 107. 404.



202 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

nimmt das «Credo ut intelligam » im gleichen strengsten Sinne: jede

Wahrheitserkenntnis setzt den Glauben voraus : « ex ea enim omnem
veritatis inquisitionem initium sumere necessarium est. » 1 Im 13.
Jahrhundert folgen dieser Auffassung Roger Bacon 2 und Raimundus
Lullus. 3 Ohne Glaube gibt es überhaupt gar keine Erkenntnis : Das

war ihre These.
So dachten wohl Anselm und Abaelard und ihre Zeitgenossen

und Nachfolger im 12. Jahrhundert nicht mehr. Ihr Horizont war
weiter geworden. Sie beschränkten das « Credo ut intelligam » auf das

bloße Glaubensgebiet und ließen daneben der Vernunft noch ihr eigenes

Recht. Abaelard beklagt sich sogar gegen jene, welche meinen, daß

ein Christ über Dinge, die dem Glauben fremd sind, nicht handeln
dürfe. 4 Jedes Wissen ist an sich gut. 5 Für eine philosophisch-apologetische

Begründung des Glaubens tritt er mannhaft ein. 6 Insofern
hat er die engen Schranken des « Credo ut intelligam » durchbrochen
und er ist der erste kraftvolle Verteidiger des selbständigen
Philosophierens. Aber auf theologischem Gebiete huldigt auch er dem
« Credo ut intelligam », im Sinne : vom Geglaubten zur Erkenntnis des

Geglaubten fortzuschreiten : « nisi credideritis non intelligetis ». 7 Hierin
liegt bei ihm die gleiche Vermengung von Glaube und Wissen, wie
bei seinen Zeitgenossen und Nachfolgern. Gewiß spricht man im
12. Jahrhundert und schon früher von Vernunft und Offenbarung,
wie von zwei verschiedenen Dingen. War man sich des verschiedenen

Ursprunges des Vernunftwissens und des Glaubens im Gläubigen klar
bewußt Hugo von St. Victor hat in all seinen verschiedenen

Definitionen der Philosophie kein einziges Moment, das dieselbe vom
Glauben unterscheiden würde. 8 Auch Gundissalinus nicht. 9 Noch

Joh. von Salisbury, trotzdem er die Erkenntnislehre eminent
aristotelisch konstruierte. 10 Er hat sogar wieder den verwirrenden Satz :

1 De Div. Nat. II. 15. P. L. 122. 545. B.
2 « Quapropter totius philosophiae in sacris literis continetur. » Op. Maj. II. c. 8.
3 Phil, princ. c. 3. ars magna p. 9. c. 63.
4 Dial. p. 4. Cousin, Ouvrages inédits d'Abélard, 434. Grabmann, Geschichte

der schol. Methode II. 181.
5 Ib.
6 Introd. ad Theol. P. L. 178. col. 1005 ; Ep. 13. P. L. 178. 354.
7 Theol. christ. 1. III. P. L. 178. 1226. C.
8 Erud. didase. 1. II. c. 1. P. L. 176. 751-752 ; ib. 764 und 744.
9 Dominions Gundissalinus, De Divisione philosophiae ed. von Dr. L. Baur.

Münster (Beiträge Baumker) 1903. S. 5 ff.
10 Entheticus, Vers 277, P. L. 199.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 203

« Non valet absque fide sincere pbilosophari quisquam. » 1

Merkwürdiger Wirrwarr Der tiefere Grund hiefür lag, unseres Erachtens,
in der berühmten platonischen Illuminationstheorie. Während man
Vernunft und Offenbarung objektiv ganz richtig zu unterscheiden suchte,
nahm man als letzten Erklärungsgrund für die Entstehung des

philosophischen Erkennens eine aktuell göttliche Erleuchtung an, wie

für den Glauben. So wurden Glaube und Wissen subjektiv, d. h. ihrem
Werden nach in dem gläubigen wissenden Subjekte, beide auf eine

göttliche Erleuchtung zurückgeführt im Anschlüsse an die Worte
Joh. I, 9, daß C-hristus « das wahre Licht ist, das jeden Menschen

erleuchtet, der in diese Welt kommt ». Damit liefen, Glaube und
Wissen, beide auf eine göttliche Erleuchtung zurück, die eine

Unterscheidung des Ursprungs fast unmöglich machte. Der Philosoph war
ein « Gotterleuchteter » wie der Gläubige. 2 Für manche Scholastiker

waren die beiden göttlichen Erleuchtungen, wodurch der Glaube und
das höchste philosophische Forschen entstanden, überhaupt ein und
dieselbe — Identitätj des Ursprunges —, weshalb Joh. von Salisbury
den Ursprung der Philosophie der Gnade zuschrieb. 3 Heinrich von
Gent hielt später jene göttliche Illuminatio ebenfalls für übernatürlich. 4

Inwieweit jene platonische Illuminationstheorie als letzter Erklärungsgrund

alles philosophischen Forschens Gemeingut der Scholastiker vor
Thomas war, darüber später. Aber in ihr liegt, unseres Erachtens,
die tiefste Ursache der fortwährenden Vermengung von Glaube und
Wissen ihrem Ursprünge nach.

b) Vermengung der Begriffe beider.
Insoweit der Verstand etwas inhaltlich wirklich erkennt, schaut

er es geistig ; es ist ein visum, scitum. Das ist der erfaßte Gegenstand

des Wissens, dem der Verstand notwendig zustimmt, weil es

evident ist. Gegenstand des Glaubens dagegen ist das innerlich nicht

Evidente, — non visum —, weswegen der Verstand ihm nur auf Grund
der göttlichen Autorität zustimmt. Deshalb nannte Paulus, Hebr. 11, 1,

den Glauben ein argumentum non apparentium, « eine Uberzeugung

von dem, was man nicht sieht ». Wer somit als Gegenstand des

1 Ib. Vers 319.
2 Darauf hat schon Scotus E. hingewiesen. Divis. Naturae III. 24. P. L. 122.

690-691 ; Hornil. in Prol. Ev. s. Joh. P. L. 122. 290.
3 « Quisquis ergo viam pliilosophandi ingreditur, ad ostium gratiae ejus

humiliter pulset, in cujus manu liber omnium sciendorum est. » Polycrat. 1. 7,
c. 13. P. L. 199. 667 A.

4 S. th. a. 3 q. 2. fol. 29. L. ; Quodlib. IX. q. 15. A.



204 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

des Glaubens das innerlich Evidente betrachtet, hebt den Glauben
auf und vermengt die Begriffe « Glaube » und « Wissen », ja er
identifiziert sie.

Für die Anhänger des « Credo ut intelligam » mit ihrem Streben,
das Geglaubte in Wissen umzuwandeln, war jene paulinische Definition
eine harte Nuß. Nicht einmal der kluge Petrus Lombardus, der die

Definition Pauli mit herrlichen Worten kommentiert 1 und sie zu Grunde

legt, kommt anderwärts ganz glatt an ihr vorbei. 2 Kühner schon ist
Robert von Melun. Wortwörtlich im Anschluß an die Worte : « crede

et intelliges », steht er bezüglich Glaubenssätze, die sich nicht auf
künftige Geschehnisse beziehen, kurzweg den Satz auf : « Non est ergo
fides absque ejus cognitione, quod creditur. »3 Interessant ist die

Stellung Hugos von St. Victor zu unserer Frage. Die paulinische
Definition des Glaubens hält er für unvollkommen. 4 Bald scheint er
das Geglaubte dem Wissen zu entrücken, bald wieder das Gegenteil.
Das kommt wohl daher, weil er im Sinne des « Credo ut intelligam »

ein Wachstum des Glaubens je nach dem höheren Grade der Erkenntnis
annimmt, sowohl im Einzelmenschen 5 wie in der Kulturgeschichte. 6

Daher unterscheidet er dann auch, ganz ähnlich wie Averroes, drei
Klassen von Gläubigen : die einfachen Leute glauben fromm ohne
Kenntnis : « sola pietate credere eligunt » ; andere begründen vernünftig,
was sie glauben : « alii ratione approbant, quod fide credunt » ; andere
erwerben sich sogar Sicherheit : « puritas intelligentiae apprehendit
certitudinem ». 7 Hieraus wird das berühmte Dictum klar : « Sic ergo
fides aliquando cum cognitione est, quando scitur, quod creditur ». 8

Hier handelt es sich offenbar nicht mehr um irgend eine analoge
Kenntnis des Glaubensartikels. — Charakteristisch ist es, wenn Hugos
Schüler, Richard von St. Victor, sich geradezu beklagt, daß man für die

1 Ep. ad Rom. (P. L. 191. 1324) ; III. Seilt. 22. 7 (P. L. 192. 806) ; III.
Sent. 22. 1. (P. L. 192. 803. An all diesen Stellen tritt er scharf dafür ein, daß
der Glaube de non viso sei.

2
« Credimus ut cognoscamus, non cognoscimus ut credamus » III. Sent. 23. 7.

(col. 806). Daselbst in III. 24. 3 gibt er eine innere Kenntnis des Geglaubten
in gewissem Sinne wieder zu und sagt : « quaedam ergo lide creduntur, quae intelli-
guntur naturali ratione ; quaedam vero, quae non intelliguntur. Unde Propheta

Nisi credideritis, non intelligetis » (col. 808).
3 Zitiert aus Handschriften bei Grabmann, Gesch. der schol. Methode. II. 338.
1 De Sacrament, fid. christ. 1. I. p. 10. c. 2. P. L. 176. 330.
5 lb. c. 4. col. 332.
6 lb. c. 6. col. 339.
7 lb. c. 4. col. 332 und 333.
8 Ib. c. 3. col. 332. A.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 205

göttliche Trinität immer nur Autoritätsbeweise vorbringe und nicht
Vernunftbeweise und nachher den Versuch macht, die Dreiheit der
Personen apodiktisch durch die bloße Vernunft zu beweisen. 1

Übrigens sind es nicht die Viktoriner gewesen, die, wie man oft
behauptet hat, den eklatantesten Beweis für die Vermengüng des

Gegenstandes von Glaube und Wissen geleistet haben. Das waren
die beiden schärfsten Köpfe der Frühscholastik. Der erste ist Anselm
selbst. Er bekennt, daß er auf Bitten von Mitbrüdern, die da sagten,
die Schriftbeweise würden nicht überzeugen, sondern nur zwingende

Vernunftgründe, es unternommen habe, die Glaubenswahrheiten zu
beweisen 2 und daß er das wirklich getan habe nicht bloß inbezug auf
die Trinität 3, sondern auch bezüglich alles dessen, was wir von Christus

glauben, « omnia, quae de Christo credimus », und zwar ohne Heilige
Schrift, « sine scripturae auctoritate », und mit zwingenden Beweisen,

« necessariis rationibus », « ex necessitate ».4 — Das ist nun ganz klar
Hier wird ausdrücklich das eigentliche Formalobjekt des Glaubens, die

göttliche Autorität, ausgeschaltet und das Objekt des Wissens und
Glaubens, — beides ein scitum, ein demonstratum — identifiziert. —
Der zweite ist Abaelard. Auch er bekennt, auf Bitten seiner Schüler

hin, die philosophische Gründe für die Glaubenslehren verlangten und
erklärt hatten, man könne etwas nicht glauben, was man nicht vorher

verstanden habe : « nec credi posse aliquid nisi primitus intellectum »,

den Traktat De Unitate et Trinitate verfaßt zu haben. 6 Das ist eine

klare Sprache dafür, wie man mit dem « Credo ut intelligam » den

Glauben in Wissen umzuwandeln suchte. Daraus erklärt es sich auch,

wenn mehrere Scholastiker, wie z. B. Simon von Tournai 6, dem Glauben

die Sicherheit absprachen, oder andere, wie Hugo von St. Victor 7 und
selbst Alexander Haies 8 noch, den Glauben nur für relativ notwendig
hielten. Daraus erklärt es sich weiter, warum die Bernard von Clair-

vaux, Petrus Damianus und andere dieser Anwendung der Dialektik

1 De Trinit. 1. i. 5. P. L. 196. 893 ; 1. 3. c. 1. ss. P. L. col. 913 ff.
2 Monol. praef. P. L. 158. 143. A.
3 De fide Trinit. c. 4. P. L. 158. 272. C.
4 Cur Deus homo, praef. P. L. 158. 362. A.
5 Hist. Calamit. c. 9. P. L. 178. 141-142.
6 Grabmann, Gesch. der schol. Meth. XX. 548, aus Handschriften.
7 De Sarcament. christ, fidei. p. 10. c. 2. P. L. 176. 329-330. Der Glaube

wurde nur durch den Sündenfall notwendig, denn an sich, ohne Sünde, hätte der
oculus contemplationis des Menschen Gott und das Göttliche geschaut.

8 Summ, univers. Theol. p. I. q. II. membr. I. a. 3. Er sagt nämlich, wenn
der Mensch nicht gesündigt, könnte er die Trinität natürlich erkennen.



2o6 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

auf den Glauben machtvoll entgegentraten, — wenn auch nicht ohne

jede Einseitigkeit und Übertreibung —, denn sie brachte den wahren
Glauben wirklich in Gefahr!

c) Vermengung der Gebiete beider.

Den beiden genannten folgte logisch eine dritte Vermengung,
die Gebietsvermengung von Glaube und Wissen, die praktisch die
fatalsten Folgen nach sich zog. Da Glaube und Wissen auf den gleichen

Ursprung zurückliefen, die Objekte beider verwechselt und identifiziert

wurden, wie wäre es da möglich gewesen, ein wissenschaftliches

Prinzip aufzuzeigen im Sinne : soweit und nicht weiter darf und kann
die Vernunftspekulation hei den Glaubensgeheimnissen gehen, mit andern
Worten : da hört die Philosophie auf, da beginnt der Glaube und die

Theologia sacra. Das war das Problem der wissenschaftlichen

Gebietsausscheidung, das mit dem « Credo ut intelligam » nie gelöst werden

konnte. Gewiß, jedermann wußte im Mittelalter, daß es Dinge gebe,

die man nicht einsehen könne. Aber mit der Tendenz, den Glauben

in Wissen umzuwandeln, gab es keine Gebietsmarksteine mehr. Oder

hat es die Geschichte nicht bewiesen Welcher Wirrwarr
Es sei nur ganz skizzenhaft auf folgende Tatsachen hingewiesen :

bei Scotus E. Anwendung des Neuplatonismus auf den Glauben
und infolgedessen Auflösung der meisten Glaubensgeheimnisse und
Leugnung der Gegenwart Christi im Altarssakramente 1

; bei Roscelinus

Anwendung des Nominalismus auf die Trinität und daher Tritheismus ;

die Menschwerdung Christi und alles, was wir darüber glauben, will
Anselm von Canterbury, ohne Heilige Schrift, zwingend aus der bloßen

Vernunft beweisen. 2 Die Trinität, das tiefste Geheimnis, haben nach
Abaelard 3, Robert von Melun 4, Alanus des Insulis s schon die alten
Heiden, also aus der bloßen Vernunft, gekannt ; die gleiche Trinität,
d. h. die Dreiheit der Personen in einer Natur, suchen rein rationell

zu beweisen : Anselm von Canterbury — ohne Heilige Schrift,

1 Nach Scotus E. gibt es hier auf Erden gar keine eigentliche Substanz,
sondern nur Zusammensetzungen von Accidentia (Vgl. de Divis. Nat. 1. I. 53.
P. L. 122. 495). Davon leite ich die Leugnung der Gegenwart Christi im
Altarssakramente ab.

2 Cur Deus homo, praefatio P. L. 158. 362. A.
3 Introd. in Theol. 1. 1. 17. P. L. 178. 1012 ; Theol. christ. 1. 1. 2. P. L. 178.

1126. C.
4 Vgl. Grabmann-, Geschichte der schob Methode II. 335.
5 Contr. haereticos. 1. 3. c. 3. P. L. 210. 404. D.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 207

rationibus necessariis 1
—, Abaelard 2 — daher Monarchianismus und

falsche Auffassung der hypostatischen Vereinigung in Christo 3
; ferner

Hugo von St. Victor 4, Richard von St. Victor — ohne Schrift und

Väter, per rationes necessarias — 5
; Thierry von Chartres 6 und Alanus

de Insulis 7 wollen die Trinität mathematisch beweisen ; Nicolaus von
Amiens aus Materie, Form und Kompositum. 8 Alles das war, wie
Überweg-Baumgartner richtig andeutet 9, nur die konsequente
Durchführung des anselmischen « Credo ut intelligam »

Wir können den Einfluß dieser verwirrenden Theorie auf die

Augustiner des 13. Jahrhunderts nicht weiter verfolgen. Hier tritt
immer klarer die berühmte göttliche Illuminatio als Quelle einer
beweisenden Erkenntnis der Mysterien auf. Durch sie kennt nach

Rupella der höchste Teil der Seele die Trinität. 10 Bonaventura ist

vorsichtig, führt aber die rationes necessariae Richards von St. Victor
an. 11 Heinrich von Gent will, den Glauben vorausgesetzt, die einzelnen

Glaubensartikel, auch Trinität, zwingend, « veridica ratione » und daher,
wie er ausdrücklich sagt, durch eine wahre Demonstratio beweisen. 12

Ganz im gleichen Sinne beweist Raimundus Lullus die Trinität,
Erbsünde, die ganze Incarnationslehre. 13 Doch das möge genügen

Die drei Vermengungen, von denen wir gesprochen, sind kausal
sehr eng miteinander verbunden. Mit der ersten, der Quellenver-

mengung, ist die zweite, die Begriffskonfusion, gegeben. Mit der ersten
und zweiten die dritte. Alle drei'aber, tendieren zur Identifizierung
von Glaube und Wissen.

1 De fide Trinit. c. 4. P. L. 158. 272. C.
2 In epist. Pauli ad Rom. P. L. 178. 803. A. De Unit. Trinit. ed. Stöhle, p. 3.
3 Derselbe, p. 68 und 69. Da er die 3 Personen auf die 3 Attribute Gottes :

Allmacht, Weisheit, Güte zurückführte, lag der Monarchianismus, d. h. die
Aufhebung der 3 Personen nahe und infolgedessen, daß die Menschwerdung auch
dem Heiligen Geiste zukomme (Introd. in Theol. 1. 3. 6. P. L. 178. 1104. C.).

4 De Sacrament, ehr. fidei p. III. c. 11. P. L. 176. 220; ib. c. 30. Erud.
didasc. 7. 21. P. L. 176. 831.

5 De Trinit. 1. 3. c. 1-5 und c. 14. P. L. 196, 915-924.
6 B. Hauréau, Notices et Extraits de quelq. ms. latins de la Biblioth. nat.

(Paris 1890) t. I. p. 65-66.
7 Contra haeret. 1. III. c. 4. P. L. 210. 405-406.
8 De arte catholica fidei 1. I. c. 24. P. L. 210. 603.
9 Grundriß p.^327. (1915.)

10 Summa de Anima, ed. Domenichelli, p. II. XXXVII. 292.
11 I. Sent. D. 2. q. 4.
12 Quodlib. VIII. q. 14 ; XII. q. 2.
13 Vgl. die Belege bei Stück/, Geschichte der Philosophie des Mittelalters.

II. p. 942 ff.



2o8 Die aristotelische Lehre von Akt Und Potenz

Thomas von Aquin.

Die Geschichte der Philosophie, sagten wir oben, wird unser
Problem ganz eigenartig beleuchten Mit ihrem Schema : Krieg
zwischen Glauben und Wissen erste Hauptansicht, Harmonie
zwischen Glaube und Wissen zweite Hauptansicht, und zwar
entweder a) Harmonie auf Grund der Trennung beider, oder b) der

Vermengung (Identität) beider, oder c) Unterscheidung derselben,
beleuchtet sie uns sogleich die komplizierte, geschichtlich fast ungeheure
Schwierigkeit des Problems. Sie weist aber auch Thomas von Aquin
gleich die bestimmte Stellung an im Heerlager der großen
Geisteskämpfer. Er ist und bleibt, sagen wir es klar und mutig : der
wissenschaftliche Begründer der Harmonie auf Grund der klaren Unterscheidung

von Glaube und Wissen, jener Lösung, die allein weder zum
Rationalismus einerseits noch zu einem blinden Fideismus anderseits führt.

Über seine Stellung gegen die erste Hauptansicht : « Krieg zwischen

Glaube und Wissen », nur wenige Worte. In einem wahren Heldenkampfe

hat er im Jahre 1270 gefochten gegen die Doppelwahrheit des

averroistischen Siger von Brabant in seinem Werke De unitate
intellectus contra Averroistas. Prinzipielle Stellung bezieht er zur Frage
in I. C. G. 7 : « Quod veritati fidei christianae non contrariatur Veritas
rationis. » Beide, Vernunft und Glaube, sind von Gott uns gegeben,
haben ihn als Urheber, sind an sich beide zuverlässige Quellen der

Wahrheit \ die von seite Gottes ein und dieselbe ist, nicht aber von
seite unserer Erkenntnisweise. - Scheinbare Gegensätze entstehen nur
durch Fehlschlüsse der Vernunft aus ihren an sich wahren Prinzipien. 3

Verfehlt ist es ganz und gar, dem Glaubensgegner gegenüber den
Glauben beweisen wollen, anstatt nur seine Einwürfe gegen den
Glauben zu lösen 4, denn der Glaube übersteigt die Vernunft5, kann
also nur auf göttliche Autorität hin angenommen 6 und nicht bewiesen

werden. 7 Dem Aquinatcn gilt nirgends das « Credo ut intelligam » im

1 I. C. G. 7.
2 « Dico autem duplicem veritatem divinorum non ex parte Dei ipsius, qui

est una et simplex Veritas, sed ex parte cognitionis nostrae, quae ad divina cognos-
cenda diversimode se habet. » I. C. G. 9.

2 Ib. 7.
4 « Non debet esse hoc intentio, ut adversarius rationibus convincatur, sed

ut ejus rationes, quas contra veritatem habet, solvantur. » lb. 9.
5 lb. 7 und 8.
0

« Quae enim supra rationem humanam sunt, non credimus nisi Deo
révélante. » Ib. 9. r Ib. 8.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 20g

Sinne der Umwandlung des Geglaubten in Wissen. Ihm ist das Wort
des großen Hilarius teuer : « intellige incomprehensibilia esse », fasse es,

daß die Glaubenswahrheiten unfaßbar, daß sie Geheimnisse sind. 1

Damit hat er bereits Position genommen zur zweiten irrigen
Ansicht : Harmonie auf Grund einer Trennung beider. Gegenstand
des Wissens und Glaubens ist die Wahrheit — das Verum — die eine,

einzige, einheitliche Wahrheit. Das haben beide, Glaube und Wissen
gemein. Der Glaube ist nicht eine « Gefühlsduselei ». Wahrheit ist
alles das, was wir glauben, — objectum materiale — ; die ewige erste

Wahrheit ist es, deretwegen wir glauben, — objectum formale —, « non
enim fides assentit alicui, nisi quia est a Deo revelatum ».

2

Daher ist der Akt des Glaubens formell eine Tätigkeit des Verstandes. 3

Alles das drückt die berühmte Definition des Glaubens aus : « credere

est actus intellectus assentientis veritati divinae ex imperio voluntatis
a Deo motae per gratiam. » 4

Die dritte irrige Ansicht : Harmonie auf Grund der Vermengung
— Identität —, steht der eigenen Lösung des Aquinaten : Harmonie
begründet in der Unterscheidung von Glaube und Wissen, direkt

gegenüber. Damit sind wir beim eigentlichen Gegenstand dieses Teiles

angelangt.

1. Die Unterscheidung.

Zwei Fragen sind es, die in einem weiteren Sinne häufig als

dasselbe bezeichnet werden, die aber, streng genommen, unterschieden

sind, wenngleich sie sehr eng miteinander verkettet sind : das

Verhältnis von Glaube und Wissen und dasjenige von Philosophie und

heiliger Theologie. Wir werden sie gut auseinander halten, aber auch

ihr gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis zu markieren suchen.

Die Bestimmung der richtigen Beziehung von Glaube und Wissen

ist grundlegend. Beide unterscheidet Thomas in einer dreifachen

Hinsicht : ihrem Ursprünge, ihrem Begriffe und ihrem Gebiete nach.

à) Die Unterscheidung dem Ursprünge nach ist wieder grundlegend

für die beiden andern.
Der Glaube ist seiner Quelle nach ein Gnadengeschenk Gottes

Ohne göttliche Erleuchtung und Bewegung wird der Gläubige keiner

1 Ib.
2 II-II. i. i.
3 II-II. 4. 2. Verit. 14. 4.
4 II-II. 2. 9.

Divus Thomas.



210 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

geoffenbarten Wahrheit zustimmen. Selbst den Einfluß der

allgemeinen motiva credibilitatis, die sich auf die Wunder1,
Prophezeiungen 2, den wunderbaren Bestand der lehrenden Kirche und anderer
Momente stützen, vorausgesetzt und die die Annahme der
Glaubenshinterlage als Ganzes glaubwürdig und vernünftig machen3,
übersteigt dennoch jeder einzelne Glaubensartikel die menschliche Vernunft 4,

ist also inhaltlich unerfaßbar und unbeweisbar s, läßt somit den
Verstand, der von Hause aus nur dem Evidenten zustimmt, an sich

indifferent6 ; letzterer bedarf also einer besonderen Bewegung des

Willens und dieser der Gnade 7, « quia cum homo assentiendo his, quae
sunt fidei, elevetur supra naturam suam, oportet, quod hoc insit ei

ex supernaturali principio interius movente, quod est Deus ». 8

Den Ursprung des Wissens hatte die gesamte augustinische
Tradition, Albert der Große nicht ausgeschlossen, letztinstanzlich ebenfalls

auf einen unmittelbaren aktuell erleuchtenden Einfluß Gottes

zurückgeführt, — illuminatio divina —, dem die Erkenntnis Gottes, der
Seele, der höchsten transzendentalen Ideen und Beweisprinzipien
zugeschrieben wurde. Thomas selbst wankte in den Sentenzen, seinem

Erstlingswerke, noch mit Berufung auf Joh. I, g : « Erat lux, quae
illuminât omnem hominem venientem in mundum. » 9 Aber nachher,
schon in Boëtium de Trinitate )0, in den Kommentaren und den beiden
Summen schafft er Klarheit : verwirft die angeborenen Ideen Piatos u,
die arabische Illuminationslehre mit ihrem Intellectus agens séparatus 12,

und, mit einer leichten Anspielung an Augustin « qui doctrinis Platoni-
corum imbutus fuerat », jede aktuelle göttliche Erleuchtung 13 und ersetzt
sie durch die aristotelische Abstraktion14 für alle natürlichen,
göttlichen 15 und irdischen Erkenntnisse.

Diese philosophische Neuerung hat dem Aquinaten bekanntlich
bittere Anfeindungen zugezogen, wie John Peckham später eingesteht. 16

1 II-II. i. 4 ad 2. 2 I. C. Cr. 6. 3 I. C. G. S.
4 « Ea enim, quae sunt fidei, excedunt rationem liumanam, unde non cadunt

in cognitionem hominis, nisi Deo revelante. » II-II. 4, 1.
5 I. C. G. 8.
6 III. Sent. D. 23. q. 2. a. 2 ; II-II. 2. 1 ; de Verit. 14. 1.
7 II-II. 2. 9.
8 II-II. 6. 1.
9 II. Sent. D. 17. q. 2. 1.

10 « Principiüm igitur cujuslibet cognitionis est in sensu. » I. 84. 6.
11 I. 84. 3. 42 I. 84. 4. 13 I. 84. 5.
14 I. 84. 6. 15 I. 12. 12.
16 Chart. Univ. Paris. I. n. 523.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 211

Aber für die Unterscheidung von Glaube und Wissen wirkte sie wie
ein Schlaglicht. Beide hatten jetzt wissenschaftlich einen ganz
verschiedenen Ursprung : der Glaube die göttliche Gnadenerleuchtung,
das Vernunftwissen die Abstraktion und nur die Abstraktion. Und
dieser Neuerung lag die scharfe Durchführung der Lehre von Actus
und Potentia zu Grunde. Schon hierin hatten die Augustiner des

13. Jahrhunderts, im Gegensatz zu Augustin selbst, bereits
vorgearbeitet. Von den Arabern beeinflußt, hatten sie, — wenigstens die

meisten —, der Erkenntnis der sichtbaren materiellen Welt die
Abstraktion mit dem Doppelintellectus — agens und possibilis —, zu
Grunde gelegt, daher reden auch sie, z. B. Alexander Hales, J. Rupella,
vielfach vom Intellect als einer anfänglichen « tabula rasa », — nicht
so jene, welche die species impressae leugneten, wie Wilhelm von
Paris, Roger Bacon und Heinrich von Gent. Dagegen lehnten alle

Augustiner die Abstraktion für die Erkenntnis der Geisteswelt — Gott,
Seele und ersten Prinzipien — ab. Sie teilten diese höhere natürliche
Erkenntnis in starker Anlehnung an Plotin, einer in einer göttlichen
Erleuchtung schauenden, rein innerlichen Tätigkeit des höchsten Seelenteiles

zu. Für Thomas, der sich auf Aristoteles und die Tatsachen

beruft, ist alles Erkennen in erster Linie ein pati von außen, das

Sinnliche wie das Geistige, das Geistig-Niedrige wie das Geistig-
Höchste : « intelligere est pati quoddam » 1 — potentiae passiva. —
Ganz dem entsprechend ist das intellektuelle Erkenntnisprinzip anfangs
eine rein passive Potenz, eine unbeschriebene Tafel nicht bloß

inbezug auf die materiellen Dinge, sondern inbezug auf alle natürlichen

Erkenntnisformen, höhere und niedrige, weshalb es eben intellectus
possibilis genannt wird. 2 Dagegen ist der Intellectus agens deshalb
ein agens, weil er nur tätig — actus — ist und die potenziell im

Phantasma enthaltenen Formen aktuell gestaltet. 3 Ein bloß innerlich
schauendes Erkennen gibt es für Thomas in der natürlichen Ordnung

gar nicht, weil wir tatsächlich in gar all unsern Erkenntnissen in erster

Linie passiv, von außen leidend, empfangend uns verhalten. J Die

scharfe Durchführung der Lehre von der potentia passiva war die

1 I. 79. 2 ; I. 12. t2 ; I. 84. 3.
2 I. 79. 2 ; I. « in quo possunt omnia intelligibilia fieri ». De Anima 1. III.

lect. 10 ; I. 84. 3.
3 I. 84. 6. De Anima. 1. III. lect. 10.
4 Intellectus autem possibilis, cum quantum sit de se, sit in potentia

respectu omnium intelligibilium formarum sicut materia prima respectu omnium
sensibilium formarum. » Verit. 14. 1.



212 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Grundlage für die thomistische Unterscheidung von Glaube und Wissen

ihrem Ursprünge nach. Sie ist auch die Grundlage für die Realität
all unserer natürlichen Erkenntnisse, wie wir später sehen werden.

b) Mit dem Quellenunterschied von Glaube und Wissen war für
Thomas die BegriffsunterScheidung der beiden im Grunde gegeben.
Nichts bei ihm von jener Tendenz, das Geglaubte in rationelles Wissen

umzuwandeln, oder den Grad der Erkenntnis des Geglaubten zum
Gradmesser des Glaubens zu machen, oder gar ein Versuch,
Glaubensgeheimnisse, mit Ausschaltung der göttlichen Autorität und
Offenbarungsquellen, durch die bloße Vernunft zu beweisen. Alles das ist
für ihn unstatthaft und unmöglich zugleich, weil Glaube und Wissen
zwei ganz verschiedenen Ordnungen, der übernatürlichen und
natürlichen, angehören.

I. Da der durch göttliche Erleuchtung entstandene Glaube die

Natur übersteigt1, übersteigt er eben das natürliche Erkennen, in
welchem der Verstand dem unmittelbar oder mittelbar Evidenten
zustimmt. 2 Das Geglaubte kann also weder etwas Geschautes, « visum »,

noch etwas Bewiesenes, « scitum », sein. 3 Wenn es gewisse Wahrheiten
gibt, die geoffenbart und zugleich bewiesen werden können, wie z. B.
das Dasein Gottes, so sind sie nicht Glaubenswahrheiten im strengen
Sinne des Wortes4, sondern praeambula ffdei. 5 Ein Wachstum des

Glaubens nach dem höheren Grade der inneren Erkenntnis der
Einzelglaubensartikel gibt es nicht, weder im Einzelmenschen noch in der
Menschheit 6

; wohl aber kann der einzelne fester oder weniger fest

glauben, nach dem Grade der Zustimmung des von der Gnade bewegten
Verstandes und Willens. Für die Menschheit gibt es eine Entfaltung
des Glaubens, insofern manche Artikel, die früher nur « implicite »,

d. h. in andern eingeschlossen geglaubt wurden, später ausdrücklich
Objekt des Glaubens geworden sind. 7 Der Glaube setzt also in seinem

Materialobjekt die innere Dunkelheit des Geglaubten als notwendige
Bedingung voraus. 8 Das drückt jene Definition des hl. Paulus,
Hebr. II, i : « Es ist aber der Glaube ein fester Grund für das, was
man hofft, eine gewisse Überzeugung von dem, was man nicht sieht »,

1 I. C. G. 8 und 9.
2 II-II. i. 4.
2 II-II. i. 4 und 5 ; III. C. G. [52.
4 II-II. 1. 5 ad 3.
5 I. 2. 2 ad 1.
6 II-II. 5. 4. 7 xx-iL 1. 7. 8 II-II. 1. 5.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 213

ausgezeichnet aus, wie sie denn überhaupt alle Wesensmomente des

Glaubens enthält. 1

2. Ist die Glaubenswahrheit weder direkt noch indirekt innerlich
evident, so kann ihr der Verstand nicht ohne weiteres zustimmen,
da sein natürliches Assensmotiv nur die Evidenz ist. Deswegen ist
auch der Zustimmungsgrund im Glauben ein ganz anderer als im
Wissen, nämlich die göttliche Autorität. Der Glaubende stimmt der
Wahrheit zu « quia a Deo revelatum ». Die göttliche Autorität ist
also das eigentliche Formalobjekt — quo — des Glaubens, ohne das

es übernatürlichen Glauben gar nicht gibt 2 und das für alle, Gelehrte
und Ungelehrte, dasselbe ist. Die Entscheidung darüber, was in den

Offenbarungsquellen enthalten, kommt nur der unfehlbaren Kirche zu 3,

und zwar in allem 4, und unter Leitung des römischen Papstes. 5

3. Auch in ihren Wirkungen sind Glaube und Wissen ganz
verschieden. Im Wissen stimmt der Mensch der Wahrheit notwendig zu,
weil sie dem Verstände evident ist. Im Glauben frei, weil der Verstand
einer nicht evidenten Wahrheit, nur vom begnadigten freien Willen
bewegt, seine Zustimmung gibt. 6 Daher ist der Glaube verdienstlich.

4. In späteren Zeiten noch wurde die Frage viel diskutiert : kann
ein und dieselbe Wahrheit für ein und denselben Menschen in ein und
derselben Zeit zugleich Gegenstand des Glaubens und Wissens sein

Bekanntlich haben die Suarez, Vasquez, Lugo mit anderen es bejaht,
andere wie Cajetan, Capreolus, Banez, Fonseca und Melchier Cano

es verneint. Selbstverständlich handelt es sich hier nie um eine

Glaubenswahrheit im strengen Sinne des Wortes, denn diese kann

überhaupt nie zum Wissen gehören. Aber auch bei den Praeambula
fidei muß nach Thomas diese These verneint werden, denn sonst wäre
dasselbe für denselben zugleich frei und notwendig, visrun und non
visum. 7 In demselben Subjekte hört der Glaube an die Existenz
Gottes von dem Augenblicke an auf, wo eine Demonstratio für dieselbe

vorhanden ist. 8 Die beiden, Glaube und Wissen, sind also auch

unvereinbar in demselben Subjekte.

1 II-II. 4- 1. 2 II-II. 1. i ; I. C. G. 9; II-II- 9-
3 II-II. 5. 3 ad 2.
4 II-II. ib. Wer nur einen Artikel, den sie zu glauben vorstellt, nicht

annimmt, hat den Glauben überhaupt nicht.
5 II-II. 1. 10. 6 II-II. 2. 9 ; II-II. 1. 4.
7 II-II. 1. 5. « Non autem est possibile, quod idem ab eodem sit visum et

creditum ».
8 I. 2. 2 ad 1.



214 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Wissen und Glaube sind somit bei Thomas auch begrifflich scharf
unterschieden : dem Materialobjekte nach : visum — non visum ;

dem Formalobjekte nach : Evidenz — göttliche Autorität ;
der Wirkung nach : notwendig —• irei ;
dem Subjekte nach : nie in demselben bezüglich desselben.

c) Endlich die Gebietsunterscheidung und Abgrenzung beider. Den

Wirrwarr in dieser Frage bei den Frühscholastikern und noch bei
den Piatonikern des 13. Jahrhunderts haben wir früher aufgezeigt.
Daß sie bei ihren Voraussetzungen außer Stand waren, ein
wissenschaftliches Prinzip aufzustellen für die Abmarkung beider Gebiete,

wird niemanden verblüffen. Sogar für Thomas war die Lösung des

Problems nicht ohne jegliche Schwierigkeit. Zwar hatte er den Ursprung
und die Begriffe beider klar unterschieden und daher jedes beweisende

Wissen für die Glaubensartikel abgelehnt. Weiter wies er die rationes
necessariae Richards von St. Victor ausdrücklich zurück. 1 Weiter
bestritt er es gegen Hugo von St. Victor und Abaelard, daß die
heidnischen Philosophen die Trinität wirklich gekannt hätten. 2 Aber
auch Thomas hatte zwischen zwei Kategorien von Glaubensartikeln
unterschieden, solchen im strengen Sinne, mit denen die beweisende

Vernunft nichts zu tun hat, und solchen im uneigentlichen Sinne, —
praeambula —, die beweisbar sind. 3 Wo liegt die Grenze Welches

Prinzip gestattet es, eine feste, stabile Schranke zwischen beiden

Kategorien zu ziehen

Die auf die ursprüngliche, absolute Passivität unseres natürlichen
Erkennens aufgebaute aristotelische Erkenntnislehre bot ihm auch dieses

Prinzip — potentia passiva als Grundlage All unser natürliches
Erkennen entstammt der Sinneswelt, auch die Erkenntnis Gottes. 1

Was wir also von Gott, seiner Existenz, Natur, Tätigkeit, apodiktisch
aus der äußeren Natur erkennen können, gehört nicht zum Glauben

im eigentlichen Sinne. 5 Darnach entwirft er in C. G. IV. c. r. einen

vollständigen Katalog jener Offenbarungswahrheiten, die der beweisenden

Vernunft absolut unzugänglich sind und nur aus der Heiligen

1 I. 32. i ad 2. Ich glaube kaum, daß unser verehrte Grabmann Thomas
hierüber richtig interpretiert hat. Thomas weist die Gründe Richards als absolut
unstichhaltig zurück. Vgl. dazu Geschichte der schol. Methode II. 218.

2 I. 32. 1 ad I.
3 I. 2. 2 ad I ; I. C. G. 3.
1

« Naturalis ratio per creaturas in Dei cognitionem ascendit. » IV. C. G. 1.

I. 12. 12.
5 I. '12. 12; 3. C. G. 47; I. 32. 1; III. i. 3; 4. C. G. 1.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 215

Schrift erkennbar sind, « probanda enim sunt hujusmodi auctoritate
s. scripturae, non autem ratione naturali ». Hieher gehören nach seiner

eigenen Erklärung : erstens die ganze Trinitätslehre (IV. C. G. c. 2-26) ;

zweitens die Lehre von der Incarnation und alles, was daraus, sich

ergibt, d. h. die Doktrin über die heiligen Sakramente (IV. C. G. c.

26-78) ; drittens die Bestimmungen über das übernatürliche Ziel und
was damit zusammenhängt, nämlich : Auferstehung und Verklärung
der seligen Leiber, letztes Gericht, persönliche Strafe und Belohnung
jenseits (IV. C. G. c. 79- 97 u. 1. III. c. 47).

In ihrem letzten tiefsten Grunde wurzelt also die dreifache
Unterscheidung von Glaube und Wissen tatsächlich in der aristotelischen
Lehre von Akt und Potenz und ihrer logischen Durchführung

Auf den gleichen Grundgedanken läuft auch die Unterscheidung
von Philosophie und der heiligen Theologie zurück. Beide sind

Wissenschaften, darin kommen sie überein und unterscheiden sich

vom Glauben. Als Wissenschaften müssen sie bestimmte Prinzipien
haben, aus denen sie über ihren eigentümlichen Gegenstand
Konklusionen ziehen. Die Prinzipien der Philosophie bilden die durch
die bloße natürliche Vernunft an sich evidenten Grundsätze, «pro-
cedunt (scientiae philosophicae) ex principiis notis lumine naturali
intellectus ».

1 Es sind also die ersten und höchsten aus der sichtbaren
Welt abstrahierten Sätze, die obersten Vernunftprinzipien, deren

Kenntnis die Platoniker der göttlichen Erleuchtung zuschrieben und
die Thomas auf Grund der Passivität unserer Erkenntnis auf die

Abstraktion aus der Sinneswelt zurückgeführt hat wie alle natürlichen
Erkenntnisse. Hier auf dem Gebiete der Philosophie leuchtet also

nur das Licht der natürlichen Vernunft, die allein und aus sich die
ersten Grundsätze erkennt und wieder allein aus ihnen Schlüsse zieht
und logisch sie verbindet. Daraus entsteht die Philosophie als
wissenschaftliches System. Die Theologie hat die Offenbarungswahrheiten zu

Prinzipien, « divinitus revelabilia »2, das was durch göttliches Licht
bloß erkennbar ist, « divino lumine cognoscibilia »3, mit anderen

Worten : die Glaubensartikel, « articuli fidei ». 4 Von ihnen geht sie

aus, « ex principiis notis lumine superioris » s, zieht aus dem Geoffenbarten

ebenfalls Schlüsse, verbindet sie logisch und so entsteht die

sacra Theologia als wissenschaftliches System. 6 Sie beweist die

1 I. 1. 2 ; II. 5 ; I. 1. i ad 2.
2 I. 1. 3 ad 2. 3 I. 1. 4.
5 I. I. 2. 6 I. I. 8.

4 I. i. 7 u. 8.



2l6 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

Glaubensartikel nicht, « non argumentatur ad sua principia probanda » 1,

wie denn überhaupt keine Wissenschaft ihre Prinzipien beweist,
sondern erst von ihnen ausgehend anderes aus ihnen beweist. 2 Die
Glaubensartikel bedürfen auch gar keines Beweises, denn sie sind
sicherer als jedes Vernünftprinzip, da sie verankert sind in der
göttlichen Offenbarung, der göttlichen Autorität. 3 Was in der menschlichen

Wissenschaft das Schwächste bildet, die Autorität, ist in der
Göttlichen das Stärkste. 4 Ihre Quellen sind also Offenbarungsquellen,
und Wissenschaft ist sie insofern, als in ihr die Vernunft aus dem

sicheren unbewiesenen Geglaubten Schlüsse zieht und zwar auch
notwendige, « ex necessitate ». 5 Mit welcher Strenge und Schärfe und

Folgerichtigkeit hat doch Thomas im Gegensatz zu den Piatonikern
jede Beweisbarkeil der Glaubensartikel auf dem Boden der Philosophie
und Theologie abgelehnt

Eigentlich liegt der Grundunterschied der Philosophie und Theologie

darin : die eine hat bloß die abstrahierend erkennende Vernunft
zur Quelle, die alles, Gott, Seele, Welt aus der Sinneswelt erkennt

infolge unserer Passivität — potentia passiva. Die andere die
Offenbarung. Diese ist daher : a) das Formalobjekt der sacra Theologia, das

leuchtende Licht, durch das wir, in ihr, alles erkennen, denn auch die

aus den Glaubensartikeln schließende Vernunft schließt nur richtig,
insofern das, was sie erschließt, in der Offenbarung virtuell enthalten
ist 6

; b) die Offenbarung als Quelle erschließt der Theologie das

eigentümliche übernatürliche höchste Ziel, das die Vernunft entitativ
übersteigt und zu dem sie hinleiten soll7 und die sacra Theologia von jeder
philosophischen Disziplin, auch der Naturtheologie unterscheidet8 ;

c) die Offenbarung als Quelle gibt ihr die Einheit als Wissenschaft,
denn alles, was sie behandelt, behandelt sie nur, insofern es geoffenbart
ist 9

; d) die Offenbarung als Quelle gibt ihr nicht bloß die Sicherheit10,

sondern ihr Riesengebiet, da sie durch dieselbe nicht allein, wie die

Philosophie, zur Erkenntnis dessen über Gott führt, was aus der
äußeren Natur erkennbar ist, sondern auch zu solchem, was Gott von
sich selbst allein bekannt ist, « quod notum est sibi soli de seipso »,

11

Daher ist sie im eminenten Sinn Weisheit.
Alle Unterscheidungen von Glaube und Wissen, Theologie und

1 i. i. s.
4 I. i. 8 ad 2.
7 I. i. i.

10 I. i. 5-

2 Ibid.
5 Ibid.
8 I. I. 4.

11 I. i. 6.

3 I. i. 5.
6 I. I. 3-
9 I. i. 3-



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 217

Philosophie laufen demnach endgültig zurück auf die Unterscheidung
ihrer verschiedenen Quellen, ihres verschiedenen Ursprunges ; dieser

Fundamentalunterschied aber hat bei Thomas wissenschaftlich seinen

letzten Grund in der scharf durchgeführten Lehre von der passiven
Potenzialität unseres menschlichen Erkennens.

2. Die Harmonie.

Auch die Harmonie von Glaube und Wissen baut Thomas auf
die Lehre von Actus und Potentia auf. Wieder ist es die passive
Potenz — potentia passiva —, welche diese Harmonie wissenschaftlich

begründet und erklärt.
Sie begründet sie, weil sie die Harmonie ermöglicht.
Aber vertuschen wir die Schwierigkeit nicht, die hier tatsächlich

besteht. Alles philosophische Wissen gehört der natürlichen Ordnung
an. Der Glaube aber ist übernatürlich, gehört also entitativ einer

höheren Ordnung an. Wie ist es möglich, beide, das « Naturale » und
« Supernaturale » in Harmonie zu bringen

Die wissenschaftliche Lösung dieser Schwierigkeit, die gewiß nicht
zu unterschätzen ist, liegt nach Thomas, wie angedeutet, in der Lehre

von der passiven Potenz — potentia passiva. Diese ist, wie wir oben

aus Aristoteles dargetan, eine reale Veranlagung etwas zu leiden, eine

neue Seinsweise von einem anderen aufzunehmen. Jener andere ist
der « agens », der Einwirkende, der durch seine Einwirkung auf die

Veranlagung in ihr das neue Sein hervorbringt, z. B. wenn der

Künstler im Marmor das Bild Christi herausmeißelt. Nun gibt es

aber eine doppelte Passivpotenz, Passivveranlagung, eine natürliche,
« naturalis » und eine unter der Ubernatur stehende, « supernaturalis ».

1

a) Natürlich ist die Passivpotenz insofern und soweit der « agens »

der Einwirkende selbst ein « natürlicher » ist, d. h. einer, der selbst

in und unter der Naturordnung steht, « agens naturale » 2, der daher

auch wieder nur Wirkungen hervorbringen kann, die selbst unter und

in der Naturordnung stehen. Alles natürliche und künstlerische

Arbeiten gehört hieher. Aber schon da gibt es eine mächtige
großartige Abstufung der Wirksamkeit. Wie die gewöhnliche Volksköchin

1 III. 1. 3 acl 3 ; III. 11. 1 ; Verit. 8. 12 ad 4 ; 12. 3 ad 18 ; 29. 3 ad 1 ;

Pot. 1. 3 ad 1 ; 6. 1 ad 18 ; III. Sent. D. 1. q. 1. a. 3 ad 4 ; D. 2. q. 1. a. 1 ; D. 8.

q. 2. a. 3 ad 4 ; III. C. G. 100.
2 III. 11. 1.



2l8 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

und der feine Hofkoch aus ein und derselben Materie — potentia
passiva — ganz andere Resultate erzielen, so bringt der geniale
Künstler aus ein und demselben Marmorblock etwas ganz anderes

heraus als ein Pfuscher. Und so auf jedem Gebiete der Natur, der

Kunst, Literatur, der Wissenschaft. Von was hängt das ab Von
der Macht und Tüchtigkeit des Agens. Und diese Davon, inwieweit
der auf den Stoff, die Materie, die Veranlagung Einwirkende, den

Stoff, jene Veranlagung in seiner Macht hat, sie beherrscht und formt
und gestaltet wie er will, mit einem Wort : die Macht über das Sein

der Veranlagung, — potentia passiva —, ist maßgebend.
b) Insofern nun der Weltschöpfer selbst der Einwirkende ist auf

eine kreatürliche Veranlagung — potentia passiva — wird die Passivpotenz

obedientialis genannt. 1 Kann der Schöpfer auf das kreatürliche
Wesen einwirken? Er kann es, insoweit er Macht hat über dasselbe,
d. h. insoweit das Sein desselben in seiner Macht ist. Nun aber ist
er nicht bloß der Urheber jedes substanziellen Seins, wie schon

Aristoteles angenommen, sondern durch die Schöpfung aus nichts der

Hervorbringer des ganzen Seins, des Seins selbst des ganzen Weltalls ;

also ist das Weltall selbst in potentia passiva zu ihm secundum totum
esse 2

; also kann er mit ihm machen, was er will, und aus ihm machen,
was er will. Hierin besteht eben die Potentia obedientialis 3, daß das

Geschöpf, vermöge seines empfangenen Seins vom Schöpfer tauglich,
veranlagt ist, jede Einwirkung Gottes in sich aufzunehmen und zu
werden, was er will. So war die menschliche Natur in Christo

tauglich, mit der göttlichen verbrmden zu werden — die herrlichste
Großtat Gottes der Menschheit gegenüber. 1 A fortiori kann er dem
Menschen Geheimnisse offenbaren 5, die Prophetengabe erteilen. 6 Diese

Tätigkeit Gottes ist übernatürlich und daher auch der Glaube und
jede Gnade, weil sie nur in der Macht des Naturschöpfers liegt, dem

allein die Naturordnung unterworfen ist, weil alles Sein allein in seiner

Hand ist. Sie ist nicht widernatürlich, «contra naturam », weil in der

1 Ib. Verit. S. 12 ad 4; III. Sent. D. 2. q. 1. a. 1 ; IV. Sent. D. S. q. 2.

a. 3 ad 4.
2 II. Sent. D. 1. q. 1. a. 2.
3 Pot. 6. 1 ad 18 ; III. Sent. D. 1. q. 1. a. 3 ad 4; ib. D. 2. q. 1. a. 1.

Nur die Wesenheiten der Dinge als solche kann er nicht ändern, weil er Contra-
dictoria schüfe, was ihm selbst widerspräche (Pot. 1. 3 ad 1).

4 III. i. 3 ad 3; III. Ii. i. III. Sent. D. 2. q. 1. a. 1.
5 III. Ii. 1 ; Verit. 8. 12 ad 4.
6 Verit. 12. 3 ad 18.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 2ig

Natur diese capacitas, diese Veranlagung dem Schöpfer gegenüber
vorhanden ist, ja sie ist so tief, diese passive Veranlagung, wie das
Sein selbst. Ja mehr : durch diese Veranlagung sind die kreatürlichen
Dinge ihrem ganzen Sein nach zu dieser weiteren Vervollkommnung
durch den Schöpfer hingeordnet. Sie ist ihnen also sogar zukömmlich,
« conveniens ». 1 Ist doch Gott eigentlich als Schöpfer des Seins ihr
Sein und ihre Natur : « quidquid (Deus) in rebus facit, non est contra
naturam, sed est eis natura, eo quod ipse est conditor et ordinator
naturae. » 2 So begründet Thomas die Möglichkeit der Harmonie von
Natürlichem und Übernatürlichem, Wissen und Glaube auf Grund der

potentia passiva, die alles geschöpfliche Sein umfaßt Hierin ging er
bereits weit über Aristoteles hinaus infolge der Schöpfungslehre

Zweitens die passive Potenz erklärt die Harmonie von Glaube

und Wissen, Theologie und Philosophie genauer. Und sie erklärt sie

besonders inbezug auf drei Momente :

a) Sie gibt der Philosophie und sacra Theologie jeder ihre
unantastbare Selbständigkeit auf ihrem Gebiete, wegen ihrer Unterscheidung
auf Grund von Potenz und Akt, die von einander sich notwendig
unterscheiden, weil das eine zum andern sich verhält wie ein IWpov, wie
schon Aristoteles gesagt. 3 Diese Schranke gilt daher auf der ganzen
Linie zwischen Natürlichem und Übernatürlichem. Und diese

Selbständigkeit ist für Thomas nicht eine bloße Phrase. Mit aller Klarheit
und Schärfe sagt er von der Offenbarung, daß die der Philosophie
zugehörigen Prinzipien nicht von ihr abhangen, « non pertinet ad eam

probare principia aliarum scientiarum ». 4 Das konnte er nur sagen,
nachdem er beide, Glaube und Wissen nach Ursprung, Begriff und
Gebiet so scharf auf Grund von Akt und Potenz unterschieden hatte.
Aber ebenso scharf bemerkt er, daß die Glaubenswahrheiten, die

Prinzipien der Theologie, der Philosophie an sich nicht bedürften,
sondern nur der Schwäche des menschlichen Verstandes wegen. 5

Philosophie und Theologie sind somit zwei selbständige Synthesen,
mit eigenen Prinzipien, eigenem Objekte und eigener Methode. 6

b) Dessen ungeachtet bilden die beiden Synthesen zusammen wieder

1
3. C. G. 100 ; Verit. S. 4 ad 13 ; I. 1. 8 ad 2.

2 Pot. 1. 3 ad 1.
3 VIII. Met. 3. Did. II. 566. 12.
4 I. q. I. a. 6 ad 2.
5 I. q. 1. a. 5 ad 2.
G I. q. 1. a. 3. 7. 8.



220 Die aristotelische Lehre von Akt und Potenz

ein einheitliches Ganzes, eine Gesamtsynthese, denn Akt und Potenz
konstruieren zusammen, wie schon Aristoteles richtig gesagt, immer
etwas Einheitliches, ein unum. 1 In den mittelalterlichen Summae

theologicae kam dieser Gedanke prägnant zum Ausdruck. Beide sind
da vereinigt. In der einheitlichen Vereinigung des natürlichen und
übernatürlichen Gnadenlebens im Einzelmenschen erhielt der gleiche
Gedanke ein treffendes Analogon. 2 Unbeschadet ihrer eigenen
Selbständigkeit auf ihrem Gebiete, ist die Philosophie in ihrer Potenzialität
zur Theologie als höherer und höchster Wissenschaft, als weiterer
Aktualisierung in der Wahrheitserkenntnis, untergeordnet und hat
die weitere Aufgabe, dieser als natürlicher Unterbau zu dienen. Insofern

ist sie « ancilla Theologiae ». 3 « Cum igitur gratia non tollat
naturam, sed perficiat, oportet, quod naturalis ratio subserviat fidei,
sicut et naturalis inclinatio voluntatis obsequitur charitati. » 4 Es ist
kein Demutsdienst Es ist eine wunderbare Bereicherungsstellung im
Reiche der Wahrheit 6, weil jeder Akt die Potenzialität weiter
vervollkommnet, und hier dem Verstände, dem ewiges Heimweh nach mehr
und mehr Wahrheit von Hause aus innewohnt, eine wahrhaft riesige
Fülle von ungeahnten, tiefsten, trostreichsten Wahrheiten über ewiges
Glück und den Weg dazu erschlossen werden. Es ist adeligster Königsdienst

c) Deshalb ist bei friedlichem, gegenseitigem Einvernehmen die
Zusammenarbeit von Philosophie und Theologie außerordentlich fruchtbar.

Der Glaube eröffnet dem Verstände nicht bloß neue Horizonte,
sondern das übernatürliche Licht stärkt auch den natürlich erkennenden
Verstand 6

; die Offenbarung ist sogar für eine allgemeine, zusammenhängende

Erkenntnis der natürlichen Grundwahrheiten moralisch

notwendig, da ohne sie nur wenige und erst nach langer Zeit und nicht
ohne Irrtümer dieselben erfassen würden. 7 Anderseits leistet die

Philosophie der sacra Theologie große Dienste. Sie bietet dem Glauben

und der Theologie die Voraussetzungen, die praeambula. 8 Sie illustriert

1 II. de Anima, c. i ; Thomas I. C. G. iS.
2

« Fides praesupponit cognitionem naturalem sicut gratia naturam et ut
perfectio perfectibile » I. q. 2. a. 2 ad i.

8 I. q. i. a. 5.
4 I. q. i. a. 8 ad 2.
5 I. C. G. 5.
6 I. q. 12. a. 3.
7 I. C. G. 4; II-II. 2. 4; I. q. 1. a. 3.
8 I. C. G. 3 ; I. q. 1. a. 5 ; I. q. 2. a. 2 ad 1.



als Grundlage der thomistischen Fassung von Glaube und Wissen 221

selbst die unbeweisbaren Geheimnisse durch lehrreiche Analogien. 1

Sie verteidigt den Glauben, nicht zwar durch Beweise für die Glaubensartikel,

da diese unbeweisbar sind ; damit würde sie den Glauben nur
herabwürdigen und lächerlich machen. 2 Wohl aber sucht sie den

Einwänden gegen den Glauben zu begegnen. Sie beweist aber nicht
die innere Möglichkeit der Mysterien 3, sondern nur die Glaubwürdigkeit
des Glaubensdepositums gegen den Ungläubigen 4 und daß dieser
keine Widersprüche gegen den einzelnen Glaubensartikel nachweisen

kann.5 Gegen Häretiker aber, da sie die Offenbarung annehmen, kann
sie, aus der Heiligen Schrift schöpfend, positiv vorgehen. 6

So hat Thomas, gestützt auf die Lehre von Akt und Potenz, zuerst
Glaube und Wissen scharf nach Ursprung, Begriff und Gebiet
unterschieden, um jedem von beiden das Seinige zu wahren. Dann hat er
auf diese Unterscheidung, wieder mittelst der Doktrin von Akt und
Potenz, die Harmonie beider aufgebaut. Geleitet aber war er bei der
wissenschaftlichen Lösung dieses schwierigen und schwierigsten Problems

von einem großen Gedanken, den Aristoteles seiner ganzen Philosophie,
besonders aber seiner Staatslehre zu Grunde gelegt hatte 7

: Dinge
und Menschen, die verschieden sind, können nur unter Wahrung ihrer
Verschiedenheit und Eigentümlichkeit zur Einheit und Harmonie
untereinander verbunden werden *

(Fortsetzung folgt.)

1 I. C. G. S ; I. 32. 2. 1.
2 I- 32- 2-
3 I. 32. 2.
4 II-II. 1. 5.
5 I. q. 1. a. s ; I. C. G. 9.
6 I. q. 1. a. 5.
7 Vgl. II. Pol. c. i.

SXS


	Das Wesen des Thomismus [Fortsetzung]

