Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas uber die Einwirkung Gottes auf die
Geschopfe

Autor: Schultes, Reginald M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des hl. Thomas

itber die

Einwirkung Gottes auf die Geschopfe.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P.

Im Divus Thomas 1923, pp. 123-145 hatte ich unter dem Titel :
« Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler » kritische
Bemerkungen gegen die Aufstellungen P. Stuflers erhoben. In der
Zeitschrift fiir katholische Theologie 1923, pp. 533-564, hat nun
P. Stufler darauf. geantwortet, unter dem Titel: « Zur Kontroverse
itber die praemotio physica. »

In dieser Antwort ist vor allem die Erklirung Stuflers zu ver-
merken, mit der er bestreitet, «daB er jemals seine eigene Ansicht
iiber das Wirken Gottes geduBert habe » (563). Er fiigt bei : « Beziiglich
beider Autoren (Johannes von Neapel und Thomas von Aquin) bin
ich zu der Uberzeugung gekommen, daf} sie allerdings den seit Jahr-
hunderten in der scholastischen Philosophie und katholischen Theologie
als sichere Lehre angenommenen Konkurs nicht bloB nicht kennen,
sondern auch verwerfen .... Aber Sch. wird sich umsonst bemiihen,
aus meinen Abhandlungen herauszufinden, welches meine persénliche
Meinung vom gottlichen Konkurs und vom iibernatiirlichen Einwirken
Gottes auf den freien Willen des Menschen sei; er wird aber wohl
finden koénnen, daB auch (!) ich, allerdings in sehr schonender Weise,
darauf hingewiesen habe, die Ansicht des hl. Thomas habe fiir die
Gnadenlehre bedenkliche Folgen, indem sie zur Leugnung des entitativ
tibernatiirlichen Charakters der auf die Rechtfertigung entfernt vor-
bereitenden Akte fithrt» (564). P. Stufler stellt also ausdriicklich
die Lehre des hl. Thomas in Gegensatz zu dem «seit Jahrhunderten



Die Lehre des hl. Thomas Y7

in der scholastischen Philosophie und katholischen Theologie als sichere
Lehre angenommenen Konkurs ».

Wir sind P. St. fiir diese Erklarung insofern dankbar, als dadurch
der Fragepunkt geklart wird. Bis jetzt war Freund und Feind der
Ansicht gewesen, St. betrachte die dem hl. Thomas zugeschriebene
Ansicht auch als die seinige und als die theologisch richtige. Mit der
gegenteiligen Erklarung St.s dndert sich indes die ganze Sachlage.
Es handelt sich nicht mehr blo darum, ob Thomas die praemotio
physica lehre oder nicht ; es handelt sich darum, ob Thomas den von
der ganzen katholischen Theologie als sichere Lehre angenommenen
gottlichen Konkurs lehre oder aber ihn im Gegensatz zur {ibrigen
Theologie bestreite und infolgedessen in der Gnadenlehre zu haere-
tischen Folgerungen gelange. Es handelt sich aber fernerhin nicht
bloB um die Lehre des hl. Thomas, sondern auch um die ganze
Autoritdt des Aquinaten, die bedenklich ins Wanken geraten miilte,
wenn die Behauptungen St.s zu Recht bestinden. Indirekt kommt
damit auch die Autoritit der anderen scholastischen Groflen, ja der
gesamten scholastischen, ja der katholischen Theologie in Frage, die
namlich nach St. seit Jahrhunderten in der Frage iiber den gottlichen
Konkurs einer falschen Spur gefolgt wire.

Wir sind erstaunt, dafl ausgerechnet im Jubildumsjahre des heiligen
Thomas solche Bedenken gegen den hl. Thomas erhoben werden.
Wihrend die ganze katholische Welt freudig den groBen Heiligen
und Gelehrten feiert, wihrend die Pépste immer dringender die Philo-
sophie und Theologie des Aquinaten empfehlen, ja vorschreiben, erhebt
sich im Norden eine Stimme, und zwar aus der sonst so verdienten
Gesellschaft Jesu, und versucht Thomas in Gegensatz zu bringen zuy
sicheren Lehve der Theologie, ja scheut sich micht, den Vorwurf der
Haeresie zu insinuieren.

Da kann es nicht befremden, da8 St. auch mir gegeniiber Vorwiirfe
erhebt. St. wirft mir Gereiztheit, Ausfille gegen seine Person, « geradezu
unglaubliche Entstellungen » seiner Worte und Ansichten, Verdéchtigung
seiner kirchlichen Gesinnung, und zu wiederholten Malen «bedenk-
lichen Mangel an Kenntnis der thomistischen Lehre» vor (533, 547).
Ich muB diese Vorwiirfe als unberechtigt zuriickweisen. Ich habe
St. Irrtiimer vorgehalten, aber mit keiner Silbe seme kirchliche
Gesinnung in Zweifel gezogen. Man kann doch wahrlich jemand auf
einen theologischen Irrtum aufmerksam machen, ohne ihm die kirch-
liche Gesinnung abzusprechen. Oder will St., wenn er dem hl. Thomas

Divus Thomas. - ' r2



178 Die Lehre des hl. Thomas

Irrtimer in der Gnadenlehre wvorhilt, ihm etwa auch die kirchliche
Gesinnung absprechen ? Was den Ton meiner Ausfithrungen betrifft,
suchte ich St. gegeniiber moglichst schonend vorzugehen ; aber gewisse
Dinge muflten einmal mit Namen genannt werden. St. bemerkt, daf
er meinem Beispiele nicht folgen wolle ; er hat mich aber iiberboten.
Ich hatte z. B. bemerkt, daf3 St. den richtigen Begriff im ersten besten
philosophischen oder theologischen Lehrbuche héatte finden kénnen.
St. bentitzt dies zur Insinuation, als hatte ich meine Anschauungen
aus Lehrbiichern geschopft (549). St. kann beruhigt sein. Ich habe
im Orden als Lebr- und Textbuch der Theologie die Summa des
hl. Thomas studiert ; ich habe in meiner bald fiinfundzwanzigjihrigen
Lehrtitigkeit fast alle Teile der Summa vorgetragen, verschiedene Teile
zu wiederholten Malen. Bezuglich der « Entstellungen » der Ansichten
St.s und beziiglich des richtigen Verstdndnisses des hl. Thomas wird
sich die Wahrheit im Verlauf der Untersuchungen zeigen. Ich wieder-
hole auch, was ich bereits das letztemal bemerkt, daB ich ndmlich
nur ungern die Fehler St.s aufdecke; aber mehr noch wie {frither
zwingt St. mich dazu, sowohl durch den Inhalt seiner Aufstellungen
als durch die Art, wie er sie vortragt.

Eine Zeitschrift, die den Namen « Divus Thomas » fiithrt, kann
unmoglich stumm an solchen Angriffen gegen den hl. Thomas voriiber-
gehen. Das werden auch unsere Leser begreifen und in diesem Falle
nicht zuletzt die Mitglieder des verdienstvollen Jesuitenordens. Ich
betone iibrigens, dall meine Kritik nur die objektive Seite der
Behauptungen St.s betrifft, die subjektive Intention P. St.s bleibt
auler Frage. _ .

St. hat inzwischen seine Ansichten auch in einem Werke « De Deo
operante » vertreten. Ich beschrinke mich aber auf den gegen mich
gerichteten genannten Artikel. Ganz im Sinne meiner Bemerkungen
schreibt aber Prof. N. Balthasar, selbst kein ausgesprochener Thomist
— er bestreitet die praemotio physica — zu dem eben genannten
Werke St.s: « D’apres le P. Stufler .... Dieu a donné une fois pour
toutes, aux créatures de pouvoir agir et elles usent de ce pouvoir en
vraies causes principales. C'est dans ce sens que sont interprétés
les. textes classiques du De Pot. III, 7 ; C. G. III, 67; I; q. 1o5.
Qu'il faille pour cela leur faive violence, inlerveniv du dehors pour réaliser
un  gauchissement, it w'est pas un lecleur familier quelque pew avec
Veewvre de saint Thomas qui en doutera um instant» (Revue Néo-schol.

1023, P- 454).



tber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe - I79

Um Ordnung und Ubersicht in die ganze Untersuchung zu bringen,
habe ich vier Hauptsitze zusammengestellt, die St. als Lehre des
hl. Thomas aufstellt, die auch simtlich der allgemeinen Lehre der
Theologie widersprechen. Diese vier Leitsdtze sind folgende :

I. « Auch Gott kann den Willen nur insofern bewegen, als er
durch die Schépfung ihm ein inneres bleibendes Prinzip, ndmlich die
inclinatio in bonum universale gibt» (548).

2. « Moveri violenter heilt in Bewegung iibergehen durch einen
voriibergehenden Impuls » (548).

3. «Gott bewegt und appliziert nicht jedes einzelne Geschopi
unmittelbar durch sich selbst zur Tétigkeit » (537).

4. «Gott ist causa universalis alles Seins dadurch, daB er alle
geschaffenen Ursachen ins Dasein gesetzt hat und ihnen das bereits
existierende Substrat ihrer Titigkeit gibt» (553), «insofern er die
Materie schafft, welche die partikuldren Ursachen durch Erzeugung
neuer Formen determinieren und spezifizieren » (559).

I. Inwiefern kann Gott den Willen bewegen ?

Die erste Lehre, die Thomas nach St. vertreten soll, lautet : Gott
kanwn den geschaffenen Willen nur insofern bewegen, als er ihm die
wmchinatio in bonum wuniversale gibt (548). Damit will St. die prae-
motio physica aus der Lehre des hl. Thomas ausschalten. ' Seine
Behauptung geht aber weiter : nach ihr soll Thomas jeden concursus
divinus (auBer durch Erschaffung und Erhaltung der Willenskraft)
ablehnen. Wir haben hier die erste Lehre, die kein Theologe zu ver-
treten wagte. Wie beweist nun St. seine Behauptung ?

Das Hauptargument St.s lautet : (

« Der motus naturalis kann nur vom generans und zwar nur durch
die generatio verursacht werden, insofern bei dieser der Korper eine
seiner Natur entsprechende bleibende Form erhilt; daraus folgert
Th., daB auch Gott den Willen nur insofern bewegen kann als er
durch die Schépfung ihm ein inneres bleibendes Prinzip, namlich die
inclinatio in bonum universale gibt » (p. 548).

- Tatsdchlich lehrt aber Thomas umgekehrt : Gott und nuyr Gott kann
den Willen (als duBeres Prinzip) bewegen, weil Gott der Schipfer und
Evhalter dey Willenskraft ist. St. verwechselt die zwei Sitze : « Nur
Gott, der den Willen erschaffen, kann ihn auch effektiv bewegen », und
den andern : « Goft kann den Willen nur insofern bewegen, als er ihm



lISO Die Lehre des hl. Thomas

die Kraft zum Wollen in der Schopfung gegeben hat.! Das zeigen
gerade die von St. gerufenen Texte.

St. beruft sich zuerst auf I q. 105, a. 4. Das Thema dieser
Quaestion wird von Thomas folgendermalen angegeben : «Deinde
considerandum est de secundo effectu gubernationis divinae qui est
mutatio creaturarum. » In diesem Sinne stellt Thomas der Reihe nach
die Fragen: utrum Deus possit immediate movere materiam ad
formam (substantielle Verdnderung der Korper), utrum Deus possit
immediate movere aliquod corpus (Bewegung und Beeinflussung der
Korper und Korperkrafte), utrum Deus moveat immediate intellectum
creatum (Verdnderung des Denkens), utrum Deus possit movere volun-
tatem creatam (Veranderung des Wollens). Aus dieser ganzen Frage-
stellung ergibt sich, dal} es sich im a. 4 um eime nach der Schépfung
von Seite Gotles erfolgende Verinderung des Wollens handelt.

Die Antwort des Aquinaten lautet: Gott kann den Willen in
zweifacher Hinsicht bewegen, ndmlich als Objekt und als Schopfer
der Willenskraft (qui causat virtutem volendi). Er schlieft: « Unde
utroque modo proprium est Dei movere voluntatem, sed maxime
secundo modo, infterius eam inclinando. » Thomas lehrt also: Gott
kann den von ihm erschaffenen Willen bewegen, weil er ihn erschaffen
hat, weil er ihm die inclinatio in bonum universale gegeben — St. aber
laBt Th. lehren : Gott kann den Willen nur insofern bewegen als er
ithm die Willenskraft gibt ; Thomas lehrt ferner, daB Gott den Willen
bewegt «interius eam inclinando», d. h. sein Wollen auf ein Objekt
richtend — «velle enim nihil aliud est quam inclinatio quaedam in
obiectum voluntatis » — St. 140t Th. sagen : Gott bewegt den Willen
nur insofern, als er ihm die inclinatio in bonum universale, d. h. die
Willenskraft, gibt.

Das gleiche ergibt sich aus der resp. ad 1. Die 1. Ob. hilt
niamlich entgegen, dal eine motio ab extrinseco eine Notigung des
Willens besage — die ewige Objektion aller Gegner der praemotio
physica. Th. antwortet : « Deus movendo voluntatem non cogit ipsam
quia dat ei propriam inclinationem» (ad 1). St. interpretiert : Gott

! Scholastisch kénnte man die Formel St.s auch wie folgt distinguieren :
Gott bewegt den Willen nur insofern als er ihm die Tendenz zum Guten gibt :
specificative, concedo ; reduplicative, nego. D. h. Nur jener, der dem Willen
seine Strebekraft gibt (specificative), also nur Gott, kann den Willen bewegen,
conc. ; Gott, der Schépfer, kann den Willen nur insofern bewegen (reduplicative)
als er ihm die Kraft zum Wollen gibt : nego.



iiber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 181

bewegt den Willen #nur insofern, als er ihm die inclinatio in bonum
universale gibt. Der Sinn ist aber folgender : Gott bewegt zwar den
Willen, aber auch bei dieser Bewegung nétigt er ihn nicht, sondern
gibt ihm den eigenen freien Willensakt. Gott kann dies tun, weil er
als Schopfer des Willens diesen innerlich beherrscht, und darum den
Willen innerlich umgestalten kanu : interius eam inclinando.

An zweiter Stelle wird I-II q. 9 a. 6 zitiert. Thomas schreibt
dort : «quod motus voluntarius eius (sc. hominis) sit ab aliquo prin-
cipio extrinseco quod non est causa voluntatis, est impossibile.
Voluntatis autem causa nihil aliud esse potest quam Deus». Hier
wird noch deutlicher als frither gesagt: nur Goll kann den Willen
bewegen. St. aber deutet dies wieder um : Gott kann den Willen nur

dadurch bewegen, dafl er ihm die Willenskraft gegeben hat.

Das gleiche sagt drittens Thomas C. G. III ¢. 88 : « Inclinationes
naturales dare non est nisi illius qui naturam instituit. Ergo et
voluntatem inclinare in aliquid (d. h. dem Willen einen bestimmten
Willensakt geben) non est nisi eius qui est naturae intellectualis causa.
Hoc autem solius Dei est. Ipse igitur solus voluntatem nostram ad
aliquid inclinare potest. »

St. beruft sich viertens fiir seine These, da3 Gott den Willen nur
insofern bewege als er ihm die inclinatio in bonum universale
schopferisch gegeben, auch auf De Verit. q. 22 a. 8 Dort frigt
Thomas : Utrum Deus voluntatem cogere possit. Er antwortet : « Deus
potest immutare voluntatem de necessitate, non tamen potest eam
cogere », d. h. Gott kann bewirken, dafl der Wille etwas anderes will
als er frither wollte, und zwar de necessitate, d. h. dal} der von Gott
bewirkte Willensakt mit unfehlbarer Sicherheit eintritt, aber ohne
daf3 dem Willen Gewalt angetan wiirde. Hier handelt es sich wiederum
offenbar um eine nach der Schépfung erfolgende Einwirkung Gottes :
Thomas spricht von einer immutatio voluntatis, d. h. von einer
Anderung des Willens, so zwar, dal an Stelle eines fritheren bestimmten
Willensaktes ein anderer tritt : « cam Deus voluntatem immutat, facit
(bewirkt) ut praecedenti inclinationi succedat alia inclinatio (ein anderer
Willensakt), et ita quod prima auferatur et secunda maneat.» Diese
Umstimmung des Willens, wie z. B. bei der Bekehrung des Siinders,
geschieht ohne Ausiibung von Zwang. -

In der Erklirung fuhrt der Heilige zuerst aus, dafl Gott den
Willen selbst wmwandle (wie wir bereits angefiihrt haben), so daB dem
Willen keine Gewalt angetan werde — was ich selbst will, ist kein



182 Die Lehre des hl. Thomas

actus violentus. Dann fidhrt Th. weiter : « Potest Deus voluntatem
immutare ex hoc quod ipse in voluntate operatur sicut in natura »,
d. h. wie Gott die ganze Natur mit seiner Allmacht beherrschi, so
beherrscht Gott auch den Willen und kann in ihm jeden beliebigen
Willensakt bewirken. « Unde sicut omnis actio naturalis est a Deo,
ita omnis actio voluntatis inquantum est actio, non solum est a volun-
tate ut immediate agenti, sed a Deo ut a primo agente qui vehementius
imprimit », d. h. wie jede naturnotwendige Titigkeit eine Wirkung
Gottes ist, so ist auch jeder Willensakt, als Akt, von Gott bewirkt.
Ja Thomas fiigt bei, daBl Gott intensiver wirke als selbst der Wille,
der den Akt setzt : « vehementius imprimit. » Darum schlieBt Thomas :
«unde sicut voluntas potest immutare actum suuwm n aliud (daff er etwas
anderes will), ita, et multo amplius, Deus. »

St. stiitzt sich fiir seine Interpretation darauf, daf nach Th. Gott
wie Urheber der naturnotwendigen Tatigkeit, so der freien Willensakte
sel. Weil nun Gott Ursache der naturnotwendigen Tatigkeit durch die
Schopfung ist, soll folgen, dal er auch Ursache der Willenstat durch
die Schopfung des Willens sei. Aber der Vergleich des hl. Thomas
zielt nur dahin, daf Gott ebensosehr Ursache der freien wie der not-
wendigen Tatigkeit sei. Dall aber Gott nwur durch die Schipfung
Ursache der beiden Téatigkeiten sei, sagt Thomas nicht, sondern wird
ihm nur von St. in den Mund gelegt. — Auf eine andere Begriindung
kommen wir spiter zu sprechen.

St. hitte auch den a. g der gleichen Quaestio zitieren konnen,
wo Th. sagt, dall «per modum causae efficientis » « solus Deus potest
inclinarionem voluntatis quam ei dedit, fransferre de wuno in aliud,
secundum quod vult ». Hier ist doch wohl nicht die Rede von einem
Einflull vermdoge der Schépfung des Willens, sondern von einer nach-
folgenden Beeinflussung des Willens « per modum causae efficientis »,
wodurch bewirkt wird, dafl der Wille etwas anderes will als friiher.
Grund : weil Gott dem Willen seine Kraft gegeben hat.

Weiter folgt De Malo q. 3 a. 3 u. 6. In a. 3 untersucht der englische
Lehrer : Utrum diabolus sit causa peccati. Thomas antwortet : « Causa
perficiens et propria voluntarii actus est solum 1d quod operatur interius
(sc. in voluntate). Hoc autem nihil aliud esse potest quam ipsa voluntas
sicut causa secunda, et Deus sicul causa prima .... Sic ergo motus
voluntatis directe procedit a voluntate et a Deo qui est voluntatis
causa, qui solus in voluntate operatur et voluntatem inclinare potest
in quodcumque voluerit. » Thomas sagt immer das gleiche : nur Gott



iiber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 183

kann den Willen des Menschen effektiv als causa zu einem Akt
bewegen ; aber er sagt nicht, dal} er ihn nur insofern bewege als er ihm
die Kraft zum Wollen gegeben habe, sondern fiigt vielmehr bei, da@3
Gott den bestehenden Willen «inclinare potest quocumque voluerit »,
d. h. zu jedem Objekt, zu jedem Willensakt. — Der a. 6 gibt nur die
allgemeine Unterscheidung von movens per se et per accidens.

St. appelliert weiter an Compend. theol. c. 129. Wir haben nichts
dagegen. Thomas schreibt dort : « Cum actus voluntatis sit inclinatio
quaedam ab interiori ad exterius procedens (eine aus dem Inneren
hervorbrechende Tendenz) et comparetur inclinationibus naturalibus :
sicut inclinationes naturales rebus naturalibus (Korper) solum insunt
a causa suae naturae, ita actus voluntatis a solo Deo est, qur solus causa
est naturae rationalis voluntatem habentis. » Diese Worte hat St. offenbar
im Auge. Aber Th. fiigt bei oder besser folgert : « Unde patet quod
non est contra arbitrii libertatem si Deus voluntatem hominis movet ;
sicut non est contra naturam quod Deus in rebus naturalibus operetur. »
Der Sinn ist wieder: Gott kann den von ihm geschaffenen Willen
ohne Beeintrichtigung der Freiheit auch nachtriglich bewegen ; aller-
dings nur Goif, wie .auch nur Gott den Korpern ihre naturnotwendige
Tatigkeit geben kann : weil Gott allein Ursache der Natur und des
Willens ist. Thomas fiigt zur Ergdnzung noch bei: «sic enim Deus
res movet secundum quod competit earum naturae», d. h. die
Wirkung seiner Wirksamkeit ist in den Koérpern ein naturnotwendiger
Akt, im Willen das freie Wollen.

Endlich noch De Carit. a. 1, auf den St. bei anderer Gelegenheit
so viel Gewicht gelegt hat. In diesem Artikel bekdmpft der heilige
Thomas die Ansicht des P. Lombardus, der gelehrt hatte, dall die
Caritas kein eingegossener, iibernatiirlicher Habitus sei, sondern der
Heilige Geist selbst. Dagegen macht Thomas geltend, -dafl der Akt
der Liebe, als Willensakt, aus einem inneren Prinzip hervorgehen
miisse : «sicut enim naturales actiones et motus a quodam principio
intrinseco procedunt, quod est natura, ita et actiones voluntariae
(also auch der Akt der Liebe) oportet quod a principio intrinseco
procedant. » Thomas begriindet dies noch weiter und zeigt, daf3 es
auch fiir Gott unméglich sei zu bewirken, daff ein Akt, der nicht aus
einem inneren Prinzip hervorgeht, sondern «a principio extrinseco »,
ein Willensakt sei. — Nun fihrt aber Thomas weiter : Der Akt der
caritas tibersteigt nach der Lehre des Glaubens die natiirliche Kraft
des Willens, weil er eben ein iibernatiirlicher Akt ist. Daraus folgt :



184 Die Lehre des hl. Thomas

«actus igitur qui excedit facultatem naturae humanae, non potest
esse homini volumtarius nisi superaddatur naturas humanae aliquid
intrinsecum voluntatem perficiens, ut¢ talis actus a principio intrinseco
proveniat. » Da es sich bei der caritas um eine stindige Disposition
handelt, muB dieses intrinsecum voluntatem perficiens ein habitus
sein — das beweist Thomas noch besonders daraus, dall wer die Liebe
hat, den Akt der Liebe prompte et delectabiliter erwecke, was einen
Habitus voraussetze. Daraus folgert der hl. Thomas endlich, daB
die caritas ein geschaffener Habitus sei. Das gleiche betont Thomas
II-IT q. 23 a. 1 mit besonderer Hervorhebung des Vorzuges der caritas
vor den anderen eingegossenen 7ugenden.

Was folgt nun aus diesen Ausfithrungen fiir unsere Frage ? St.
meint : ein Akt,- der aus der praemotio physica hervorgeht, ist kein
actus voluntarius, also noch weniger frei; er beruft sich auf die
Worte : «non potest hoc divinitus fieri ut aliquis motus hominis qui
sit a principio extrinseco, sit voluntarius. » Aber der Sinn dieser Worte
ist nach dem ganzen Artikel der, dall ein Akt, der awsschliefilich a
principio extrinseco ist, kein actus voluntarius sein kénne, nicht einmal
de potentia divina. Darum muf3 der Akt der Liebe als actus wvolun-
tarius aus dem Willen hervorgehen ; als actus supernaturalis verlangt
er aber noch «aliquid intrinsecum voluntatem perficiens », aus dem
er hervorgehen kann ; weil endlich die caritas eine bleibende Tugend
ist, mull dieses «intrinsecum voluntatem perficiens » ein habitus sein.
St. setzt nun bei der praemotio physica wieder voraus, daBl es sich
um einen Akt handle, der ausschlieBlich ab extrinseco gesetzt wiirde.
Wie oft muB3 es aber noch gesagt werden, daf3 die motio divina zwar
von auBlen erfolgt, namlich von Seiten Gottes, die Tidtigkeit aber, zu
der Gott den Willen bewegt, aus dem Willen hervorgeht, also a prin-
cipio intrinseco! Auch jenes «intrinsecum, voluntatem perficiens »,
von dem der Aquinate hier spricht, fehlt bei der praemotio nicht, nur
braucht es nicht der iibernatiirlichen Ordnung anzugehoren, wenn
es sich um einen natiirlichen Akt handelt, oder braucht kein Habitus
zu sein, wenn es sich um einen voriibergehenden Akt handelt. Der
a. 1 der quaestio de caritate beweist also absolut nichts gegen die
praemotio physica. Uberdies gibt Thomas noch ausdriicklich die
motio des Heiligen Geistes zu, indem er sagt: « Cum Spiritus S. sit
virtuosissimum movens, sic movet ad diligendum quod etiam habitum
caritatis inducat » (ad 3). Die Objektion, wie iibrigens die ganze Aus-
fithrung des Aquinaten, zeigt auBerdem, daff die motio auBer Frage



iber die Einwirkung Gottes auf die Geschdpfe 185

stand. Thomas bestreitet darum auch keineswegs die motio von
Seiten des Heiligen Geistes zum Akt der Liebe, verlangt aber aufer-
dem noch die EingieBung eines Habitus, damit der Wille entsprechendes
Prinzip der dibernatiirlichen Liebesakte sei. Das ist ja auch der all-
gemeine Beweis des hl. Thomas fiir die Existenz von tbernatiirlichen
Tugendhabitus (I-IT q. 55 ss.).

Noch weniger beweist dieser Artikel etwas fiir die in Frage stehende
Behauptung St.s. Wenn Thomas lehrt, dall der Akt der Liebe nicht
ausschlieflich vom Heiligen Geist bewirkt werden konne, sondern im
Willen einen {ibernatiirlichen Habitus fordere, so folgt daraus doch
keineswegs, dal Gott den Willen nur insofern bewege als er ihm die
inclinatio naturalis gebe oder einen Habitus cingiel3e.

St. hat aus dem eben behandelten Artikel die Folgerung gezogen,
daB3 nach Th. Gott in der ibernatiirlichen Ordnung den Willen nur
durch EingieBung iibernatiirlicher Habitus bewegen kénne. Er findet
selbst, daf diese Lehre nicht leicht vereinbar sei mit dem Dogma des
Tridentinums iiber die Ubernatiirlichkeit der entfernt zur Rechtfertigung
vorbereitenden Akte. Er hatte noch beifiigen konnen, dall nach seiner
Voraussetzung Thomas iiberhaupt die gratia actualis negiere. Eine
Widerlegung verdient diese Behauptung nicht. Es sei indessen noch
einmal das Wort des Aquinaten angefithrt: «cum Spiritus Sanctus
sit virtuosissimum movens, sic movet ad diligendum quod etiam
habitum (caritatis) inducat. » !

St. urteilt iiber meine Interpretation wie folgt: « Er (Sch.) hat die
Lehre des bl. :Thomas vom generans als motor der Koérper und deren
Anwendung auf die Willensbewegung durch Gott nicht verstanden » (549).
Ich antworte mit den Worten St.s: « Wem der richtige Sinn und das
wahre Verstindnis fehlt, dariiber diirfte nach den bisherigen Darstellungen
kein Zweifel bestehen. »

St. fahrt weiter : « Er (Sch.) faBt die von Gott in den Willen hinein-
gelegte inclinatio naturalis in bonum universale als ein passives Prinzip
auf, das erst von auBen durch einen Impuls in Tatigkeit gesetzt werden
mufl, wihrend es nach Thomas ein principium activum ist» (549 f.). Ich
antworte: daB die inclinatio naturalis in bonum universale, sei es als
Willenskraft, sei es als aktuelle Tendenz gefaBt, ein principium activum
sei, ist von mir nie bestritten worden ; kein Thomist hat je bestritten,
alle lehren es vielmehr, daB der Wille das innere, aktive Prinzip der
Willensakte sei.? AuBerdem lehren die Thomisten mit Thomas, daB der

! Vergl. zu dieser Frage die vorziigliche Untersuchung von Dr. Fr. Zigon,
S. Thomae a. 1 de Caritaie et praemotio physica, in Divus Thomas, 1924, pp. 24-34.
? Es sind aber hier die beiden technischen Termini « principium activum »
und « potentia activa, bzw. passiva», zu unterscheiden., Verstand und Wille



186 ‘ Die Lehre des hl. Thomas

Wille schon durch seine Natur, bzw. durch die Schoépfung, zum Streben
nach dem bonum in universali bestimmt ist (I-II q. 10 a. 1) und insofern
keiner neuen motio -bedarf. Die Thomisten betonen aber auch, daB diese
naturhafte Bestimmung (inclinatio naturalis) eine determinatio quoad
specificationem actus ist. Dagegen halten sie mit Thomas und der evidenten
Erfahrung fest, dafl quoad exercitium actus der Wille quandoque in actu
quandoque in potentia ist. Der Wille ist also ein principium activum,
das bald in actu, bald in poteniia tditig ist: so ist meine Hand das prin-
cipium activum des Schreibens, aber bald actu, bald in potentia titig.
Daraus folgern die Thomisten mit Thomas: « Omne quod aliquando est
agens in actu et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo movente ;
manifestum est autem quod voluntas incipit velle aliquid cum hoc prius
non vellet; necesse est ergo quod ab aliquo moveatur ad volendum »
(1. c.) : so muBl auch die Hand, eben weil sie quandoque in actu quandoque
in potentia tétig ist, zum Schreiben bewegt werden, ohne deswegen auf-
zuhoéren, ein principium activum zu sein. In diesem Sinne sagt der heilige
Thomas : « potentia appetitiva est quodammodo passiva, inquantum
movetur ab appetibili: et tamen est principium humanorum actuum »
(I-IT q. 18 a. 2 ad 3). i

St. schlieft mit den Worten : « Indem Gott dieses innere aktive Prinzip
dem Willen bei der Erschaffung mitteilt, bewegt er ihn in der natiirlichen
Ordnung zu allen seinen Tétigkeiten» (550). Diese Folgerung ist zwei-
deutig. Gewil} ist Gott als Schopfer der Willenskraft zugleich auch Ursache
aller Willensakte, insofern niamlich der Wille seine Akte nur mittels der
in der Schéopfung erhaltenen Kraft setzt, also nach dem Prinzip: causa
causae, causa causati; ferner ist es gewill, dall Gott auch als Urheber der
inclinatio in bonum Ursache aller Willensakte ist, aber wieder nur inso-
fern als der Wille alles, was er will, vermége der natiirlichen Tendenz
zum bonum will. Aber das ist nicht alles. Gott ist auferdem noch Ursache
der Willensakte, indem er den Willen auch nach der Schépfung effektiv
bewegt, umstimmt, appliziert.

Der hl. Thomas macht sich darum die Ansicht St.s zur Objektion
(I g. 105 a. 5). Dort wendet die 3. Objektion ein: « Faciens dicitur esse
causa operationis inquantum dat ei formam qua operatur. Si igitur Deus
est causa operationis rerum factarum ab ipso, hoc erit inquantum dat
eis virtutem operandi. Sed hoc est a principio quando rem facit. Ergo
videtur quod ulterius non operetur in creatura operante.» Wie wir sehen,

werden principia activa in Bezug auf die Setzung ihres Akfes genannt. So sagt
der hl. Thomas: « voluntas est' activaum principium » ; allerdings mit der Bei-
figung : « non determinatum ad unum, sed indifferenter se habens ad multa »
(I-IT q. 10 a d).

Dagegen wird eine Pofensz aktiv oder passiv in Bezug auf ihr Objekt genannt :
potentia activa jene, die ihr Objekt hervorbringt, verursacht, potentia passiva
jene, welche ihr Objekt voraussetzt und von ihm abhingig ist: so lehrt Thomas
I q. 79 a. 2, daB der Intellekt eine potentia passiva sei, weil er sein Objekt, das
ens universale, d. h. die gegebene Wirklichkeit, nicht verursache, sondern von
ihm beeinfluBt werde. Das gleiche gilt vom Willen, ja in verstirktem MagGe.



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 187

ist die Objektion identisch mit der I.ehre St.s. Thomas aber weist sie
zuriick mit den Worten : « Ad tertium dicendum, quod Deus non solum
dat formas rerum, sed efiam conservat eas in esse et applicat eas ad
agendum et est finis omnium actionum. »

Doch fragen wir umgekehrt, aus welchem Grunde St. zu seiner irr-
timlichen Interpretation gelangt ist. Sein Ausgangspunkt ist, wie er
ausdriicklich hervorhebt, die Lehre des Aquinaten vom generans als motor
der Kérper. Nach dieser Lehre ist der Urheber eines Kérpers — also Gott

oder (nach der alten Physik) der agens generans — auch Ursache der
natiirlichen, naturnotwendigen Tdtigkeit der Korper. So sagt Thomas
(C.G. III c. 67): «Omnis operatio quae consequitur aliquam virtutem

altributtur sicut causae ¢/l vei quae dedit illam virtutem . sicut virtus gravium
et levium (sc. corporum) naturalis consequitur formam ipsorum i
et ideo causa motus ipsorum dicitur esse generans qui dedit formam. »
Daraus schlieBt Thomas, daB Gott als Schopfer des Willens auch Ursache
der Willenstdtigkeit sei. St.schlieBt nun daraus: weil nach Thomas Gott
als Schopfer aller Krafte auch Urheber ihrer naturnotwendigen Tdtigkeit
ist, bewegt er sie nach Thomas auch nur insofern als er die Krifte
erschaffen hat.

St.s Argument lautet in forma wie folgt: Nach Thomas ist Gott als
Schopfer der Krafte auch Uwheber ihrer Tdtigkeit. Wenn aber Gott als
Schopfer auch Urheber der Tétigkeit ist, bewegt er die Krafte nur insofern
als er die Krafte erschaffen hat (und erhalt).

Also  bewegt nach Thomas Gott die Krifte nur insofern als er sie
erschaffen hat und erhalt. ,

Der Untersatz ist offenbar falsch und besagt einen unbegriindeten
und unberechtigten transitus : wenn namlich Gott auch schon als Schépfer
Ursache der geschaffenen Tidtigkeit ist, so folgt daraus keineswegs, dal
Gott die von ihm geschaffenen Krifte nicht auch we11:erh1n bewegt, beein-
flupt, appliziervt.

St. betrachtet es als seine grofle Entdeckung, dafl Thomas die
Willenstatigkeit bestdndig mit dem motus naturalis vergleiche. Ich
will St. das Verdienst nicht streitig machen, auf diesen Punkt besonders
hingewiesen zu haben. Aber ebenso entschieden mufl seine Deutung
dieses Lehrpunktes des Aquinaten abgelehnt werden. Der Aquinate
lehrt allerdings, daB sowohl der motus naturalis, also die naturnot-
wendige Tatigkeit der Korper, als auch die Willenstatigkeit aus einem
inneren Prinzip hervorgehen miissen ; ebenso lehrt er ferner, daB- nur
Gott die freie Willenstitigkeit beeinflussen konne, wie nur der
Schopfer und die causa generans die Naturtitigkeit geben konne.
Diese zwei Lehrpunkte sind aber auch immer von den Thomisten fest
gehalten worden. Wenn sie weniger betont wurden, geschah es des-
wegen, weil niemand sie bestritt. Dagegen schlieBt St. ganz mit



188 Die Lehre des hl. Thomas

Unrecht, daf die Willenstitigkeit nur insowei aus einem #HuBeren
Prinzip stammen, d. h. von Gott sein koénne, als dieser den Willen
mit seiner Tendenz erschafft und erhilt. Die Lehre des hl. Thomas
lautet vielmehr : Nur Gott kann den freien Willen bewegen, wie nur
Gott den Kérpern ihre naturnotwendige Tatigkeit geben kann.

II. Ist jede von auflen erfolgende motio eine motio violenta ?

I. St. stellt weiter folgenden Satz als Lehre des hl. Thomas auf :
« Moveri violenter hei3t in Bewegung tibergehen durch einen voriiber-
gehenden Impuls» (548). St. will damit die praemotio physica aus-
schlieen, da nach diesem Satz jeder aus der praemotio physica hervor-
gehende Willensakt ein motus violentus wire. Wie aber ohne weiteres
einleuchtet, wiirde Thomas damit Gott auch auBlerdem jede aktive
Einwirkung auf den Willensakt absprechen ; Gott wiirde eben, wie
bereits gesehen, nur insofern den freien Willensakt bewirken, als er
den Willen mit seiner Tendenz zum bonum erschaffen hat und erhalt.
Auch hier handelt es sich also nicht blo um die praemotio physica,
sondern um den aktiven Konkurs Gottes iiberhaupt, so wie man ihn
bisher verstanden und vertreten hat: Gott sollte; auller durch
Erschaffung und Erhaltung der Willenskraft und -Tendenz, nicht
aktiv auf den freien Willensakt einwirken, weder in der natiirlichen,
noch in der iibernatiirlichen Ordnung. Es braucht wohl kaum noch
bemerkt zu werden, dall damit dem Doctor communis eine Lehre
zugewiesen wird, die der allgemeinen Lehre der Theologie widerspricht
und die kaum ein Theologe zu vertreten wagte.

2. Ich habe die Definition St.s bestritten, indem ich zeigte, daB3
nach Thomas nicht jede motio ab extra ein motus violentus sei,
sondern nur jene, bei der das bewegte Subjekt den Akt, zu dem es
bewegt wird, nicht selbst setzt (141 s.). Es sei hier nur eine Stelle
wiederholt (I-II q. 9 a. 4 ad 2), wo Thomas auf die Objektion :
« violentum est cuius principium est extra », also auf die These St.s,
antwortet : « Hoc non sufficit ad rationem violenti quod principium
sit extra ; sed oportet addere quod nullam conferat vim patiens : quod
non contingit, dum voluntas ab exteriorli movetur ; nam ipsa est quae
vult, ab alio tamen mota. Esset autem motus iste violentus, si esset
contrarius motui voluntatis, quod in Pproposito esse non potest ; quia
sic idem vellet et non vellet. » Thomas spricht hier von einer motio
ab extra, ab exteriori principio, d. h. von Gott. Diese motio ist nicht



tiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 189

die schopferische und erhaltende Tétigkeit Gottes, sondern eine andere
Einwirkung Gottes auf den Willen, eben jene, die man als motio oder
concursus divinus bezeichnet. Thomas bestreitet rundweg, daB jede
motio ab extra eine motio violenta sei — die Definition ist also
falsch, bzw. ungeniigend. « Oportet addere », d. h. die Definition mul}
dahin ergdnzt werden, da3 die motio ab extra dann eine motio vio-
lenta sei, wenn das patiens, d. h. das bewegte Subjekt, « nullam con-
ferat vim », d. h. zur Setzung des Aktes, zu dem es bewegt wird, nicht
selbst mitwirke, wenn der Wille nicht selbst wolle, den Willensakt
nicht selbst setze. Dies sei aber beim Willen nicht der Fall, fahrt
Thomas weiter : « Nam ipsa est quae vult, ab alio tamen mota. » Der
Wille wird also zwar von Gott, als einem #ulleren Prinzip, bewegt,
durch einen voriibergehenden Impuls, aber so, dal infolge der Ein-
wirkung Gottes der Wille selbst will, den freien Willensakt selbst
setzt — eben deswegen ist die motio keine violenta. Ein motus vio-
lentus, erganzt Thomas noch, wdre dann gegeben, wenn der motus
« esset contrarius motul voluntatis», d. h. wenn das, was Gott im
Willen bewirkt, der Willensbewegung entgegengesetzt wire. Das sei
aber im gegebenen Falle unmoéglich: «quia sic idem vellet et non
vellet », d. h. der Wille wiirde zugleich wollen und nicht wollen.

Nach Thomas ist also nicht jeder motus ab extra ein motus
violentus. St. iibergeht in seiner Antwort diese und andere von mir
angefithrte Stellen. Wenn ¢k ein dhnliches tue, schlieBt St.: dies
«erweckt unwillkiirlich den Eindruck, daB ihm dieselben Verlegenheit
bereiten und er ihnen ratlos gegeniiber steht » (504).

3. Statt dessen wirft sich St. auf die Kritik eines von mir gebrachten
Beispieles. Ich hatte geschrieben: « Joh. bringt als Beispiel eines motus
secundum propriam inclinationem den Fall, dall ein Stein abwdrts bewegt
wird. » St. bemerkt: « Hier zeigt es sich wieder, wie wenig Sch. den
hl. Thomas kennt. Denn das Schicksal will es, daB Th. gerade dieses
Beispiel gebraucht, um eine Art des motus violentus zu illustrieren » (548).
Allein gerade das Gegenteil ist der Fall: auch Thomas bringt das gleiche
Beispiel, und zwar gerade in den von St. angezogenen Texten ; fiir den
motus violentus bringt er andere Beispiele, ndmlich wenn ein Stein auf-
wdrts geworfen wird, oder, wenn abwirts, so, dall sein Fall beschleunigt
wird. Sehen wir uns die von St. angezogenen Stellen an.

St. beruft sich wvorerst auf II-IT q. 175 a. 1 — Thomas behandelt
dort den raptus, die Verziickung. Hier stellt Th. zuerst die richtige
Definition von motus violentus auf : « Violentum dicitur cuius principium
est extra, nil confevente eo quod uvim patitur» — der zweite Teil der
Definition, die differentia specifica des motus violentus, fehlt in der



I90 Die Lehre des hl. Thomas

Definition St.s. Daraus schlieft Th.: « Ideo oportet quod ille qui rapitur
ab aliquo exteriori, rapiatur in aliquid quod est diversum ab eo in quod
eius inclinatio tendit.» Es geniigt also nicht, daB der raptus von auBen
erfolge (wie es nach der Definition St.s folgen wiirde), sondern das Ziel
des raptus muf3 gegen die Tendenz des leidenden Subjektes sein. So wird
auch der herabgestoBene Stein nicht gegen die bei ihm vorausgesetzte
Tendenz nach unten gestoBen, also nicht violenter. Th. fithrt aber noch
weiter aus, daBl das Ziel des raptus in zweifacher Art gegen die Tendenz
des leidenden Subjektes sein koénne, ndamlich : « Uno modo quantum ad
finem inclinationis, puta si lapis, qui naturaliter inclinatur ad hoc quod
feratur deorsum, feratur sursum , alio modo quantum ad modum tendendi,
puta si lapis velocius proiiciatur deorsum quam sit motus eius naturalis. »
Der hl. Thomas sagt also selbst, dafl nicht-das HerabstoBen eines Steines
ein motus violentus sei, sondern das Aufwdriswerfen oder die Beschleunigung
des Falles. Darum schlieft auch Thomas, dal3 rapi ad paenam ein raptus
violentus sei, die von Gott verursachte Verziickung aber nicht.

Das gleiche lehrt Thomas an der zweiten angezogenen Stelle: De
Verit, q. 13 a. 5 ad 1. Hier schreibt Thomas: « Nec tamen potest dici
omnino violentia nisi sicut dicitur motus violentus quando lapis proiicitur
deorsum wvelocius quam sit dispositio motus naturalis: proprie tamen
violentum est in quo nihil confert vim patiens». Ebenso de Coelo et
mundo, 1, 3 lect. 7. Dort sagt der hl. Thomas: « Est motus secundum
naturam cuius principium est in ipso quod movetur : non_solum autem
principium activum sed etiam passivum : quod -quidem est potentia per
quam aliquid est naturaliter susceptivum motionis alterius. Et ideo, cum
corpora inferiora moveantur a corporibus superioribus, non est motus
violentus, sed naturalis : quia in corporibus inferioribus est naturalis apti-
tudo ut sequantur motiones superiorum corporum (namlich nach der alten
Physik). Motus autem violentus est quando nullum principium motus
est ab intrinseco sed solum ab extrinseco, sicut cum homo proiicit corpus
grave sursum in quo nulla est naturalis aptitudo ad talem motum. »

Endlich halt St. mir einen Text aus C.G. III c. 88 entgegen, mit
der Bemerkung : « Hatte Sch. (diesen) Text des hl. Thomas genauer
betrachtet, dann wéare ihm dieses Miligeschick nicht begegnet» (549).

Der hl. Thomas sagt an der angezogenen Stelle: « Agens exterius sic
solam naturaliter movet inquantum causat in mobili intrinsecum prin-
cipium. motus, sicut generans quod dat formam gravitatis corpori gravi
generato, movet ipsum naturaliter deorsum. Nihil autem aliud extrin-
secum movere potest absque violentia corpus naturale nisi forte per
accidens, sicut removens prohibens quod magis utitur motu naturali vel
actione quam causet ipsum.»

St. schlieBt aus dieser Stelle: « Nach Thomas kann also nur, der
generans einen motus naturalis per se verursachen; jedes andere agens
aber bewirkt denselben nur per accidens durch Beseitigung von Hinder-
nissen. Da aber jener, der einen Stein den Berg herunterstoBt, weder
generans noch removens prohibens ist (?), kann er nur einen motus
violentus verursachen» (549). Thomas sagt aber gerade das Gegenteil,



iiber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe - I9I

namlich erstens: nur der generans kann dem Korper die naturnotwendige
Tétigkeit geben (naturaliter movet); zweitens: jedes andere agens wirkt
entweder gewaltsam auf den Korper ein (Hinaufwerfen des Steines oder
Beschleunigung des Falles) oder bewegt ihn pev accidens. Nicht jeder motus
also, auch wenn er nicht vom generans stammt, ist ein motus violentus,
sondern kann auch ein motus per accidens sein. St. meint allerdings :
« jener der den Stein den Berg herabstofit, ist weder generans noch
rémovens prehibens » (549). Das erste ist richtig, das zweite aber falsch.
Wer den Stein bergabstoft, gibt dem Steine selbstverstindlich nicht seine
naturnotwendige Téatigkeit, aber ist removens prohibens, in dem Sinne
namlich, wie Thomas selbst sagt: « magis utitur motu naturali vel actione
quam causat ipsum » : wer einen Stein bergab stof3t, verursacht zwar dessen
Schwerkraft nicht, bentitzt sie aber; deswegen rollt der Stein, einmal
bewegt, auch von selbst den Berg herunter, zum Zeichen, daf3 kein motus
violentus vorliege. Der Beweis St.s aus der Bewegung der Korper ist also
milBlungen.

3. Doch genug iiber dieses Beispiel. Kehren wir zur These zuriick.
St. mull beweisen, daBl jeder motus ab extrinseco ein motus violentus
sei. An all den behandelten Stellen sagt aber Thomas das Gegenteil :
der motus ab extrinseco kann ein motus violentus sein, aber #nicht
jeder ist es. Vor allem betont Thomas immer wieder, dall Gott, als
principium extrinsecum, den Willen bewege, ohne ihm Gewalt anzutun.

Hier wadrven alle jene Stellen anzufiihven, wo Thomas lehrt, dafi Gott
den Willen bewegt, ohne thm Gewalt anzutun, ja ohne seine Fretheit zu
beschidigen : 1 q. 105 a. 4.-5; I-II q. 9 und 10 mit den Parallel-
stellen : hierher gehéren auch alle unter Abschnitt I untersuchten Texle,
wo Thomas sagt, dafl Gott, als Urheber des Willens, diesen auch spiter-
hin effektiv zu neuen Willensakten bewegen konne. St. Interpretiert
ja allerdings alle diese Texte dahin, daf3 Gott nur insofern den Willen
bewegen konne als er thm die Willenskraft gebe ; aber wir haben den
Irrtum dieser Interpretation bereits gesehen. Sehen wir uns indessen
doch einige Texte an.

Gerade an der zuletzt behandelten Stelle (C.'G. IIT c. 88) folgert
der hl. Thomas : « Violentum opponitur naturali et voluntario, quia
utrumque oportet quod sit a principio intrinseco .... Ilud igitur
solum agens potest causare motum voluntatis absque violentia quod
causat principium intrinsecum huius motus, quod est potentia ipsa
voluntatis. Hoc autem est Deus, qui animam solus creat .... Solus
igitur Deus potest movere voluntatem per modum agentis absque
violentia. » Wir haben hier die bereits bekannte Lehre des Aquinaten
dal nur Gott den Willen bewegen koénne, weil nur er ihn erschafft



192 Die Lehre des hl. Thomas

und nur der Schopfer des Willens diesen auch weiterhin bewegen kann.
Ferner handelt es sich an dieser Stelle nicht um die Verursachung
des Willensaktes durch die Schopfung, sondern um eine andere, spitere
Beeinflussung des Willens : Thomas spricht von einer Bewirkung des
Willensaktes « per modum agentis », also als bewirkende, bewegende
Ursache. Eine solche effektive Einwirkung wird Gott, allerdings ihm
allein, zugeschrieben. Wir haben also hier eine von aullen erfolgende
Einwirkung Gottes «absque violentia ». '

In I-IT q. 6 a. 4 beweist der Aquinate, dafi dem Willen keine
Gewalt angetan werden kénne. « Et huius est ratio, quia actus volun-
tatis nihil est aliud quam inclinatio quaedam (ein Streben) procedens
ab interiori principio cognoscente, sicut appetitus naturalis (die
Tendenzen der Naturkérper) est quaedam inclinatio ab interiori prin-
cipio et sine cognitione. Quod autem est coactum vel violentum, est
ab exteriori principio. Unde contra rationem (gegen den Begriff)
ipsius actus voluntatis est quod sit coactus vel violentus, sicut etiam
est contra rationem naturalis inclinationis vel motus lapidis, quod
feratur sursum ....» Selbst Gott kann also dem Willen keine Gewalt
antun. Aber damit ist nicht ausgeschlossen, dall Gott den Willen
effektiv bewege. Die erste Objektion hilt auch entgegen, daB Gott
michtiger sei als der menschliche Wille, ihm also Gewalt antun kénne.
Thomas antwortet darauf — nicht wie St., dall Gott nicht von auBen
auf den Willen einwirken kénne, sondern — : « Deus, qui est potentior
quam voluntas humana, potest voluntatem humanam movere, secun-
dum illud Prov. 21 : Cor regis wn manu Dei est ; et quocumque voluerit,
inclinabit illud. Sed si hoc esset per violentiam, iam non esset cum
actu voluntatis : nec ipsa voluntas movetur, sed aliquid contra volun-
tatem. » Die Antwort besagt also, dal Gott gewill den Willen bewegen
konne, d. h. den bereits bestehenden Willen, dal er in ihm jeden
beliebigen guten Willensakt bewirken konne, aber ohne ihm Gewalt
anzutun, ohne ihn zu nétigen. Thomas erliutert dies noch weiter
damit, daB dies aus dem Wesen der Willensbewegung und der violentia
folge. Wenn nidmlich Gott den Willen noétigte, so wiirde das besagen,
daBl der Wille nicht selbst wollte (non esset cum actu voluntatis),
ja daBl der Wille nicht bewegt wirde : der Wille kann aber nicht
anders bewegt werden als zu einem Akte. Thomas lehrt also wiederum :
Gott bewegt zwar den Willen, nétigt ihn aber nicht. |

In diesem Zusammenhange miissen wir nochmals auf De Verit.
q. 22 a. 8 zuriickkommen. Thomas schreibt dort : « Deus potest



tber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 193

immutare voluntatem de necessitate, non tamen potest eam cogere. »
Thomas lehrt also, daB Gott den Willen unfehlbar beeinflussen konne,
ohne ihm Gewalt anzutun — wiederum das Gegenteil der These St.s.
Auch kann dieser nicht einwenden, dal Thomas nur von jener Ein-
wirkung auf den Willen spreche, die Gott als dem Schopfer der Willens-
kraft und Willenstendenz zukommt. Das Wort « Deus potest smmutare
voluntatem » spricht zu deutlich, zumal Thomas dieses Wort noch
selbst erklart, wie sich aus dem folgenden ergibt. Die These wird
namlich, wie folgt, begriindet. «Cuius ratio est, quia ipsum velle
aliquid est inclinari in illud » (das Wollen ist ein Streben, eine Tendenz
nach etwas), coactio autem vel violentia est contraria inclinationi
illius rei quae cogitur (dem Streben des leidenden Subjektes entgegen-
gesetzt). Cum igitur Deus voluntatem immutat, facit ut praecedenti
inclinationi succedat alia inclinatio, et ita quod prima aufertur et
secunda manet. » Deutlicher kénnte Thomas wohl nicht aussprachen,
was er unter « movere voluntatem » versteht : movere heift den Willen
umwandeln, d. h. machen, bewirken, dall der Wille, der eben das
Objekt A. wollte, nun das Objekt B. will. Aber diese Bewegung
bewirkt keinen motus violentus. Thomas folgert nadmlich: « Unde
illud ad quod (Deus) inducit voluntatem, non est contrarium incli-
nationi iam existenti, sed inclinationi quae prius inerat : unde non est
violentia nec coactio. » Die Folgerung ist klar : weil die motio divina
bewirkt, daB3, der Wille etwas anderes will als frither, ist das, was der
Wille nun will, zwar der fritheren Tendenz entgegengesetzt, aber nicht
dem Streben, der Tendenz, die er nun hat. Deswegen ist dieser neue
actus, der motus voluntatis, kein motus violentus. Thomas lehrt
also, um es nochmals zu wiederholen, dal3 der neue Akt zwar von Gott,
durch eine Anderung des Willens, effektiv bewirkt wird, aber ohne
da3 ein motus violentus vorliegen wiirde.

Um jede Velleitit auszuschlieBen, diesen Willensakt nur auf
Rechnung der Erschaffung der Willenskraft zuriickzufiihren, fiigt
Thomas noch bei :

« Immutat autem (Deus) voluntatem dupliciter : uno mode movendo
tantum ; quando sc. voluntatem movet ad aliquid volendum, sine hoc
quod aliquam formam imprimat voluntati, sicut sine appositione ali-
curus habitus quandoque facit wut homo velit quod prius non wvolebat ;
alio vero modo imprimendo aliquam formam in ipsam voluntatem. »
Wie vereinbart sich das mit der These St.s, dafl nach Thomas Gott
nur insofern auf den Willen einwirkt als er ihm die Kraft und Tendenz

Divus Thomas. 13



I04 Die Lehre des hl. Thomas

zum Guten gibt und erhdlt ? Wie vereinigt sich dies mit der anderen
These St.s, daB Gott in ordine supernaturali nur durch EingieBung
von habitus auf den Willen einwirken konne ? Wie vereinigt sich dies
mit dem Satze, dall jeder motus ab extra ein motus violentus sei ?

Thomas geht iibrigens noch weiter. Nach ihm gibt es von Gott
verursachte Willensakte, die nicht nur kein motus violentus sind,
sondern sogar freie Willensakte. In der I-II lehrt Thomas zuerst,
dal der Wille (quoad primum actum voluntatis) von Gott bewegt
werde (q. 9 a. 4-60). In der folgenden Quaestion, a. 4, lehrt er aus-
driicklich, daB3 der Wille nicht de necessitate von Gott bewegt werde,
d. h. daBl der Wille frei bleibe : «sic Deus ipsam movet quod non ex
necessitate ad unum determinat, sed remanet motus eius contingens et
non mecessarius, nisi in his ad quae naturaliter movetur.» Dies hat
St. allerdings nicht abgehalten, das Gegenteil zu behaupten.

- Wir sind also wohlberechtigt, zu schliefen : Der Saiz, daf jede
motio ab extrinseco ein motus violentus sei, ist nicht Lehre des heiligen
Thomas ; St. hat thn in den hl. Thomas hineingelesen.

4. Worin liegt nun der Grund der irrigen Interpretation St.s?
Dieser beruft sich immer wieder darauf, dafl nach Thomas der Willens-
akt a principio intrinseco sein miisse, jener Akt aber, der a principio
extrinseco stamme, ein motus violentus sei. Die Antwort ergibt sich
aus dem Gesagten. Was nur a principio extrinseco ist, ist ein motus
violentus. Aber ein Akt kann a principio intrinseco sein, auch wenn
dieses innere Prinzip von aullen bewegt wird. So ist es in der motio
divina. Der Willensakt, zu dem Gott bewegt, ist a principio intrin-
seco, d. h. er wird vom Willen, als immanentem Prinzip gesetzt und
eliziert ; aber der Wille wird von Gott bewegt, dafl er ihn setzt.

Der eigentliche Grund der irrigen Interpretation St.s liegt wo
anders, namlich in seiner Auffassung vom ZTerminus der gottlichen
motio.

St. insistiert immer auf dem Worte : «rein duflerer Impuls. »
Nun ist es klar, dal eine Tdtigkeit, die ausschlielllich das Resultat
eines rein AuBeren Impulses ist, im actus oder motus violentus ist :
wie wenn ein Stein aufwirts geworfen wird. St. scheint nun die Ein-
wirkung Gottes, die motio divina so zu verstehen,” dafl sie allein im
Geschopfe die Tiatigkeit verursacht, ohme daf die geschaffene Kraft
diese Titigkeit selbst setzte. Nach dieser Auffassung wire allerdings
jede Einwirkung Gottes eine motus violentus. Nun faft allerdings
Suarez und seine Schule den concursus divinus so auf, daB Gott



tber die Einwirkung Gottes auf die Geschopfe 195

unmittelbar den A#kt, die Tdtigkeit der geschaffenen Kraft bewirkt ;
Thomas aber und seine Schule lehren, daf3 die unmittelbare Wirkung,
der terminus der motio divina die actuatio der Potenz sei — der eigene
Name dieser Wirkung bei Thomas ist « intentio » — tiber diese weiter
unten. Wenn dann der Wille durch die motio divina aktuiert ist,
tritt der Wille selbst in Funktion, kann in Bewegung iibergehen, kann
der actus secundus erfolgen. Dieser motus ist kein actus violentus,
erfolgt nicht ausschlieBlich infolge eines «rein duBerlichen Impulses »,
sondern wird ganz und gar vom Willen selbst gesetzt. Darum lautet
auch die Antwort des hl. Thomas: «de ratione voluntarii est quod
principium eius sit intra ; sed non oportet quod hoc principium intrin-
secum sit primum principium non motum ab alio» (I-II q. 9 a. 4).
St.s Ausfithrungen mogen die suarezische Lehre treffen, sie geben aber
nicht die Lehre des hl. Thomas wieder.

Rom, Januar 1924. | (Schiup folgt.)



	Die Lehre des hl. Thomas über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe

