
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Lehre des hl. Thomas über die Einwirkung Gottes auf die
Geschöpfe

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des hl. Thomas
über die

Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe.

Von P. Reginald M. SCHULTES 0. P.

Im Divus Thomas 1923, pp. 123-145 hatte ich unter dem Titel :

« Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler » kritische
Bemerkungen gegen die Aufstellungen P. Stuflers erhoben. In der
Zeitschrift für katholische Theologie 1923, pp. 533-564, hat nun
P. Stufler darauf, geantwortet, unter dem Titel: «Zur Kontroverse
über die praemotio physica. »

In dieser Antwort ist vor allem die Erklärung Stuflers zu
vermerken, mit der er bestreitet, « daß er jemals seine eigene Ansicht
über das Wirken Gottes geäußert habe » (563). Er fügt bei : « Bezüglich
beider Autoren (Johannes von Neapel und Thomas von Aquin) bin
ich zu der Überzeugung gekommen, daß sie allerdings den seit
Jahrhunderten in der scholastischen Philosophie und katholischen Theologie
als sichere Lehre angenommenen Konkurs nicht bloß nicht kennen,
sondern auch verwerfen Aber Sch. wird sich umsonst bemühen,

aus meinen Abhandlungen herauszufinden, welches meine persönliche

Meinung vom göttlichen Konkurs und vom übernatürlichen Einwirken
Gottes auf den freien Willen des Menschen sei ; er wird aber wohl
finden können, daß auch ich, allerdings in sehr schonender Weise,
darauf hingewiesen habe, die Ansicht des hl. Thomas habe für die
Gnadenlehre bedenkliche Folgen, indem sie zur Leugnung des entitativ
übernatürlichen Charakters der auf die Rechtfertigung entfernt
vorbereitenden Akte führt » (564). P. Stufler stellt also ausdrücklich
die Lehre des hl. Thomas in Gegensatz zu dem « seit Jahrhunderten



Die Lehre des hl. Thomas 177

in der scholastischen Philosophie und katholischen Theologie als sichere

Lehre angenommenen Konkurs ».

Wir sind P. St. für diese Erklärung insofern dankbar, als dadurch
der Fragepunkt geklärt wird. Bis jetzt war Freund und Feind der
Ansicht gewesen, St. betrachte die dem hl. Thomas zugeschriebene
Ansicht auch als die seinige und als die theologisch richtige. Mit der

gegenteiligen Erklärung St.s ändert sich indes die ganze Sachlage.
Es handelt sich nicht mehr bloß darum, ob Thomas die praemotio
physica lehre oder nicht ; es handelt sich darum, ob Thomas den von
der ganzen katholischen Theologie als sichere Lehre angenommenen
göttlichen Konkurs lehre oder aber ihn im Gegensatz zur übrigen
Theologie bestreite und infolgedessen in der Gnadenlehre zu baere-

tischen Folgerungen gelange. Es handelt sich aber fernerhin nicht
bloß um die Lehre des hl. Thomas, sondern auch um die ganze
Autorität des Aquinaten, die bedenklich ins Wanken geraten müßte,
wenn die Behauptungen St.s zu Recht beständen. Indirekt kommt
damit auch die Autorität der anderen scholastischen Größen, ja der

gesamten scholastischen, ja der katholischen Theologie in Frage, die

nämlich nach St. seit Jahrhunderten in der Frage über den göttlichen
Konkurs einer falschen Spur gefolgt wäre.

Wir sind erstaunt, daß ausgerechnet im Jubiläumsjahre des heiligen
Thomas solche Bedenken gegen den hl. Thomas erhoben werden.

Während die ganze katholische Welt freudig den großen Heiligen
und Gelehrten feiert, während die Päpste immer dringender die
Philosophie und Theologie des Aquinaten empfehlen, ja vorschreiben, erhebt
sich im Norden eine Stimme, und zwar aus der sonst so verdienten
Gesellschaft Jesu, und versucht Thomas in Gegensatz zu bringen zur
sicheren Lthre der Theologie, ja scheut sich nicht, den Vorwurf der

Haeresie zu insinuieren.
Da kann es nicht befremden, daß St. auch mir gegenüber Vorwürfe

erhebt. St. wirft mir Gereiztheit, Ausfälle gegen seine Person, « geradezu

unglaubliche Entstellungen » seiner Worte und Ansichten, Verdächtigung
seiner kirchlichen Gesinnung, und zu wiederholten Malen « bedenklichen

Mangel an Kenntnis der thomistischen Lehre » vor (533, 547).

Ich muß diese Vorwürfe als unberechtigt zurückweisen. Ich habe

St. Irrtümer vorgehalten, aber mit keiner Silbe seine kirchliche
Gesinnung in Zweifel gezogen. Man kann doch wahrlich jemand auf
einen theologischen Irrtum aufmerksam machen, ohne ihm die kirchliche

Gesinnung abzusprechen. Oder will St., wenn er dem hl. Thomas

Divus Thomas. 12



178 Die Lehre des hl. Thomas

Irrtümer in der Gnadenlehre vorhält, ihm etwa auch die kirchliche
Gesinnung absprechen Was den Ton meiner Ausführungen betrifft,
suchte ich St. gegenüber möglichst schonend vorzugehen ; aber gewisse

Dinge mußten einmal mit Namen genannt werden. St. bemerkt, daß

er meinem Beispiele nicht folgen wolle ; er hat mich aber überboten.
Ich hatte z. B. bemerkt, daß St. den richtigen Begriff im ersten besten

philosophischen oder theologischen Lehrbuche hätte finden können.
St. benützt dies zur Insinuation, als hätte ich meine Anschauungen
aus Lehrbüchern geschöpft (549). St. kann beruhigt sein. Ich habe

im Orden als Lehr- und Textbuch der Theologie die Summa des

hl. Thomas studiert ; ich habe in meiner bald fünfundzwanzigjährigen
Lehrtätigkeit fast alle Teile der Summa vorgetragen, verschiedene Teile

zu wiederholten Malen. Bezüglich der « Entstellungen » der Ansichten
St.s und bezüglich des richtigen Verständnisses des hl. Thomas wird
sich die Wahrheit im Verlauf der Untersuchungen zeigen. Ich wiederhole

auch, was ich bereits das letztemal bemerkt, daß ich nämlich

nur ungern die Fehler St.s aufdecke ; aber mehr noch wie früher
zwingt St. mich dazu, sowohl durch den Inhalt seiner Aufstellungen
als durch die Art, wie er sie vorträgt.

Eine Zeitschrift, die den Namen « Divus Thomas » führt, kann
unmöglich stumm an solchen Angriffen gegen den hl. Thomas vorübergehen.

Das werden auch unsere Leser begreifen und in diesem Falle
nicht zuletzt die Mitglieder des verdienstvollen Jesuitenordens. Ich
betone übrigens, daß meine Kritik nur die objektive Seite der

Behauptungen St.s betrifft, die subjektive Intention P. St.s bleibt
außer Frage.

St. hat inzwischen seine Ansichten auch in einem Werke « De Deo

opérante » vertreten. Ich beschränke mich aber auf den gegen mich
gerichteten genannten Artikel. Ganz im Sinne meiner Bemerkungen
schreibt aber Prof. N. Balthasar, selbst kein ausgesprochener Thomist

— er bestreitet die praemotio physica — zu dem eben genannten
Werke St.s : « D'après le P. Stufler Dieu a donné une fois pour
toutes, aux créatures de pouvoir agir et elles usent de ce pouvoir en
vraies causes principales. C'est dans ce sens que sont interprétés
les textes classiques du De Pot. III, 7 ; C. G. III, 67 ; I, q. 105.
Qu'il faille four cela leur faire violence, intervenir du dehors four réaliser
un gauchissement, il n'est fas un lecteur familier quelque feu avec
l'œuvre de saint Thomas qui en doutera un instant » (Revue Néo-schol.
1923, p. 454).



über die Einwirkung Gottes auf" die Geschöpfe 179

Um Ordnung und Übersicht in die ganze Untersuchung zu bringen,
habe ich vier Hauptsätze zusammengestellt, die St. als Lehre des

hl. Thomas aufstellt, die auch sämtlich der allgemeinen Lehre der

Theologie widersprechen. Diese vier Leitsätze sind folgende :

1. « Auch Gott kann den Willen nur insofern bewegen, als er
durch die Schöpfung ihm ein inneres bleibendes Prinzip, nämlich die

inclinatio in bonum universale gibt » (548).

2. « Moveri violenter heißt in Bewegung übergehen durch einen

vorübergehenden Impuls» (548).

3. « Gott bewegt und appliziert nicht jedes einzelne Geschöpf

unmittelbar durch sich selbst zur Tätigkeit » (537).

4. « Gott ist causa universalis alles Seins dadurch, daß er alle

geschaffenen Ursachen ins Dasein gesetzt hat und ihnen das bereits

existierende Substrat ihrer Tätigkeit gibt » (553), « insofern er die

Materie schafft, welche die partikulären Ursachen durch Erzeugung
neuer Formen determinieren und spezifizieren » (559).

I. Inwiefern kann Gott den Willen bewegen

Die erste Lehre, die Thomas nach St. vertreten soll, lautet : Gott

kann den geschaffenen Willen nur insofern bewegen, als er ihm die

inclinatio in bonum 'universale gibt (548). Damit will St. die prae-
motio physica aus der Lehre des hl. Thomas ausschalten. Seine

Behauptung geht aber weiter : nach ihr soll Thomas jeden concursus
divinus (außer durch Erschaffung und Erhaltung der Willenskraft)
ablehnen. Wir haben hier die erste Lehre, die kein Theologe zu
vertreten wagte. Wie beweist nun St. seine Behauptung

Das Hauptargument St.s lautet :

« Der motus naturalis kann nur vom generans und zwar nur durch
die generatio verursacht werden, insofern bei dieser der Körper eine

seiner Natur entsprechende bleibende Form erhält ; daraus folgert
Th., daß auch Gott den Willen nur insofern bewegen kann als er
durch die Schöpfung ihm ein inneres bleibendes Prinzip, nämlich die

inclinatio in bonum universale gibt » (p. 548).
Tatsächlich lehrt aber Thomas umgekehrt : Gott und nur Gott kann

den Willen (als äußeres Prinzip) bewegen, weil Gott der Schöpfer und
Erhalter der Willenskraft ist. St. verwechselt die zwei Sätze : « Nur
Gott, der den Willen erschaffen, kann ihn auch effektiv bewegen », und
den andern : « Gott kann den Willen nur insofern bewegen, als er ihm



i8o Die Lehre des hl. Thomas

die Kraft zum Wollen in der Schöpfung gegeben hat. 1 Das zeigen

gerade die von St. gerufenen Texte.
St. beruft sich zuerst auf I q. 105, a. 4. Das Thema dieser

Quaestion wird von Thomas folgendermaI3en angegeben : « Deinde
considerandum est de secundo effectu gubernationis divinae qui est
mutatio creaturarum. » In diesem Sinne stellt Thomas der Reihe nach
die Fragen : utrum Deus possit immediate movere materiam ad
formam (substantielle Veränderung der Körper), utrum Deus possit
immediate movere aliquod corpus (Bewegung und Beeinflussung der

Körper und Körperkräfte), utrum Deus moveat immediate intellectum
créatum (Veränderung des Denkens), utrum Deus possit movere volun-
tatem creatam (Veränderung des Wollens). Aus dieser ganzen
Fragestellung ergibt sich, daß es sich im a. 4 um eine nach der Schöpfung

von Seite Gottes erfolgende Veränderung des Wollens handelt.
Die Antwort des Aquinaten lautet : Gott kann den Willen in

zweifacher Hinsicht bewegen, nämlich als Objekt und als Schöpfer
der Willenskraft (qui causat virtutem volendi). Er schließt: « Unde

utroque modo proprium est Dei movere voluntatem, sed maxime
secundo modo, interius earn inclinando. » Thomas lehrt also : Gott

kann den von ihm erschaffenen Willen bewegen, weil er ihn erschaffen
hat, weil er ihm die inclinatio in bonum universale gegeben — St. aber
läßt Th. lehren : Gott kann den Willen nur insofern bewegen als er
ihm die Willenskraft gibt ; Thomas lehrt ferner, daß Gott den Willen
bewegt « interius earn inclinando », d. h. sein Wollen auf ein Objekt
richtend — « velle enim nihil aliud est quam inclinatio quaedam in
obiectum voluntatis » — St. läßt Th. sagen : Gott bewegt den Willen
nur insofern, als er ihm die inclinatio in bonum universale, d. h. die
Willenskraft, gibt.

Das gleiche ergibt sich aus der resp. ad 1. Die 1. Ob. hält
nämlich entgegen, daß eine motio ab extrinseco eine Nötigung des

Willens besage — die ewige Objektion aller Gegner der praemotio
physica. Th. antwortet : « Deus movendo voluntatem non cogit ipsam
quia dat ei propriam inclinationem » (ad 1). St. interpretiert: Gott

1 Scholastisch könnte man die Formel St.s auch wie folgt distinguieren ;

Gott bewegt den Willen nur insofern als er ihm die Tendenz zum Guten gibt :

specificative, concedo ; reduplicative, nego. D. h. Nur jener, der dem Willen
seine Strebekraft gibt (specificative), also nur Gott, kann den Willen bewegen,
conc. ; Gott, der Schöpfer, kann den Willen nur insofern bewegen (reduplicative)
als er ihm die Kraft zum Wollen gibt : nego.



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe l8l

bewegt den Willen nur insofern, als er ihm die inclinatio in bonum
universale gibt. Der Sinn ist aber folgender : Gott bewegt zwar den

Willen, aber auch bei dieser Bewegung nötigt er ihn nicht, sondern

gibt ihm den eigenen freien Willensakt. Gott kann dies tun, weil er
als Schöpfer des Willens diesen innerlich beherrscht, und darum den

Willen innerlich umgestalten kann : interius earn inclinando.
An zweiter Stelle wird I-II q. 9 a. 6 zitiert. Thomas schreibt

dort : « quod motus voluntarius eius (sc. hominis) sit ab aliquo prin-
cipio extrinseco quod non est causa voluntatis, est impossibile.
Voluntatis autem causa nihil aliud esse potest quam Deus ». Hier
wird noch deutlicher als früher gesagt : nur Gott kann den Willen
bewegen. St. aber deutet dies wieder um : Gott kann den Willen nur
dadurch bewegen, daß er ihm die Willenskraft gegeben hat.

Das gleiche sagt drittens Thomas C. G. III c. 88 : « Inclinationes
naturales dare non est nisi illius qui naturam instituit. Ergo et
voluntatem inclinare in aliquid (d. h. dem Willen einen bestimmten
Willensakt geben) non est nisi eius qui est naturae intellectualis causa.
Hoc autem solius Dei est. Ipse igitur solus voluntatem nostram ad

aliquid inclinare potest. »

St. beruft sich viertens für seine These, daß Gott den Willen nur
insofern bewege als er ihm die inclinatio in bonum universale

schöpferisch gegeben, auch auf De Verit. q. 22 a. 8. Dort fragt
Thomas : Utrum Deus voluntatem cogere possit. Er antwortet : « Deus

potest immutare voluntatem de necessitate, non tarnen potest earn

cogere », d. h. Gott kann bewirken, daß der Wille etwas anderes will
als er früher wollte, und zwar de necessitate, d. h. daß der von Gott
bewirkte Willensakt mit unfehlbarer Sicherheit eintritt, aber ohne

daß dem Willen Gewalt angetan würde. Hier handelt es sich wiederum
offenbar um eine nach der Schöpfung erfolgende Einwirkung Gottes :

Thomas spricht von einer immutatio voluntatis, d. h. von einer

Änderung des Willens, so zwar, daß an Stelle eines früheren bestimmten
Willensaktes ein anderer tritt : « cum Deus voluntatem immutat, facit

(bewirkt) ut praecedenti inclinationi succédât alia inclinatio (ein anderer

Willensakt), et ita quod prima auferatur et secunda maneat. » Diese

Umstimmung des Willens, wie z. B. bei der Bekehrung des Sünders,

geschieht ohne Ausübung von Zwang.
In der Erklärung führt der Heilige zuerst aus, daß Gott den

Willen selbst umwandle (wie wir bereits angeführt haben), so daß dem
Willen keine Gewalt angetan werde — was ich selbst will, ist kein



i82 Die Lehre des hl. Thomas

actus violentus. Dann fährt Th. weiter : « Potest Deus voluntatem
immutare ex hoc quod ipse in voluntate operatur sicut in natura »,

d. h. wie Gott die ganze Natur mit seiner Allmacht beherrscht, so

beherrscht Gott auch den Willen und kann in ihm jeden beliebigen
Willensakt bewirken. « Unde sicut omnis actio naturalis est a Deo,
ita omnis actio voluntatis inquantum est actio, non solum est a voluntate

ut immediate agenti, sed a Deo rrt a primo agente qui vehementius

imprimit », d. h. wie jede naturnotwendige Tätigkeit eine Wirkung
Gottes ist, so ist auch jeder Willensakt, als Akt, von Gott bewirkt.
Ja Thomas fügt bei, daß Gott intensiver wirke als selbst der Wille,
der den Akt setzt : « vehementius imprimit. » Darum schließt Thomas :

« unde sicut voluntas potest immutare actum suum in aliud (daß er etwas

anderes will), ita, et multo amplius, Deus. »

St. stützt sich für seine Interpretation darauf, daß nach Th. Gott
wie Urheber der naturnotwendigen Tätigkeit, so der freien Willensakte
sei. Weil nun Gott Ursache der naturnotwendigen Tätigkeit durch die

Schöpfung ist, soll folgen, daß er auch Ursache der Willenstat durch
die Schöpfung des Willens sei. Aber der Vergleich des hl. Thomas
zielt nur dahin, daß Gott ebensosehr Ursache der freien wie der
notwendigen Tätigkeit sei. Daß aber Gott nur durch die Schöpfung
Ursache der beiden Tätigkeiten sei, sagt Thomas nicht, sondern wird
ihm nur von St. in den Mund gelegt. — Auf eine andere Begründung
kommen wir später zu sprechen.

St. hätte auch den a. 9 der gleichen Quaestio zitieren können,
wo Th. sagt, daß « per modum causae efficientis » « solus Deus potest
inclinationem voluntatis quam ei dédit, transferre de uno in aliud,
secundum quod vult ». Hier ist doch wohl nicht die Rede von einem
Einfluß vermöge der Schöpfung des Willens, sondern von einer
nachfolgenden Beeinflussung des Willens « per modum causae efficientis »,

wodurch bewirkt wird, daß der Wille etwas anderes will als früher.
Grund : weil Gott dem Willen seine Kraft gegeben hat.

Weiter folgt De Malo q. 3 a. 3 u. 6. In a. 3 untersucht der englische
Lehrer : Utrum diabolus sit causa peccati. Thomas antwortet : « Causa

perficiens et propria voluntarii actus est solum id quod operatur interims
(sc. in voluntate). Hoc autem nihil aliud esse potest quam ipsa voluntas
sicut causa secunda, et Deus sicut causa prima Sic ergo motus
voluntatis directe procedit a voluntate et a Deo qui est voluntatis
causa, qui solus in voluntate operatur et voluntatem inclinare potest
in quodcumque voluerit. » Thomas sagt immer das gleiche : nur Gott



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 183

kann den Willen des Menschen effektiv als causa zu einem Akt
bewegen ; aber er sagt nicht, daß er ihn nur insofern bewege als er ihm
die Kraft zum Wollen gegeben habe, sondern fügt vielmehr bei, daß

Gott den bestehenden Willen « inclinare potest quocumque voluerit »,

d. h. zu jedem Objekt, zu jedem Willensakt. — Der a. 6 gibt nur die

allgemeine Unterscheidung von movens per se et per accidens.

St. appelliert weiter an Compend. theol. c. 129. Wir haben nichts
dagegen. Thomas schreibt dort : « Cum actus voluntatis sit inclinatio
quaedam ab interiori ad exterius procedens (eine aus dem Inneren
hervorbrechende Tendenz) et comparetur inclinationibus naturalibus :

sicut inclinationes naturales rebus naturalibus (Körper) solum insunt
a causa suae naturae, ita actus voluntatis a solo Deo est, qui solus causa
est naturae rationalis voluntatem habentis. » Diese Worte hat St. offenbar

im Auge. Aber Th. fügt bei oder besser folgert : « Unde patet quod
non est contra arbitrii libertatem si Deus voluntatem hominis movet ;

sicut non est contra naturam quod Deus in rebus naturalibus operetur. »

Der Sinn ist wieder : Gott kann den von ihm geschaffenen Willen
ohne Beeinträchtigung der Freiheit auch nachträglich bewegen ;

allerdings nur Gott, wie .auch nur Gott den Körpern ihre naturnotwendige
Tätigkeit geben kann : weil Gott allein Ursache der Natur und des

Willens ist. Thomas fügt zur Ergänzung noch bei : « sie enim Deus

res movet secundum quod competit earum naturae », d. h. die

Wirkung seiner Wirksamkeit ist in den Körpern ein naturnotwendiger
Akt, im Willen das freie Wollen.

Endlich .noch De Carit. a. 1, auf den St. bei anderer Gelegenheit

so viel Gewicht gelegt hat. In diesem Artikel bekämpft der heilige
Thomas die Ansicht des P. Lombardus, der gelehrt hatte, daß die

Caritas kein eingegossener, übernatürlicher Habitus sei, sondern der

Heilige Geist selbst. Dagegen macht Thomas geltend, daß der Akt
der Liebe, als Willensakt, aus einem inneren Prinzip hervorgehen
müsse : « sicut enim naturales actiones et motus a quodam prineipio
intrinseco procedunt, quod est natura, ita et actiones voluntariae
(also auch der Akt der Liebe) oportet quod a prineipio intrinseco

procédant. » Thomas begründet dies noch weiter und zeigt, daß es

auch für Gott unmöglich sei zu bewirken, daß ein Akt, der nicht aus

einem inneren Prinzip hervorgeht, sondern « a prineipio extrinseco »,

ein Willensakt sei. — Nun fährt aber Thomas weiter : Der Akt der
Caritas übersteigt nach der Lehre des Glaubens die natürliche Kraft
des Willens, weil er eben ein übernatürlicher Akt ist. Daraus folgt :



184 Die Lehre des hl. Thomas

« actus igitur qui excedit facultatem naturae humanae, non potest
esse homini voluntarius nisi superaddatur naturae humanae aliquid
intrinsecum voluntatem perficiens, ut talis actus a principio intrinseco

proveniat. » Da es sich bei der Caritas um eine ständige Disposition
handelt, muß dieses intrinsecum voluntatem perficiens ein habitus
sein — das beweist Thomas noch besonders daraus, daß wer die Liebe

hat, den Akt der Liebe prompte et delectabiliter erwecke, was einen

Habitus voraussetze. Daraus folgert der hl. Thomas endlich, daß

die Caritas ein geschaffener Habitus sei. Das gleiche betont Thomas

II-II q. 23 a. 1 mit besonderer Hervorhebung des Vorzuges der Caritas

vor den anderen eingegossenen Tugenden.
Was folgt nun aus diesen Ausführungen für unsere Frage St.

meint : ein Akt, der aus der praemotio physica hervorgeht, ist kein

actus voluntarius, also noch weniger frei ; er beruft sich auf die

Worte : « non potest hoc divinitus fieri irt aliquis motus hominis qui
sit a principio extrinseco, sit voluntarius. » Aber der Sinn dieser Worte
ist nach dem ganzen Artikel der, daß ein Akt, der ausschließlich a

principio extrinseco ist, kein actus voluntarius sein könne, nicht einmal
de potentia divina. Darum muß der Akt der Liebe als actus volun-
tarius aus dem Willen hervorgehen ; als actus siipernaturalis verlangt
er aber noch « aliquid intrinsecum voluntatem perficiens », aus dem

er hervorgehen kann ; weil endlich die Caritas eine bleibende Tugend
ist, muß dieses « intrinsecum voluntatem perficiens » ein habitus sein.

St. setzt nun bei der praemotio physica wieder voraus, daß es sich

um einen Akt handle, der ausschließlich ab extrinseco gesetzt würde.
Wie oft muß es aber noch gesagt werden, daß die motio divina zwar
von außen erfolgt, nämlich von Seiten Gottes, die Tätigkeit aber, zu
der Gott den Willen bewegt, aus dem Willen hervorgeht, also a principio

intrinseco Auch jenes « intrinsecum, voluntatem perficiens »,

von dem der Aquinate hier spricht, fehlt bei der praemotio nicht, nur
braucht es nicht der übernatürlichen Ordnung anzugehören, wenn
es sich um einen natürlichen Akt handelt, oder braucht kein Habitus
zu sein, wenn es sich um einen vorübergehenden Akt handelt. Der
a. 1 der quaestio de caritate beweist also absolut nichts gegen die

praemotio physica. Überdies gibt Thomas noch ausdrücklich die
motio des Heiligen Geistes zr;, indem er sagt : « Cum Spiritus S. sit
virtuosissimum movens, sie movet ad diligendum quod etiam habitum
caritatis inducat » (ad 3). Die Objektion, wie übrigens die ganze
Ausführung des Aquinaten, zeigt außerdem, daß die motio außer Frage



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe

stand. Thomas bestreitet darum auch keineswegs die motio von
Seiten des Heiligen Geistes zum Akt der Liebe, verlangt aber außerdem

noch die Eingießung eines Habitus, damit der Wille entsprechendes

Prinzip der übernatürlichen Liebesakte sei. Das ist ja auch der

allgemeine Beweis des hl. Thomas für die Existenz von übernatürlichen
Tugendhabitus (I-II q. 55 ss.).

Noch weniger beweist dieser Artikel etwas für die in Frage stehende

Behauptung St.s. Wenn Thomas lehrt, daß der Akt der Liebe nicht
ausschließlich vom Heiligen Geist bewirkt werden könne, sondern im
Willen einen übernatürlichen Habitus fordere, so folgt daraus doch

keineswegs, daß Gott den Willen nur insofern bewege als er ihm die

inclinatio naturalis gebe oder einen Habitus eingieße.
St. hat aus dem eben behandelten Artikel die Folgerung gezogen,

daß nach Th. Gott in der übernatürlichen Ordnung den Willen nur
durch Eingießung übernatürlicher Habitus bewegen könne. Er findet
selbst, daß diese Lehre nicht leicht vereinbar sei mit dem Dogma des

Tridentinums über die Übernatürlichkeit der entfernt zur Rechtfertigung
vorbereitenden Akte. Er hätte noch beifügen können, daß nach seiner

Voraussetzung Thomas überhaupt die gratia actualis negiere. Eine
Widerlegung verdient diese Behauptung nicht. Es sei indessen noch
einmal das Wort des Aquinaten angeführt : « cum Spiritus Sanctus

sit virtuosissimum movens, sie movet ad diligendum quod etiarn
habitum (caritatis) inducat. »1

St. urteilt über meine Interpretation wie folgt : « Er (Sch.) hat die
Lehre des hl. Thomas vom generalis als motor der Körper und deren
Anwendung auf die Willensbewegung durch Gott nicht verstanden» (549).
Ich antworte mit den Worten St.s : « Wem der richtige Sinn und das
wahre Verständnis fehlt, darüber dürfte nach den bisherigen Darstellungen
kein Zweifel bestehen. »

St. fährt weiter : « Er (Sch.) faßt die von Gott in den Willen
hineingelegte inclinatio naturalis in bonum universale als ein passives Prinzip
auf, das erst von außen durch einen Impuls in Tätigkeit gesetzt werden
muß, während es nach Thomas ein prineipium activum ist» (549 f.). Ich
antworte : daß die inclinatio naturalis in bonum universale, sei es als

Willenskraft, sei es als aktuelle Tendenz gefaßt, ein prineipium activum
sei, ist von mir nie bestritten worden ; kein Thomist hat je bestritten,
alle lehren es vielmehr, daß der Wille das innere, aktive Prinzip der
Willensakte sei. 2 Außerdem lehren die Thomisten mit Thomas, daß der

1 Vergl. zu dieser Frage die vorzügliche Untersuchung von Dr. Fr. Zigon,
S. Thomae a. I de Caritate et praemotio physica, in Divas Thomas, 1924, pp. 24-34.

2 Es sind aber hier die beiden technischen Termini « prineipium activum »

und « potentia activa, bzw. passiva », zu unterscheiden. Verstand und Wille



i86 Die Lehre des hl. Thomas

Wille schon durch seine Natur, bzw. durch die Schöpfung, zum Streben
nach dem bonum in universali bestimmt ist (I-II q. 10 a. i) und insofern
keiner neuen motio bedarf. Die Thomisten betonen aber auch, daß diese
naturhafte Bestimmung (inclinatio naturalis) eine determinatio quoad
specificationem actus ist. Dagegen halten sie mit Thomas und der evidenten
Erfahrung fest, daß quoad exercitium actus der Wille quandoque in actu
quandoque in potentia ist. Der Wille ist also ein principium activum,
das bald in ac-tu, bald in potentia tätig ist : so ist meine Hand das
principium activum des Schreibens, aber bald actu, bald in potentia tätig.
Daraus folgern die Thomisten mit Thomas : « Omne quod aliquando est

agens in actu et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo movente ;

manifestum est autem quod voluntas incipit velle aliquid cum hoc prius
non vellet ; necesse est ergo quod ab aliquo moveatur ad volendum »

(i. c.) : so muß auch die Hand, eben weil sie quandoque in actu quandoque
in potentia tätig ist, zum Schreiben bewegt werden, ohne deswegen
aufzuhören, ein principium activum zu sein. In diesem Sinne sagt der heilige
Thomas : « potentia appetitiva est quodammodo passiva, inquantum
movetur ab appetibili : et tarnen est principium humanorum actuum »

(I-II q. 18 a. 2 ad 3).
St. schließt mit den Worten : « Indem Gott dieses innere aktive Prinzip

dem Willen bei der Erschaffung mitteilt, bewegt er ihn in der natürlichen
Ordnung zu allen seinen Tätigkeiten» (550). Diese Folgerung ist
zweideutig. Gewiß ist Gott als Schöpfer der Willenskraft zugleich auch Ursache
aller Willensakte, insofern nämlich der Wille seine Akte nur mittels der
in der Schöpfung erhaltenen Kraft setzt, also nach dem Prinzip : causa
causae, causa causati ; ferner ist es gewiß, daß Gott auch als Urheber der
inclinatio in bonum Ursache aller Willensakte ist, aber wieder nur insofern

als der Wille alles, was er will, vermöge der natürlichen Tendenz
zum bonum will. Aber das ist nicht alles. Gott ist außerdem noch Ursache
der Willensakte, indem er den Willen auch nach der Schöpfung effektiv-
bewegt, umstimmt, appliziert.

Der hl. Thomas macht sich darum die Ansicht St.s zur Objektion
(I q. 105 a. 5). Dort wendet die 3. Objektion ein: « Fadens dicitur esse

causa operationis inquantum dat ei formant qua operatur. Si igitur Deus
est causa operationis rerum factarum ab ipso, hoc erit inquantum dat
eis virtutem operandi. Sed hoc est a principio quando rem facit. Ergo
videtur quod ulterius non operetur in creatura opérante. » Wie wir sehen,

werden principia activa in Bezug auf die Setzung ihres Aktes genannt. So sagt
der hl. Thomas : « voluntas est activum principium » ; allerdings mit der
Beifügung : « non determinatum ad unum, sed indifferenter se habens ad multa »

(I-II q. 10 a d).
Dagegen wird eine Potenz aktiv oder passiv in Bezug auf ihr Objekt genannt :

potentia activa jene, die ihr Objekt hervorbringt, verursacht, potentia passiva
jene, welche ihr Objekt voraussetzt und von ihm abhängig ist : so lehrt Thomas
I q. 79 a. 2, daß der Intellekt eine potentia passiva sei, weil er sein Objekt, das
ens universale, d. h. die gegebene Wirklichkeit, nicht verursache, sondern von
ihm beeinflußt werde. Das gleiche gilt vom Willen, ja in verstärktem Maße.



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 187

ist die Objektion identisch mit der Lehre St.s. Thomas aber weist sie
zurück mit den Worten : « Ad tertium dicendum, quod Deus non solum
dat formas rerum, sed etiam conservât eas in esse et applicat eas ad
agendum et est finis omnium actionum. »

Doch fragen wir umgekehrt, aus welchem Grunde St. zu seiner
irrtümlichen Interpretation gelangt ist. Sein Ausgangspunkt ist, wie er
ausdrücklich hervorhebt, die Lehre des Aquinaten vom generalis als motor
der Körper. Nach dieser Lehre ist der Urheber eines Körpers — also Gott
oder (nach der alten Physik) der agens generalis — auch Ursache der
natürlichen, naturnotwendigen Tätigkeit der Körper. So sagt Thomas
(C. G. III c. 67) : « Omnis operatio quae consequitur aliquam virtutem
altribuitur sicut causae illi rei quae ded.it illam virtutem : sicut virtus gravium
et levium (sc. corporum) naturalis consequitur formam ipsorum ;

et ideo causa motus ipsorum dicitur esse generalis qui dedit formam. »

Daraus schließt Thomas, daß Gott als Schöpfer des Willens auch Ursache
der Willenstätigkeit sei. St. schließt nun daraus : weil nach Thomas Gott
als Schöpfer aller Kräfte auch Urheber ihrer naturnotwendigen Tätigkeit
ist, bewegt er sie nach Thomas auch nur insofern als er die Kräfte
erschaffen hat.

St.s Argument lautet in forma wie folgt: Nach Thomas ist Gott als
Schöpfer der Kräfte auch Urheber ihrer Tätigkeit. Wenn aber Gott als

Schöpfer auch Urheber der Tätigkeit ist, bewegt er die Kräfte nur insofern
als er die Kräfte erschaffen hat (und erhält).

Also bewegt nach Thomas Gott die Kräfte nur insofern als er sie
erschaffen hat und erhält.

Der Untersatz ist offenbar falsch und besagt einen unbegründeten
und unberechtigten transites : wenn nämlich Gott auch schon als Schöpfer
Ursache der geschaffenen Tätigkeit ist, so folgt daraus keineswegs, daß

Gott die von ihm geschaffenen Kräfte nicht auch weiterhin bewegt, beeinflußt,

appliziert.

St. betrachtet es als seine große Entdeckung, daß Thomas die

Willenstätigkeit beständig mit dem motus naturalis vergleiche. Ich
will St. das Verdienst nicht streitig machen, auf diesen Punkt besonders

hingewiesen zu haben. Aber ebenso entschieden muß seine Deutung
dieses Lehrpunktes des Aquinaten abgelehnt werden. Der Aquinate
lehrt allerdings, daß sowohl der motus naturalis, also die naturnotwendige

Tätigkeit der K.örper, als auch die Willenstätigkeit aus einem

inneren Prinzip hervorgehen müssen ; ebenso lehrt er ferner, daß nur
Gott die freie Willenstätigkeit beeinflussen könne, wie nur der

Schöpfer und die causa generalis die Naturtätigkeit geben könne.
Diese zwei Lehrpunkte sind aber auch immer von den Thomisten fest
gehalten worden. Wenn sie weniger betont wurden, geschah es

deswegen, weil niemand sie bestritt. Dagegen schließt St. ganz mit



i8S Die Lehre des hl. Thomas

Unrecht, daß die Willenstätigkeit nur insoweit aus einem äußeren

Prinzip stammen, d. h. von Gott sein könne, als dieser den Willen
mit seiner Tendenz erschafft und erhält. Die Lehre des hl. Thomas
lautet vielmehr : Nur Gott kann den freien Willen bewegen, wie nur
Gott den Körpern ihre naturnotwendige Tätigkeit geben kann.

II. Ist jede von außen erfolgende motio eine motio violenta

1. St. stellt weiter folgenden Satz als Lehre des hl. Thomas auf :

« Moveri violenter heißt in Bewegung übergehen durch einen
vorübergehenden Impuls » (548). St. will damit die praemotio physica
ausschließen, da nach diesem Satz jeder aus der praemotio physica
hervorgehende Willensakt ein motus violentus wäre. Wie aber ohne weiteres

einleuchtet, würde Thomas damit Gott auch außerdem jede aktive
Einwirkung auf den Willensakt absprechen ; Gott würde eben, wie
bereits gesehen, nur insofern den freien Willensakt bewirken, als er
den Willen mit seiner Tendenz zum bonum erschaffen hat und erhält.
Auch hier handelt es sich also nicht bloß um die praemotio physica,
sondern um den aktiven Konkurs Gottes überhaupt, so wie man ihn
bisher verstanden und vertreten hat : Gott sollte, außer durch
Erschaffung und Erhaltung der Willenskraft und -Tendenz, nicht
aktiv auf den freien Willensakt einwirken, weder in der natürlichen,
noch in der übernatürlichen Ordnung. Es braucht wohl kaum noch
bemerkt zu werden, daß damit dem Doctor communis eine Lehre

zugewiesen wird, die der allgemeinen Lehre der Theologie widerspricht
und die kaum ein Theologe zu vertreten wagte.

2. Ich habe die Definition St.s bestritten, indem ich zeigte, daß
nach Thomas nicht jede motio ab extra ein motus violentus sei,

sondern nur jene, bei der das bewegte Subjekt den Akt, zu dem es

bewegt wird, nicht selbst setzt (141 s.). Es sei hier nur eine Stelle

wiederholt (I-II q. 9 a. 4 ad 2), wo Thomas auf die Objektion :

« violentum est cuius principium est extra », also auf die These St.s,

antwortet : « Hoc non sufßcit ad rationem violenti quod principium
sit extra ; sed oportet addere quod nullam conférât vim patiens : quod
non contingit, dum voluntas ab exteriori movetur ; nam ipsa est quae
vult, ab alio tarnen mota. Esset autem motus iste violentus, si esset

contrarius motui voluntatis, quod in proposito esse non potest ; quia
sic idem vellet et non vellet. » Thomas spricht hier von einer motio
ab extra, ab exteriori principio, d. h. von Gott. Diese motio ist nicht



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 189

die schöpferische und erhaltende Tätigkeit Gottes, sondern eine andere

Einwirkung Gottes auf den Willen, eben jene, die man als motio oder

concursus divinus bezeichnet. Thomas bestreitet rundweg, daß jede

motio ab extra eine motio violenta sei — die Definition ist also

falsch, bzw. ungenügend. « Oportet addere », d. h. die Definition muß
dahin ergänzt werden, daß die motio ab extra dann eine motio
violenta sei, wenn das patiens, d. h. das bewegte Subjekt, « nullam
conférât vim », d. h. zur Setzung des Aktes, zu dem es bewegt wird, nicht
selbst mitwirke, wenn der Wille nicht selbst wolle, den Willensakt
nicht selbst setze. Dies sei aber beim Willen nicht der Fall, fährt
Thomas weiter : «Nam ipsa est quae vult, ab alio tarnen mota. » Der
Wille wird also zwar von Gott, als einem äußeren Prinzip, bewegt,
durch einen vorübergehenden Impuls, aber so, daß infolge der

Einwirkung Gottes der Wille selbst will, den freien Willensakt selbst

setzt — eben deswegen ist die motio keine violenta. Ein motus vio-
lentus, ergänzt Thomas noch, wäre dann gegeben, wenn der motus
« esset contrarius motui voluntatis », d. h. wenn das, was Gott im
Willen bewirkt, der Willensbewegung entgegengesetzt wäre. Das sei

aber im gegebenen Falle unmöglich : « quia sic idem vellet et non
vellet », d. h. der Wille würde zugleich wollen und nicht wollen.

Nach Thomas ist also nicht jeder motus ab extra ein motus
violentus. St. übergeht in seiner Antwort diese und andere von mir
angeführte Stellen. Wenn ich ein ähnliches tue, schließt St. : dies

« erweckt unwillkürlich den Eindruck, daß ihm dieselben Verlegenheit
bereiten und er ihnen ratlos gegenüber steht » (564).

3. Statt dessen wirft sich St. auf die Kritik eines von mir gebrachten
Beispieles. Ich hatte geschrieben : « Joh. bringt als Beispiel eines motus
secundum propriam inclinationem den Fall, daß ein Stein abwärts bewegt
wird. » St. bemerkt : « Hier zeigt es sich wieder, wie wenig Sch. den
hl. Thomas kennt. Denn das Schicksal will es, daß Th. gerade dieses

Beispiel gebraucht, um eine Art des motus violentus zu illustrieren» (548).
Allein gerade das Gegenteil ist der Fall.: auch Thomas bringt das gleiche
Beispiel, und zwar gerade in den von St. angezogenen Texten ; für den
motus violentus bringt er andere Beispiele, nämlich wenn ein Stein auf-
ivärts geworfen wird, oder, wenn abwärts, so, daß sein Fall beschleunigt
wird. Sehen wir uns die von St. angezogenen Stellen an.

St. beruft sich vorerst auf II-II q. 175 a. 1 — Thomas behandelt
dort den raptus, die Verzückung. Hier stellt Th. zuerst die richtige
Definition von motus violentus auf : « Yiolentum dicitur cuius principium
est extra, nil conferente eo quod vim patitur » — der zweite Teil der
Definition, die differentia specifica des motus violentus, fehlt in der



Die Lehre des hl. Thomas

Definition St.s. Daraus schließt Th. : « Ideo oportet quod ille qui rapitur
ab aliquo exteriori, rapiatur in aliquid quod est diversum ab eo in quod
eius inclinatio tendit. » Es genügt also nicht, daß der raptus von außen
erfolge (wie es nach der Definition St.s folgen würde), sondern das Ziel
des raptus muß gegen die Tendenz des leidenden Subjektes sein. So wird
auch der herabgestoßene Stein nicht gegen die bei ihm vorausgesetzte
Tendenz nach unten gestoßen, also nicht violenter. Th. führt aber noch
weiter aus, daß das Ziel des raptus in zweifacher Art gegen die Tendenz
des leidenden Subjektes sein könne, nämlich : « Uno modo quantum ad
finem inclinationis, puta si lapis, qui naturaliter inclinatur ad hoc quod
feratur deorsum, feratur sursum ; alio modo quantum ad modum tendendi,
puta si lapis velocius proiiciatur deorsum quam sit motus eius naturalis. »

Der hl. Thomas sagt also selbst, daß nicht das Hamöstoßen eines Steines
ein motus violentus sei, sondern das Aufwärtswerien oder die Beschleunigung
des Falles. Darum schließt auch Thomas, daß rapi ad paenam ein raptus
violentus sei, die von Gott verursachte Verzückung aber nicht.

Das gleiche lehrt Thomas an der zweiten angezogenen Stelle : De
Verit. q. 13 a. 5 ad 1. Hier schreibt Thomas: « Nec tarnen potest dici
omnino violentia nisi sicut dicitur motus violentus quando lapis proiicitur
deorsum velocius quam sit dispositio motus naturalis : proprie tarnen
violentum est in quo nihil confert vim patiens ». Ebenso de Coelo et
mundo, 1, 3 lect. 7. Dort sagt der hl. Thomas: «Est motus secundum
naturam cuius principium est in ipso quod movetur : non solum autem
principium activum sed etiam passivum : quod quidem est potentia per
quam aliquid est naturaliter susceptivum motionis alterius. Et ideo, cum
corpora inferiora moveantur a corporibus superioribus, non est motus
violentus, sed naturalis : quia in corporibus inferioribus est naturalis apti-
tudo ut sequantur motiones superiorum corporum (nämlich nach der alten
Physik). Motus autem violentus est quando nullum principium motus
est ab intrinseco sed solum ab extrinseco, sicut cum homo proiicit corpus
grave sursum in quo nulla est naturalis aptitudo ad talem motum. »

Endlich hält St. mir einen Text aus C. G. III c. 88 entgegen, mit
der Bemerkung : « Hätte Sch. (diesen) Text des hl. Thomas genauer
betrachtet, dann wäre ihm dieses Mißgeschick nicht begegnet» (549).

Der hl. Thomas sagt an der angezogenen Stelle : « Agens exterius sie

solum naturaliter movet inquantum causat in mobili intrinsecum
principium motus, sicut generans quod dat formam gravitatis corpori gravi
generato, movet ipsum naturaliter deorsum. Nihil autem aliud extrin-
secum movere potest absque violentia corpus naturale nisi forte per
accidens, sicut removens prohibens quod magis utitur motu naturali vel
actione quam causet ipsum. »

St. schließt aus dieser Stelle : « Nach Thomas kann also nur. der
generans einen motus naturalis per se verursachen ; jedes andere agens
aber bewirkt denselben nur per accidens durch Beseitigung von Hindernissen.

Da aber jener, der einen Stein den Berg herunterstößt, weder
generans noch removens prohibens ist kann er nur einen motus
violentus verursachen» (549). Thomas sagt aber gerade das Gegenteil,



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe I91

nämlich erstens : nur der generans kann dem Körper die naturnotwendige
Tätigkeit geben (naturaliter movet) ; zweitens : jedes andere agens wirkt
entweder gewaltsam auf den Körper ein (Hinaufwerfen des Steines oder
Beschleunigung des Falles) oder bewegt ihn per accidens. Nicht jeder motus
also, auch wenn er nicht vom generans stammt, ist ein motus violentus,
sondern kann auch ein motus per accidens sein. St. meint allerdings :

«jener der den Stein den Berg herabstößt, ist weder generans noch
removens prehibens » (549). Das erste ist richtig, das zweite aber falsch.
Wer den Stein bergabstößt, gibt dem Steine selbstverständlich nicht seine

naturnotwendige Tätigkeit, aber ist removens prohibens, in dem Sinne
nämlich, wie Thomas selbst sagt : « magis utitur motu naturali vel actione

quam causat ipsum » : wer einen Stein bergab stößt, verursacht zwar dessen
Schwerkraft nicht, benützt sie aber ; deswegen rollt der Stein, einmal
bewegt, auch von selbst den Berg herunter, zum Zeichen, daß kein motus
violentus vorliege. Der Beweis St.s aus der Bewegung der Körper ist also

mißlungen.

3. Doch genug über dieses Beispiel. Kehren wir zur These zurück.
St. muß beweisen, daß jeder motus ab extrinseco ein motus violentus
sei. An all den behandelten Stellen sagt aber Thomas das Gegenteil :

der motus ab extrinseco kann ein motus violentus sein, aber nicht

jeder ist es. Vor allem betont Thomas immer wieder, daß Gott, als

principium extrinsecum, den Willen bewege, ohne ihm Gewalt anzutun.
Hier wären alle jene Stellen anzuführen, wo Thomas lehrt, daß Gott

den Willen bewegt, ohne ihm Gewalt anzutun, ja ohne seine Freiheit zu

beschädigen : I q. 105 a. 4. 5 ; I-II q. 9 und 10 mit den Parallelstellen

: hierher gehören auch alle unter Abschnitt I untersuchten Texte,

wo Thomas sagt, daß Gott, als Urheber des Willens, diesen auch späterhin

effektiv zu neuen Willensakten bewegen könne. St. interpretiert
ja allerdings alle diese Texte dahin, daß Gott nur insofern den Willen
bewegen könne als er ihm die Willenskraft gebe ; aber wir haben den

Irrtum dieser Interpretation bereits gesehen. Sehen wir uns indessen

doch einige Texte an.
Gerade an der zuletzt behandelten Stelle (C. G. III c. 88) folgert

der hl. Thomas : « Violentum opponitur naturali et voluntario, quia

utrumque oportet quod sit a principio intrinseco Ulud igitur
solum agens potest causare motum voluntatis absque violentia quod
causat principium intrinsecum huius motus, quod est potentia ipsa
voluntatis. Hoc autem est Deus, qui animam solus creat Solus

igitur Deus potest movere voluntatem per modum agentis absque
violentia. » Wir haben hier die bereits bekannte Lehre des Aquinaten
daß nur Gott den Willen bewegen könne, weil nur er ihn erschafft



IQ2 Die Lehre des hl. Thomas

und nur der Schöpfer des Willens diesen auch weiterhin bewegen kann.

Ferner handelt es sich an dieser Stelle nicht um die Verursachung
des Willensaktes durch die Schöpfung, sondern um eine andere, spätere

Beeinflussung des Willens : Thomas spricht von einer Bewirkung des

Willensaktes « per modum agentis », also als bewirkende, bewegende
Ursache. Eine solche effektive Einwirkung wird Gott, allerdings ihm
allein, zugeschrieben. Wir haben also hier eine von außen erfolgende

Einwirkung Gottes « absque violentia ».

In I-II q. 6 a. 4 beweist der Aquinate, daß dem Willen keine
Gewalt angetan werden könne. « Et huius est ratio, quia actus voluntatis

nihil est aliud quam inclinatio quaedam (ein Streben) procedens
ab interiori principio cognoscente, sicut appetitus naturalis (die
Tendenzen der Naturkörper) est quaedam inclinatio ab interiori principio

et sine cognitione. Quod autem est coactum vel violentum, est
ab exteriori principio. Unde contra rationem (gegen den Begriff)
ipsius actus voluntatis est quod sit coactus vel violentus, sicut etiam
est contra rationem naturalis inclinationis vel motus lapidis, quod
feratur sursum » Selbst Gott kann also dem Willen keine Gewalt
antun. Aber damit ist nicht ausgeschlossen, daß Gott den Willen
effektiv bewege. Die erste Objektion hält auch entgegen, daß Gott
mächtiger sei als der menschliche Wille, ihm also Gewalt antun könne.
Thomas antwortet darauf — nicht wie St., daß Gott nicht von außen

auf den Willen einwirken könne, sondern — : « Deus, qui est potentior
quam voluntas humana, potest voluntatem humanam movere, secundum

illud Prov. 2i : Cor regis in manu Dei est ; et quocumque voluerit,
inclinabit illud. Sed si hoc esset per violentiam, iam non esset cum
actu voluntatis : nec ipsa voluntas movetur, sed aliquid contra
voluntatem. » Die Antwort besagt also, daß Gott gewiß den Willen bewegen

könne, d. h. den bereits bestehenden Willen, daß er in ihm jeden

beliebigen guten Willensakt bewirken könne, aber ohne ihm Gewalt

anzutun, ohne ihn zu nötigen. Thomas erläutert dies noch weiter

damit, daß dies aus dem Wesen der Willensbewegung und der violentia
folge. Wenn nämlich Gott den Willen nötigte, so würde das besagen,
daß der Wille nicht selbst wollte (non esset cum actu voluntatis),
ja daß der Wille nicht bewegt würde : der Wille kann aber nicht
anders bewegt werden als zu einem Akte. Thomas lehrt also wiederum :

Gott bewégt zwar den Willen, nötigt ihn aber nicht.
In diesem Zusammenhange müssen wir nochmals auf De Verit.

q. 22 a. 8 zurückkommen. Thomas schreibt dort : « Deus potest



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 193

immutare voluntatem de necessitate, non tarnen potest earn cogéré. »

Thomas lehrt also, daß Gott den Willen unfehlbar beeinflussen könne,
ohne ihm Gewalt anzutun — wiederum das Gegenteil der These St.s.

Auch kann dieser nicht einwenden, daß Thomas nur von jener
Einwirkung auf den Willen spreche, die Gott als dem Schöpfer der Willenskraft

und Willenstendenz zukommt. Das Wort « Deus potest immutare
voluntatem » spricht zu deutlich, zumal Thomas dieses Wort noch
selbst erklärt, wie sich aus dem folgenden ergibt. Die These wird
nämlich, wie folgt, begründet. « Cuius ratio est, quia ipsum velle

aliquid est inclinari in illud » (das Wollen ist ein Streben, eine Tendenz
nach etwas), coactio autem vel violentia est contraria inclinationi
illius rei quae cogitur (dem Streben des leidenden Subjektes entgegengesetzt).

Cum igitur Deus voluntatem immutat, facit ut praecedenti
inclinationi succédât alia inclinatio, et ita quod prima aufertur et
secunda manet. » Deutlicher könnte Thomas wohl nicht aussprechen,
was er unter « movere voluntatem » versteht : movere heißt den Willen
umwandeln, d. b. machen, bewirken, daß der Wille, der eben das

Objekt A. wollte, nun das Objekt B. will. Aber diese Bewegung
bewirkt keinen motus violentus. Thomas folgert nämlich : « Unde

illud ad quod (Deus) inducit voluntatem, non est contrarium
inclinationi iam existenti, sed inclinationi quae prius inerat : unde non est

violentia nec coactio. » Die Folgerung ist klar : weil die motio divina
bewirkt, daß. der Wille etwas anderes will als früher, ist das, was der

Wille nun will, zwar der früheren Tendenz entgegengesetzt, aber nicht
dem Streben, der Tendenz, die er nun hat. Deswegen ist dieser neue

actus, der motus voluntatis, kein motus violentus. Thomas lehrt
also, um es nochmals zu wiederholen, daß der neue Akt zwar von Gott,
durch eine Änderung des Willens, effektiv bewirkt wird, aber ohne

daß ein motus violentus vorliegen würde.

Um jede Velleität auszuschließen, diesen Willensakt nur auf

Rechnung der Erschaffung der Willenskraft zurückzuführen, fügt
Thomas noch bei :

« Immutat autem (Deus) voluntatem dupliciter : uno mode movendo

tantum ; quando sc. voluntatem movet ad aliquid volendum, sine hoc

quod aliquam formam imprimat voluntati, sicut sine appositione ali-
cuius habitus quandoque facit ut homo velit quod prius non volebat ;
alio vero modo imprimendo aliquam formam in ipsam voluntatem. »

Wie vereinbart sich das mit der These St.s, daß nach Thomas Gott
nur insofern auf den Willen einwirkt als er ihm die Kraft und Tendenz

Divus Thomas.



i94 Die Lehre des hl. Thomas

zum Guten gibt und erhält Wie vereinigt sich dies mit der anderen

These St.s, daß Gott in ordine supernaturali nur durch Eingießung
von habitus auf den Willen einwirken könne Wie vereinigt sich dies

mit dem Satze, daß jeder motus ab extra ein motus violentus sei

Thomas geht übrigens noch weiter. Nach ihm gibt es von Gott
verursachte Willensakte, die nicht nur kein motus violentus sind,
sondern sogar freie Willensakte. In der I-II lehrt Thomas zuerst,
daß der Wille (quoad primum actum voluntatis) von Gott bewegt
werde (q. 9 a. 4-6). In der folgenden Quaestion, a. 4, lehrt er
ausdrücklich, daß der Wille nicht de necessitate von Gott bewegt werde,
d. h. daß der Wille frei bleibe : « sic Deus ipsam movet quod non ex
necessitate ad unum déterminât, sed remanet motus eins contingens et

11011 necessarius, nisi in his ad quae naturaliter movetur. » Dies hat
St. allerdings nicht abgehalten, das Gegenteil zu behaupten.

Wir sind also wohlberechtigt, zu schließen : Der Satz, daß jede

motio ab extrinseco ein motus violentus sei, ist nicht Lehre des heiligen
Thomas ; St. hat ihn in den hl. Thomas hineingelesen.

4. Worin liegt nun der Grund der irrigen Interpretation St.s

Dieser beruft sich immer wieder darauf, daß nach Thomas der Willensakt

a prineipio intrinseco sein müsse, jener Akt aber, der a prineipio
extrinseco stamme, ein motus violentus sei. Die Antwort ergibt sich

aus dem Gesagten. Was nur a prineipio extrinseco ist, ist ein motus
violentus. Aber ein Akt kann a prineipio intrinseco sein, auch wenn
dieses innere Prinzip von außen bewegt wird. So ist es in der motio
divina. Der Willensakt, zu dem Gott bewegt, ist a prineipio intrinseco,

d. h. er wird vom Willen, als immanentem Prinzip gesetzt und
eliziert ; aber der Wille wird von Gott bewegt, daß er ihn setzt.

Der eigentliche Grund der irrigen Interpretation St.s liegt wo
anders, nämlich in seiner Auffassung vom Terminus der göttlichen
motio.

St. insistiert immer auf dem Worte : « rein äußerer Impuls. »

Nun ist es klar, daß eine Tätigkeit, die ausschließlich das Resultat
eines rein äußeren Impulses ist, im actus oder motus violentus ist :

wie wenn ein Stein aufwärts geworfen wird. St. scheint nun die

Einwirkung Gottes, die motio divina so zu verstehen, daß sie allein im
Geschöpfe die Tätigkeit verursacht, ohne daß die geschaffene Kraft
diese Tätigkeit selbst setzte. Nach dieser Auffassung wäre allerdings
jede Einwirkung Gottes eine motus violentus. Nun faßt allerdings
Suarez und seine Schule den concursus divinus so auf, daß Gott



über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe 195

unmittelbar den Akt, die Tätigkeit der geschaffenen Kraft bewirkt ;

Thomas aber und seine Schule lehren, daß die unmittelbare Wirkung,
der terminus der motio divina die actuatio der Potenz sei — der eigene
Name dieser Wirkung bei Thomas ist « intentio » — über diese weiter
unten. Wenn dann der Wille durch die motio divina aktuiert ist,
tritt der Wille selbst in Funktion, kann in Bewegung übergehen, kann
der actus secundus erfolgen. Dieser motus ist kein actus violentus,
erfolgt nicht ausschließlich infolge eines « rein äußerlichen Impulses »,

sondern wird ganz und gar vom Willen selbst gesetzt. Darum lautet
auch die Antwort des hl. Thomas : « de ratione vohmtarii est quod
principium eius sit intra ; sed non oportet quod hoc principium intrin-
secum sit primum principium non motum ah alio » (I-II q. 9 a. 4).
St.s Ausführungen mögen die suarezische Lehre treffen, sie geben aber

nicht die Lehre des hl. Thomas wieder.

Rom, Januar 1924. (Schluß folgt.)


	Die Lehre des hl. Thomas über die Einwirkung Gottes auf die Geschöpfe

