
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Zur Frage nach der Natur des Gegestandes der äusseren Sinne

Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Frage nach der Natur

des Gegenstandes der äußeren Sinne.

Von Dr. Petrus WINTRATH 0. S. B., Maria-Laach.

Es sind nicht die Naturwissenschaften mit ihren « unleugbaren
Tatsachen » allein, die gegen die Auffassung ins Feld geführt werden,
daß die äußeren Sinne die Beschaffenheiten der körperlichen Dinge in
ihrem physischen Ansich erkennen. Auch metaphysische (erkenntniskritische)

Erwägungen sollen dartun, daß der Gegenstand der

Erfahrung nicht oder nicht schlechthin jenseits der Erfahrung, des

Bewußtseins liegen könne.
Man sagt : Dadurch, daß etwas erfahren wird, wird es ipso facto

in die Erfahrung hineingestellt und infolgedessen so wahrgenommen,
wie es im Akte der Erfahrung steht. Damit ist aber die Erkenntnis
des Dinges in seinem physischen Ansich unmöglich geworden. Das

was der Sinn vom körperlichen Ding erreicht, ist der Abschluß seiner
Wirksamkeit im Erkenntnisvermögen, seine Wirkung im Psychischen.
Sein Gegenstand ist nicht physischer, sondern psychischer Natur.
So ist das, was wir z. B. grüne Farbe nennen und was den unmittelbaren

Gegenstand des Gesichtssinnes bildet, nicht die physische Zu-
ständlichkeit eines körperlichen Trägers, sondern etwas vom und im
Gesichtssinn durch den Reiz einer physischen Ursache Hervorgebrachtes.
Die Empfindung geht nicht auf einen bewußtseinsjenseitigen Gegenstand,

den sie vorfindet, den sie in seinem physischen Ansich erkennt,
sondern sie bringt ihren formalen Gegenstand erst hervor und erkennt
ihn so, wie sie ihn in sich trägt. Er ist also bewußtseinsdiesseitig,

psychischer Natur.
Neuerdings glaubt man dieser Lehre eine gewisse Vertiefung

gegeben zu haben, indem man annimmt, der formale Gegenstand der
äußeren Sinne sei physisch und psychisch zugleich. Das physische
Ding wirkt auf das Sinnesorgan, das eine leiblich-seelische Einheit
bildet, und so wird die Wirkung, der Empfindungsgegenstand, selber

zur seelisch-leiblichen Einheit. Die physische Körperbeschaffenheit —
man mag sie Farbe nennen — wirkt chemisch und physiologisch auf



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 159

das Auge. Die Wirkung ist das Netzhautbild. Weil aber das Auge
eine somatisch-psycbische Einheit ist, ist auch das Netzhautbild nichts
rein Physisches, sondern vom Gesichtssinn aufgenommen, in ihn

eingegangen, trägt es gleichsam die Züge beider Eltern im Antlitz,,
der physischen Körperbeschaffenheit und des physisch-psychischen
Sinnes : es ist physisch-psychischer Natur und wird so vom Gesichtssinn

wahrgenommen. Seine Aufnahme in das Sinnesorgan ist die

Empfindung selber. Das Sehenbewirken oder das Gesehenwerden der
Farbe und das Sehen des Auges ist ein- und dieselbe Tätigkeit, ein-
und dieselbe Wirklichkeit : sensibile in actu est sen sus in actu, obgleich
das physische Sein der Körperbeschaffenheit und das Sein des Auges
verschieden sind.

Diesen Ansichten liegt offenbar das berechtigte Bestreben zugrunde,
den Erkenntnisvorgang der äußeren Sinne unserem Verstehen begreiflich
zu machen. Wir alle sind überzeugt, daß wir erkennend eine

Verbindung mit dem Gegenstand eingehen. Der Erkenntnisvorgang
spielt sich im erkennenden Subjekt ab, der Gegenstand muß also

irgendwie in ihm vorhanden sein. Das gilt für die äußeren Sinne

nicht minder wie für die andern Erkenntnisfähigkeiten. Muß nun aber
diese Tatsache so ausgedeutet werden, daß man glaubt, die
Wahrnehmung eines physischen Ansichs des Sinnengegenstandes in Abrede
stellen zu können und behauptet, das was formell empfunden werde,
finde sich eben nur innerhalb des empfindenden Subjektes, sei das

Resultat des physischen Dinges und des psychischen Sinnes, keineswegs

aber etwas Bewußtseinsjenseitiges Man will, um die eigenartige

Durchdringung von Subjekt und Objekt, die im Erkennen

stattfindet, begreiflich zu machen, beide, Subjekt und Objekt, möglichst
aneinander rücken, den Unterschied zwischen Erkenntnisakt und

Erkenntnisgegenstand, soweit es geht, verringern, ja in dieser intentio-
nalen Durchdringung und Einheit selber den formalen Gegenstand
der Empfindung bestehen lassen. Wird dadurch das Problem des

Erkennens gelöst, namentlich aber die Unmöglichkeit der Erkenntnis
des Gegenstandes in seinem physischen Ansich erwiesen Ich glaube
nicht, daß man diese Fragen bejahen muß. Ein aufmerksames Zurückdenken

über den Erkenntnisvorgang wird uns das zeigen.
- Wie jedes Erkennen stellt sich auch das Erkennen der äußeren

Sinne dar als eine ganz eigenartige Betätigung bezüglich des

vorliegenden Gegenstandes. Der Erkennende erfaßt seinen Gegenstand,
aber er tastet ihn in seinem Selbst nicht an ; er stellt ihn in sich



l6o Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

hinein und läßt ihn doch unversehrt draußen ; er vereinigt sich mit
ihm und absorbiert ihn nicht. In jedem Erkenntnisvorgang steht das

Objekt dem Subjekt blank gegenüber, lassen sich beide voneinander
und vom Akte deutlich unterscheiden.

Dieser Tatbestand bleibt darum derselbe, ganz gleich, ob man den

formalen Gegenstand der äußeren Sinne bewußtseinsdiesseitig oder

bewußtseinsjenseitig sein läßt. Sehen wir von dem Umstand ab, daß

die Innenerfahrung, die doch der Kronzeuge für die Tatsache unserer
Erkenntnisvorgänge sein muß, den Gegenstand der äußeren Sinne

nicht als bewußtseinsdiesseitig, als ein dem Akte des Erfahrens
einwohnendes Objekt aufweist, wohl aber, mit unabweisbarer Aufdringlichkeit

als bewußtseinsjenseitig, d. h. als physische, der Außenwelt

angehörige Körperbeschaffenheit.1 Man handelt inkonsequent, wenn

man das Zeugnis des Selbstbewußtseins hinsichtlich der äußeren Sinne

immer wieder in Zweifel zieht oder verwirft, das Zeugnis desselben

Selbstbewußtseins bezüglich des Verstandes aber gelten läßt. Stellen

wir vielmehr nur die Frage : Wird das, was der äußere Sinn als Reaktion
auf den physischen Reiz in sich hat entstehen lassen, nicht auch in
seinem Ansich erkannt Man wird offenbar mit Ja antworten müssen.
Denn wenn das so entstandene psychische (oder physisch-psychische)
Gebilde nicht wirklich erkenntnismäßig erfaßt wird, dann findet
überhaupt kein Erfahren oder Empfinden statt, und es hat keinen Sinn,

vom Gegenstand der äußeren Sinne zu sprechen. Wird aber der

bewußtseinsdiesseitige Gegenstand in seinem Ansich erkannt, dann

befindet sich der Erkenntnisakt diesem Gegenstande gegenüber in
derselben Lage wie dem physischen gegenüber. Dann liegt der psychische
Gegenstand dem Akt des Erkennens, trotz seines Einwohnens in
demselben unvermischt in seinem Selbst vor, und der Akt geht auf ihn
als auf etwas, das nicht Akt, nicht selber Erkennen ist, sondern von
ihm als ein Anderes sich abhebt und unterscheidet. 2 Das trifft aber

gleicher Weise auch beim physischen Gegenstand zu. Auch dieser

1 Josef Gredt hat in seinem Buch: Unsere Außenwelt (Innsbruck 1921),
p. 226 ff. den Nachweis hierfür eingehend und überzeugend erbracht.

2 Derselbe Akt, der den Gegenstand hervorbringt, wird ihn wohl auch
erkennen. Ein und derselbe Akt wäre somit Hervorbringen, im Dasein erhalten
und zugleich Wahrnehmen seines Gegenstandes. Es widerspricht dem Zeugnis
des Bewußtseins, wenn man Empfindung und Empfindungsinhalt der äußeren
Sinne dermaßen als eine Einheit faßt, daß man bei ihnen Akt und Gegenstand
nicht voneinander unterscheiden zu dürfen glaubt. Als Erkenntnisvorgang liegt
die Empfindung der äußeren Sinne auf derselben Linie wie das Denken.



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne l6l
steht der Erkenntnistätigkeit objektiv gegenüber, und die Empfindung
geht auf ihn, wie sie auf den bewußtseinsdiesseitigen Gegenstand
abzielen würde : sie erfaßt ihn und stellt ihn in sich, in den Empfindungsträger

hinein, ohne ihn in seinem physischen Ansich zu beeinträchtigen.
Was nützt es also, den Gegenstand der äußeren Sinne als Gegenstand

dem Erfahrungsakte einwohnen, ihn psychischer Natur sein zu
lassen Gewiß, der bewußtseinsdiesseitige Gegenstand steht in der
denkbar innigsten Verbindung mit dem Empfindungsakt, er ist aus
ihm herausgewachsen, von gleicher Natur wie er. Der Akt hält ihn
gleichsam umfangen und trägt ihn. Und dem Bedürfnis, Subjekt und

Objekt möglichst einander genähert zu sehen, ist entsprochen. Allein
für das Erkennen als solches liegt der Gegenstand trotzdem außerhalb
des Aktes, und als etwas Anderes steht er ihm gegenüber. Und der

Akt muß gewissermaßen aus sich selbst und über sich selbst hinaus,

um seinen Gegenstand, auch wenn er ihn in sich trägt, erkenntnismäßig,

zu erfassen. Darauf kommt es aber in unserem Falle an, und
insofern liegen psychischer und physischer Gegenstand auf derselben

Linie. Der Dualismus, der Gegensatz ist mit dem Erkennen gegeben.

Und diesen Gegensatz muß das Erkennen bemeistern können.
Es kann darum auch nicht, wie die Gegner der Bewußtseinsjen-

seitigkeit des Gegenstandes einwenden, von einer transitiven Tätigkeit
der äußern Sinne die Rede sein, wenn sie auf das physische Ansich
des Gegenstandes gehen, ebensowenig wie beim Erkennen des

psychischen Gegenstandes. Denn der Erkenntnisakt langt nach dem

physischen Gegenstande nicht mehr und nicht weniger aus sich herarrs

wie nach dem psychischen. In beiden Fällen bleibt er als aktuelle
Zuständlichkeit und Vollendung des Erkenntnisvermögens vollständig
innerhalb des letztern, und in beiden Fällen terminiert er zugleich auf
seinen Gegenstand, der, ob physisch ob psychisch, als Gegenstand
außerhalb des Aktes liegt. Den Gegenstand erkenntnismäßig erfassen,

heißt nicht physisch ihn berühren und ergreifen, so wie die Hand
nach dem Apfel langt. Wir meinen in der Unzulänglichkeit unseres

Erfassens des Erkenntnisvorganges, das sei notwendig, damit ein

Gegenstand in seinem physischen Ansich erkannt werden könne, und
werden erst durch ernstes Nachdenken eines andern belehrt. Es heißt
aber auch nicht, den unmittelbaren Gegenstand aus clem erkennenden

Subjekt hervorholen, ihn aus dessen psychischen Natur herausmodeln,
um ihn so nicht von außen herein holen zu müssen — mag das
physische Ding dabei auch mitwirken und dem psychischen Gegenstand

Divus Thomas.



IÔ2 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

einen physischen Einschlag geben. Auch dann wäre der Gegensatz

da, und der Akt müßte aus sich heraus, um ihn zu überwinden. Allein
niemals ist der direkte Gegenstand eines menschlichen Erkenntnisaktes

dieser Akt selber oder, wie man auch gelegentlich sagt, seine

Modifikation oder Form, unter der er uns gegenständlich erscheint.

Am allerwenigsten der Akt der äußeren Sinne, die bezüglich ihres
formalen Gegenstandes in keiner Weise schöpferisch sind, sondern

sich rein aufnehmend verhalten. Sondern er ist immer ein Anderes.

Und der Akt beläßt dieses in seinem Anderssein : ich sehe nicht (in
actu signato) eben dieses Sehen ; ich höre nicht eben dieses Hören,
denke nicht eben dieses Denken, noch auch eine zum direkten
Gegenstand gewordene Modifikation oder Form dieses Erkenntnisaktes.
Sondern ich sehe etwas, das nicht Sehen, sondern Farbe ; höre, was

nicht Hören, sondern Schall ; denke, was nicht dieser Denkakt ist :

ein Anderes. Und diese Andere, Fremde sehe, höre, denke ich
als Anderes.

Wohl erkennen die äußeren Sinne wie alle Erkenntnisfähigkeiten
ihren Akt, der per se auf einen Fremdgegenstand geht, dunkel und
nebenbei als Mitgegenstand (der Akt wird durch sich selbst bewußt
in actu exercito). Aber die äußeren Sinne sind nicht imstande, diesen

ihren Akt gesondert und an sich zu betrachten (in actu signato).
Dazu sind sie nicht unstofflich genug. Der Verstand kann das. Aber
auch er muß sich erst vom Fremdgegenstand, der ihm eigentümlich
ist, nämlich von der allgemeinen körperlichen Wesenheit «

zurückwenden », um seinen Akt in actu signato zu erkennen. Er bedarf also

dazu eines zweiten Aktes, eben des reflexen. Ebenso vermag der

Intellekt sich zwar in einer species expressa, die er hervorbringt, einen

Gegenstand selber objektiv gegenüber zu stellen, das sog. Gedankending.

Dieses kann aber füglich nicht eine Modifikation oder Form
des Denkaktes genannt werden, unter der dieser dem Intellekt
gegenständlich erschiene. Allein die äußeren Sinne bringen überhaupt keine

species expressa hervor.1

Mögen also auch andere Tätigkeiten als das Erkennen auf Gegenstände

gehen, das Erkennen geht auf seinen Gegenstand formell, insofern

dieser Gegenstand ist. Andere Tätigkeiten absorbieren ihren
Gegenstand oder treten in physischen Kontakt mit ihm : das Erkennen
absorbiert seinen Gegenstand nicht und nimmt ihn doch in sich auf,

1 Begründung hierfür bei Gredt, a. a. O. 202.



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 163

es berührt ihn nicht in physischer Weise und erreicht ihn doch in
seinem Ansich. Gegensätze, Unterschiede sind darum die Voraussetzung

des Erkennens, nicht Identität. Die Identität entsteht erst
durch das Erkennen, aber eine Identität, die den Gegensatz wahrt,
darum eine ideale, intentionale Identität ist. +

Nach alledem' ist also die Schwierigkeit für unser Verstehen nicht
so sehr die, wie unsere äußeren Sinne die Dinge in ihrem physischen
Ansich wahrnehmen, als vielmehr jene, wie Erkennen überhaupt
möglich ist, wie der Gegensatz zwischen Subjekt und Objekt erkenntnis-
nräßig überwunden wird. Wir meinen auf den ersten Blick, um einen

Gegenstand, der jenseits des Bewußtseins liegt, so wahrzunehmen,
wie er in Wirklichkeit ist, müßte man gleichsam in denselben hinein-
dringen, ihn physisch in sich aufnehmen und sich in realer Weise mit
ihm identifizieren. Anders sei er in seinem physischen Ansich nicht
zu erreichen.

Daher das Bestreben, die Schranken niederzureißen, die Subjekt
und Objekt voneinander trennen, beide möglichst aneinander zu
rücken und den Unterschied zwischen Erkenntnisakt und Erkenntnisgegenstand,

soweit es geht, zu verringern. Allein es ist zum Erkennen
nicht nötig, daß eine solche Durchdringung und Einheit zwischen

Subjekt und Objekt stattfinde. Den Gegenstand erkennen heißt nicht
der Gegenstand real-physisch werden, sondern, wie gesagt, ihn in sich
hineinziehen und doch draußen lassen, ihn sich verähnlichen und doch
in seinem Selbst wahrnehmen. Das klingt zwar paradox, rmd in der

physischen Ordnung wäre es das auch. Aber in der erkenntnismäßigen
Ordnung ist es Tatsache. Wäre Erkennen etwas anderes, dann stände

es sich selber im Wege und würde sich so unmöglich machen. Darum
kann auch der Gegenstand des Erkenntnisaktes ganz gut ein
bewußtseinsjenseitiger sein, denn der Akt erreicht ihn, obgleich sich der Gegenstand

außerhalb des Aktes befindet. Und anderseits, wenn der Gegenstand

dem Akte einwohnen würde, läge er dennoch dem Erkennen
als etwas anderes gegenüber. Deshalb hat es auch keinen Zweck, den

Gegenstand auf dieselbe « psychische » Plattform mit dem Akte zu

erheben, um auf diese Weise den Unterschied zwischen beiden zu

verringern. Das Erkennen verlangt nicht, daß der Akt transitiv und
physischer Natur sei, weil der Gegenstand physisch ist ; es verlangt
aber auch nicht, daß der Gegenstand psychisch sei und dem Akte
einwohne, weil dieser psychischer Natur ist. Wir müssen die Tatsachen

und Vorgänge auch unserer Innenwelt so nehmen, wie sie sind und



164 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

müssen nach ihnen unsere Erklärungen einrichten. Nicht aber dürfen

unsere Erklärungen den Tatsachen Gewalt antun oder sie gar in Frage
stellen. Dadurch, daß man den Erfahrungsakt so absolut zu einer
immanenten Tätigkeit macht, daß er nur Bewußtseinsdiesseitiges
erkennen könne und ihn doch anderseits so herabdrückt, daß er wie
die transitive Tätigkeit seinem Wesen nach Hervorbringung einer

Wirkung wird, dadurch ist der Lösung des Erkenntnisproblems nicht
gedient.

Wir können uns also nicht völlig klar werden darüber, wie das

erkennende Subjekt auf seinen Gegenstand terminiert, wie es ihn in
seinem Ansich erreicht. Daß es dies tut, ist Tatsache. Und in diese

Tatsache können wir insofern einiges Licht bringen, als wir zu
verstehen suchen, wie denn die Vereinigung des Subjektes mit dem Objekt
vor sich geht, wie der Gegenstand im Erkennenden ist. Denn das ist
sicher : um den Gegenstand in seinem Ansich erfassen zu können,
muß der Erkennende den Gegenstand, auch den physischen, irgendwie

in sich tragen, sonst kann er seiner nicht « inne werden ».

Wie der Erkenntnisakt keine transitive Tätigkeit, der erkenntnismäßige

Kontakt mit dem Gegenstand kein physischer ist, so ist auch
die Vereinigung zwischen Subjekt und Objekt im Erkennenden keine
reale, physische Vereinigung, sondern eine solche, wie der eigentümliche
Vorgang, den wir Erkennen nennen, sie eben verlangt : sie ist eine

erkenntnismäßige, ideale oder intentionale Vereinigung. Unsere
Ausdrücke bleiben hinter der Sache zurück, können sie nicht adaequat

wiedergeben. Die Scholastiker wandten hier ihren bekannten Grundsatz

an : Quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur.
Der Erkenntnisgegenstand erhält im Erkennenden eine Seinsweise,

die ihm außerhalb des Erkennenden nicht eignet. Ein esse spirituale,
ideale, cognitum nannten es S. Thomas und die andern Scholastiker,
im Gegensatz zum esse naturale, das der Gegenstand an sich hat.
Man kann es auch ein psychisches Sein nennen, weil die Psyche, das

psychische Erkenntnisvermögen es gibt. Besser nennt man es vielleicht
intentionales Sein, weil der Erkennende durch dasselbe erkenntnismäßig

auf den Gegenstand in seinem Ansich hinstrebt.
In dieser Seinsweise ist der Gegenstand im Erkennenden, vollzieht

sich die erkenntnismäßige Durchdringung von Subjekt und Objekt.
Dieser « innerliche » Gegenstand kann mit Recht die Wirkung, das

Resultat des Zusammenwirkens des Erkenntnisgegenstandes (bei den
äußern Sinnen der physischen Körperbeschaffenheit) und des



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 165

Erkenntnisvermögens genannt werden. Er trägt die Züge beider
Eltern : er ist psychischer oder intentionaler Natur, weil er vom
psychischen Erkenntnisvermögen herstammt, in ihm existiert ; er
stellt den eigentlichen Erkenntnisgegenstand, die physische
Körperbeschaffenheit dar1 und wird darum von den Scholastikern auch
similitudo objecti genannt, weil er von ihm verursacht ist.

Man kann also zwei Seinsweisen beim Erkenntnisgegenstand
unterscheiden : eben diese intentionale, die er im Erkennenden hat,
und die physische (wenn er Sinnesgegenstand ist), die er an sich hat.
Letztere ist identisch^ mit dem physischen Ansich des Gegenstandes.

Nun muß man aber natürlich nicht meinen, der Gegenstand in
seiner intentionalen Seinsweise, die similitudo objecti, sei eben das,

was erkannt wird ; sondern als solcher ist er das Erkennen selber.

Erkannt wird der Gegenstand in seinem physischen Ansich, dieser

ist Terminus cognitionis. Indem aber der Erkennende auf den Gegenstand

in seinem physischen Ansich hinzielt, entsteht in ihm der
Gegenstand in seinem intentionalen Sein, erhält dieser im Erkennenden
ein Bewußt-Sein. Und umgekehrt, indem im Erkennenden und nach
Weise des Erkennenden, das heißt also in intentionaler Seinsweise,

der Gegenstand entsteht, erfaßt der Erkennende den Gegenstand in
seinem physischen Ansich, d. h. er erkennt ihn. So selbstverständlich
das ist, so ist es doch notwendig, es noch eigens hervorzuheben. Denn
scheint die Ansicht von der Bewußtseinsdiesseitigkeit des

Erkenntnisgegenstandes nicht gerade auf der Verwechslung dieser beiden Seinsarten

des Gegenstandes zu beruhen Der dem Erfahrungsakte
einwohnende Gegenstand, der unter bestimmter Form oder Modifikation
gegenständlich erscheinende Akt, die psychische (oder
physischpsychische) Wirkung des physischen Dinges auf das leiblich-seelische

Sinnesorgan, die formell erkannt werden sollen, — sind sie nicht identisch

mit dem Gegenstand in seinem intentionalen, erkenntnismäßigen
Sein, mit der objektiv-subjektiven Vereinigung und Einheit des

Erkenntnisgegenstandes und des Erkenntnisvermögens, das heißt also

mit dem psychischen, auf den physischen Gegenstand hinstrebenden
Erkenntnisakt selber Wie anders soll denn die eigentümliche
Beziehung zwischen Subjekt und Objekt, die wir Erkennen nennen,

1 Das soll nicht heißen, er ist der eigentliche Gegenstand, auch nicht, er ist,
weil vom Physischen und Psychischen bewirkt, « physisch-psychischer » Natur
(siehe unten), sondern nur : er ist die intentionale Wiedergabe, die intentionale
Vertretung des eigentlichen Gegenstandes.



l66 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

gedacht werden können, wenn nicht in der Weise, daß der Erkennende
den Gegenstand sich innerlich zu eigen macht, der Gegenstand im
Erkennenden ein Erkannt-, ein Bewußt-Sein erhält und hat, und so

der Erkennende seinen außerhalb ihm liegenden Gegenstand in seinem

Ansich erreicht Anders können wir uns diesen Vorgang nicht zurecht
legen. Der Akt und das Erkenntnisbild (species), durch die das

Erkennen sich vollzieht, müssen nach zwei Seiten hin betrachtet
werden : als in Wirklichkeit seiende Dinge und als Dinge, durch die

Gegenstände erkannt werden. Als erstere sind sie Akzidentien,
Vervollkommnungen des psychischen Erkenntnisvermögens (Akzidentien der
ersten Art der Qualität) ; als letztere haben sie sozusagen intentionalen
Charakter, d. h. der Erkennende besitzt durch sie Dinge gegenständlich,
in einer über die Bestimmbarkeit des Untergrundes erhabenen Weise

(Gredt a. a. O. 132 ff.). Und insofern sind sie der Gegenstand selber
in seiner intentionalen Seinsweise, ist der Gegenstand durch sie inten-
tionaliter im Erkenntnisvermögen.

Wenn man also den Gegenstand in seinem psychischen Sein,

in seinem Erkannt-Sein das sein läßt, was formell erkannt wird, dann
macht man den Akt zum Terminus, das Erkennen zum Gegenstand
seiner selbst, das bei der Erfassung eines jeden andern Gegenstandes
sich selber im Wege steht. Ja dann ist das Erkennen der äußeren
Sinne subsistierende Selbsterkenntnis, eine Erkenntnisart, die man wohl
Gott, dem Actus purus, ohne weiteres beilegen muß, die aber bei den

über die Stofflichkeit eben sich erhebenden äußeren Sinnen einfach

unmöglich ist. Dann mag man allerdings, wie dies zuweilen geschieht,
den Unterschied zwischen Akt und Objekt aufheben, Empfindung und
Gegenstand in eins zusammenfließen lassen (siehe oben p. 160, Anm. 2).
Aber Erkennen ist das nicht mehr, auch nicht in analogem Sinn.

So sehr man also auch dem Gegenstande ein dem Erkennenden
innerliches Sein zuzuschreiben berechtigt ist, so darf man doch dieses

nicht zum formalen Erkenntnisgegen stand machen, wenn man das

Erkennen selber nicht aufheben will. Der Gegenstand ist im
Erkennenden, aber nicht als Terminus der Erkenntnistätigkeit, sondern
als diese Tätigkeit selber, durch die, wenn sie tatsächlich vorhanden
ist, der Erkennende den Gegenstand in seinem bewußtseinsjenseitigen
Ansich erreicht.

Nach dieser Auffassung, die ausgesprochener Weise die des
hl. Thomas ist, erklärt sich auch ungezwungen der Satz des Aristoteles,
den auch S. Thomas sich zu eigen gemacht hat : Sensibile in actu est



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 167

sensus in actu. Das heißt nicht : das Sinnfällige wird actu so erkannt,
wie es im Akt des Sinnes ist ; der Akt des Sinnes terminiert auf den

Gegenstand im Sinnesakt. Diese Deutung widerspricht der

Überzeugung der Vertreter dieses Satzes, daß die äußern Sinne die
Körperbeschaffenheiten in ihrem physischen Ansich erreichen.1 Der Sinn

ist vielmehr dieser : Das Sinnfällige, das außerhalb und vor dem

Erkenntnisakt in seinem physischen oAnsich existiert, aber so noch
nicht actu erkannt ist, sondern nur wahrnehmiW ist, ist in actu,
d. h. actu erkannt (in diesem seinem Ansich), insofern es im Sinn ein

Erkanntsein (eine intentionale Seinsweise) hat. Und dieses aktuelle
Erkannt-Sein, die Erkanntheit des Sinnfälligen im Sinn ist der Sinn
in actu, ist der Sinnesakt (nach seinem intentionalen Charakter). Die
Erkanntheit des Sinnfälligen und das Erkennen des Sinnes fallen

zusammen, sind eine (psychisch-intentionale) Wirklichkeit. Aber das

Sinnfällige selber, als Gegenstand, fällt nicht mit dem sinnlichen
Erkennen zusammen, sondern steht ihm als Terminus gegenüber.
Und der Sinnesakt überwindet diesen Gegensatz, den Gegenstand in
seinem physischen Ansich erkennend, indem er (beziehungsweise der
Sinn durch ihn) dem Gegenstand in sich ein intentionales Sein gibt,
sich in'tentionaliter mit dem Gegenstand identifiziert. Und in dieser
intentionalen Identität sind Sinnfälliges und Sinn im Bereich des

Erkennens gleicherweise « in actu ». Die grüne Farbe wird also nicht
actu gesehen, es sei denn durch das aktuelle Sehen des Gesichtssinnes :

das Gesehensein der Farbe und das Sehen fallen zusammen. Aber
damit ist nicht gesagt, daß die grüne Farbe, das was gesehen wird,
nun ipso facto auch nur im Gesichtssinn, im aktuellen Sehen, wäre.
Sie ist vielmehr außerhalb des Gesichtssinnes, und der Gesichtssinn

nimmt sie so wahr, wie sie an sich ist. Dem, der den oben angeführten
Satz anders erklären zu müssen glaubt, dürfte es schwerlich gelingen,
seine Erklärung mit dem « naiven » Realismus des Aristoteles und des

hl. Thomas in Einklang zu bringen.
Die intentionale Aufnahme des Gegenstandes von Seiten des

Erkennenden wird eingeleitet in dem eingeprägten Erkenntnisbild,
der sog. species impressa der Scholastiker. 2 Sie ist die im Erkenntnisvermögen

vorhandene psychisch-intentionale Wirkung des

bewußtseinsjenseitigen Gegenstandes. Durch sie ist der bewußtseinsjenseitige

1 Vergl. Gredt, a. a. O. 23 fi.
2 Vergl. auch zum folgenden, Gredt, a. a. O. 132 ff.



l68 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

Gegenstand dem Erkenntnisvermögen keimhaft mitgeteilt, er ist im
Bewußtsein der Anlage nach, der Natur des Bewußtseins entsprechend
und kann daher durch die Erkenntnistat, die diese Anlage verwirklicht,
tatsächlich erkannt werden. Anders als in intentionaler Weise kann
sich der Gegenstand dem Erkenntnisvermögen nicht mitteilen, anders

als in intentionaler Weise kann dieses ihn in sich nicht aufnehmen.
Allein das genügt zum Erkennen.

Auch bei den äußeren Sinnen findet die intentionale Einprägung
des Gegenstandes statt. Denn wenn auch das Erkenntnisbild etwas

Psychisches oder Intentionales, der Gegenstand, der es einprägt, aber
etwas Physisches, Materielles ist, so ist doch festzuhalten, daß zunächst
der Gegenstand eben dadurch, daß er existiert und eine bestimmte
Beschaffenheit, nicht etwas Unbestimmtes, rein Potenzielles ist, eine

gewisse Vollkommenheit oder Aktualität besitzt, ja auch in seiner

stofflichen Seinsweise die Verwirklichung einer göttlichen Idee ist
und infolgedessen wohl imstande sein kann, sich einem erkenntnisfälligen

Subjekt, das seine (des Gegenstandes) Aktualität überragt,
erkenntnismäßig mitzuteilen. Es kommt hinzu, daß der bewußtseinsjenseitige

Gegenstand, die physische Körperbeschaffenheit, in unmittelbarstem

Kontakt mit dem körperlichen Sinnesorgan ist, dieses

unmittelbar affiziert. Das Organ ist aber von dem sinnlichen Erkenntnisvermögen

informiert und belebt, sodaß durch Vermittlung dieses

Sinnesorganes wohl eine psychische Determination des Erkenntnisvermögens

von Seiten des physischen Gegenstandes erzielt werden

kann. Zwar ist die nächste Wirkung auf das körperliche Organ keine

psychische oder « physisch-psychische », sondern eine rein physische
(chemische, physiologische). Diese physische Determination des körperlichen

Organs, die das eingeprägte Erkenntnisbild durchaus nicht
überflüssig macht, hat aber eine psychische Bestimmtheit des

Erkenntnisvermögens, eben das eingeprägte Erkenntnisbild, im Gefolge. Auf
diese Weise wird auch bei den äußeren Sinnen die intentionale
Aufnahme des physischen Gegenstandes bewirkt.

Ist nun dem Erkenntnisvermögen der Gegenstand nicht
gegenwärtig oder nicht so gegenwärtig, wie er dem Erkenntnisvermögen
entspricht, dann prägt es vermittels des Erkenntnisaktes ein weiteres

Erkenntnisbild, die sog. species expressa aus. Diese dient dem Akt
zum Abschluß, zum Zielpunkt, die species impressa ist sein Prinzip,
das das Erkenntnisvermögen letztlich Vervollkommnet und befähigt,
den bestimmten Erkenntnisakt zu setzen. In der species expressa



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 169

erkennt das Subjekt tatsächlich seinen bewußtseinsjenseitigen Gegenstand

; der Gegenstand, insofern er keimhaft in der species impressa
enthalten ist, fällt natürlich, ehe der Bewußtseinsakt da ist, nicht ins
Bewußtsein.

Im Akt und im ausgeprägten Erkenntnisbild setzt sich naturgemäß

die in der species impressa begonnene intentionale Verschmelzung
von Subjekt und Objekt fort. Ja gerade jetzt wird sie zur formalen,
aber immerhin noch intentionalen Identität, die den Gegensatz von
Subjekt und Objekt wahrt. Aber wohl gemerkt : auch in der species

expressa, also in dem Falle, wo der eigentliche Gegenstand dem

Erkenntnisvermögen nicht gegenwärtig ist, wird der Gegenstand nicht
in seinem intentionalen Sein erkannt. Der Verstandesakt z. B. geht
nicht direkt auf die formale Seite des Begriffes Mensch, sondern auf
seinen Inhalt, auf den Menschen selber, auf die Substanz, auf das

Sein selber. Nicht der Mensch in seinem intentionalen Sein, als
intentionale Ähnlichkeit und Identität von Subjekt und Objekt steigt im
Bewußtsein auf, wixxl formell erkannt, sondern der Mensch in seiner

Bewußtseinsjenseitigkeit, in unserem Falle in seinem metaphysischen
(abstrahierten) Sein. Die species expressa ist nur formales, nicht
werkzeugliches oder gegenständliches Zeichen. Sie weist den Gegenstand

auf, ohne sich selbst zu zeigen, wie ein Spiegel, in dem man
die Dinge sieht, ohne ihn selbst zu sehen.1 Nur beim Zurückdenken,
bei der reflexen Erkenntnis wird sie Erkenntnisgegenstand. Wiederum

: das Psychische, Bewußtseinsdiesseitige ist nicht (direkter) Gegenstand

des menschlichen Erkennens. Wie das möglich ist, wie trotz
der subjektiven Verarbeitung des Gegenstandes von Seiten des

Erkennenden (der Verstand bringt seinen Gegenstand nach Gegenwart
und Form hervor), der Gegenstand inhaltlich doch in seinem

bewußtseinsjenseitigen Ansich erreicht wird, das ist wiederum für unser
Verstehen ein nicht leichtes Problem. Aber die Tatsache kann dadurch

nicht erschüttert werden. Die Gegenstände (freilich nicht alle) drängen
sich uns auf als gegeben, als dem Erkennen in objektiver und
subjektiver Verschiedenheit vorschwebend. Folglich müssen sie

bewußtseinsjenseitig sein. Erkennen heißt nun einmal nicht den Gegenstand

physisch antasten. Ist er nicht gegenwärtig (wie beim Verstand und
bei der Phantasie), dann wird er in dem ausgeprägten Erkenntnisbild
doch in seinem Ansich erkannt, gleichsam wie ich auch im Spiegel

1 S. Thomas. Op. XIV, de nat. verbi intellectus.



170 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

mein Gesicht sehen kann, obgleich es auf meinen Gesichtssinn nicht
direkt einwirkt. Der Gegenstand kann zwar nur in seiner eigenen
Seinsweise existieren (in seiner physischen, wenn er ein physisches
Wirkliche ist), aber außer in seiner eigenen auch noch in einer andern,
in einem Mittel, erkannt werden. Und die species ist .ein solches

Erkenntnismittel. Ebensowenig wie der Erkenntnisakt selber, steht
auch das Erkenntnisbild, das ausgeprägte wie das eingeprägte; dem
Erfassen des Gegenstandes in seinem Ansich im Wege. Alle drei :

species impressa, Akt und species expressa sind subjektive Mittel,
durch die der Erkennende in jene tätige Beziehung zum Gegenstand

tritt, die wir Erkennen nennen. Ist der Gegenstand (in seinem
physischen Sein) gegenwärtig, dann wird er vom Erkennenden trotzdem
nicht physisch angestoßen, so wie ich mit dem Finger die Tischplatte
berühre. In der ganzen physischen Ordnung gibt es keine Analogie
für den Erkenntnisvorgang. Darum geht es auch nicht an, die

Vorgänge in der physischen, körperlichen Welt auf die Erkenntniswelt
einfach zu übertragen und z. B. den « physischen Reiz » die « psychische
oder physisch-psychische Reaktion » ebenso « physisch » auslösen zu
lassen, wie etwa die Speise im Munde den Speichel auslöst.

Bringt die Erkenntnistätigkeit keine species expressa hervor —
und das ist bei den äußeren Sinnen der Fall, die sich der
Innenerfahrung als nicht schöpferisch erweisen 1, sondern auf den physisch
gegenwärtigen Gegenstand hinzielen — dann setzt sich die inten-
tionale Identität fort und vollendet sich in eben diesem Erkenntnisakt,
der auf das physische Ansich des Gegenstandes geht. In ihm findet
dann die Überwindung des Gegensatzes statt zwischen dem
physischpsychischen Subjekt und dem physischen Objekt, eine Überwindung,
die, wie gesagt, kein physischer Kontakt ist, keine Verschmelzung
mit gegenseitiger Auflösung, sondern ein gegenständliches Besitzen.

Gerade bezüglich der äußeren Sinne darf man sich nun aber auch

den Abstand zwischen dem Erkenntnisakt und dem physischen Gegenstand

nicht größer vorstellen, als er tatsächlich ist. Der Akt des

äußern Sinnes ist infolge seiner Abhängigkeit vom körperlichen Organ

keineswegs so un stofflich, wie man in allzu starker Betonung des

1 Die einzige Weise, schöpferisch tätig zu sein, ist für das Erkenntnisvermögen

eben die Erzeugung des ausgeprägten Erkenntnisbildes, in dem es
sich selber den Gegenstand der Gegenwart oder auch der Gegenwart und Form
nach hervorbringt, nicht die Hervorbringung des Aktes, den jedes Erkenntnisvermögen

naturgemäß setzen muß.



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 171

Gegensatzes zwischen Physischem und Psychischem bei den äußeren
Sinnen und ihrem Objekt oft annimmt.'fÖie Sinnestätigkeit ist ihrem
Wesen nach an den körperlichen Untergrund gebunden, ohne diesen

kann sie sich nicht vollziehen. Ihre Quelle ist darum nicht die Psyche
allein, vor allem nicht die geistige Seele als solche, sondern das aus

Leib und sensitiver Seele und näherhin aus Organ und Sinneskraft

gebildete Prinzip. Wegen dieser Stofflichkeit des Prinzips — der
Sinn wird schlechthin stofflich, unstofflich nur in gewisser Hinsicht,
secundum quid, genannt — kann die Sinnestätigkeit auch die stofflichen
Beschaffenheiten der Körper zum Terminus haben : die für das

Erkennen notwendige Proportion zwischen Subjekt und Objekt ist dabei
vorhanden. Will man aber die letzte Erklärung geben für die

Möglichkeit der Überwindung des Gegensatzes zwischen Physischem
und Psychischem im Erkennen, so wird man nicht ohne Nutzen auf
die eigenartige, uns in letzter Linie ebenfalls nicht einleuchtende

Zusammensetzung des erkennenden Wesens selber verweisen, in dem
Leib und Seele, Materie und Geist eine Wesenseinheit bilden und in
ständiger Wechselbeziehung zueinander stehen. Das was uns am
nächsten liegt, was wir selber sind, ist unseremx Verstehen am

schwierigsten zugänglich.
Aus dem Gesagten ergibt sich, daß auch bei der Annahme der

Bewußtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes der äußeren Sinne dem

Bedürfnis nach einem möglichst engen Zusammenrücken des Subjektes
und des Objektes genügend Rechnung getragen ist. Der unmittelbare

Gegenstand ist in innigstem, physischen Kontakt mit dem vom
Sinnesvermögen belebten Organ, sozusagen aufgenommen in das Organ,
in dem sich die Tätigkeit abspielt, die den Gegenstand wahrnimmt.

Wie der Gegenstand in seiner psychischen Seinsweise, so ist, wie

schon angedeutet, auch das « physisch-psychische » Gebilde, in dessen

Annahme man. sich, wie es scheint, dem natürlichen Realismus um
einen weitern Schritt nähern möchte, nicht der formale Gegenstand

der äußeren Sinne. Ja man kann dieses Gebilde auch nicht einmal
als die Wirkung des physischen Dinges im äußern Sinn, als die

passive Bestimmtheit des Sinnes von Seiten der physischen
Körperbeschaffenheit, gelten lassen, die die Empfindungstätigkeit verursacht.

Wenn das Einwirken der physischen Beschaffenheit, die formaler
Gegenstand ist, auch die Empfindungstätigkeit, also etwas Psychisches,

zum Zweck und Ziel hat, so ist die nächste Einwirkung (im passiven
Sinne genommen) derselben auf das Sinnesorgan doch eine physische,



172 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

eine chemische und physiologische Veränderung des physischen Organs,
die in dem eigentlichen Sinnesvermögen erst eine psychische Bestimmtheit,

das eingeprägte Erkenntnisbild, zur Folge hat. Denn wenn auch
das körperliche Sinnesorgan von dem Sinnesvermögen belebt ist, mit
ihm ein principium operationis bildet, aus dem der Empfindungsakt
hervorfließt, so verschmilzt es mit der psychischen Potenz doch nicht
zu einer solch physisch-psychischen Einheit, daß es seinen körperlichen
Charakter einbüßen würde, und jede Determination, die in das Organ

eingeht, eine, physisch-psychische sein müßte. So verliert ja auch

der menschliche Körper in seiner Ganzheit nicht seine stoffliche Natur,
obgleich er mit der Seele, selbst mit der geistigen Seele, zu einer
Wesenseinheit verbunden ist. Trotz der Einheit im Wesen bewahrt

jede Teilsubstanz ihren Charakter, sie gehen nicht ineinander auf,
sodaß daraus ein Gemisch entstände, das nicht stofflich und nicht
geistig, sondern beides zugleich wäre. Dasselbe gilt vom physischen
Organ und der psychischen Potenz : in der Einheit, in der sie zueinander

stehen, behalten sie ihre reale Verschiedenheit, ihre
Eigentümlichkeiten bei. Die Bestimmtheit des Organs infolge des Ein-
wirkens der Körperbeschaffenheit ist also eine physische. Weil aber
das körperliche Organ mit der psychischen Potenz zu einem Tätigkeitsprinzip

verbunden ist, wird durch die physische Determination des

Organs auch die Potenz bestimmt, diese aber nun in psychischer Weise.

Die physische Bestimmtheit ist die Ursache für die psychische und
könnte somit allenfalls ursächlich eine psychische genannt werden.

Die Wirkung, die die physische Körperbeschaffenheit im äußern
Sinn hervorruft, ist also von vornherein eine doppelte : eine physische
im Organ und eine psychische im Sinnesvermögen. Und in ihrer
physischen Natur bewirkt sie entfernter Weise (remote), in ihrer psychischen
unmittelbar (proxime) die Empfindungstätigkeit, die ihrerseits auf die

physische Körperbeschaffenheit abzielt, die am Anfang des ganzen
Erkenntnisvorganges steht. Sie ist also Prinzip, Mitprinzip der

Empfindungstätigkeit und nicht deren Terminus. Daraus ergibt sich

auch, daß ihre Aufnahme von seiten des belebten Organs nicht die

Empfindung selber sein kann.

Ebensowenig ist das vom physischen Ding Bewirkte, ins Sinnesorgan

Aufgenommene der « Gegenstand drinnen ». Der Gegenstand
drinnen (so genannt im Gegensatz zum Gegenstand draußen, z. B. die
ins Auge aufgenommene grüne Farbe im Gegensatz zu der mit ihr
in Beziehung stehenden grünen Farbe der Wiese) ist dasjenige, was



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 173

unmittelbar auf das Sinnesorgan einwirkt, das die physische (chemische
und physiologische) Veränderung im Sinnesorgan, in den
Nervenendigungen hervorruft, nicht diese Wirkung selber. Der Gegenstand
drinnen ist der unmittelbare, mit dem Sinnesorgan in physischer
Berührung stehende Terminus der Empfindungstätigkeit. Die Wirkung
aber, z. B. die photochemische Veränderung der Netzhaut, ist nicht
das, was empfunden wird. Die photochemische Veränderung der Netzhaut

ist auch nicht das Netzhautbild, das als Gegenstand drinnen,
als innerorganischer Gegenstand bezeichnet wird.1 Dieses setzt sich

vielmehr zusammen aus den Farben der die Stäbchen und Zäpfchen
der Netzhaut berührenden Ätherteilchen. Die Farbe, die unmittelbar
gesehen wird, ist also nicht ein Akzidens der belebten Netzhaut, die
Sitz des Sehvermögens ist •— sie empfängt nicht von dieser ihre
Individuation — sondern des die Netzhaut berührenden, diese affi-
zierenden Äthers. Die physische Beschaffenheit (das Grüne, das

Schmeckende usw.), die unmittelbar wahrgenommen wird, muß mit
ihrem Träger von dem durch das Sinnesvermögen informierten Organ
verschieden sein, damit sie auf den Sinnesnerv einwirken, ihn
verändern kann, um so das eingeprägte Erkenntnisbild im Sinnesvermögen

hervorzurufen und die Empfindungstätigkeit einzuleiten.
Wenn also auch der Gegenstand drinnen innerorganisch genannt

wird, so soll das nicht heißen, er sei die Beschaffenheit, ein. Akzidens
des empfindenden Organs, sondern nur, daß er in innigstem, physischen
Zusammensein mit ihm und in unmittelbarer Einwirkung auf dasselbe

steht.
Der Erkenntnisvorgang der äußeren Sinne spielt sich etwa in

folgender Weise ab. Die grüne Farbe der Wiese, das Grüne an der
Wiese, verbreitet sich vermittels des Äthers in das Auge hinein. Der
grüne Äther ist in physischem Kontakt mit den Stäbchen und
Zäpfchen der Netzhaut. Das Grüne am Äther wirkt auf die Netzhaut,
sie photochemisch und physiologisch verändernd. Diese Veränderung
ist die sog. physische Bestimmtheit des-Sinnesorgans. Sie hat eine

psychische Bestimmtheit des Sinnesvermögens zur Folge, die species

impressa. Durch die physische und psychische Bestimmtheit ist das

vom Sinnesvermögen belebte Organ in der Lage, die Empfindungstätigkeit

zu setzen. Diese, im belebten Sinnesorgan verbleibend,
terminiert erkenntnismäßig, ohne eine species expressa hervorzubringen,

1 Siehe Gredt, in dieser Zeitschrift, 2. Serie, IX (1922) p. 226.



174 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne

nicht auf die species impressa, nicht auf die physische Bestimmtheit
des Organs, sondern in Kraft der physischen und psychischen Bestimmtheit

auf das Grüne am Äther. Dieses ist der Gegenstand drinnen,
der sog. innerorganische, unmittelbare Gegenstand. Aber er stellt
sich dar nicht als drinnen ; und da er mit dem Gegenstand draußen,
dem mittelbaren Gegenstande, dem Grünen an der Wiese, in
transzendentaler Beziehung steht, weist er auf diesen hin gleichsam als

formales und, weil er selber wirklicher Gegenstand, nicht nur
Erkenntnismittel, ist, zugleich als werkzeugliches Zeichen. In dieser

Weise wird die grüne Farbe (des Äthers und) der Wiese vom
Gesichtssinn wahrgenommen.

Daß sich aus dem Bezogensein des unmittelbaren Gegenstandes
auf das Organ und weiterhin aus dem Bezogensein des unmittelbaren
Gegenstandes auf den mittelbaren und umgekehrt Modifikationen
ergeben, die den Gegenstand und das Erkennen beeinflussen, ist
selbstverständlich. Aber diese Modifikationen gehen zum Teil in den
physischen Gegenstand ein, der wahrgenommen wird, zum Teil bedingen
und bewirken sie die Wahrnehmung selber. In keinem Fall aber

verschleiern sie den unmittelbaren und formalen Gegenstand so, daß
dieser in seinem physischen Ansich nicht mehr wahrnehmbar wäre.

Der innerorganische Gegenstand oder der Gegenstand drinnen ist
also nicht einmal die physische Wirkung im Sinnesorgan, sondern mit
seinem Träger von diesem, soweit es von der Sinnespotenz belebt ist,
verschieden ; geschweige denn, daß, wie behauptet wird, mit der

Annahme des Gegenstandes drinnen der Schritt ins Psychische bereits

getan wäre.
Wie soll man sich schließlich auch diesen Gegenstand vorstellen,

der physisch und psychisch zugleich ist, der realen, ja sogar der körperlichen

Außenwelt und der psychischen, der Bewußtseinswelt angehört,
unbewußt und bewußt zugleich ist In Gott sind Physisches und

Psychisches absolut Eins, insofern sein Sein subsistierendes

Selbstbewußtsein ist. Bei den geschöpflichen Dingen gibt es das nicht.
Man mag den Gegenstand psychischer oder auch physisch-psychischer
Natur sein lassen : solange er sich für das Erkennen vor den
physischen Gegenstand stellt, diesen Verdeckt und den unmittelbaren
Zugang zu ihm wehrt, schwebt unser ganzes Erkennen, das sinnliche
wie das intellektuelle, in der Luft und steht nicht auf realem Boden.
Und alle physischen und metaphysischen Wahrheiten sind zum
mindesten in Frage gestellt. In der Lehre von der Bewußtseinsjen-



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der äußeren Sinne 175

seitigkeit des Gegenstandes der äußeren Sinne ist auf « das Bezogensein
des Gegenstandes auf den Erkennenden » vollauf Rücksicht genommen.
Geschieht darin ein Mehr, so droht Gefahr, daß die Beziehung zwischen

Gegenstand und Erkennendem selbst zerreißt.
Zusammenfassend können wir sagen, daß auch die metaphysische

und erkenntniskritische Betrachtung des Erkenntnisvorganges der
äußeren Sinne die Annahme der Bewußtseinsjenseitigkeit ihres
unmittelbaren Gegenstandes nicht nur nicht zurückweist, sondern sie

geradezu fordert. Die Methaphysik und Erkenntniskritik ist auch
allein berechtigt die Grundsätze aufzustellen, die zur Beurteilung der

gesicherten Resultate der Naturwissenschaften und ihrer unleugbaren
Tatsachen dienen sollen, soweit diese für das Problem der
Sinnesempfindung in Betracht kommen. 1

1 Gredt, a. a. O., prüft in dem Abschnitt: Lös.ung der Einwände, die gegen
den natürlichen Realismus erhoben werden, p. 237 ff., mit peinlicher Genauigkeit
das diesbezügliche Tatsachenmaterial.

-[=X=1-

N


	Zur Frage nach der Natur des Gegestandes der äusseren Sinne

