Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Zur Frage nach der Natur des Gegestandes der ausseren Sinne
Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Frage nach der Natur
des Gegenstandes der duferen Sinne.

Von Dr, Petrus WINTRATH O.S. B., Maria-Laach.

Es sind nicht die Naturwissenschaften mit ihren «unleugbaren
Tatsachen » allein, die gegen die Auffassung ins Feld gefiithrt werden,
daf} die duBleren Sinne die Beschaffenheiten der korperlichen Dinge in
ihrem physischen Ansich erkennen. Auch metaphysische (erkenntnis-
kritische) Erwagungen sollen dartun, daf der Gegenstand der Er-
fahrung nicht oder nicht schlechthin jenseits der Erfahrung, des
Bewulitseins liegen kénne. |

Man sagt : Dadurch, da3 etwas erfahren Wird, wird es ipso facto
m die Erfahrung hineingestellt und infolgedessen so wahrgenommen,
wie es im Akte der Erfahrung steht. Damit ist aber die Erkenntnis
des Dinges in seinem physischen Ansich unméglich geworden. Das
was der Sinn vom kérperlichen Ding erreicht, ist der Abschlufl seiner
Wirksamkeit im Erkenntnisvermdogen, seine Wirkung im Psychischen.
Sein Gegenstand 1st nicht physischer, sondern psychischer Natur.
So ist das, was wir z. B. griine Farbe nennen und was den unmittel-
baren Gegenstand des Gesichtssinnes bildet, nicht die physische Zu-
standlichkeit eines korperlichen Tréagers, sondern etwas vom und im
Gesichtssinn durch den Reiz einer physischen Ursache Hervorgebrachtes.
Die Empfindung geht nicht auf einen bewuBtseinsjenseitigen Gegen-
stand, den sie vorfindet, den sie in seinem physischen Ansich erkennt,
sondern sie bringt ihren formalen Gegenstand erst hervor und erkennt
ihn so, wie sie ihn in sich tragt. Er ist also bewuBtseinsdiesseitig,
psychischer Natur. '

Neuerdings glaubt man dieser Lehre eine gewisse Vertiefung
gegeben zu haben, indem man annimmt, der formale Gegenstand der
duBeren Sinne sei physisch und psychisch zugleich. Das physische
Ding wirkt auf das Sinnesorgan, das eine leiblich-seelische Einheit
bildet, und so wird die Wirkung, der Empfindungsgegenstand, selber
zur seelisch-leiblichen Einheit. Die physische Kérperbeschaffenheit —
man mag sie Farbe nennen — wirkt chemisch und physiologisch auf



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufbieren Sinne I59

das Auge. Die Wirkung ist das Netzhautbild. Weil aber das Auge
eine somatisch-psychische Einheit ist, ist auch das Netzhautbild nichts
rein Physisches, sondern vom Gesichtssinn aufgenommen, in ihn ein-
gegangen, trigt es gleichsam die Ziige beider Eltern im Antlitz,
der physischen Korperbeschaffenheit und des physisch-psychischen
Sinnes : es ist physisch-psychischer Natur und wird so vom Gesichts-
sinn wahrgenommen. Seine Aufnahme i das Sinnesorgan ist die
Empfindung selber. Das Schenbewirken oder das Gesehenwerden der
Farbe und das Schen des Auges ist ein- und dieselbe Téatigkeit, ein-
und dieselbe Wirklichkeit : sensibile in actu est sensus in actu, obgleich
das physische Sein der Korperbeschaffenhelt und das Sein des Auges
verschieden sind. :

Diesen Aunsichten liegt offenbar das berechtigte Bestreben zu-grunde,
den Erkenntnisvorgang der dufleren Sinne unserem Verstehen begreiflich
zu machen. Wir alle sind iiberzeugt, daB wir erkennend eine Ver-
bindung mit dem Gegenstand eingehen. Der Erkenntnisvorgang
spielt sich im erkennenden Subjekt ab, der Gegenstand muB} also
irgendwie in 1hm vorhanden sein. Das gilt fiir die AuBeren Sinne
nicht minder wie fiir die andern Erkenntnisfahigkeiten. MuB nun aber
diese Tatsache so ausgedeutet werden, dall man glaubt, die Wahr-
nehmung eines physischen Ansichs des Sinnengegenstandes in Abrede
stellen zu konnen und behauptet, das was formell empfunden werde,
finde sich eben nur innerhalb des empfindenden Subjektes, sei das
Resultat des physischen Dinges und des psychischen Sinnes, keines-
wegs aber etwas BewuBtseinsjenseitiges ? Man will, um die eigen-
artige Durchdringung von Subjekt und Objekt, die im Erkennen
stattfindet, begreiflich zu machen, beide, Subjekt und Objekt, méglichst
aneinander riicken, den Unterschied zwischen Erkenntnisakt und
Erkenntnisgegenstand, soweit es geht, verringern, ja in dieser intentio-
nalen Durchdringung und Einheit selber den formalen Gegenstand
der Empfindung bestehen lassen. Wird dadurch das Problem des
Erkennens gelost, namentlich aber die Unméglichkeit der Erkenntnis
des Gegenstandes in seinem physischen Ansich erwiesen ? Ich glaube
nicht, daB man diese Fragen bejahen muBl. Ein aufmerksames Zuriick-
denken tiber den Erkenntnisvorgang wird uns das zeigen.

- Wie jedes Erkennen stellt sich auch das Erkennen der ZufBleren
Sinne dar als eine ganz eigenartige Betdtigung beziiglich des vor-
liegenden Gegenstandes. Der Erkennende erfaflt seinen Gegenstand,
aber er tastet ihn in seinem Selbst nicht an ; er stellt ihn in sich



160 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne

hinein und 148t ihn doch unversehrt drauBen ; er vereinigt sich mit
ihm und absorbiert ihn nicht. In jedem Erkenntnisvorgang steht das
Objekt dem Subjekt blank gegeniiber, lassen sich beide voneinander
und vom Akte deutlich unterscheiden.

Dieser Tatbestand bleibt darum derselbe, ganz gleich, ob man den
formalen Gegenstand der ZuBeren Sinne bewuBtseinsdiesseitig oder
bewuBtseinsjenseitig sein laBt. Sehen wir von dem Umstand ab, da@
die Innenerfahrung, die doch der Kronzeuge fiir die Tatsache unserer
Erkenntnisvorginge sein mul}, den Gegenstand der dufleren Sinne
nicht als bewuBtseinsdiesseitig, als ein dem Akte des Erfahrens ein-
wohnendes Objekt aufweist, wohl aber, mit unabweisbarer Aufdring-
lichkeit als bewulBtseinsjenseitig, d. h. als phySische, der AuBenwelt
angehorige Korperbeschaffenheit. ! Man handelt inkonsequent, wenn
man das Zeugnis des Selbstbewul3tseins hinsichtlich der dulleren Sinne
immer wieder in Zweifel zieht oder verwirft, das Zeugnis desselben
SelbstbewuBtseins beziiglich des Verstandes aber gelten 1a(t. Stellen
wir vielmehr nur die Frage : Wird das, was der dullere Sinn als Reaktion
auf den physischen Reiz in sich hat entstehen lassen, nicht auch in
seinem Ansich erkannt ? Man wird offenbar mit Ja antworten miissen.

enn wenn das so entstandene psychische (oder physisch-psychische)
Gebilde nicht wirklich erkenntnismifBig erfalt wird, dann findet iiber-
haupt kein Erfahren oder Empfinden statt, und es hat keinen Sinn,
vom Gegenstand der duBeren Sinne zu sprechen. Wird aber der
bewuBtseinsdiesseitigé Gegenstand in seinem Ansich erkannt, dann
befindet sich der Erkenntnisakt diesem Gegenstande gegeniiber in der-
selben Lage wie dem physischen gegeniiber. Dann liegt der psychische
Gegenstand dem Akt des Erkennens, trotz seines Einwohnens in dem-
selben unvermischt in seinem Selbst vor, und der Akt geht auf ihn
als auf etwas, das nicht Akt, nicht selber Erkennen ist, sondern von
ihm als ein Anderes sich abhebt und unterscheidet. 2 Das trifft aber
gleicher Weise auch beim physischen Gegenstand zu. Auch dieser

L Josef Gredt hat in seinem Buch: Unsere AuBenwelt (Innsbruck 1921),
p. 226 ff. den Nachweis hierfiir eingehend und iiberzeugend erbracht.

2 Derselbe Akt, der den Gegenstand hervorbringt, wird ihn wohl auch
erkennen. Ein und derselbe Akt ware somit Hervorbringen, im Dasein erhalten
und zugleich Wahrnehmen seines Gegenstandes. Es widerspricht dem Zeugnis
des BewuBtseins, wenn man Empfindung und Empfindungsinhalt der duBeren
Sinne dermaBen als eine Einheit faBt, da man bei ihnen Akt und Gegenstand
nicht vonemander unterscheiden zu diirfen glaubt. Als Erkenntnisvorgang liegt
die Empfindung der duBeren Sinne auf derselben Linie wie das Denken,



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne 161

steht der Erkenntnistatigkeit objektiv gegeniiber, und die Empfindung
geht auf ihn, wie sie auf den bewuBtseinsdiesseitigen Gegenstand ab-
zielen wiirde : sie erfat ihn und stellt ihn in sich, in den Empfindungs-
trager hinein, ohne ihn in seinem physischen Ansich zu beeintrachtigen.
Was niitzt es.also, den Gegenstand der duBeren Sinne als Gegen-
stand dem Erfahrungsakte einwohnen, ithn psychischer Natur sein zu
lassen ? Gewill, der bewulBtseinsdiesseitige Gegenstand steht in der
denkbar innigsten Verbindung mit dem Empfindungsakt, er ist aus
ihm herausgewachsen, von gleicher Natur wie er. Der Akt hilt ihn
gleichsam umfangen und tridgt ihn. Und dem Bediirfnis, Subjekt und
Objekt moglichst einander genidhert zu sehen, ist entsprochen. Allein
fiir das Erkennen als solches liegt der Gegenstand trotzdem auBerhalb
des Aktes, und als etwas Anderes steht er ihm gegeniiber. Und der
Akt muB gewissermaBen aus sich selbst und iiber sich selbst hinaus,
um seinen Gegenstand, auch wenn er ihn in sich trigt, erkenntnis-
maBig.zu erfassen. Darauf kommt es aber in unserem Falle an, und
insofern liegen psychischer und physischer Gegenstand auf derselben
Linie. Der Dualismus, der Gegensatz ist mit dem Erkennen gegeben.
Und diesen Gegensatz mufl das Erkennen bemeistern kénnen. _
Es kann darum auch nicht, wie die Gegner der BewuBtseinsjen-
seitigkeit des Gegenstandes einwenden, von einer transitiven Tatigkeit
der dullern Sinne die Rede sein, wenn sie auf das physische Ansich
des Gegenstandes gehen, ebensowenig wie beim Erkennen des psy-
chischen Gegenstandes. Denn der Erkenntnisakt langt mach dem
physischen Gegenstande nicht mehr und nicht weniger aus sich heraus
wie nach dem psychischen. In beiden Fillen bleibt er als aktuelle
Zustindlichkeit und Vollendung des Erkenntnisvermogens vollstindig
innerhalb des letztern, und in beiden Fillen terminiert er zugleich auf
seinen Gegenstand, der, ob physisch ob psychisch, als Gegenstand
aullerhalb des Aktes liegt. Den Gegenstand erkenntnismiBig erfassen,
heiBt nicht physisch ihn berithren und ergreifen, so wie die Hand
nach dem Apfel langt. Wir meinen in der Unzulidnglichkeit unseres
Erfassens des Erkenntnisvorganges, das sei notwendig, damit ein
Gegenstand in seinem physischen Ansich erkannt werden konne, und
werden erst durch ernstes Nachdenken eines andern belehrt. Es heif3t
aber auch nicht, den unmittelbaren Gegenstand aus dem erkennenden
Subjekt hervorholen, ihn aus dessen psychischen Natur herausmodeln,
um ihn so nicht von aulen herein holen zu miissen — mag das phy-
sische Ding dabei auch mitwirken und dem psychischen Gegenstand

Divus Thomas. It



162 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duBeren Sinne

einen physischen Einschlag geben. Auch dann wire der Gegensatz
da, und der Akt miiBte aus sich heraus, um ihn zu iiberwinden. Allein
niemals ist der direkte Gegenstand eines menschlichen Erkenntnis-
aktes dieser Akt selber oder, wie man auch gelegentlich sagt, seine
Modifikation oder Form, unter der er uns gegenstindlich erscheint.
Am allerwenigsten der Akt der AuBeren Sinne, die beziiglich ihres
formalen Gegenstandes in keiner Weise schopferisch sind, sondern
sich rein aufnehmend verhalten. Sondern er ist immer ein Anderes.
Und der Akt beldBt dieses in seinem Anderssein : ich sehe nicht (in
actu signato) eben dieses Sehen ; ich hore nicht eben dieses Horen,
denke nicht eben dieses Denken, noch auch eine zum direkten
Gegenstand gewordene Modifikation oder Form dieses Erkenntnisaktes:
Sondern ich sehe etwas, das nicht Sehen, sondern Farbe ; hore, was
nicht Hoéren, sondern Schall ; denke, was nicht dieser Denkakt ist:
ein. Anderes. Und diese Andere, Fremde sehe, hore, denke ich
als Anderes. : :

Wohl erkennen die dufleren Sinne wie alle Erkenntnisfihigkeiten
ihren Akt, der per se auf einen Fremdgegenstand geht, dunkel und
nebenbei als Mitgegenstand (der Akt wird durch sich selbst bewuft
in actu exercito).- Aber die dulleren Sinne sind nicht imstande, diesen
ihren Akt gesondert und -an sich zu betrachten (in actu signato).
Dazu sind sie nicht unstofflich genug. Der Verstand kann das. Aber
auch er mufl sich erst vom Fremdgegenstand, der ihm eigentiimlich
ist, ‘namlich von der allgemeinen korperlichen Wesenheit «zuriick-
wenden », um seinen Akt in actu signato zu erkennen. Er bedarf also
dazu eines zweiten Aktes, eben des reflexen. Ebenso vermag der
Intellekt sich zwar in einer species expressa, die er hervorbringt, einen
Gegenstand selber objektiv gegentiiber zu stellen, das sog. Gedanken-
ding. Dieses kann aber fiiglich nicht eine Modifikation oder Form
des Denkaktes genannt werden, unter der dieser dem Intellekt gegen-
standlich erschiene. Allein die dufleren Sinne bringen iberhaupt keine
species expressa hervor. !

Mégen also auch andere Tétigkeiten als das Erkennen auf Gegen-
stinde gehen, das Erkennen geht auf seinen Gegenstand formell, inso-
fern dieser Gegenstand ist. Andere Téatigkeiten absorbieren ihren
Gegenstand oder treten in physischen Kontakt mit ihm : das Erkennen
absorbiert seinen Gegenstand nicht und nimmt ihn doch in sich auf,

1 Begriindung hierfiir bei Gredt, a. a. O. 202.



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne 163

es beriihrt ihn nicht in physischer Weise und erreicht ihn doch in
seinem  Ansich. Gegensitze, Unterschiede sind darum die Voraus-
setzung des Erkennens, nicht Identitit. Die Identitit entsteht erst
durch das Erkennen, aber eine Identitit, die den Gegensatz wahrt,
darum eine ideale, intentionale Identitit ist. 4= '

Nach alledem' ist also die Schwierigkeit fiir unser Verstehen nicht
so sehr die, wie unsere duBeren Sinne die Dinge in ihrem physischen
Ansich wahrnehmen, als vielmehr jene, wie E7rkennen iiberhaupt
moglich 1st, wie der Gegensatz zwischen Subjekt und Objekt erkenntnis-
maBig iberwunden wird. Wir meinen auf den ersten Blick, um einen
Gegenstand, der jenseits des BewuBtseins liegt, so wahrzunehmen,
wie er in Wirklichkeit ist, miiBte man gleichsam in denselben hinein-
dringen, ihn physisch in sich aufnehmen und sich in realer Weise mit
thm identifizieren. Anders sei er in seinem physischen Ansich nicht
zu erreichen.

Daher das Bestreben, die Schranken niederzureifien, die Subjekt
und Objekt voneinander trennen, beide méglichst aneinander zu
riicken und den Unterschied zwischen Erkenntnisakt und Erkenntnis-
gegenstand, soweit es geht, zu verringern. Allein es ist zum Erkennen
nicht notig, daB eine solche Durchdringung und Einheit zwischen
Subjekt und Objekt stattfinde. Den Gegenstand erkennen heift nicht
der Gegenstand real-physisch werden, sondern, wie gesagt, ihn in sich
hineinziehen und doch drauflen lassen, ihn sich verahnlichen und doch
in seinem Selbst wahrnehmen. Das klingt zwar paradox, und in der
physischen Ordnung wire es das auch. Aber in der erkenntnismifigen
Ordnung ist es Tatsache. Wiare Erkennen etwas anderes, dann stiande
es sich selber im Wege und wiirde sich so unmdoglich machen. Darum
kann auch der Gegenstand des Erkenntnisaktes ganz gut ein bewult-
seinsjenseitiger sein, denn der Akt erreicht ihn, obgleich sich der Gegen-
stand auBerhalb des Aktes befindet. Und anderseits, wenn der Gegen-
stand dem Akte einwohnen wiirde, lige er dennoch dem Erkennen
als etwas anderes gegeniiber. Deshalb hat es auch keinen Zweck, den
Gegenstand auf dieselbe «psychische » Plattform mit dem Akte zu
erheben, um auf diese Weise den Unterschied zwischen beiden zu
verringern. Das Erkennen verlangt nicht, daB der Akt transitiv und
physischer Natur sei, weil der Gegenstand physisch ist ; es verlangt
aber auch nicht, daB der Gegenstand psychisch sei und dem Akte
einwohne, weil dieser psychischer Natur ist. 'Wir miissen die Tatsachen
und Vorgiange auch unserer Innenwelt so nehmen, wie sie sind und



164 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duberen Sinne

miissen nach ihnen unsere Erklarungen einrichten. Nicht aber diirfen
unsere Erkliarungen den Tatsachen Gewalt antun oder sie gar in Frage
stellen. Dadurch, daBl man den Erfahrungsakt so absolut zu einer
immanenten Téatigkeit macht, daB er nur BewuBtseinsdiesseitiges
erkennen konne und ihn doch anderseits so herabdriickt, dal er wie
die transitive Tatigkeit seinem Wesen nach Hervorbringung einer
Wirkung wird, dadurch ist der Losung des Erkenntnisproblems nicht
gedient. ‘

Wir kénnen uns also nicht véllig klar werden dariiber, wie das
erkennende Subjekt auf seinen Gegenstand terminiert, wie es ihn in
seinem Ansich erreicht. Daf es dies tut, ist Tatsache. Und in diese
Tatsache koénnen wir insofern einiges Licht bringen, als wir zu ver-
stehen suchen, wie denn die Vereinigung des Subjektes mit dem Objekt
vor sich geht, wie der Gegenstand im Erkennenden ist. Denn das ist
sicher : um den Gegenstand in seinem Ansich erfassen zu konnen,
muBl der Erkennende den Gegenstand, auch den physischen, irgend-
wie in sich tragen, sonst kann er seiner nicht «inne werden ».

Wie der Erkenntnisakt keine transitive Tétigkeit, der erkenntnis-
maBige Kontakt mit dem Gegenstand kein physischer ist, so ist auch
die Vereinigung zwischen Subjekt und Objekt im Erkennenden keine
reale, physische Vereinigung, sondern eine solche, wie der eigentiimliche
Vorgang, den wir Erkennen nennen, sie eben verlangt : sie ist eine
erkenntnisméfige, ideale oder intentionale Vereinigung. Unsere Aus-
driicke bleiben hinter der Sache zuriick, konnen sie nicht adaequat
wiedergeben. Die Scholastiker wandten hier ihren bekannten Grundsatz
an : Quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur.

Der Erkenntnisgegenstand erhilt im Erkennenden eine Seinsweise,
die ihm auBerhalb des Erkennenden nicht eignet. Ein esse spirituale,
ideale, cognitum nannten es S. Thomas und die andern Scholastiker,
im Gegensatz zum esse naturale, das der Gegenstand an sich hat.
Man kann es auch ein psychisches Sein nennen, weil die Psyche, das
psychische Erkenntnisvermogen es gibt. Besser nennt man es vielleicht
intentionales Sein, weil der Erkennende durch dasselbe erkenntnis-
miBig auf den Gegenstand in seinem Ansich hinstrebt.

In dieser Seinsweise ist der Gegenstand im Erkennenden, vollzieht
sich die erkenntnismiBige Durchdringung von Subjekt und Objekt.
Dieser «innerliche » Gegenstand kann mit Recht die Wirkung, das
Resultat des Zusammenwirkens des Erkenntnisgegenstandes (bei den
dullern Sinnen der physischen Korperbeschaffenheit) und des



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duberen Sinne 165

Erkenntnisvermégens genannt werden. Er tragt die Ziige beider
Eltern : er ist psychischer oder intentionaler Natur, weil er vom
psychischen Erkenntnisvermégen herstammt, in ihm existiert; er
stellt den eigentlichen Erkenntnisgegenstand, die physische Korper-
beschaffenheit dar! und wird darum von den Scholastikern auch
similitudo objecti genannt, weil er von ihm verursacht ist.

Man kann also zwei Seinsweisen .beim Erkenntnisgegenstand
unterscheiden : eben diese intentionale, die er im Erkennenden hat,
und die physische (wenn er Sinnesgegenstand ist), die er an sich hat.
Letztere ist identisch mit dem physischen Ansich des Gegenstandes.

Nun mull man aber natiirlich nicht meinen, der Gegenstand in
seiner intentionalen Seinsweise, die similitudo objecti, sei eben das,
was erkannt wird ; sondern als solcher ist er das Evkemmen selber.
Erkannt wird der Gegenstand in seinem physischen Ansich, dieser
ist Terminus cognitionis. Indem aber der Erkennende auf den Gegen-
stand in seinem physischen Ansich hinzielt, entsteht in ihm der
Gegenstand in seinem intentionalen Sein, erhilt dieser im Erkennenden
ein Bewul3t-Sein. Und umgekehrt, indem im Erkennenden und nach
Weise des Erkennenden, das heillt also in intentionaler Seinsweise,
der Gegenstand entsteht, erfa3t der Erkennende den Gegenstand in
semem physischen Ansich, d. h. er erkennt ihn. So selbstverstandlich
das ist, so ist es doch notwendig, es noch eigens hervorzuheben. Denn
scheint die Ansicht von der BewuBtseinsdiesseitigkeit des Erkenntnis-
gegenstandes nicht gerade auf der Verwechslung dieser beiden Seins-
arten des Gegenstandes zu beruhen ? Der dem Erfahrungsakte ein-
wohnende Gegenstand, der unter bestimmter Form oder Modifikation
gegenstandlich erscheinende Akt, die psychische (oder physisch-
psychische) Wirkung des physischen Dinges auf das leiblich-seelische
Sinnesorgan, die formell erkannt werden sollen, — sind sie nicht identisch
mit dem Gegenstand in seinem intentionalen, erkenntnismiBigen
Sein, mit der objektiv-subjektiven Vereinigung und Einheit des
Erkenntnisgegenstandes und des Erkenntnisvermégens, das heit also
mit dem psychischen, auf den physischen Gegenstand hinstrebenden
Evkenninisakt selber ? Wie anders soll denn die eigentiimliche Be-
ziehung zwischen Subjekt und Objekt, die wir Erkennen nennen,

1 Das soll nicht heiflen, er #st der eigentliche Gegenstand, auch nicht, er ist,
weil vom Physischen und Psychischen bewirkt, «physisch-psychischer » Natur
(siehe unten), sondern nur : er ist die intentionale Wiedergabe, die intentionale
Vertretung des eigentlichen Gegenstandes.



166 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duberen Sinne

gedacht werden konnen, wenn nicht in der Weise, daB der Erkennende
den Gegenstand sich innerlich zu eigen macht, der Gegenstand im
Erkennenden ein Erkannt-, ein BewuBt-Sein erhilt und hat, und so
der Erkennende seinen auBerhalb ihm liegenden Gegenstand in seinem
Ansich erreicht ? Anders kénnen wir uns diesen Vorgang nicht zurecht
legen. Der Akt und das Erkenntnisbild (species), durch die das
Erkennen sich vollzieht, miissen nach zwei Seiten hin betrachtet
werden : als in Wirklichkeit seiende Dinge und als Dinge, durch die
Gegenstdnde erkannt werden. Als erstere sind sie Akzidentien, Vervoll-
kommnungen des psychischen Erkenntnisvermogens (Akzidentien der
ersten Art der Qualitit) ; als letztere haben sie sozusagen intentionalen
Charakter, d. h. der Erkennende besitzt durch sie Dinge gegenstindlich,
in einer iiber die Bestimmbarkeit des Untergrundes erhabenen Weise
(Gredt a. a. O. 132 ff.). Und insofern sind sie der Gegenstand selber
in seiner inteitionalen Seinsweise, ist der Gegenstand durch sie inten-
tionaliter im Erkenntnisvermogen.

Wenn man also den Gegenstand in seinem psychischen Sein,
in seinem Erkannt-Sein das sein 1dBt, was formell erkannt wird, dann
macht man den Akt zum Terminus, das Erkennen zum Gegenstand
seiner selbst, das bei der Erfassung eines jeden andern Gegenstandes
sich selber im Wege steht. Ja dann ist das Erkennen der AufBeren
Sinne subsistierende Selbsterkenninis, eine Erkenntnisart, die man wohl
Gott, dem Actus purus, ohne weiteres beilegen muB, die aber bei den
iiber die Stofflichkeit eben sich erhebenden AuBeren Sinnen einfach
unméglich ist. Dann mag man allerdings, wie dies zuweilen geschieht,
den Unterschied zwischen Akt und Objekt aufheben, Empfindung und
Gegenstand in eins zusammenflieBen lassen (siche oben p. 160, Anm. 2).
Aber Erkennen ist das nicht mehr, auch nicht in analogem Sinn.

So sehr man also auch dem Gegenstande ein dem Erkennenden
innerliches Sein zuzuschreiben berechtigt ist, so darf man doch dieses
nicht zum formalen Erkenntnisgegenstand machen, wenn man das
Erkennen selber nicht aufheben will. Der Gegenstand ist im Er-
kennenden, aber nicht als Terminus der Erkenntnistitigkeit, sondern
als diese Tatigkeit selber, durch die, wenn sie tatsdchlich vorhanden
ist, der Erkennende den Gegenstand in seinem bewuBtseinsjenseitigen
Ansich erreicht. '

Nach dieser Auffassung, die ausgesprochener Weise die des
hl. Thomas ist, erkldrt sich auch ungezwungen der Satz des Aristoteles,
den auch S. Thomas sich zu eigen gemacht hat : Sensibile in actu est



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duBieren Sinne 167

sensus in actu. Das heiBt nicht : das Sinnfillige wird actu so erkannt,
wie es im Akt des Sinnes ist ; der Akt des Sinnes terminiert auf den
Gegenstand im Sinnesakt. Diese Deutung widerspricht der Uber-
zeugung der Vertreter dieses Satzes, dall die duBern Sinne die Korper-
beschaffenheiten in ihrem physischen Ansich erreichen.! Der Sinn
ist vielmehr dieser: Das Sinnfdllige, das aulerhalb und vor dem
Erkenntnisakt in seinem physischen eAnsich existiert, aber so noch
nicht actu erkannt ist, sondern nur wahrnehmbar ist, ist w actu,
d. h. actu erkannt (in diesem seinem Ansich), insofern es im Sinn ein
Erkanntsein (eme intentionale Seinsweise) hat. Und dieses aktuelle
Erkannt-Sein, die Erkanntheit des Sinnfilligen im Sinn ist der Sinn
wn actu, ist der Sinnesakt (nach seinem intentionalen Charakter). Die
Erkanntheit des Sinnfilligen und das Erkennen des Sinnes fallen
zusammen, sind emme (psychisch-intentionale) Wirklichkeit. Aber das
Sinnfillige selber, als Gegenstand, fillt nicht mit dem sinnlichen
Erkennen zusammen, sondern steht ithm als Terminus gegeniiber.
Und der Sinnesakt {iberwindet diesen Gegensatz, den Gegenstand in
seinem physischen Ansich erkennend, indem er (beziehungsweise der
Sinn durch ihn) dem Gegenstand in sich ein intentionales Sein gibt,
sich intentionaliter mit dem Gegenstand identifiziert. Und in dieser
wntentionalen Identitdt sind Sinnfilliges und Sinn im Bereich des Er-
kennens gleicherweise «in actu» Die griine Farbe wird also nicht
actu gesehen, es sei denn durch das aktuelle Sehen des Gesichtssinnes :
das Gesehensein der Farbe und.das Sehen fallen zusammen. Aber
damit ist nicht gesagt, daB die griine Farbe, das was gesehen wird,
nun ipso facto auch nur im Gesichtssinn, im aktuellen Sehen, wire.
Sie ist vielmehr auBerhalb des Gesichtssinnes, und der Gesichtssinn
nimmt sie so wahr, wie sie an sich ist. Dem, der den oben angefithrten
Satz anders erklaren zu miissen glaubt, diirfte es schwerlich gelingen,
seine Erklarung mit dem «naiven » Realismus des Aristoteles und des
hl. Thomas in Einklang zu bringen. :

Die intentionale Aufnahme des Gegenstandes von seiten des
Erkennenden wird eingeleitet in dem eingeprigten Erkenntnisbild,
der sog. species impressa der Scholastiker. 2 Sie ist die im Erkenntnis-
vermégen vorhandene psychisch-intentionale Wirkung des bewult-
seinsjenseitigen Gegenstandes. Durch sie ist der bewulltseinsjenseitige

! Vergl. Gredt, a. a. O. 23 ff,
2 Vergl. auch zum folgenden, Gredt, a. a. O. 132 ff.



168 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duberen Sinne

Gegenstand dem Erkenntnisvermégen keimhaft mitgeteilt, er ist im
BewuBtsein der Anlage nach, der Natur des Bewultseins entspréchend
und kann daher durch die Erkenntnistat, die diese Anlage verwirklicht,
tatsiachlich erkannt werden. Anders als in intentionaler Weise kann
sich der Gegenstand dem Erkenntnisvermoégen nicht mitteilen, anders
als in intentionaler Weise kann dieses ihn in sich nicht aufnehmen.
Allein das geniigt zum Erkennen.

Auch, bei den duBeren Sinnen findet die intentionale Einprigung
des Gegenstandes statt. Denn wenn auch das Erkenntnisbild etwas
Psychisches oder Intentionales, der Gegenstand, der es einprigt, aber
etwas Physisches, Materielles ist, so ist doch festzuhalten, dafl zunichst
der Gegenstand eben dadurch, daBl er existiert und eine bestimmte
Beschaffenheit, nicht etwas Unbestimmtes, rein Potenzielles ist, eine
gewisse Vollkommenheit oder Aktualitit besitzt, ja auch in seiner
stofflichen Seinsweise die Verwirklichung einer gottlichen Idee ist
und infolgedessen wohl imstande sein kann, sich einem erkenntnis-
fahigen Subjekt, das seine (des Gegenstandes) Aktualitit {iberragt,
erkenntnismdBig mitzuteilen. Es kommt hinzu, daBl der bewuBtseins-
jenseitige Gegenstand, die physische Koérperbeschaffenheit, in unmittel-
barstem Kontakt mit dem korperlichen Sinnesorgan ist, dieses un-
mittelbar affiziert. Das Organ ist aber von dem sinnlichen Erkenntnis-
vermogen informiert und belebt, sodal durch Vermittlung dieses
Sinnesorganes wohl eine psychische Determination des Erkenntnis-
vermogens von seiten des physischen Gegenstandes erzielt werden
kann. Zwar ist die nichste Wirkung auf das koérperliche Organ keine
psychische oder «physisch-psychische », sondern eine rein physische
(chemische, physiologische). Diese physische Determination des kérper-
lichen Organs, die das eingeprigte Erkenntnisbild durchaus nicht
iiberfliissig macht, hat aber eine psychische Bestimmtheit des Erkennt-
nisvermogens, eben das eingeprigte Erkenntnisbild, im Gefolge. Auf
diese Weise wird auch bei den #uBeren Sinnen die intentionale Auf-
nahme des physischen Gegenstandes bewirkt. '

Ist nun dem Erkenntnisvermogen der Gegenstand nicht gegen-
wirtig oder nicht so gegenwirtig, wie er dem Erkenntnisvermégen
entspricht, dann prigt es vermittels des Erkenntnisaktes ein weiteres
Erkenntnisbild, die sog. species expressa aus. Diese dient dem Akt
zum AbschluB, zum Zielpunkt, die species impressa ist sein Prinzip,
das das Erkenntnisvermogen letztlich vervollkommnet und befihigt,
den bestimmten Erkenntnisakt zu setzen. In der species expressa



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne 169

erkennt das Subjekt tatsdchlich seinen bewuBtseinsjenseitigen Gegen-
stand ; der Gegenstand, insofern er keimhaft in der species impressa
enthalten ist, fillt natiirlich, ehe der BewuB3tseinsakt da ist, nicht ins
BewuBtsein.

Im Akt und im ausgepragten Erkenntnisbild setzt sich natur-
gemal} die in der species impressa begonnene intentionale Verschmelzung
von Subjekt und Objekt fort. Ja gerade jetzt wird sie zur formalen,
aber immerhin noch intentionalen Identitdt, die den Gegensatz von
Subjekt und Objekt wahrt. Aber wohl gemerkt : auch in der species
expressa, also in dem Falle, wo der eigentliche Gegenstand dem
Erkenntnisvermogen nicht gegenwartig ist, wird der Gegenstand nicht
in seinem intentionalen Sein erkannt. Der Verstandesakt z. B. geht
nicht direkt auf die formale Seite des Begriffes Mensch, sondern auf
seinen Inhalt, auf den Menschen selber, auf die Substanz, auf das
Sein selber. Nicht der Mensch in seinem intentionalen Sein, als inten-
tionale Ahnlichkeit und Identitit von Subjekt und Objekt steigt im
BewuBtsein auf, wird formell erkannt, sondern der Mensch in seiner
BewuBtsemsjenseitigkeit, in unserem Falle in seinem metaphysischen
(abstrahierten) Sein. Die species expressa ist nur formales, nicht
werkzeugliches oder gegenstindliches Zeichen. Sie weist den Gegen-
stand auf, ohne sich selbst zu zeigen, wie ein Spiegel, in dem man
die Dinge sieht, ohne ihn selbst zu sehen.! Nur beim Zuriickdenken,
bei der reflexen Erkenntnis wird sie Erkenntnisgegenstand. Wieder-
um : das Psychische, BewuBtseinsdiesseitige ist nicht (direkter) Gegen-
stand des menschlichen Erkennens. Wie das moglich ist, wie trotz
der subjektiven Verarbeitung des Gegenstandes von seiten des Er-
kennenden (der Verstand bringt seinen Gegenstand nach Gegenwart
und Form hervor), der Gegenstand inhaltlich doch in seinem bewuBt-
seinsjenseitigen Ansich erreicht wird, das ist wiederum fiir unser
Verstehen ein nicht leichtes Problem. Aber die Tatsache kann dadurch
nicht erschiittert werden. Die Gegenstinde (freilich nicht alle) dringen
sich uns auf als gegeben, als dem Erkennen in objektiver und sub-
jektiver Verschiedenheit vorschwebend. Folglich miissen sie bewuft-
seinsjenseitig sein. Erkennen heifit nun einmal nicht den Gegenstand
physisch antasten. Ist er nicht gegenwirtig (wie beim Verstand und
bei der Phantasie), dann wird er in dem ausgepragten Erkenntnishild
doch in seinem Ansich erkannt, gleichsam wie ich auch im Spiegel

1 S. Thomas. Op. XIV, de nat. verbi intellectus.



170 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne

mein Gesicht sehen kann, obgleich es auf meinen Gesichtssinn mcht
direkt einwirkt. Der Gegenstand kann -zwar nur in seiner eigenen
Seinsweise existieren (in seiner physischen, wenn er ein physisches
Wirkliche ist), aber auBer in seiner eigenen auch noch in einer andern,
in einem Mittel, erkannt werden. Und die species ist ein solches
Erkenntnismittel. Ebensowenig wie der Erkenntnisakt selber, steht
auch das Erkenntnisbild, das ausgeprigte wie das eingeprigte;,  dem
Erfassen des Gegenstandes in seinem Ansich im Wege. Alle drei:
species impressa, Akt und species expressa sind subjektive Mittel,
durch die der Erkennende in jene titige Beziehung zum Gegenstand
tritt, die wir Erkennen nennen.  Ist der Gegenstand (in seinem phy-
sischen Sein) gegenwirtig, dann wird er vom Erkennenden trotzdem
nicht physisch angestoBen, so wie ich mit dem Finger die Tischplatte
berithre. In der ganzen physischen Ordnung gibt es keine Analogie
fiir den Erkenntnisvorgang. Darum geht es auch nicht an, die Vor-
gange in der physischen, korperlichen Welt auf die Erkenntniswelt
einfach zu {ibertragen und z. B. den «physischen Reiz » die « psychische
oder physisch-psychische Reaktion » ebenso «physisch» auslésen zu
lassen, wie etwa die Speise im Munde den Speichel auslost.

Bringt die Erkenntnistatigkeit keine species expressa hervor —
und das ist bei den #“uBeren Sinnen der Fall, die sich der Innen-
erfahrung als nicht schopferisch erweisen !, sondern auf den physisch
gegenwirtigen Gegenstand hinzielen — dann setzt sich die inten-
tionale Identitit fort und vollendet sich in eben diesem Erkenntnisakt,
der auf das physische Ansich des Gegenstandes geht. In ihm findet
dann die Uberwindung des Gegensatzes statt zwischen dem physisch-
psychischen Subjekt und dem physischen Objekt, eine Uberwindung,
die, wie gesagt, kein physischer Kontakt ist, keine Verschmelzung
mit gegenseitiger Auflésung, sondern ein gegenstindliches Besitzen.

Gerade beziiglich der dufleren Sinne darf man sich nun aber auch
den Abstand zwischen dem Erkenntnisakt und dem physischen Gegen-
stand nicht groBer vorstellen, als er tatsdchlich ist. Der Akt des
duBlern Sinnes ist infolge seiner Abhangigkeit vom korperlichen Organ
keineswegs so unstofflich, wie man in allzu starker Betonung des

! Die einzige Weise, schopferisch titig zu sein, ist fiir das Erkenntnis-
vermégen eben die Erzeugung des ausgeprigten Erkenntnisbildes, in dem es
sich selber den Gegenstand der Gegenwart oder auch der Gegenwart und Form
nach hervorbringt, nicht die Hervorbringung des Aktes, den jedes Erkenntnis-
vermdgen naturgemifB setzen muB,



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne I7I

Gegensatzes zwischen Physischem und Psychischem bei den dulleren
Sinnen und ihrem Objekt oft annimmt.TDie Sinnestitigkeit ist ihrem
Wesen nach an den korperlichen Untergrund gebunden, ohne diesen
kann sie sich nicht vollziehen. Ihre Quelle 1st darum nicht die Psyche
allein, vor allem nicht die geistige' Seele als solche, sondern das aus
Leib und sensitiver Seele und ndherhin aus Organ und Sinneskraft
gebildete Prinzip. Wegen dieser Stofflichkeit des Prinzips — der
Sinn wird schlechthin stofflich, unstofflich nur in gewisser Hinsicht,
secundum quid, genannt — kann die Sinnestatigkeit auch die stofflichen
Beschaffenheiten der Korper zum Terminus haben : die fiir das Er-
kennen notwendige Proportion zwischen Subjekt und Objekt ist dabei
vorhanden. Will man aber die letzte Erklarung geben firr die
Méglichkeit der Uberwindung des Gegensatzes zwischen Physischem
und Psychischem im Erkennen, so wird man nicht ohne Nutzen auf
die eigenartige, uns in letzter Linie ebenfalls nicht einleuchtende
Zusammensetzung des erkennenden Wesens selber verweisen, in dem
Leib und Seele, Materie und Geist eine Wesenseinheit bilden und in
standiger Wechselbeziehung zueinander stehen. Das was uns am
nachsten liegt, was wir selber sind, ist unserem ™ Verstehen am
schwierigsten zuganglich. ' |

Aus dem Gesagten ergibt sich, daB auch bei der Annahme der
BewuBtseinsjenseitigkeit des Gegenstandes der ZuBeren Sinne dem
Bediirfnis nach einem Iﬁ(’jglichst engen Zusammenriicken des Subjektes
und des Objektes geniigend Rechnung getragen ist. Der unmittelbare
Gegenstand ist in innigstem, physischen Kontakt mit dem vom Sinnes-
vermogen belebten Organ, sozusagen aufgenommen in das Organ,
in dem sich die Tatigkeit abspielt, die den Gegenstand wahrnimmt.

Wie der Gegenstand in seiner psychischen Seinsweise, so ist, wie
schon angedeutet, auch das « physisch-psychische » Gebilde, in dessen
Annahme man sich, wie es scheint, dem natiirlichen Realismus um
einen weitern Schritt nihern mochte, nicht der formale Gegenstand
der duBeren Sinne. Ja man kann dieses Gebilde auch nicht einmal
als die Wirkung des physischen Dinges im #uBlern Sinn, als die
passive Bestimmtheit des Sinnes von seiten der physischen Korper-
beschaffenheit, gelten lassen, die die Empfindungstitigkeit verursacht.
Wenn das Einwirken der physischen Beschaffenheit, die formaler
Gegenstand ist, auch die Empfindungstatigkeit, also etwas Psychisches,
zum Zweck und Ziel hat, so ist die ndchste Einwirkung (im passiven
Sinne genommen) derselben auf das Sinnesorgan doch eine physische,



172 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duberen Sinne

eine chemische und physiologische Verinderung des physischen Organs,
die in dem eigentlichen Sinnesvermdégen erst eine psychische Bestimmt-
heit, das eingeprdgte Erkenntnisbild, zur Folge hat. Denn wenn auch
das korperliche Sinnesorgan von dem Sinnesvermégen belebt ist, mit
ihm ein principium operationis bildet, aus dem der Empfindungsakt
hervorflielt, so verschmilzt es mit der psychischen Potenz doch nicht
zu einer solch physisch-psychischen Einheit, daB es seinen kérperlichen
Charakter einbiien wiirde, und jede Determination, die in das Organ
eingeht, eine physisch-psychische sein miilte. So wverliert ja auch
der menschliche Korper in seiner Ganzheit nicht seine stoffliche Natur,
obgleich er mit der Seele, selbst mit der geistigen Seele, zu einer
Wesenseinheit verbunden ist. Trotz der Einheit im Wesen bewahrt
jede Teilsubstanz ihren Charakter, sie gehen nicht ineinander auf,
sodafl daraus ein Gemisch entstinde, das nicht stofflich und nicht
geistig, sondern beides zugleich wire. Dasselbe gilt vom physischen
Organ und der psychischen Potenz: in der Einheit, in der sie zuein-
ander stehen, behalten sie ihre reale Verschiedenheit, ihre Eigen-
tiimlichkeiten bei. Die Bestimmtheit des Organs infolge des Ein-
wirkens der Korperbeschaffenheit ist also eine physische. Weil aber
das koérperliche Organ mit der psychischen Potenz zu einem Tatigkeits-
prinzip verbunden ist, wird durch die physische Determination des
Organs auch die Potenz bestimmt, diese aber nun in psychischer Weise.
Die physische Bestimmtheit ist die Ursache fiir die psychische und
kénnte somit allenfalls ursichlich eine psychische genannt werden.

Die Wirkung, die die physische Kérperbeschaffenheit im &ulern
Sinn hervorruft, ist also von vornherein eine doppelte : eine physische
im Organ und eine psychische im Sinnesvermégen. Und in ihrer phy-
sischen Natur bewirkt sie entfernter Weise (remote), in ihrer psychischen
unmittelbar (proxime) die Empfindungstitigkeit, die ihrerseits auf die
physische Korperbeschaffenheit abzielt, die am Anfang des ganzen
Erkenntnisvorganges steht. Sie ist also Prinzip, Mitprinzip der
Empfindungstitigkeit und nicht deren Terminus. Daraus ergibt sich
auch, daB3 ihre Aufnahme von seiten des belebten Organs nicht die
Empfindung selber sein kann.

Ebensowenig ist das vom physischen Ding Bewirkte, ins Sinnes-
organ Aufgenommene der «Gegenstand drinnen». Der Gegenstand
drinnen (so genannt im Gegensatz zum Gegenstand drauBen, z. B. die
ins Auge aufgenommene gritne Farbe im Gegensatz zu der mit ihr
in Beziehung stehenden griinen Farbe der Wiese) ist dasjenige, was



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duberen Sinne 173

unmittelbar auf das Sinnesorgan einwirkt, das die physische (chemische
und physiologische) Verdnderung im Sinnesorgan, in den Nerven-
endigungen hervorruft, nicht diese Wirkung selber. Der Gegenstand
drinnen ist der unmittelbare, mit dem Sinnesorgan .in physischer
Beriihrung stehende Terminus der Empfindungstitigkeit. Die Wirkung
aber, z. B. die photochemische Verinderung der Netzhaut, ist nicht
das, was empfunden wird. Die photochemische Verinderung der Netz-
haut ist auch nicht das Netzhautbild, das als Gegenstand drinnen,
als innerorganischer Gegenstand bezeichnet wird.® Dieses setzt sich
vielmehr zusammen aus den Farben der die Stdbchen und Zapfchen
der Netzhaut berithrenden Atherteilchen. Die Farbe, die unmittelbar
gesehen wird, ist also nicht ein Akzidens der belebten Netzhaut, die
Sitz des Sehvermogens ist — sie empfingt nicht von dieser ihre
Individuation — sondern des die Netzhaut berithrenden, diese affi-
zierenden Athers. Die physische Beschaffenheit (das Griine, das
Schmeckende usw.), die unmittelbar wahrgenommen wird, muB3 mit
ihrem Triger von dem durch das Sinnesvermdgen informierten Organ
verschieden sein, damit sie auf den Sinnesnerv einwirken, ithn ver-
dndern kann, um so das eingeprigte Erkenntnishild im Sinnesver-
mogen hervorzurufen und die Empfindungstatigkeit einzuleiten.

- Wenn also auch der Gegenstand drinnen innerorganisch genannt
wird, so soll das nicht heilen, er sei die Beschaffenheit, ein Akzidens
des empfindenden Organs, sondern nur, dal er in innigstem, physischen
Zusammensein mit ihm und in unmittelbarer Einwirkung auf dasselbe
steht. ‘ ,

Der Erkenntnisvorgang der dulleren Sinne spielt sich etwa in
folgender Weise ab. Die griine Farbe der Wiese, das Griine an der
Wiese, verbreitet sich vermittels des Athers in das Auge hinein. Der
grime Ather ist in physischem Kontakt mit den Stibchen und
Zapfchen der Netzhaut. Das Griine am Ather wirkt auf die Netzhaut,
sie photochemisch und physiologisch verindernd. Diese Verdnderung
ist die sog. physische Bestimmtheit des' Sinnesorgans. Sie hat eine
psychische Bestimmtheit des Sinnesvermogens zur Folge, die species
impressa. Durch die physische und psychische Bestimmtheit ist das
vom Sinnesvermdgen belebte Organ in der Lage, die Empfindungs-
tatigkeit zu setzen. Diese, im belebten Sinnesorgan verbleibend,
terminiert erkenntnisméfBig, ohne eine species expressa hervorzubringen,

1 Siehe Gredt, in dieser Zeitschrift, 2. Serie, IX (1922) p. 226.



174 Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der dufieren Sinne

nicht auf die species impressa, nicht auf die physische Bestimmtheit
des Organs, sondern in Kraft der physischen und psychischen Bestimmt-
heit auf das Griine am Ather. Dieses ist der Gegenstand drinnen,
der sog. innerorganische, unmittelbare Gegenstand. Aber er stellt
sich dar nicht als drinnen ; und da er mit dem Gegenstand drauflen,
dem mittelbaren Gegenstande, dem Griinen an der Wiese, in trans-
zendentaler Beziehung steht, weist er auf diesen hin gleichsam als
formales und, weil er selber wirklicher Gegenstand, nicht nur
Erkenntnismittel, ist, zugleich als werkzeugliches Zeichen. In dieser
Weise wird die griine Farbe (des Athers und) der Wiese vom
Gesichtssinn wahrgenommen.

DaBl sich aus dem Bezogensein des unmittelbaren Gegenstandes
auf das Organ und weiterhin aus dem Bezogensein des unmittelbaren
Gegenstandes auf den mittelbaren und umgekehrt Modifikationen
ergeben, die den Gegenstand und das Erkennen beeinflussen, ist selbst-
verstandlich. Aber diese Modifikationen gehen zum Teil in den phy-
sischen Gegenstand ein, der wahrgenommen wird, zum Teil bedingen
und bewirken sie die Wahrnehmung selber. In keinem Fall aber
verschleiern sie den unmittelbaren und formalen Gegenstand so, daB3
dieser in seinem physischen Ansich nicht mehr wahrnehmbar wére.

Der innerorganische Gegenstand oder der Gegenstand drinnen ist
also nicht einmal die physische Wirkung im Sinnesorgan, sondern mit
seinem Trager von diesem, soweit es von der Sinnespotenz belebt ist,
verschieden ; geschweige denn, dafl, wie behauptet wird, mit der
Annahme des Gegenstandes drinnen der Schritt ins Psychische bereits
getan waére.

Wie soll man sich schlieBlich auch diesen Gegenstand vorstellen,
der physisch und psychisch zugleich ist, der realen, ja sogar der korper-
lichen AuBenwelt und der psychischen, der BewuBtseinswelt angehort,
unbewu3t und bewuBt zugleich ist ? In Gott sind Physisches und
Psychisches absolut Eins, insofern sein Sein subsistierendes Selbst-
bewuBtsein ist. Bei den geschﬁpﬂichén Dingen gibt es das nicht.
Man mag den Gegenstand psychischer oder auch physisch-psychischer
Natur sein lassen : solange er sich fiir das Erkennen vor den phy-
sischen Gegenstand stellt, diesen verdeckt und den unmittelbaren
Zugang zu ihm wehrt, schwebt unser ganzes Erkennen, das sinnliche
wie das intellektuelle, in der Luft und steht nicht auf realem Boden.
Und alle physischen und metaphysischen Wahrheiten sind zum
mindesten in Frage gestellt. In der Lehre von der BewuBtseinsjen-



Zur Frage nach der Natur des Gegenstandes der duBeren Sinne 75

seitigkeit des Gegenstandes der dulleren Sinne ist auf « das Bezogensein
des Gegenstandes auf den Erkennenden » vollauf Riicksicht genommen.
Geschieht darin ein Mehr, so droht Gefahr, daB die Beziehung zwischen
Gégenstand und Erkennendem selbst zerreif3t.

Zusammenfassend koénnen wir sagen, daB auch die metaphysische
und erkenntniskritische Betrachtung des Erkenntnisvorganges der
duBeren Sinne die Annahme der BewuBtseinsjenseitigkeit ihres . un-
mittelbaren Gegenstandes nicht nur nicht zuriickweist, sondern sie
geradezu fordert. Die Methaphysik und Erkenntniskritik ist auch
allein berechtigt die Grundsitze aufzustellen, die zur Beurteilung der
gesicherten Resultate der Naturwissenschaften und ihrer unleugbaren
Tatsachen dienen sollen, soweit diese fiir das Problem der Sinnes-
empfindung in Betracht kommen. ?

1 Gredt, a. a. O., priift in dem Abschnitt : Losung der Einwinde, die gegen
den natiirlichen Realismus erhoben werden, p. 237 ff., mit peinlicher Genauigkeit
das diesbeziigliche Tatsachenmaterial.



	Zur Frage nach der Natur des Gegestandes der äusseren Sinne

