
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes, das Grösste vom Grossen
im Leben des Christen : ein Beitrag zur Kenntnis der Ebenbildlichkeit
des Menschen mit Gott

Autor: Hallfell, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,
das Größte vom Großen im Leben des Christen.

Ein Beitrag zur Kenntnis der Ebenbildlichkeit des Menschen

mit Gott.

Von Dr. P. M. HALLFELL, Trier.

Der von der Kirche hochgeehrte und geschätzte Geistesmann

und Kirchenlehrer, der hl. Thomas von A quin, hat einmal den Ausspruch
getan : « Drei Werke sind es, die selbst Gott nicht größer machen kann,
als sie sind: nämlich die Vereinigung der menschlichen Natur mit
der göttlichen in Christus ; dann die Vereinigung der Jungfrauenwürde
mit der Muttergottes-Würde in Maria ; endlich die Vereinigung der

Seligen mit Gott im Lichte der Glorie. Weil diese Einigungs- oder

Verbindungswerke ihr Ziel und ihren Abschluß unmittelbar in Gott'

haben, erlangen sie von dieser Seite eine unendliche Erhabenheit und
Würde ». (I q. 25 a. 6 ad 4). — Nach diesen drei Wunderwerken aber

ist das größte ein anderes Einigungswerk : die Vereinigung und die
dadurch erzielte Gleichförmigkeit des menschlichen Willens mit dem

göttlichen.
An der quaestio facti, für die alle aszetischen Schriftsteller mit

dem Ansehen ihrer Wissenschaft und alle Heiligen und tugendhaften
Menschen mit dem Gewichte ihres heiligen und tugendhaften Lebens

eintreten, gehen wir vorüber, um uns der quaestio iuris, der Begründung
dieser folgenschweren Wahrheit zuzuwenden. Um sicher zu gehen,

werden wir uns der bewährten Führung des hl. Thomas anvertrauen.
Mit ihm unterscheiden wir den Ausdruck conformatio, der den

Vorgang der Angleichung und Anpassung des menschlichen Willens
an den göttlichen bedeutet, von dem Ausdruck : conformitas, der das

Ergebnis und den Abschluß jenes Vorganges, die erzielte Gleichförmigkeit
selbst besagt und suchen im göttlichen Willen die Stücke namhaft
zu machen, mit denen der Mensch eine Übereinstimmung und Gleich-

Divus Thomas. q



130 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

förmigkeit anstreben kann und muß (De Veritate, q. 23 a. 7 ad 11).
Selbstverständlich ist nicht an eine Gleichförmigkeit gedacht, die eine

Wechselbeziehung der GleichStellung und Gleichberechtigung zwischen
dem menschlichen und göttlichen Willen begründete ; vielmehr an eine

Gleichförmigkeit, die unter Wahrung des geschöpflichen Abstandes auf
dem Wege der Nachahmung erzielt wird. Als Vergleich habe man das

Gebiet des menschlichen Wissens vor Augen : Es ist doch offenkundig,
daß die Erkenntnis des Wahren dem Menschen eine entfernte Ähnlichkeit
und Gleichförmigkeit mit dem allwissenden Gotte gibt ; ebenso ist das

Gebiet des menschlichen Tuns und Wirkens, an dessen Anfang, Mitte und
Ende der menschliche Wille steht, zu beurteilen. Es macht den durch
seinen Willen in sich und um sich her wirkenden Menschen zum
Nachahmer und zum Abbild des durch seinen Willen überall wirkenden
Gottes. « So ahmet denn Gott nach » (Eph. 5, 1). 1

Damit haben wir den Standpunkt erreicht, von dem aus sich für
den menschlichen Willen die Möglichkeiten der Nachahmung des

göttlichen Willens abheben. Sie werden in der Richtung der Wirk-
und Ziel-, der Material- und FormahUrsächlichkeit zu suchen und zu
finden sein.

I.

Die Gleichförmigkeit des menschlichen mit dem göttlichen Willen
auf der Grundlage der Wirkur sächlichkeit.

1. Der hl. Thomas hat seiner philosophischen Summa ein Kapitel
eingefügt (C. G. III c. 21), in welchem seine beliebte theozentrische

Methode überraschende Fernblicke eröffnet und unsern Gegenstand
in wundersamem Lichte erscheinen läßt. « Die geschöpflichen Dinge »,

so lautet seine Behauptung, « treten in ein neues Stadium der Ver-

ähnlichung mit Gott, ihrem Schöpfer, sobald sie sich zu einer

wirkursächlichen Tätigkeit erheben. » Jeder der sechs Gründe, die er für
seine Behauptung beibringt, scheint auf den menschlichen Willen
abzuzielen und zu sprechen : Wem ist ein so großes Ausmaß von Wirk-
ursächlichkeit zuteil geworden, als gerade ihm, und wer kann infolge-

1 Voluntas hominis non potest conformari divinae per aequiparantiam,
sed per imitationem : et similiter conformatur scientia hominis scientiae divinaé,
inquantum cognoscit verum, et actio hominis actioni divinae, inquantum est
agenti conveniens ; et hoc per imitationem, non autem per aequiparantiam
(I-II q. 19 a. 9 ad 1).



das Größte vom Großen im Leben des Christen 131

dessen auf diesem Wege in der Verähnlichung mit Gott so weit
vordringen, als gerade der Mensch Greift ja der Wille wirkursächlich,
bewegend und leitend ein in die Klein-weit, die der Mensch mit seinen

verschiedenen Seelenkräften darstellt und gebietet als Herrscher über
die Vorgänge des intellektuellen, des sensitiven und in etwa auch des

vegetativischen Lebenskreises (I q. 82 a. 4 ; de Veritate, q. 22 a. 12).
Der Wille leitet seine Wirkursächlichkeit aus der genannten Kleinwelt
hinaus in die große Umwelt der Menschen, um sich dieselben
unterzuordnen und als Werkzeuge in den Dienst seiner Ziele und Pläne

zu stellen (Opusc. II — de perf. vitae spirit. — c. 10) ; er leitet sie

hinaus in die noch größere Umwelt der vernunftlosen Dinge und schafft
das, was man heutzutage mit dem beliebten Namen « Sachkultur »

bezeichnet (C. G. II c. 1).

Dieser große Anteil an Wirkursächlichkeit ist zwar Eigengut
des menschlichen Willens ; aber er ist ihm nur dank seiner Einordnung
und Einstellung zum göttlichen Willen, dem Quellprinzip und der
Urheimat jedweder Wirkursächlichkeit zuteil geworden (I q. 19 a. 4).
Aus dieser Verwurzelung mit dem göttlichen Willen kann sich der
menschliche nicht loslösen. Und ebensowenig kann er bei der Betätigung
seiner Wirkkraft die Merkmale der Übereinstimmung und Ähnlichkeit
mit derjenigen des göttlichen Willens abstreifen. Er müßte sich denn

außerhalb des metaphysischen Gesetzes bewegen, das alles Wirken
und Geschehen in der natürlichen und übernatürlichen Ordnung
beherrscht. Kurz und bündig sagt der hl. Thomas : Ejusdem rationis
est quod effectus tendat in similitudinem agentis et quod agens assimilet

sibi effedum. Was durch Wirkursächlichkeit ins Dasein getreten
ist, hat den Drang .in sich, nun seinerseits mit der eigenen Ursache
auf gleicher Stufe zu stehen oder gleichförmig zu sein, d. h. selber

für anderes wieder Wirkursache zu werden. Und wo ist der Grund
für diese Tatsache zu suchen — In dem Umstände, daß die Ursache

ihrem Werke das Abbild der eigenen Ursächlichkeit vorher mitgeteilt
hat (C. G. III c. 21). Wenn demnach der menschliche Wille seine

Wirkursächlichkeit entfaltet, so erbringt er den Tafbeweis, daß er —
wenn auch ein noch so schwaches — aber doch ein wahres Abbild des

göttlichen Willens ist, der mit seiner alles Geschehen erfassenden

Wirkkraft an der Spitze aller Wirkursächlichkeit steht und darum
Vorbild für jede sein und bleiben muß. 1

1 Semper id, quod est perfectissimum in aliquo genere, est exemplar eius,
quod est minus perfectum secundum suum modum (III q. 56 a. 1 ad 3).



132 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

2. Diese spekulativen Erwägungen sind geeignet, der praktischen
Lebensgestaltung und Lebensführung fruchtbringende Anregung zu
bieten. Man denke nur an das wichtige Werk der Selbst- und Fremd-

erziehung. Wem es gelingt, bei sich die Schäden und Untugenden
des Willens, wie Willenlosigkeit und Willensschwäche, Unbeständigkeit
und Unbotmäßigkeit des Willens zurückzubeugen oder gar bis zu
einem möglichst kleinen Rückstand auszumerzen, dafür aber die

Vorzüge und Tugenden des Willens, wie Regsamkeit und Stärke, Stetigkeit

und Lenksamkeit zu pflegen und großzuziehen, der trägt der

Wirkkraft des eigenen Willens eine sehr wichtige Aufbesserung zu
und wächst immer mehr in die Ebenbildlichkeit mit Gott hinein. Und
wem es gelingt, bei andern die Königsaufgabe der Willensbildung zu
lösen, der darf sich das Zeugnis geben, dem Willen seiner Zöglinge
Züge der Ähnlichkeit und Übereinstimmung mit dem Willen Gottes

eingefügt zu haben. Er darf mit dem hl. Paulus sprechen : « Ich bin
ein Mitarbeiter Gottes» — Dei adjutores sumus (i. Cor. 3, 9).

Noch eine andere Erwägung wohltuendster Art mag hier ihre
Stelle finden. Wenn wir auch erst um einen winzigen Schritt dem

Bilde des menschlichen Willens nähergetreten sind und in ihm erst den

einen Zug der Wirkursächlichkeit erkannt haben, so besitzen wir doch
bereits in dieser Erkenntnis einen zuverlässigen Maßstab, den Willen
des einen auf Grund der Größe seiner Wirkursächlichkeit gegen den
eines andern abzuschätzen. Fürwahr, klein und unbedeutend ist in
seiner Wirkursächlichkeit der Wille eines heranwachsenden Kindes;
groß und weitreichend ist die Wirkkraft des Willens bei einem Manne,
der unter widrigen Verhältnissen ein größeres Haus- oder Gemeinwesen

zu leiten hat ; und erst ein mächtiger König oder Papst: wie groß sind
solche Personen in der Wirkursächlichkeit ihres Willens — Wer aber
ermißt erst die Größe der Wirkursächlichkeit des menschlichen Willens

Christi, die im Augenblicke der geschehenen Menschwerdung in Tätigkeit
trat (De Veritate, q. 29 a. 8), seither ununterbrochen in Tätigkeit
geblieben ist und in Ewigkeit bleiben wird ; die am Anfang, in der

Mitte und am Ende der Vorgänge seines historischen Lebens stand
und die die Geschehnisse seines geheimnisvollen Lebens im mystischen
Leibe seiner Kirche, sowie seiner Gegenwart im allerheiligsten Sakramente

begleitet (III q. 19 a. 2). Angesichts dieser Willensgröße in
Christus ist das von ehrfurchtsvollem Staunen eingegebene Wort des

hl. Thomas am Platze : « Gloria provenit Christo ex eo, quod est imago
Dei » (S. Thom. in II. Cor. 4, 4) — Christus ist in der Wirkursächlichkeit



das Größte vom Großen im Leben des Christen 133

seines Willens verehrungs- und anbetungswürdig, weil er in ihr ein

Ebenbild Gottes ist.
Dem Kundigen ist es nicht entgangen, daß wir uns bereits bei den

vorstehenden Erörterungen von einer stillschweigenden Unterscheidung
haben leiten lassen. Da wir aber beabsichtigen, ihren methodologischen
Wert bei den folgenden Darlegungen noch öfters auszunützen, so sei

sie hier ausdrücklich namhaft gemacht. •— « Bei der Untersuchung
der Frage, ob wir unsern vernünftigen Menschenwillen mit dem
göttlichen in Übereinstimmung und Gleichförmigkeit bringen sollen »,

bemerkt der hl. Thomas, « gebrauchen wir das Wort : .voluntas' —
Wille — im Sinne von Willenstätigkeit» (De Veritate, q. 23 a. 7). Die
andere Bedeutung im Sinne von Willensjähigkeit kommt nicht in
Betracht. Weiterhin muß darauf aufmerksam gemacht werden, daß

ich die Willens tätigkeit — wie jede andere Tätigkeit — « in dem Anfang
und Hervorgehen aus ihrem Quellprinzip » betrachten kann. »1 Aber
auch das Münden und Endigen der Tätigkeit in ihrem Ergebnis
beansprucht ein ebenso großes Interesse. Darum wird unsere weitere

Untersuchung nach zwei Seiten hin angestellt werden müssen. Einerseits

nimmt nämlich die Willenstätigkeit nur deshalb aus ihrem
Quellprinzip, dem Willen, ihren Anfang und Ursprung, weil sich daselbst

eine Wirk- oder Arbeits/owt vorfindet. 2 Es muß demnach die Frage
beantwortet werden, ob die menschliche Willenstätigkeit von ihrer
Form her Merkmale mit sich führt, durch die sie eine Gleichförmigkeit
mit dem Willen Gottes erlangt. Andererseits nimmt sie an Außendingen,
die gut oder schlecht sind, ihr Ende — Operatio voluntatis terminatur
ad res, in quibus est bonum et malum (De Veritate, q. 4 a. 2 ad 7). —
Dieser Umstand berechtigt uns zur Fragestellung, ob die menschliche

Willenstätigkeit nun auch von dieser Seite Merkmale der Gleichförmigkeit

mit dem göttlichen Willen annimmt, wie sie solche von der andern
Seite her mitbringt.

Bei der überragenden Bedeutung der Zielursächlichkeit für den

menschlichen Willen wollen wir unser Thema zunächst nach dieser

Richtung hin verfolgen.

1 Actio enim est ut in exeundo aliquid ab agcntc (De Veritate, q. 2 a. 14).
2 Omnis actio est ab aliqua forma (I q. 48 a. 1 ad 4). Jede geschöpfliche

Tätigkeit geht von einer Arbeitsform aus, ein Grundsatz, den der hl. Thomas
mit Vorliebe an nachstehendem Beispiele erläutert : Erst wenn die Form der Glühhitze

einem Eisenstabe zugeführt worden, strahlt er Licht und Wärme aus.



134 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

II.

Die Gleichförmigkeit des menschlichen mit dem göttlichen Willen
auf der Grundlage der Zielursächlichkeit.

Bei der Erklärung der paulinischen Schriftstelle : « Seid nicht
unverständig, sondern suchet zu erkennen, was der Wille Gottes ist »

(Eph. 5, 17), gebraucht der hl. Thomas mit Vorbedacht für den Willen
Gottes den bezeichnenden N amen « Regula », wie er anderwärts den

sinnverwandten Ausdruck : « Mensura » anwendet (De Veritate, q. 23

a. 7) und geleitet uns damit in das Reich, in welchem die Zielursächlichkeit

des göttlichen Willens als Königin gebietet. Anders entspricht
das Naturgeschehen der vom göttlichen Willen festgesetzten « Regel »

und genügt dem « Maße » seiner Anforderungen, anders setzt sich der

menschliche Wille mit seinen Werken in Einklang und Übereinstimmung
mit dem göttlichen Willen. Um dir das « Regelrechte » und « Gesetzmäßige

» im Naturgeschehen an einem Beispiele zu erläutern, denke

an die Entwicklung eines Samenkornes zu einer Pflanze oder an das

Anzünden eines trockenen Holzscheites am Herdfeuer. Weil die
Neupflanze mit der Mutterpflanze in derselben Natur übereinkommt und
weil das Feuer im brennenden Holzscheit die spezifische Eigenart
des Feuers im Herde hat, war in dem einem wie in dem andern Falle
der Naturvorgang « regelgerecht » und « maßentsprechend ». 1 « Stelle dir
ferner vor », so verfolgen wir den Gedanken des hl. Thomas, « es gelänge
einem Künstler, seinen künstlerischen Vorwurf ganz genau im Werke

zur Darstellung zu bringen, dann fände die tätige Zielursache in dem

fertiggestellten Kunstwerke ihre Erfüllung ; oder umgekehrt, das Werk
besäße die Gleichförmigkeit mit dem normgebenden Vorbilde. In
ähnlicher Weise verhält es sich mit den Werken und Schöpfungen des

Willens überhaupt. Gelingt es, das auszuführen, ivas geplant war
und es so auszuführen, wie es geplant war, dann ist das

zustandegebrachte Werk in Übereinstimmung mit dem normgebenden Prinzip,
dem ursprünglichen Vorhaben und Plane. Wir bringen mithin auf
der Grundlage der Zielursächlichkeit unsern Willen in Übereinstimmung
und Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes, wenn wir das wollen,
was Gott will, daß wir wollen» (De Veritate, q. 23 a. 7).

1 In naturalibus enim causis attenditur conformitas secundum similitudinem
naturae, sicut quod homo generat hominem et ignis ignem (De Veritate, q. 23 a. 7).



das Größte vom Großen im Leben des Christen 135

I. Der Mahnung des Apostels (Eph. 5, 17) eingedenk, wollen wir
« nicht unverständig sein, sondern" zu erkennen suchen, was der Wille
Gottes in seiner Zielursächlichkeit ist », um unsern Willen daraufhin
einzustellen. Der Wille Gottes aber ist in seiner Zielursächlichkeit
für uns ein Heilswille und zwar der Wille unseres übernatürlichen Heiles,
d. h. unserer übernatürlichen Vollendung in der wirklichen Mitteilung
und Anteilgabe am eigenen, ewigen, seligen Leben Gottes. « Das aber
ist der Wille meines Vaters, der mich gesandt hat, daß jeder, der den

Sohn sieht und an ihn glaubt, das ewige Leben habe » (Joh. 6, 40). Es ist
das ein Gottes durchaus würdiges Ziel. « Denn Gott ist nicht wie ein

Mensch, der wirken und schaffen muß, weil ihm etwas abgeht, oder

um sich in irgend einer Richtung hin aufzubessern ; Gott ist es eigen,
durch seine Tätigkeit die Kreatur je nach deren Aufnahmefähigkeit
an der eigenen Vollkommenheit teilnehmen zu lassen » (III q. 23 a. 1

ad 2), ein Gedanke, der beim hl. Thomas bei den verschiedensten
Anlässen in den verschiedensten Wendungen wiederkehrt, auf den wir
aber nicht weiter eingehen. Die herrliche Begründung aber, die er für
diese Wahrheit beibringt, fesselt unsere Aufmerksamkeit :

Von der Ordnung der Wirkursacken kannst du manches für die
Kenntnis der Ziel- und Zweckursachen entnehmen. Beobachtest du,
daß eine Wirkkraft ihre Tätigkeit recht weit hin trägt, so darfst du
sicher sein, daß Ziel und Zweck, derentwillen die Wirkkraft in Tätigkeit
tritt, den Charakter eines Allgemein-Gutes haben. Wie leicht läßt sich
das durch ein Beispiel aus dem sozialen Leben der Menschen

veranschaulichen : Das Oberhaupt einer Stadt nimmt bereits ein

Allgemeinwohl und Gesellschaftsgut, das der Bürgerschaft einer Stadt
nämlich, wahr ; der König aber, der seine Regierung über ein ganzes
Reich ausdehnt, erstrebt ein größeres Allgemein- und Gesellschaftsgut,
die friedliche Wohlfahrt des ganzen Landes. Die Folgeordnung in der
Reihe der WTVÄursachen führt nun notwendigerweise zu einer Erst-

ursache, die ihre Wirkkraft in den ganzen Bereich des gewordenen
Seins hineinträgt. Ebenso geht alles, was gut und bekömmlich ist
und daher das Verlangen irgend eines Wesens anregt oder anregen
kann, auf ein Höchst- und Allgemeing«^ zurück, das durch die

Annehmlichkeit und Begehrungswürdigkeit der Teil- und Einzelgüter
alles an sich zieht. Dieses Höchst- und Allgemeingîrà muß notwendigerweise

mit der Erst-PLirkursache identisch sein. Denn wessen Verlangen
nach einem Außengute steht, um dasselbe zu seiner Aufbesserung
in seinen Besitz zu bringen, erfährt eben dadurch eine Außenanregung



136 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

und Außenbewegung. Das aber ist unvereinbar mit der Erst-WTVÄ-

ursache. Somit muß diese das Vollmaß aller Vollkommenheit besitzen,
muß selbst das Höchst- und Allgemeingut sein und tritt nur in Tätigkeit,
um sich an das Geschöpf, insbesondere an den Menschen zum Besitze
mitzuteilen. 1

Dieser Auffassung von der Zielursächlichkeit des göttlichen Willens
widmet auch der hl. Franz von Sales in seinem Theotimus (Buch I,
Kap. 15) herrliche Worte: «Es besteht ein wunderbares Verhältnis
zwischen Gott und dem Menschen auf Grund ihrer beiderseitigen
Vollkommenheit ; nicht als ob Gott von dem Menschen irgend eine

Vollkommenheit erlangen könnte, sondern weil die göttliche Güte,

gleichwie der Mensch nur durch sie vollkommen werden kann, ebenso

ihre Vollkommenheit außer sich nirgends so gut üben kann als an unserer
Menschheit. Groß ist das Bedürfnis des Menschen und seine Empfänglichkeit

für das Gute, und groß der Überfluß und die Neigung der

Gottheit, Gutes zu spenden. Nichts ist der Dürftigkeit willkommener
als der Überfluß eines Freigebigen ; nichts diesem erwünschter als

Dürftigkeit und Not. Und je reichlicher der Überfluß am Guten ist,
desto größer ist die Neigung, sich auszugießen und mitzuteilen. »

Aus diesem Zusammenhange wird ersichtlich, daß der Heilswille
Gottes in seiner Ziel- und Zweckursächlichkeit eine wirkliche Macht,

ja die einzige Großmacht ist, vor der sich der Mensch beugen sollte. 2

Daß der Mensch das ewige Leben Gottes in der übernatürlichen, seligen

Verklärung zum Anteil und unverlierbaren Besitze erhalte, ist das

vom Willen Gottes £>sLGewollte und Ersf-Beabsichtigte (primum
in ordine intentionis), eine Wahrheit, bei der der lrl. Thomas in seinem

salbungsvollen Werkchen : « Über das Vater-unser » mit sichtlichem
Wohlgefallen verweilt. Und die Macht, die der Ziel- und Zweckursächlichkeit

dieses uns von Gott zugedachten Grrtes innewohnt — Die

ganze Ordnung der Natur legt Zeugnis für sie ab. Ist sie doch nur
des Menschen willen vom göttlichen Willen ins Dasein gerufen worden
und wird sie nur des Menschen willen im Dasein erhalten (Opusc. I
c. 149; C. G. III c. 22). «Den Menschen aber hat Gott geschaffen,
damit er das ewige Leben mit ihm teile. » — Deus autem fecit hominem

propter vitam aeternam (Opusc. III c. 254). « Weshalb sind wir, was
wir sind, wenn nicht einzig zu dem Ende, um das ewige Leben zu

1 De Malo, q. 1 a. 1 ; C. G. III c. 18.
2 Finis autem virtus est, non solum secundum quod in se desideratur, sed

etiam secundum quod alia fiunt appetibilia propter ipsum (C. G. I c. 76).



das Größte vom Großen im Leben des Christen 137

haben » (S. Aug. Tract, in Jo. 27.) — Dieser endgültigen Vollendung
des Menschen zuliebe hat der Wille Gottes die Ordnung der Übernatur

verwirklicht ; und wer zählt deren Herrlichkeiten — wer die Schätze,
die uns in Christus und seiner heiligen Kirche geworden sind — Aber
sie alle legen Zeugnis ab für die das menschliche Fassungsvermögen
übersteigende Macht des Heilswillens Gottes und die Größe des uns
zugedachten Heilsgtrfes. Es ist keine Übertreibung, wenn der hl. Thomas
« das in der Gnade erst grundgelegte Heilsgut eines einzelnen Menschen

für größer und wertvoller erachtet, als das gesamte Weltall » (II q. 113

a. 9 ad 2). Unci doch ist es nicht einmal die Vollendung. Er kann
sich für sein Werturteil auf das untrügliche Zeugnis seines Meisters

berufen, der da sagt : « Was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze
Welt gewinnt, an seiner Seele aber Schaden leidet » (Matth. 16, 26).

Wie klein erscheinen uns in diesem Lichte die « großen Ereignisse »

der Welt- und Menschengeschichte Nur eins ist wahrhaft groß in ihr :

die ßgi/sgeschichte der Menschheit, die uns mit Gottes Ewigkeit in
erfolgreiche Verbindung setzt, um in ihm und durch ihn in ewiger
Seligkeit zu leben (I-Il q. 113 a. 9). Und wie wahr erscheint uns in
diesem Lichte die herrliche Lehre des großen Aquinaten, daß Gott sich

nämlich mehr mit der übernatürlichen Leitung des menschlichen Willens,
in dem er durch die Gnade herrscht, beschäftigt, als mit der natürlichen

Leitung des ganzen Weltalls und der Regierung aller Reiche der Welt.
Die Leitung des menschlichen Willens in der Zielrichtung seines eigenen
ffeffcwillens ist ihm das Größte (De Veritate, q. 5 a. 5-7).

Wer sähe nun nicht ein, daß der Mensch seinerseits damit das

Größte vollbringt, daß er dem eigenen Willen die Zielrichtung des

göttlichen Willens gibt, den eigenen Willen zu dem macht, was der

göttliche Wille ist, einen H«7swillen — Ja, das ist das Größte, daß

der menschliche Wille mit dem göttlichen eins sei in der sogenannten
« ratio volendi », daß er, der Mensch nämlich, « nicht verloren gehe,

sondern das ewige Leben habe » (Joh. 3, 16).

2. In dieser Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes auf der

Grundlage der nämlichen Ziel- und Zweckursächlichkeit gewinnt der

menschliche Wille noch einige Einzelzüge, die wir nicht ganz außer
acht lassen dürfen. Es ist nicht genug, daß man ihn « voluntas
rationis » — einen von der überlegenden Vernunft beratenen Willen
nenne und ihn nicht auf die gleiche Stufe mit « voluntas ut natura »

stelle (III q. 18, a 3). Dieser betätigt sich nämlich eher als naturhafte
Triebkraft, die sich dem, was sich als gut und bekömmlich darbietet,



138 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

einjachhin, ohne ausdrückliche Zieleinstellung, zuwendet. 1 — Nein,
man muß ihm mit dem hl. Thomas die Ehrenbezeichnung : « voluntas
sapientiae » — eines von der Weisheit beratenen Willens zuerkennen.

Wie der Wille Gottes in seiner Zielursächlichkeit die göttliche
Allweisheit zur Beraterin hat und darum « von einem Ende bis zum andern

mit Macht reicht und alles lieblich anordnet » (Sap. 8, i) zu unserm
übernatürlichen Heile, so auch der in der nämlichen Zielursächlichkeit
mit dem göttlichen Willen gleichförmige Wille des Menschen (I q. 22

a. 1 ; de Veritate, q. 23 a. 6). Weil er nach dem Vorbilde des göttlichen
Willens wesentlich ein Heilswille ist, so gibt er nun auch seinerseits allem,
aber auch rein allem im Privat- und Familienleben, im sozialwirtschaftlichen

und sozialpolitischen Leben die einzig und alleinberechtigte
Einordnung und Einstellung auf die übernatürliche, jenseitige
Vollendung in der ewigen Seligkeit, oder auf das « Heil der Seele ». 2

Weil der in die Gleichförmigkeit mit dem göttlichen Willen
eingetretene menschliche Wille ein ausgesprochener Heilswille — « voluntas
beatitudinis » — ist, so steht der hl. Thomas nicht an, in ihm bereits
eine keim- und wurzelhafte Grundlegung, eine im diesseitigen Leben
einsetzende Heilseinleitung und Heilseinführung (inchoatio beatitudinis)
zu begrüßen. Denn was im jenseitigen Leben zur Vollendung und
Krönung gelangen soll, muß im diesseitigen grundgelegt worden sein

(De Veritate, q. 22 a. 8 ; ib. q. 23 a. 8). Damit ist von selbst gegeben,
daß sich auf der Grundlage der Gleichförmigkeit mit diesem Heilswillen
Gottes auch die Nachahmung der Heiligen und die Nachfolge Christi
vollzieht (III q. iS a. 5); C. G. IV c. 36). — Der in der Zieleinheit mit
Gott geeinte menschliche Wille ist endlich — « voluntas pacis et con-
cordiae » —, ein Wille, der durch das « ruhige Beharren in der rechten

Ordnung » (II-II q. 2 a. 2) den Frieden mit Gott und sich selbst besitzt
und die Eintracht mit den Mitmenschen wahrnimmt. Es ist das sicherlich

einer der gewinnendsten Züge am Bilde des gottgeeinten menschlichen

Willens, der es verdiente, ins hellste Licht gestellt zu werden.

Um sich davon zu überzeugen, lese man das umfangreiche Kapitel 130

aus dem 3. Buche der philosophischen Summe des hl. Thomas, und
man wird staunen über die Fülle der durchaus zeitgemäßen,
sozialethischen Belehrungen, die daselbst niedergelegt sind.

1 Voluntas, quae consideratur per modum naturae, fertur in aliqua objecta
absolute considerata et non in ordine ad divinam voluntatem (III q. 18 a. 5 ad 1).

2 Omnia bona humana ordinanda sunt in beatitudinem aeternam sicut in
ultimum finem (De Caritate, q. un. a. 7).



das Größte vom Großen im Leben des Christen 139

III.

Die Gleichförmigkeit des menschlichen mit dem göttlichen Willen
auf der Grundlage der Materialursächlichkeit.

Um das Bild des menschlichen Willens in seiner Gleichförmigkeit
mit dem göttlichen auf der Grundlage der Mufcn'udirsächlichkeit zu
zeichnen, müssen wir wieder « zu erkennen suchen, was der Wille
Gottes ist » (Eph. 5, 17), mit andern Worten : wir müssen uns im
einzelnen nach den Dingen umsehen, die Gott mit Rücksicht auf unser
ewiges Heil will und von denen er will, daß wir sie unsererseits nun
auch mit Rücksicht auf unser ewiges Heil wollen. « Diese

Willensgegenstände werden mit Fug und Recht unter dem Sammelnamen
Materialursache zusammengefaßt. » 1

1. Will man dem göttlichen Willen in seiner Materialursächlichkeit
in etwa gerecht werden, so muß selbstverständlich darauf hingewiesen
sein, was er will, daß in Ansehung unseres ewigen Heiles geschehe ;

aber ebensosehr, wenn nicht noch mehr, muß auf die Ursachenordnung
bei der Verwirklichung des Heilsgeschäftes gesehen werden, nach der
alles zu geschehen hat. Nach dieser Ursachenordnung vollzieht sich

unser Heilswerk durch das Zusammengehen zweier Willenstätigkeiten,
Gottes nämlich und des Menschen. Die Tätigkeit Gottes ist
wirkursächlicher Art und geht darum der menschlichen, dei Natur, Würde

und Erhabenheit nach, vor. Der Mensch seinerseits gesellt sich mit
seiner Tätigkeit Gott bei und findet dadurch in ihm sein beseligendes
Ziel- und Endgut. 2 In dem Umstände, daß die Tätigkeit Gottes nach
außen rein wirkursächlicher Art ist, haben wir die nieversagende Gewähr,
daß sie dem Wohl und Besten des Menschen dient. Alles was seit

Grundlegung der Welt in dieser Wirkursächlichkeit des göttlichen Willens
auf dem Gebiete der Natur und Übernatur geschehen ist, augenblicklich
geschieht und in Zukunft geschehen wird, trägt das Merkmal der Ziel-
und Zweckbestimmung an sich, « dem Menschen ein Hilfsmittel zum
Eintritt in den beseligenden Genuß Gottes zu sein » (ut mens hominis

1 Ex parte obiecti conformitas inveniri potest, quae est quasi secundum
causam materialem ; obiectum enim est quasi materia actus (De Veritate, q. 23 a. 7).

2 Deus dupliciter nos justificare dicitur, principaliter per actionem suam,
inquantum est causa efficiens nostrae salutis et etiam per operationem nostram,
in quantum est finis a nobis cognitus et amatus (De Veritate, q. 29 a. 4 ad 9).



140 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

praeparetur ad divinam fruitionem — C. G. III c. 130). Eine andere

Arbeitsmethode ist beim göttlichen Willen gar nicht angängig. In
allen Geschehnissen und Vorkommnissen des diesseitigen Lebens ist er

reines Tun ; daher nur gebend-, nicht aber empfangend tätig, einzig
darauf eingestellt, von der Überfülle der eigenen Vollkommenheit
mitzuteilen (I q. 44 a. 4). Von allem, soll man sagen können : « bonum
est, quia utile in finern » (II-II q. 83 a. 9) — es ist ein wahres Gut, weil
zweckdienlich, heilsfördernd. Nichts in den Fügungen und Führungen
des göttlichen Willens ist auszunehmen :

« Siehe die Ungeheuern Kriege und die schrecklichen Seuchen,

die in kurzer Zeit blühende Länder in Wüsteneien verwandeln ; siehe

die vielen Unglücksfälle, die ganze Familien ihrer Güter und Ehren
berauben ; siehe die Übel, die den einzelnen ergreifen, die Verfolgungen,
womit die Sünder die Gerechten heimsuchen und oft über sie zu

triumphieren scheinen. Warum das alles Alle diese Übel läßt Gott

zu, damit die Menschen angetrieben werden, nicht im Genüsse der

Erdengüter, sondern in seiner Gnade ihr Glück und Heil zu suchen.

All den Tadel, den die Blindheit und die Ungeduld der Menschen auf
die Vorsehung wirft, trägt Gott, weil in seinen Augen selbst die

Schmälerung seiner Ehre nichts ist im Vergleich mit seiner Gnade,
für die er die Menschen durch die Bußpredigt seiner Heimsuchungen
zugänglich machen will. Wenn er seinen eingeborenen Sohn für sie

dahingab, warum sollte er nicht lieber die kunstvollsten Werke seiner

Allmacht vernichten, ja die ganze Schöpfung leiden lassen, als daß

das Menschengeschlecht seine Gnade entbehren sollte » 1

All dieses große kreatürliche Geschehen will Gott mithin nur des

größten kreatürlichen Geschehens und Tuns zuliebe, das sich nach

dieser Zeitlichkeit in der Menschenseele zuträgt — haec autem sunt,
quibus beatificamur — (II-II q. 83 a. 4) ; er will es nur des größten

kreatürlichen Geschehens und Tuns zuliebe, das in dieser Zeitlichkeit

von uns Menschen geleistet werden kann — haec autem sunt, quibus
beatitudinem meremur — (a. a. O.) ; mit andern Worten : er will es

nur unserer heilsverdienstlichen Lebensführung zuliebe, die in
Übereinstimmung und Gleichförmigkeit mit seinen Geboten verlaufen muß

(De Veritate, q. 23 a. 3). «Willst du zum Leben eingehen, so halte die
Gebote (Matth. 19, 17). Das größte kreatürliche Geschehen und Tun also,
das Gottes Wille für unser diesseitiges Leben will und dessentwegen

1 Scheeben, Herrlichkeiten der göttlichen Gnade10, p. 127.



das Größte vom Großen im Leben des Christen 141

er alles andere will nnd fügt, tun und geschehen läßt, ist die

Beobachtung seiner Gebote durch die Menschen.

2. Es ist nunmehr leicht, die Gleichförmigkeit des menschlichen
Willens mit dem göttlichen auf Grund des gemeinsamen Materialobjektes
zu bestimmen. Vom göttlichen Willen ist alles und jedes nur nach
dem Maße seiner Heilsdienlichkeit gewollt. Dieser Ordnung und
Einstellung der Willensgegenstände im göttlichen Wollen auf unser ewiges
Heil muß unser Wille sich anpassen.

1 Demnach muß alles, was sich

nicht als heilsdienlich und heilsförderlich in diese Ordnung einfügen
läßt und darum vom göttlichen Willen verabscheut und abgelehnt
wird, auch vom menschlichen Willen verabscheut und abgelehnt werden.

Das einzige dieser Art aber ist die Sünde. Von ihr weist der hl. Thomas

nach, daß sie mit der übernatürlichen Heilsordnung unverträglich
sei — non est ordinabile in beatitudinem. Weil sie in ihrem Wesen

Abkehr von Gott ist, ist sie unselig und kann nur Unseligkeit wirken
(De Caritate, q. un. a. 7).

Weil alles andere aber seiner Natur nach heilsförderlich ist und
je nach dem Grade seiner Heilsdienlichkeit vom göttlichen Willen
angeordnet, gefügt und zugelassen wird, wirbt es um die Zustimmung
des zielgeordneten Heilswillens des Menschen. Je nach dem Grade
der Bereitwilligkeit, mit der der menschliche Wille das Gort-Gewollte

zu seinem Gewollten macht, bemißt sich die Gleichförmigkeit der

beiden Willen in der Materialursächlichkeit. — Vom
psychologischpädagogischen Standpunkte aus ist es wichtig, darauf hinzuweisen,
daß der Träger dieser Gleichförmigkeit keineswegs der « voluntas
sensualitatis » — der vom sinnlichen Wohl und Wehe beratene und
darum nur auf das körperliche Wohlbefinden eingestellte Wille ist ;

selbst auch nicht der « voluntas ut natura » — « der nach Art einer

naturhaften Triebkraft tätige Wille ; gewiß wurzelt er in dei vernünftigen
Menschennatur. Aber er ist auf das Eigen-Wohl und -Wehe eingestellt,
ohne es einem höheren Allgemein-Gut und Allgemein-Ziel, oder gar
dem höchsten, Gott nämlich, ein- und unterzuordnen. Darum geht er
instinktiv allem, was dem Menschen lästig und widerwärtig, gesundheits-
oder gar lebensgefährlich ist, aus dem Wege. Das hindert nicht, daß

er von der vernünftigen Überlegung geleitet im Interesse des Eigenwohls
sich in eine Widerwärtigkeit schickt oder auf etwas Bekömmliches
Verzicht leistet, daß er beispielsweise im Interesse der Gesundheit

darin einwilligt, sich brennen und schneiden zu lassen » (III q. 18 a. 5).
1 Qui quidem ordo semper nobis debet placere (De Veritate, q. 23 a. 8).



r42 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

Es ist der « voluntas rationis » — der vernunftgeleitete, oder besser

gesagt, der von der göttlichen Weisheit beratene Wille, der die

gottgewollten Gegenstände : Sachen und Personen, Zustände und Vei-
hältnisse, Vorkommnisse und Ereignisse in ihrer gottgewollten Heils-
dienlichkeit und Einstellung auf unsere ewige Seligkeit will und
gutheißt. Unbeschadet dieser Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes
behält der menschliche Wille als « voluntas sensualitatis » und « naturae »

sein Bewegungsfeld, was durch das Leben der Heiligen und die

Leidensgeschichte unseres Herrn und Heilandes seine Bestätigung findet.
Es war Gottes Wille, daß Christus Leiden und Schmerzen und schließlich

den Tod erdulde. Diese Dinge waren selbstverständlich nicht als

physische Übel an und für sich Gegenstand des göttlichen Willens ;

nein : sie waren nur wegen ihrer Heilsursächlichkeit gewollt. Infolgedessen

ist es ersichtlich, daß der Wille Christi außerhalb der Einstellung
auf das durch sein Leiden und Sterben zu vollziehende Erlösungsgeschäft

etwas anderes wollte als das, was Gott wollte : « Mein Vater,
wenn es möglich ist, so gehe dieser Kelch an mir vorüber » (Matth.
26, 39). In der Einstellung aber atff Gottes Heilsplan wollte Christus
immer das, was Gott wollte: «Was ihm (dem Vater) wohlgefällig ist,
tue ich immer» (Joh. 8, 29). 1

Unbeschadet seiner wesentlichen Einstellung auf Gottes Heilsplan
und der wesentlichen Gleichförmigkeit mit Gottes Willen kann der
menschliche Wille etwas wollen, was Gott nicht will, oder etwas nicht
wollen, was Gott will. Der Grund hiefür liegt darin, daß die vom
Glauben erleuchtete Vernunft, die dem zielgeordneten Willen als

Beraterin voraus- oder zur Seite geht, nicht das ganze Bewegungsfeld
des göttlichen Willens aufhellt. « So kann es vorkommen, daß der

zielgeordnete und darum gute Wille etwas in seiner nächsten und
unmittelbaren Zieleinstellung als gut und bekömmlich umfängt, weil
es ihm von seiner Beraterin so aufgezeigt wurde, aber trotzdem von
Gott nicht gewollt ist, weil es der letzten und ausschlaggebenden Ziel-
einstellung entbehrt und nicht Aef/sdienlich ist. Aber weil die vom
Glauben erleuchtete Vernunft nicht bis zu dieser Einordnung ihr Licht'
trug, folgte auch der Wille nicht bis dahin. Aber auch der umgekehrte
Fall kann eintreten. Aus demselben Grunde kann es vorkommen,
daß mehrere Personen, die alle zielgeordneten und aufrichtig guten
Willens sind, ein und derselben Sache gegenüber eine gegensätzliche
Willensverfassrmg haben. Aus untergeordneten Rücksichten wollen

1 III q. 18 a. 5 ; De Veritate, q. 23 a. 8 ad 4.



das Größte vom Großen im Leben des Christen 143

die einen, was die andern nicht wollen. Und doch ist bei allen die
wesentliche Willenseinstellung auf das ewige Heil vorhanden » (I-II
q. 19 a. 10). 1

In dieser Zielordnung auf das ewige Heil liegt, wie leicht ersichtlich,
die praktische Lösung, des Leidensproblems. Gerade in den dem Willen
widerwärtigen Dingen und Vorkommnissen verdunkelt sich nach einer

Bemerkung des hl. Thomas vor dem Blickfeld des Menschen die göttliche
Güte. Dann liegt die Gefahr nahe, daß jenen Dingen die Zwecks- und
Heilsdienlichkeit und damit das Merkmal des Gottgewollten
abgesprochen und weiterhin die Annahme von Seiten des menschlichen
Willens versagt werde. Doch das geschähe zu Unrecht. Denn wenn
auch die menschliche Beleuchtung dazu fehlt, so ist und bleibt es doch
unumstößliche Wahrheit, daß jedes rein zeitliche Unglück und Leiden

nur der Heilsdienlichkeit willen von Gott gewollt ist. In dieser

Einordnung in den Heilswillen Gottes ist es aber auch dem menschlichen
Willen annehmbar. Daß er trotzdem das Übel an und für sich in
seiner physischen Realität verabscheut, ablehnt und zu beheben sucht,
tut seiner Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes keinen Eintrag.
Diese Willenshaltung ist ja wieder gottgewollt. 2 « Stelle dir jemanden

vor, der in seiner kindlichen Liebe sehnlichst wünscht und verlangt,
daß der erkrankte Vater, der nach dem Willen Gottes sterben soll,

am Leben bleibe. Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes verlangt
nur, daß er den eigenen Willen dem göttlichen unterwerfe und, es in
Geduld trage, wenn der Wille Gottes im Tode des Vaters seine Erfüllung
findet» (De Veritate, q. 23 a. 8). So gelingt es ihm, das von außen

aufgezwungene Leiden in den Bereich eines Innenprinzips, des von
innen heraus — wenn auch nicht gerade gut- und bestwillig — sich

frei zum Leiden bereit erklärenden Willens zu bringen und dadurch
verdienstlich zu machen (III q. 48 a. 1 ad 1). — Jedenfalls haben wir
im Bereiche der bereitwillig angenommenen und der nach dem Willen

1 Bei den Seligen und Heiligen des Himmels ist das nicht mehr der Fall.
Ihr Wille befindet sich in vollkommenster Gleichförmigkeit mit allem Gott-
Gewollten. Denn einerseits enthüllt sich ihnen im Lichte der Glorie alles
Gottgewollte und darum Liebens- und Wünschenswerte gerade in seiner Einordnung
zur göttlichen Güte. Andererseits aber besitzen sie. in der göttlichen Güte, die
ihr beseligender Anteil geworden, die einzige Norm für ihre Willensbewegungen
(De Veritate, q. 23 a. 8).

2 Secundum autem quod non conformatur ei (voluntati divinae) materialiter,
conformatur ei secundum rationem causae efficientis : quia hanc propriam incli-
nationem consequentem naturam, habet a Deo, sicut a causa effectiva (I-II q. 19
a. 10).



144 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

Gottes frei gewählten Leiden das Größte zu suchen, was der menschliche

Wille im Interesse seiner Gleichförmigkeit mit dem göttlichen Willen
leisten kann. Für den einzelnen dürfte das der in Vereinigung mit
dem Willen Gottes bereitwillig angenommene eigene Tod sein. 1

IV.

Die Gleichförmigkeit des menschlichen mit dem göttlichen Willen
auf der Grundlage der Formalursächlichkeit.

In seiner berühmten Konferenz vom 7. März 1659 über die

Unterwürfigkeit unter den Willen Gottes tat der hl. Vinzenz von Paul folgenden
Ausspruch : « Du, mein Heiland, Du warst beseelt von dem süßen und

unvergleichlichen Verlangen, daß der Wille Gottes von allen Geschöpfen

vollzogen werde Deshalb setztest Du auch in das Vaterunser die

Worte : Fiat voluntas tua — Was wolltest Du also, daß alle Menschen

tun und verlangen Den Willen des himmlischen Vaters ; wo —
auf Erden wie im Himmel ; und wie — so wie ihn die Engel und
Heiligen vollziehen : liebevoll. » 2

Durch den Ausdruck : Der Mensch soll den Willen Gottes « liebevoll »

— « in Liebe » — erfüllen, wird unsere Aufmerksamkeit nach der Seite

der Formalursächlichkeit gelenkt, in der der menschliche Wille mit
dem göttlichen eins -werden und in alle Ewigkeit eins bleiben soll. Auf
der Grundlage der gleichen Formalursächlichkeit erhebt sich der

gottgeeinte, menschliche Wille zu seiner wahren Größe und wird groß
auch in den kleinsten seiner Werke. Bei der Aufzeichnung der Größe
des menschlichen Willens in seiner gottgewollten Formalursächlichkeit,
die ja nur ein winziger Ausfluß und ein analoges Schattenbild derjenigen
des göttlichen Willens ist, wird uns die vom hl. Thomas mit so großem

Erfolg angewandte theozentrische Erörterungsmethode wieder die besten

Dienste leisten.

1 Damit man sterbend diese Großtat vollbringen könne, ermuntert uns die
Kirche, während des Lebens in einem eigenen Ablaßgebetchen um diese
Bereitwilligkeit zu beten : « Mein Herr und mein Gott, schon jetzt nehme ich den Tod,
in welcher Weise er auch immer nach deinem Gutbefinden mich treffen mag,
mit allen seinen Ängsten, Peinen und Schmerzen, aus deiner Hand gleichmütig
und willig entgegen. » — Vollkommener Ablaß in der Todesstunde für alle Gläubigen,
die einmal während ihres Lebens an einem beliebigen Tage nach Beichte und
Kommunion diesen Akt der Ergebung mit wahrer Liebe zu Gott erweckt haben.
— Pius X. 9. März 1904. — (Beringer, Die Ablässe I, p. 318).

2 Maynard, Tugenden und Lehren des hl. Vinzenz von Paul, p. 49.



das Größte vom Großen im Leben des Christen 145

I. Das Axiom : Omne agens agit per formam sibi intrinsecam —
Jede Tätigkeit vollzieht sich durch eine Wirkform — wendet der
hl. Thomas auch auf die Tätigkeit des göttlichen Willens an (C. G. IV
c. 19). Und wenn wir ihn fragen, welches denn jene Wirkform sei,

so antwortet er bei den verschiedensten Anlässen und in den
verschiedensten Wendungen, daß es die Liebe zu der eigenen, unendlichen
Güte sei. — a In Liebe ist Gott ununterbrochen tätig ; in Liebe wirkt
er große Dinge. »1 Bald ist der göttliche Wille « im Auftrage der Allgüte
und Liebe Gottes tätig » (De Veritäte, q. 5 a. 1 ad 7) ; bald « ist die

göttliche Liebe Quellprinzip, aus dem die Tätigkeit des göttlichen
Willens ihren Ursprung nimmt » (C. G. III c. 90). Durch den Wechsel

der Bilder und Ausdrücke wird die Wahrheit in nur um so helleres

Licht gestellt. Ihre eigentliche Schönheit enthüllt sich aber erst durch
die vom hl. Thomas beigebrachte Begründung : Es ist auf dieselbe

Wirkform zurückzuführen, daß ein Wesen durch die Besitznahme
eines Außengutes auf die allseitige £h'g<?7tvollendung hin arbeitet und
daß es nach erfolgter Besitzergreifung des erstrebten Gutes sich im
Besitz und Genuß desselben erfreut. Man kann das selbst am leblosen

Naturkörper beobachten : Dieselbe Natur oder Form setzt den Körper
nach dem Mittelpunkt der Erde in Bewegung und hält ihn daselbst

in Ruhe. Der göttliche Wille aber besitzt in sich selbst die
Höchstvollendung und betätigt sich notwendig in dem die höchste Seligkeit
auslösenden Genuß derselben. Darum kann diese Tätigkeit unmöglich
auf ein Außen- oder Fremdgut gerichtet sein, auf daß dem göttlichen
Willen etwas zur Eigenvollendung oder Eigenbeseligung zutrüge. Und
wenn sie auf Außendmge geht, was tatsächlich der Fall ist, so geschieht
das aus freiwillig gebender Liebe, aus schenkendem Wohlwollen heraus.
Sie entspiingt also keineswegs aus Verlangen und Suchen nach etwas

Fremden, bisher nicht Gehabtem, das den Willen Gottes geweckt und

auf sich gelenkt; das Wollen Gottes entspringt vielmehr aus Liebe

zum Eigenen, zu dem es die Geschöpfe, vorab die Menschen hinlenkt,
um ihnen nach Maßgabe ihrer Empfänglichkeit vom Eigenen mitzuteilen

(De Veritate, q. 22 a. 1 ad 11). 2

Wie beherzigenswert ist daher, was Scheeben in den « Herrlichkeiten

1 III q. 79 a. i ad 2 ; De Veritate, q. 29 a. 8 ad 9.
2 Ultimus finis est ipsa divina bonitas, ex cuius amore est, quod Deus eam

communicare vult. Non enim agit propter suarn bonitatem quasi appetens quod
non habet, sed quasi v'olens communicare quod habet : quia agit non ex appetitu
finis, sed ex amore finis (De Potentia, q. 3 a. 15 ad 14).

Dipus Thomas. 10



146 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes,

der göttlichen Gnade », p. 210, sagt : « Gott liebt dich seinetwegen, weil
er nur so dich wahrhaft und vollkommen lieben kann. Willst du

etwa, daß er dich bloß Deiner selbst wegen lieben sollte Dann könnte
seine Liebe zu dir keine unendliche sein, weil du in dir kein unendliches

Gut, folglich auch nicht Gegenstand einer unendlichen Liebe sein

kannst. Nun aber liebt er dich seiner eigenen Güte wegen, welche in
dir durch die Gnade widerstrahlt und darum auch dich in sich. —•

Das ist ja eben das Große an der Liebe Gottes zu uns, daß der Grund

und das Maß seiner Liebe nicht unsere Armseligkeit, sondern seine

eigene Erhabenheit ist. » — Weil das göttliche Wollen und Tun an seiner

Wurzel die reinste, wohl- und bestwöllende Liebe hat, so ist es alles

andere als eigen- oder selbstsüchtig. Darum ist — nach einem Ausdruck
des hl. Thomas — Gott allein rein gebend tätig (Ipse solus est maxime

liberalis) ; alles andere aber, weil aufbesserungsbedürftig und -jähig,
ist wohl gebend, aber ebensosehr, wenn nicht noch mehr nehmend tätig
(I 44 a. 4 ad 1).

In seinem rein schenkenden Wohlwollen ist Gott nicht
individualistisch. Ist es doch sein unveräußerliches Vorrecht, daß er sich

ungezählt vielen vernünftigen Geschöpfen zur Beseligung zu eigen
geben kann, ohne darum aufzuhören, jedem einzelnen so voll und

ganz zu eigen zu sein, als ob er sich nur ihm allein geschenkt hätte.
Die vom hl. Thomas aus der Körperwelt entlehnte Analogie ist
äußerst glücklich gewählt : Non diminuitur in individuo species, licet
ipsam participent plures ; nec plenius individuo species inesset, si sola

inesset (Opusc. 54 c. 13). Zur eigentlichen Begründung aber verweist

er auf den Unterschied zwischen materiellen und geistigen Gütern
oder Besitztümern : Geistige Güter können zu gleicher Zeit voll und

ganz von mehreren Personen in Besitz genommen werden ; materielle

jedoch nicht. Daher kann man eine Erbschaft gewöhnlicher Art erst

antreten, wenn sie durch den Tod des Erblassers frei geworden ist.
Das Erbe der Kinder Gottes aber — weil rein geistig — nehmen alle

ganz und ungeteilt in Besitz, ohne Beeinträchtigung des gemeinsamen,

ewig lebenden Vaters (III q. 23 a. r ad 3).

2. Aus diesen kurzen Darlegungen ergibt sich, daß die

Gleichförmigkeit des menschlichen Willens mit dem göttlichen in derselben

Formalursache — der göttlichen Liebe nämlich — das Größte vom
Großen ist, das sich im diesseitigen Leben erreichen läßt. Der
hl. Thomas wenigstens hat eine so große Meinung von ihr, daß er sie

der Würde und Erhabenheit nach gleich an den beseligenden Genuß



das Größte vom Großen im Leben des Christen 147

Gottes des jenseitigen Lebens anreiht (I-II q. 113 a. 9). Diesem Werturteil

werden wir unbedingt zustimmen; wenn wir seine Begründung
auf uns wirken lassen : In der natürlichen Ordnung ist es so, daß drei
Stücke den Dingen zu ihrem jeweiligen Ziele verhelfen. Den Anfang
macht die von vornherein dem Ziele angepaßte Natur und Wesenheit

der Dinge ; es folgt der naturhafte Trieb, den man eine innerliche,
wurzelnde Sehnsucht nach dem Ziele nennen könnte ; die tatsächliche
Erreichung dieses Zieles aber ist das Ergebnis der aus der triebhaften
Sehnsucht geborenen Arbeit und Tätigkeit der Dinge. Nach Analogie
dieses Sachverhaltes müssen wir uns auch die Verwirklichung des

Zieles in der übernatürlichen Ordnung denken.
Nach der geschichtlichen Wirklichkeit hat Gott dem Menschen

eine Zielbestimmung gegeben, die über die Grenzen und Maße der

philosophischen Wirklichkeit, nach der der ganze Mensch in Leib und
Seele enthalten ist, hinausgeht. Er hat ihn zum eigenen, ewigen Leben,
d. h. der unverhüllten und darum höchst beseligenden Anschauung
des eigenen göttlichen Wesens berufen, einer geistigen Betätigung
von so erhabener Vollendung und Vollkommenheit, daß sie Gott allein
konnatural ist, allen erschaffenen oder erschaffbaren Wesen rein
übernatürlich bleibt. «Aber Gott will, daß du etwas anderes seiest, als nur
ein Mensch » (S. Aug. serm. 66) und senkt in die Substanz deiner Seele

die Gnade: ein « esse spiritüale », wie der hl. Thomas sich ausdrückt
(De Veritate, q. 27 a. 2 ad 7), eine höhere Geistigkeit und Gottähnlichkeit,

der nunmehr jene Vollendung in der Anschauung Gottes
naturgemäß ist. •— Aber. Gott will, so können wir den Gedanken des

hl. Augustinus ergänzen, daß du nun auch etwas anderes tuest. Denn
auch hier gilt der Grundsatz : agere sequitur esse. Wer nur als Mensch

handelt, der handelt sich zuliebe. An der Wurzel seines Tuns und
Lassens ist ja die Triebkraft : Eigen-, oder Se/ôsdiebe. Uns aber geht
es bei unserm Tun und Lassen um den beseligenden Besitz Gottes. Soll

also unser Tun und Lassen die gottgewollte Zielrichtung haben und
behalten, so muß es von der Liebe Gottes eingegeben sein. Ist es das,

so ist die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes auf der Grundlage
der gleichen Wirkform, der göttlichen Liebe, da.

Die Einzelmerkmale der Gleichförmigkeit stellen sich dann von
selbst ein : « Amor Dei non est otiosus » (III q. 79 a. 1 ad 2) — Gott
setzt gewiß in seiner Liebe nicht aus ; aber wir setzen in unserer Liebe
zu Gott auch nicht aus, sind in ihr nicht untätig. Wir begnügen uns
nicht mit den Betätigungen der Liebe, die sich still und ungesehen



148 Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes

im Heiligtum der Seele vollziehen. Es bewährt sich, was der hl. Thomas

von der Gottesliebe sagt : vim quandam impulsivam et motivam habet
(C. G. IV c. 20). Eine Beschäftigung löst die andere im menschlichen
Leben ab ; verschieden gestaltet sich die berufliche Arbeit ; anders
das Privat-, anders das soziale Leben des Menschen : aber die Gottesliebe

möchte alles mit ihrem Merkmal bezeichnen und zu dem Herzen
Gottes zurückführen, von wo alles seinen Ausgang genommen hat. —
«Amor Dei magna operatur » (a. a. 0.). Gott ist in allem, was er tut,
groß durch seine Liebe. Wir nicht minder. Denn, so lehrt der
hl. Thomas, die Größe eines Werkes wird mehr nach der Art und Weise,
wie es geschieht, beurteilt, als nach dem Maßstabe dessen, was geschieht

(I-II q. 113 a. 9). Damit findet er sich in Übereinstimmung mit der
« Nachfolge Christi », in der es unter anderm heißt : Wahrhaft groß ist,
wer eine große Gottesliebe hat. —

Wir können von dem Bilde des mit dem göttlichen Willen
gleichförmigen menschlichen Willen nicht scheiden, ohne uns zu sagen,
daß es ein Programm sein muß, ein Programm, das von dem ewigen
Plane und Gedanken beherrscht wird und uns überall den Standpunkt
Gottes einnehmen läßt. Nach diesem « baut sich die übernatürliche
Ordnung auf der natürlichen auf » — ja : aber nur in der Ordnung der

Verwirklichung (ratione executionis), die vom Unvollkommenen zum
Vollkommenen fortschreitet. In der Ordnung der Ziel- und Zweck-

bestimmung aber (ratione finalitatis) ist die Übernatur das Ersfgewollte
und EVsibeabsichtigte : Gott in uns und wir in Gott im Genüsse desselben

ewigen Lebens (C. G. III c. 130 ; De Potentin q. 6 a. 2 ad 9 ; de Veritate

q. 13 a. 1 ad 10).
Es muß in Sonderheit ein Programm sein für die Selbsterziehung.

« Denn die bloß intellektuelle Ertüchtigung gibt wohl eine gewisse

Fertigkeit und Geschicklichkeit im geschäftlichen Leben, sieht aber

ganz von dem guten Gebrauch der Kenntnisse und Fertigkeiten ab.

Die Willensveredlung aber leitet uns an, von unserm Wissen und
Können einen guten Gebrauch zu machen, das, was wir besitzen oder

erarbeiten, gut zu vertuenden », d. h. nach clem Willen Gottes, zum
Besten unserer ewigen Bestimmung (De Virtute in com. q. x a. 2 ad 11).
Es sollte nach der Forderung des hl. Thomas das Programm für alle
jene sein, die irgendwie in jährender Stellung sind und infolgedessen
auf die Fremderziehung Einfluß ausüben (Opusc. 37, II. — de erud.
Princ.).


	Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes, das Grösste vom Grossen im Leben des Christen : ein Beitrag zur Kenntnis der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott

