Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1924)

Artikel: Die Gleichformigkeit mit dem Willen Gottes, das Grosste vom Grossen
im Leben des Christen : ein Beitrag zur Kenntnis der Ebenbildlichkeit
des Menschen mit Gott

Autor: Hallfell, M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

das GroBte vom Grofen im Leben des Christen.

Ein Beitrag zur Kenntnis der Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott.

Von Dr., P. M. HALLFELL, Trier.

Der von der Kirche hochgeehrte und geschitzte Geistesmann
und Kirchenlehrer, der Al. Thomas von Aquin, hat einmal den Ausspruch
getan : « Drei Werke sind es, die selbst Gott nicht gréoBer machen kann,
als sie sind: ndmlich die Vereinigung der menschlichen Natur mit
der gottlichen in Christus ; dann die Vereinigung der Jungfrauenwiirde
mit der Muttergottes-Wiirde in Maria ; endlich die Vereinigung der
Seligen mit Gott im Lichte der Glorie. Weil diese Einigungs- oder
Verbindungswerke ihr Ziel und ihren Abschlull unmittelbar in Gott
haben, erlangen sie von dieser Seite eine umendliche Erhabenheit und
Wiirde ». (I g. 25 a. 6 ad 4). — Nach diesen drei Wunderwerken aber
ist das groBte ein anderes Einigungswerk : die Vereinigung und die
dadurch erzielte Gleichjormigkeit des menschlichen Willens mit dem
gottlichen.

An der quaestio facti, fir die alle aszetischen Schriftsteller mit
dem Ansehen ihrer Wissenschaft und alle Heiligen und tugendhaften
‘Menschen mit dem Gewichte ihres heiligen und tugendhaften Lebens
eintreten, gehen wir voriiber, um uns der quaestio turis, der Begriindung
dieser folgenschweren Wahrheit zuzuwenden. Um sicher zu gehen,
werden wir uns der bewihrten Fithrung des hl. Thomas anvertrauen.

Mit ihm unterscheiden wir den Ausdruck conjormatio, der den
Vorgang der Angleichung und Anpassung des menschlichen Willens
an den gottlichen bedeutet, von dem Ausdruck : conjormitas, der das
Ergebnis und den AbschluB jenes Vorganges, die erzielte Gleich/ormigkeit
selbst besagt und suchen im gottlichen Willen die Stiicke namhaft
zu machen, mit denen der Mensch eine Ubereinstimmung und Gleich-

Divus Thomas. ¥ 9



130 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

formigkeit anstreben kann und mufl (De Veritate, q. 23 a. 7 ad 11).
Selbstverstindlich ist nicht an eine Gleichférmigkeit gedacht, die eine
Wechselbeziehung der Gleichstellung und Gleichberechiigung zwischen
dem menschlichen und gottlichen Willen begriindete ; vielmehr an eine
Gleichférmigkeit, die unter Wahrung des geschopflichen Abstandes auf
dem Wege der Nachahmung erzielt wird. Als Vergleich habe man das
Gebiet des menschlichen Wissens vor Augen : Es ist doch offenkundig,
daB die Evkenntnis des Wahren dem Menschen eine entfernte Ahnlichkeit
und Gleichformigkeit mit dem allwissenden Gotte gibt ; ebenso ist das
Gebiet des menschlichen Tuns und Wirkens, an dessen Anfang, Mitte und
Ende der menschliche Wille steht, zu beurteilen. Es macht den durch
seinen Willen in sich und wum sich her wirkenden Menschen zum Nach-
ahmer und zum Abbild des durch seinen Willen diberall wirkenden
Goltes. «So ahmet denn Gott nach» (Eph. 5, 1). 1

- Damit haben wir den Standpunkt erreicht, von dem aus sich fiir
den menschlichen Willen die Moglichkeiten der Nachahmung des
gottlichen Willens abheben. Sie werden in der Richtung der Wivk-
und Ziel-, der Maierial- und Formalursichlichkeit zu suchen und zu
finden sein:

Die Gleichformigkeit des menschlichen mit dem gdttlichen Willen
auf der Grundlage der Wirkursidchlichkeit.

1. Der hl. Thomas hat seiner philosophischen Summa ein Kapitel
eingefiigt (C. G. III c. 21), in welchem seine beliebte theozentrische
Methode {iiberraschende Fernblicke erdffnet und unsern Gegenstand
in wundersamem Lichte erscheinen 1iBt. « Die geschopflichen Dinge »,
so lautet seine Behauptung, «treten in ein neues Stadium der Ver-
shnlichung mit Gott, ihrem Schopfer, sobald sie sich zu einer wirk-
wrsdchlichen Tdtigkeit erheben.» Jeder der sechs Griinde, die er fiir
seine Behauptung beibringt, scheint auf den menschlichen Willen abzu-
zielen und zu sprechen : Wem ist ein so groBes Ausmall von Wirk-
ursachlichkeit zuteil geworden, als gerade ihm, und wer kann infolge-

1 Voluntas hominis non potest conformari divinae per aequiparantiam,
sed per imitationem : et similiter conformatur scientia hominis scientiae divinag,
inquantum cognoscit verum, et actio hominis actioni divinae, inquantum est
agenti conveniens; et hoc per imitationem, non autem per aequiparantiam
(I-IT q. 19 a. 9 ad 1).



das Grofite vom Grofien im Leben des Christen I3I

dessen auf diesem Wege in der Verihnlichung mit Gott so weit vor-
dringen, als gerade der Mensch ? — Greift ja der Wille wirkursdchlich,
bewegend und leitend ein in die Kleinwell, die der Mensch mit seinen
verschiedenen Seelenkriften darstellt und gebietet als Herrscher iiber
die Vorgange des intellektuellen, des sensitiven und in etwa auch des
vegetativischen Lebenskreises (I q. 82 a. 4 ; de Veritate, q. 22 a. 12).
Der Wille leitet seine Wirkursachlichkeit aus der genannten Kleinwelt
hinaus in die groBe Umwelt der Menschen, um sich dieselben unter-
zuordnen und als Werkzeuge in den Dienst seiner Ziele und Pline
zu stellen (Opusc. II — de perf. vitae spirit. — c. 10) ; er leitet sie
hinaus in die noch gréflere Umwelt der vernunftlosen Dinge und schafft
das, was man heutzutage mit dem beliebten Namen «Sachkultur »
bezeichnet (C. G. II c. 1).

Dieser groBe Anteil an Wirkursichlichkeit ist zwar Eigengut
des menschlichen Willens ; aber er ist ihm nur dank seiner Einordnung
und Einstellung zum gottlichen Willen, dem Quellprinzip und der
Urheimat jedweder Wirkursdchlichkeit zuteil geworden (I q. 19 a. 4).
Aus dieser Verwurzelung mit dem gottlichen Willen kann sich der
menschliche nicht loslsen. Und ebensowenig kann er bei der Betdtigung
seiner Wirkkraft die Merkmale der Ubereinstimmung und Ahnlichkeit
mit derjenigen des gottlichen Willens abstreifen. Er miite sich denn
auflerhalb des metaphysischen Gesetzes bewegen, das alles Wirken
und Geschehen in der natiirlichen und {ibernatiitlichen Ordnung
beherrscht. Kurz und biindig sagt der hl. Thomas : Ejusdem rationis
est quod effectus tendat in similitudinem agentis et quod agens assimailet
sibi effectum. Was durch Wirkursichlichkeit ins Dasein getreten.
ist, hat den Drang in sich, nun seinerseits mit der eigenen Ursache
auf gleicher Stufe zu stehen oder gleichférmig zu sein, d. h. selber
fiir anderes wieder Wirkursache zu werden. Und wo ist der Grund
fiir diese Tatsache zu suchen ? — In dem Umstande, daB3 die Ursache
ihrem Werke das Abbild der eigenen Ursichlichkeit vorher mitgeteilt
hat (C. G. IIT c¢. 21). Wenn demnach der menschliche Wille seine
Wirkursichlichkeit entfaltet, so erbringt er den Tatbeweis, dal er —
wenn auch ein noch so schwaches — aber doch ein wahres Abbild. des
gottlichen Willens ist, der mit seiner alles: Geschehen erfassenden
Wirkkraft an der Spitze aller Wirkursichlichkeit steht und darum
Vorbild fir jede sein und bleiben muB.?

1 Semper id, quod est perfectissimum in aliquo genere, est exemplar eius,
quod est minus perfectum secundum suum modum (III q. 56 a. 1 ad 3).



I32 Die Gleichformigkeit mit dem Willen Gottes,

2. Diese spekulativen Erwagungen sind geeignet, der prakiischen
Lebensgestaltung und Lebensfithrung fruchtbringende Anregung zu
bieten. Man denke nur an das wichtige Werk der Selbst- und Fremd-
erziechung. Wem es gelingt, ber sich die Schiden und Untugenden
des Willens, wie Willenlosigkeit und Willensschwiche, Unbestindigkeit
und Unbotmdifigkert des Willens zuriickzubeugen oder gar bis zu
einem moglichst kleinen Riickstand auszumerzen, dafiir aber die
Vorziige und Tugenden des Willens, wie Regsamkeit und Stidrke, Stetig-
keit und Lenksamkeit zu pflegen und groBzuziehen, der trigt der
Wirkkraft des eigenen Willens eine sehr wichtige Aufbesserung zu
und wichst immer mehr in die Ebenbildlichkeit mit Gott hinein. Und
wem es gelingt, bei andern die Konigsaufgabe der Willensbildung zu
losen, der darf sich das Zeugnis geben, dem Willen seiner Zoglinge
Ziige der Ahnlichkeit und Ubereinstimmung mit dem Willen Gottes
eingefiigt zu haben. Er darf mit dem hl. Paulus sprechen : «Ich bin
ein Mitarbeiter Gottes» — Dei adjutores sumus (1. Cor. 3, 9).

Noch eine andere Erwigung wohltuendster Art mag hier ihre
Stelle finden. Wenn wir auch erst um einen winzigen Schritt dem
Bilde des menschlichen Willens nihergetreten sind und in ihm erst den
etnen Zug der Wirvkursdchlichkeit erkannt haben, so besitzen wir doch
bereits in dieser Erkenntnis einen zuverldssigen Malstab, den Willen
des einen auf Grund der Grofle seiner Wirkursichlichkeit gegen den
eines andern abzuschitzen. Fiirwahr, klein und unbedeutend ist in
seiner Wirkursiachlichkeit der Wille eines heranwachsenden Kindes
grofl und weitreichend ist die Wirkkraft des Willens bei einem Manne,
der unter widrigen Verhéltnissen ein groferes Haus- oder Gemeinwesen
zu leiten hat ; und erst ein michtiger Konig oder Papst: wie grofi sind
solche Personen in der Wirkursichlichkeit ihres Willens | — Wer aber
ermif3t erst die GroBe der Wirkursichlichkeit des menschlichen Willens
Christi, die im Augenblicke der geschehenen Menschwerdung in Tétigkeit
trat (De Veritate, q. 29 a. 8), seither ununterbrochen in Tétigkeit
geblieben ist und in Ewigkeit bleiben wird ; die am Anfang, in der
Mitte und am Ende der Vorginge seines historischen Lebens stand
und die die Geschehnisse seines geheimnisvollen Lebens im mystischen
Leibe seiner Kirche, sowie seiner Gegenwart im allerheiligsten Sakra-
mente begleitet (III q. 19 a. 2). Angesichts dieser Willensgrole in
Christus ist das von ehrfurchtsvollem Staunen eingegebene Wort des
hl. Thomas am Platze : « Gloria provenit Christo ex eo, quod est tmago
Dei» (S. Thom. in II. Cor. 4, 4) — Christus ist in der Wirkurséichlichkeit



das GroBte vom Grofien im Leben des Christen ' I33

seines Willens verehrungs- und anbetungswiirdig, weil er in ihr ein
Ebenbild Gottes ist. ‘

Dem Kundigen ist es nicht entgangen, dafl wir uns bereits bei den
vorstehenden Erorterungen von einer stillschweigenden Unterscheidung
haben leiten lassen. Da wir aber beabsichtigen, ihren methodologischen
Wert bei den folgenden Darlegungen noch o6fters auszuniitzen, so sei
sie hier ausdriicklich namhaft gemacht. — «Bei der Untersuchung
der Frage, ob wir unsern verniinftigen Menschenwillen mit dem gott-
lichen in Ubereinstimmung und Gleichférmigkeit bringen sollen »,
bemerkt der hl. Thomas, «gebrauchen wir das Wort : ,voluntas‘ —
Wille — im Sinne von Willenstdtigkeit » (De Veritate, q. 23 a. 7). Die
andere Bedeutung im Sinne von Willens/dhigkeit kommt nicht in
Betracht. Weiterhin muf3 darauf aufmerksam gemacht werden, dal3
ich die Willenstdtigkeit — wie jede andere Tétigkeit — «in dem Anfang
und Hervorgehen aus ihrem Quellprinzip » betrachten kann.»? Aber
auch das Minden und Endigen der Tiatigkeit in ihrem Ergebnis
beansprucht ein ebenso groBes Interesse. Darum wird unsere weitere
Untersuchung nach zwei Seiten hin angestellt werden miissen. Einer-
seits nimmt ndmlich die Willenstdtigkei? nur deshalb aus ihrem Quell-
prinzip, dem Willen, ihren Anfang und Ursprung, weil sich daselbst
eine Wirk- oder Arbeitsform vorfindet. 2 Es mull demnach die Frage
beantwortet werden, ob die menschliche Willenstatigkeit von ihrer
Form her Merkmale mit sich fithrt, durch die sie eine Gleichférmigkeit
mit dem Willen Gottes erlangt. Andererseits nimmt sie an Aufendingen,
die gut oder schlecht sind, ihr Ende — Operatio voluntatis terminatur
ad res, in quibus est bonum et malum (De Veritate, q. 4 a. 2 ad 7). —
Dieser Umstand berechtigt uns zur Fragestellung, ob die menschliche
Willenstitigkeit nun auch von dieser Seite Merkmale der Gleichférmig-
keit mit dem gottlichen Willen annimmt, wie sie solche von der andern
Seite her mitbringt.

Bei der iiberragenden Bedeutung der Zielursichlichkeit fiir den
menschlichen Willen wollen wir unser Thema zundchst nach dieser
Richtung hin verfolgen.

1 Actio enim est ut in exeundo aliquid ab agente (De Veritate, q. 2 a. 14).

2 Omnis actio est ab aliqua forma (I g. 48 a. 1 ad 4). Jede geschépfliche
Tatigkeit geht von einer Arbeitsform aus, ein Grundsatz, den der hl. Thomas
mit Vorliebe an nachstehendem Beispiele erldutert : Erst wenn die Form der Gliih-
hitze einem Eisenstabe zugefiihrt worden, strahlt er Licht und Wairme aus.



134 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

IT.

Die Gleichformigkeit des menschlichen mit dem gbttlichen Willen
auf der Grundlage der Zielursidchlichkeit.

Bei der Erklarung der paulinischen Schriftstelle: «Seid nicht
unverstindig, sondern suchet zu erkennen, was der Wille Gottes ist »
(Eph. 5, 17), gebraucht der hl. Thomas mit Vorbedacht fiir den Willen
Gottes den bezeichnenden Namen « Regula », wie er anderwirts den
sinnverwandten Ausdruck : « Mensura » anwendet (De Veritate, q. 23
a. 7) und geleitet uns damit in das Reich, in welchem die Zielursdchlich-
keit des gottlichen Willens als Konigin gebietet. Anders entspricht
das Naturgeschehen der vom gottlichen Willen festgesetzten « Regel »
und geniigt dem « Malle » seiner Anforderungen, anders setzt sich der
menschliche Wille mit seinen Werken in Einklang und Ubereinstimmung
mit dem gottlichen Willen. Um dir das « Regelrechte » und « Gesetz-
mafige » im Naturgeschehen an einem Beispiele zu erldutern, denke
an die Entwicklung eines Samenkornes zu einer Pflanze oder an das
Anziinden eines trockenen Holzscheites am Herdfeuer. Weil die Neu-
pflanze mit der Mutterpflanze in derselben Natur iibereinkommt und
weil das Feuer im brennenden Holzscheit die spezifische Eigenart
des Feuers im Herde hat, war in dem einem wie in dem andern Falle
der Naturvorgang « regelgerecht » und « mafentsprechend ». * « Stelle dir
ferner vor », so verfolgen wir den Gedanken des hl. Thomas, « es geldnge
einem Kiinstler, seinen kiinstlerischen Vorwurf ganz genau im Werke
zur Darstellung zu bringen, dann finde die tatige Zielursache in dem
fertiggestellten Kunstwerke ihre Erfiillung ; oder umgekehrt, das Werk
besille die Gleichférmigkeit mit dem normgebenden Vorbilde. In
ahnlicher Weise verhdlt es sich mit den Werken und Schopfungen des
Willens iiberhaupt. Gelingt es, das auszufithren, was geplant war
und es so auszufithren, wie es geplant war, dann ist das zustande-
gebrachte Werk in Ubereinstimmung mit dem normgebenden Prinzip,
dem urspriinglichen Vorhaben und Plane. Wir bringen mithin auf
der Grundlage der Zielursichlichkeit unsern Willen in Ubereinstimmung
und Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes, wenn wir das wollen,
was Gott will, daB wir wollen » (De Veritate, q. 23 a. 7).

! In naturalibus enim causis attenditur conformitas secundum similitudinem
naturae, sicut quod homo generat hominem et ignis ignem (De Veritate, q. 23 a. 7).



das Grobte vom Grofien im Leben des Christen I35

I. Der Mahnung des Apostels (Eph. 5, 17) eingedenk, wollen wir
« nicht unverstidndig sein, sondern’ zu erkennen suchen, was der Wille
Gottes in seiner Zielursdchlichkeit ist », um unsern Willen daraufhin
einzustellen. Der Wille Gottes aber ist in seiner Zielursichlichkeit
fir uns ein Heilswille und zwar der Wille unseres ibernatiirlichen Heiles,
d. h. unserer iibernatiirlichen Vollendung in der wirklichen Mitteilung
und Anteilgabe am eigenen, ewigen, seligen Leben Gottes. « Das aber
ist der Wille meines Vaters, der mich gesandt hat, dal} jeder, der den
Sohn sieht und an ihn glaubt, das ewige Leben habe» (Joh. 6, 40). Es ist
das ein Gottes durchaus wiirdiges Ziel. « Denn Gott ist nicht wie ein
Mensch, der wirken und schaffen muf3, weil ihm etwas abgeht, oder
um sich in irgend einer Richtung hin aufzubessern ; Gott ist es eigen,
durch seine Tétigkeit die Kreatur je nach deren Aufnahmefdhigkeit
an der eigenen Vollkommenheit teilnehmen zu lassen » (IIT q. 23 a. 1
ad 2), ein Gedanke, der beim hl. Thomas bei den verschiedensten
Anlissen in den verschiedensten Wendungen wiederkehrt, auf den wir
aber nicht weiter eingehen. Die herrliche Begriindung aber, die er fiir
diese Wahrheit beibringt, fesselt unsere Aufmerksamkeit :

Von der Ordnung der Wirkursachen kannst du manches fiir die
Kenntnis der Ziel- und Zweckursachen entnehmen. Beobachtest du,
daB eine Wirkkraft ihre Tatigkeit recht weit hin trigt, so darfst du
sicher sein, dal} Ziel und Zweck, derentwillen die Wirkkraft in Tatigkeit
tritt, den Charakter eines Allgemein-Gutes haben. Wie leicht l1af3t sich
das durch ein Beispiel aus dem sozialen Leben der Menschen ver-
anschaulichen : Das Oberhaupt einer Sfad/ nimmt bereits ein All-
gemeinwohl und Gesellschafisgut, das der Biirgerschaft einer Stadt
nimlich, wahr ; der Konig aber, der seine Regierung iiber ein ganzes
Reich ausdehnt, erstrebt ein grofieres Allgemein- und Gesellschaftsgut,
die friedliche Wohlfahrt des ganzen Landes. Die Folgeordnung in der
Reihe der Wirkursachen fithrt nun notwendigerweise zu einer Evsi-
ursache, die ihre Wirkkraft in den ganzen Bereich des gewordenen
Seins hineintriagt. Ebenso geht alles, was gut und bekémmlich ist
und daher das Verlangen irgend eines Wesens anregt oder anregen
kann, auf ein Héchst- und Allgemeingut zuriick, das durch die
Annehmlichkeit und Begehrungswiirdigkeit der Teil- und Einzelgiiter
alles an sich zieht. Dieses Hochst- und Allgemeingut mul3 notwendiger-
weise mit der Erst-Wirkursache identisch sein. Denn wessen Verlangen
nach einem Aullengute steht, um dasselbe zu seiner Aufbesserung
in seinen Besitz zu bringen, erfahrt eben dadurch eine AufBenanregung



136 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

und Awufenbewegung. Das aber ist unvereinbar mit der Erst-Wirk-
ursache. Somit mull diese das Vollmal} aller Vollkommenheit besitzen,
muB selbst das Hochst- und Allgemeingut sein und tritt nur in Tatigkeit,
um sich an das Geschopf, insbesondere an den Menschen zum Besitze
mitzuteilen. 1

Dieser Auffassung von der Zielursichlichkeit des gottlichen Willens
widmet auch der hl. Franz von Sales in seinem Theotimus (Buch I,
Kap. 15) herrliche Worte: « Es besteht ein wunderbares Verhiltnis
zwischen Gott und dem Menschen auf Grund ihrer beiderseitigen
Vollkommenheit ; nicht als ob Gott von dem Menschen irgend eine
Vollkommenheit erlangen konnte, sondern weil die gottliche Giite,
gleichwie der Mensch nur durch sie vollkommen werden kann, ebenso
ihre Vollkommenheit auller sich nirgends so gut ében kann als an unserer
Menschheit. Grof3 ist das Bediirfnis des Menschen und seine Empfing-
lichkeit fir das Gute, und groB der Uberfluff und die Neigung der
Gottheit, Gutes zu spenden. Nichts ist der Diirftigkeit willkommener
als der UberfluB eines Freigebigen ; nichts diesem erwiinschter als
Diirftigkeit und Not. Und je reichlicher der Uberfluf am Guten ist,
desto groBer ist die Neigung, sich auszugieBen und mitzuteilen. »

Aus diesem Zusammenhange wird ersichtlich, dafl der Heﬂswﬂle
Gottes in seiner Ziel- und Zweckursdchlichkeit eine wirkliche Macht,
ja die einzige GroBmacht ist, vor der sich der Mensch beugen sollte. 2
Daf3 der Mensch das ewige Leben Gottes in der iibernatiirlichen, seligen
Verklarung zum Anteil und unverlierbaren Besitze erhalte, ist das
vom Willen Gottes Erst-Gewollte und Ersi-Beabsichtigte (primum
in ordine intentionis), eine Wahrheit, bei der der hl. Thomas in seinem
salbungsvollen Werkchen: « Uber das Vater-unser » mit sichtlichem
Wohlgefallen verweilt. Und die Macht, die der Ziel- und Zweckursich-
lichkeit dieses uns von Gott zugedachten Gutes innewohnt ? — Die
ganze Ordnung der Natur legt Zeugnis fur sie ab. Ist sie doch nur
des Menschen willen vom gottlichen Willen ins Dasein gerufen worden
und wird sie nur des Menschen willen im Dasein erhalten (Opusc. I
c. 149; C. G. III c. 22). «Den Menschen aber hat Gott geschaffen,
damit er das ewige Leben mit ihm teile. » — Deus autem fecit hominem
propter vitam aeternam (Opusc. III c. 254). « Weshalb sind wir, was
wir sind, wenn nicht einzig zu dem Ende, um das ewige Leben zu

1 De Malo, q. 1 a. 1; C. G. III ¢. 18. .
® Finis autem virtus est, non solum secundum quod in se desideratur, sed
etiam secundum quod alia fiunt appetibilia propter ipsum (C. G. I c. 76).



das GroBte vom Grofien im Leben des Christen 137

haben ? » (S. Aug. Tract. in Jo. 27.) — Dieser endgiiltigen Vollendung
des Menschen zuliebe hat der Wille Gottes die Ordnung der Ubernatur
verwirklicht ; und wer zahlt deren Herrlichkeiten ? — wer die Schitze,
die uns in Christus und seiner heiligen Kirche geworden sind ? — Aber
sie alle legen Zeugnis ab fiir die das menschliche Fassungsvermogen
iibersteigende Macht des Heilswillens Gottes und die Gréfie des uns
zugedachten Heilsgufes. Es ist keine Ubertreibung, wenn der hl. Thomas
«das in der Gnade erst grundgelegte Heilsgut eines einzelnen Menschen
fiir groBer und wertvoller erachtet, als das gesamte Weltall » (II q. 113
a. 9 ad 2). Und doch ist es nicht einmal die Vollendung. Er kann
sich fiir sein Werturteil auf das untriigliche Zeugnis seines Meisters
berufen, der da sagt: « Was niifzt es dem Menschen, wenn er die ganze
Welt gewinnt, an seiner Seele aber Schaden leidet ? » (Matth. 16, 20).

Wie klein erscheinen uns in diesem Lichte die « groBen Ereignisse »
der Welt- und Menschengeschichte ! Nur eins ist wahrhaft grof in ihr :
die Heilsgeschichte der Menschheit, die uns mit Gottes Ewigkeil in
erfolgreiche Verbindung setzt, um in ihm und durch ihn in ewiger
Seligkeit zu leben (I-II q. 113 a. 9). Und wie wahr erscheint uns in
diesem Lichte die herrliche Lehre des grofen Aquinaten, dall Gott sich
namlich mehr mit der dibernatiirlichen Leitung des menschlichen Willens,
in dem er durch die Gnade herrscht, beschiftigt, als mit der natiirlichen
Leitung des ganzen Weltalls und der Regierung aller Reiche der Welt.
Die Leitung des menschlichen Willens in der Zielrichtung seines eigenen
Heilswillens ist ihm das GroBte (De Veritate, q. 5 a. 5-7):

Wer sihe nun nicht ein, daB der Mensch seinerseits damit das
GroBte vollbringt, daBl er dem eigenen Willen die Zielrichtung des
gottlichen Willens gibt, den eigenen Willen zu dem macht, was der
gottliche Wille ist, einen Heulswillen ? — Ja, das ist das GroBte, daB
der menschliche Wille mit dem gottlichen eins sei in der sogenannten
«ratio volendi», daB er, der Mensch namlich, «nicht verloren gehe,
sondern das ewige Leben habe» (Joh. 3, 16).

2. In dieser Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes auf der
Grundlage der nimlichen Ziel- und Zweckursichlichkeit gewinnt der
menschliche Wille noch einige Einzelziige, die wir nicht ganz auler
acht lassen diirfen. Es ist nicht genug, dal man ihn «voluntas
rationis » — einen von der iberlegenden Vernunft beratenen Willen
nenne und ihn nicht auf die gleiche Stufe mit « voluntas ut natura »
stelle (ITI q. 18, a 3). Dieser betdtigt sich ndmlich eher als naturhafte
Triebkraft, die sich dem, was sich als gut und bekémmlich darbietet,



138 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

ewnfachhin, ohne ausdriickliche Zieleinstellung, zuwendet.! — Nein,
man mull ihm mit dem hl. Thomas die Ehrenbezeichnung : « voluntas
sapientiae » — eines von der Weisheit beratenen Willens zuerkennen.

Wie der Wille Gottes in seiner Zielursichlichkeit die gottliche All-
weisheit zur Beraterin hat und darum «von einem Ende bis zum andern
mit Macht reicht und alles lieblich anordnet» (Sap. 8, 1) zu unserm
ubernatiirlichen Heile, so auch der in der namlichen Zielursachlichkeit
mit dem gottlichen Willen gleichférmige Wille des Menschen (I q. 22
a. 1; de Veritate, q. 23 a. 6). Weil er nach dem Vorbilde des géttlichen
Willens wesentlich ein Heilswille ist, so gibt er nun auch seinerseits allem,
aber auch rein allem im Privat- und Familienleben, im sozialwirtschaft-
lichen und sozialpolitischen Leben die einzig und alleinberechtigte
Einordnung und Einstellung auf die iibernatiirliche, jenseitige
Vollendung in der ewigen Seligkeit, oder auf das « Heil der Seele ». 2

Weil der in die Gleichformigkeit mit dem gottlichen Willen ein-
getretene menschliche Wille ein ausgesprochener Heilswille — « voluntas
beatitudinis » — 1ist, so steht der hl. Thomas nicht an, in ithm bereits
eine keim- und wurzelhafte Grundlegung, eine im diesseitigen Leben
einsetzende Heilseinleitung und Heilseinfiihrung (inchoatio beatitudinis)
zu begriilen. Denn was im jenseitigen Leben zur Vollendung und
Krinung gelangen soll, mufl im diesseitigen grundgelegt worden sein
(De Veritate, q. 22 a. 8 ; ib. q. 23 a. 8). Damit ist von selbst gegeben,
daf sich auf der Grundlage der Gleichférmigkeit mit diesem Heilswillen
Gottes auch die Nachalhmung der Heiligen und die Nachjolge Christi
vollzieht (III gq. 18 a. 5); C. G. IV ¢. 36). — Der in der Zieleinheit mit
Gott geeinte menschliche Wille ist endlich — «voluntas pacis et con-
cordiae » —, ein Wille, der durch das «ruhige Beharren in der rechten
Ordnung » (II-IT q. 2 a. 2) den Frieden mit Gott und sich selbst besitzt
und die Euntracht mit den Mitmenschen wahrnimmt. Es ist das sicher-
lich einer der gewinnendsten Ziige am Bilde des gottgeeinten mensch-
lichen Willens, der es verdiente, ins hellste Licht gestellt zu werden.
Um sich davon zu iiberzeugen, lese man das umfangreiche Kapitel 130
aus dem 3. Buche der philosophischen Summe des hl. Thomas, und
man wird staunen iiber die Fiille der durchaus zeitgemiflen, sozial-
ethischen Belehrungen, die daselbst niedergelegt sind.

1 Voluntas, quae consideratur per modum naturae, fertur in aliqua objecta
absolute considerata et non in ordine ad divinam voluntatem (III g. 18 a. 5 ad 1).

® Omnia bona humana ordinanda sunt in beatitudinem aeternam sicut in
ultimum finem (De Caritate, q. un. a. 7).



das Grofite vom Groben im Leben des Christen I39

I1I.

Die Gleichférmigkeit des menschlichen mit dem géttlichen Willen
auf der Grundlage der Materialursidchlichkeit.

Um das Bild des menschlichen Willens in seiner Gleichférmigkeit
mit dem gottlichen auf der Grundlage der Maferialursichlichkeit zu
zeichnen, miissen wir wieder «zu erkennen suchen, was der Wille
Gottes ist» (Eph. 5, 17), mit andern Worten : wir miissen uns im
einzelnen nach den Dingen umsehen, die Gott mit Riicksicht auf unser
ewiges Heil will und von denen er will, dall wir sie unsererseits nun
auch mit Riicksicht auf unser ewiges Heil wollen. «Diese Willens-
gegenstinde werden mit Fug und Recht unter dem Sammelnamen
Materialursache zusammengefaBt. » 1

I. Will man dem gottlichen Willen in seiner Materialursiachlichkeit
in etwa gerecht werden, so muf} selbstverstindlich darauf hingewiesen
sein, was er will, daB in Ansehung unseres ewigen Heiles geschehe ;
aber ebensosehr,' wenn nicht noch mehr, mull auf die Ursachenordnung
bei der Verwirklichung des Heilsgeschiftes gesehen werden, nach der
alles zu geschehen hat. Nach dieser Ursachenordnung wvollzieht sich
unser Heilswerk durch das Zusammengehen zweier Willenstatigkeiten,
Gottes namlich und des Menschen. Die Tatigkeit Gottes ist wirk-
wrsdchlicher Art und geht darum der menschlichen, der Natur, Wiirde
und Erhabenheit nach, vor. Der Mensch seinerseits gesellt sich mit
seiner Titigkeit Gott bei und findet dadurch in ihm sein beseligendes
Ziel- und Endgut. ® In dem Umstande, dall die Tatigkeit Gottes nach
aullen rein wirkursdchlicher Art ist, haben wir die nieversagende Gewihr,
daf3 sie dem Wohl und Besten des Menschen dient. Alles was seit
Grundlegung der Welt in dieser Wirkursichlichkeit des gottlichen Willens
auf dem Gebiete der Natur und Ubernatur geschehen ist, augenblicklich
geschieht und in Zukunft geschehen wird, trigt das Merkmal der Ziel-
und Zweckbestimmung an sich, « dem Menschen ein Hilfsmittel zum
Eintritt in den beseligenden GenuB Gottes zu sein » (ut mens hominis

1 Ex parte obiecti conformitas inveniri potest, quae est quasi secundum
causam materialem ; obiectum enim est quasi materia actus (De Veritate, q. 23 a. 7).

% Deus dupliciter nos justificare dicitur, principaliter per actionem suam,
inquantum est causa efficiens nostrae salutis et etiam per operationem nostram,
in quantum est finis a nobis cognitus et amatus (De Veritate, q. 29 a. 4 ad o).



I40 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

praeparetur ad divinam fruitionem — C. G. III c. 130). Eine andere
Arbeitsmethode ist beim gottlichen Willen gar nicht angingig. In
allen Geschehnissen und Vorkommnissen des diesseitigen Lebens ist er
reines Tun; daher nur gebend, nicht aber empfangend tatig, einzig
darauf eingestellt, von der Uberfiille der eigenen Vollkommenheit
mitzuteilen (I q. 44 a. 4). Von allem soll man sagen kénnen : « bonum
est, quia utile in finem » (II-IT q. 83 a. 9) — es ist ein wahres Gut, weil
zweckdienlich, heilsfordernd. Nichts in den Fiigungen und Fiithrungen
des gottlichen Willens ist auszunehmen :

« Siehe die ungeheuern Kriege und die schrecklichen Seuchen,
die in kurzer Zeit blithende Linder in Wiisteneien verwandeln ; siehe
die vielen Ungliicksfille, die ganze Familien ihrer Giiter und Ehren
berauben ; sieche die Ubel, die den einzelnen ergreifen, die Verfolgungen,
womit die Siinder die Gerechten heimsuchen und oft iiber sie zu
triumphieren scheinen. Warum das alles ? Alle diese Ubel 148t Gott
zu, damit die Menschen angetrieben werden, nicht im Genusse der
Erdengiiter, sondern in seiner Gnade ihr Gliick und Heil zu suchen.
All den Tadel, den die Blindheit und die Ungeduld der Menschen auf
die Vorsehung wirft, trigt Gott, weil in seinen Augen selbst die
Schmilerung seiner Ehre nichts ist im Vergleich mit seiner Gnade,
fiir die er die Menschen durch die BuBlpredigt seiner Heimsuchungen
zuginglich machen will. Wenn er seinen eingeborenen Sohn fiir sie
dahingab, warum sollte er nicht lieber die kunstvollsten Werke seiner
Allmacht vernichten, ja die ganze Schopfung leiden lassen, als dal3
das Menschengeschlecht seine Gnade entbehren sollte ? » !

All dieses grofe kreatiirliche Geschehen will Gott mithin nur des
groften kreatiirlichen Geschehens und Tuns zuliebe, das sich nach
dieser Zeitlichkeit in der Menschenseele zutrigt — haec autem sunt,
quibus beatificamur — (II-II q. 83 a. 4) ; er will es nur des gréften
kreatiirlichen Geschehens und Tuns zuliebe, das #n dieser Zeitlichkeit
von uns Menschen geleistet werden kann — haec autem sunt, quibus
beatitudinem meremur — (a. a. O.) ; mit andern Worten : er will es
nur unserer heilsverdienstlichen Lebensfithrung zuliebe, die in Uber-
einstimmung und Gleichformigkeit mit seinen Gebofen verlaufen muf3
(De Veritate, q. 23 a. 3). « Willst du zum Leben eingehen, so halie die
Gebote (Matth. 19, 17). Das grifte kreatiirliche Geschehen und Tun also,
das Gottes Wille fiir unser diesseitiges Leben will und dessentwegen

1 Scheeben, Herrlichkeiten der gottlichen Gnadel®, p. 127.



das Grobite vom Groben im Leben des Christen I41

er alles andere will und fiigt, tun und geschehen 1ialt, ist die Beob-
achtung seiner Gebote durch die Menschen.

- 2. Es ist nunmehr leicht, die Gleichférmigkeit des menschlichen
Willens mit dem gottlichen auf Grund des gemeinsamen Materialobjektes
zu bestimmen. Vom gottlichen Willen ist alles und fedes nur nach
dem MaBe seiner Heilsdienlichkeit gewollt. Dieser Ordnung und Ein-
stellung der Willensgegenstinde im géttlichen Wollen auf unser ewiges
Heil mufl unser Wille sich anpassen.! Demnach muf} alles, was sich
nicht als heilsdienlich und heilsfoérderlich in diese Ordnung einfiigen
1aBt und darum vom goéttlichen Willen verabscheut und abgelehnt
wird, auch vom menschlichen Willen verabscheut und abgelehnt werden.
Das einzige dieser Art aber ist die Séinde. Von ihr weist der hl. Thomas
nach, daB sie mit der iibernatiirlichen Heilsordnung unvertriglich
sei — non est ordinabile in beatitudinem. Weil sie in ihrem Wesen
Abkehr von Gott ist, ist sie unselig und kann nur Unseligkeit wirken
(De Caritate, q. un. a. 7).

Weil alles andere aber seiner Natur nach heils/érderlich ist und
je mach dem Grade seiner Heilsdienlichkeit vom gottlichen Willen
angeordnet, gefiigt und zugelassen wird, wirbt es um die Zustimmung
des zielgeordneten Heilswillens des Menschen. Je nach dem Grade
der Bereitwilligkeit, mit der der menschliche Wille das Gott-Gewollte
zu seinem Gewollten macht, bemit sich die Gleichférmigkeit der
beiden Willen in der Materialursichlichkeit. — Vom psychologisch-
pidagogischen Standpunkte aus ist es wichtig, darauf hinzuweisen,
daB der Trdger dieser Gleichférmigkeit keineswegs der «voluntas
sensualitatis » — der vom simmlichen. Wohl und Wehe beratene und
darum nur auf das kérperliche Wohlbefinden ecingestellte Wille ist ;
selbst auch nicht der « voluntas ut natura» — «der nach Art einer
naturhaften Triebkraft titige Wille ; gewill wurzelt er in der verniinftigen
Menschennatur. Aber er ist auf das Eigen-Wohl und -Wehe eingestellt,
ohne es einem hoheren Allgemein-Gut und Allgemein-Ziel, oder gar
dem héchsten, Gott niamlich, ein- und unterzuordnen. Darum geht er
instinktiv allem, was dem Menschen listig und widerwirtig, gesundheits-
oder gar lebensgefihrlich ist, aus dem Wege. Das hindert nicht, daBl
er von der verniinftigen Uberlegung geleitet im Interesse des Eigenwohls
sich in eine Widerwirtigkeit schickt oder auf etwas Bekommliches
Verzicht leistet, dafl "er beispielsweise im Interesse der Gesundheit
darin einwilligt, sich brennen und schneiden zu lassen » (ITI q. 18 a. 3).

1 Qui quidem ordo semper nobis debet placere (De Veritate, q. 23 a. 8).



I42 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

Es ist der « voluntas rationis » — der vernunftgeleitete, oder besser
gesagt, der von der géttlichen Weisheit beratene Wille, der die gott-
gewollten Gegenstdnde : Sachen und Personen, Zustinde und Ver-
haltnisse, Vorkommnisse und Ereignisse in ihrer gottgewollten Heils-
dienlichkeit und Einstellung auf unsere ewige Seligkeit will'und gut-
heit. Unbeschadet dieser Gleichféormigkeit mit dem Willen Gottes
behilt der menschliche Wille als « voluntas sensualitatis » und « naturae »
sein Bewegungsfeld, was durch das Leben der Heiligen und die Leidens-
geschichte unseres Herrn und Heilandes seine Bestitigung findet.
Es war Gottes Wille, daf3 Christus Leiden und Schmerzen und schlieB-
lich den Tod erdulde. Diese Dinge waren selbstverstindlich nicht als
physische Ubel an und fiir sich Gegenstand des géttlichen Willens ;
nein : sie waren nur wegen ihrer Heulsursdchlichkeit gewollt. Infolge-
dessen ist es ersichtlich, dal der Wille Christi auferhalb der Einstellung
auf das durch sein Leiden und Sterben zu vollziechende Erlosungs-
geschaft etwas anderes wollte als das, was Gott wollte : « Mein Vater,
wenn es moglich ist, so gehe dieser Kelch an mir voriiber » (Matth.
26, 39). In der Einstellung aber auf Gottes Heilsplan wollte Christus
immer das, was Gott wollte : « Was ithm (dem Vater) wohlgefillig ist,
tue ich immer» (Joh. 8, 2g).1

Unbeschadet seiner wesentlichen Einstellung auf Gottes Heilsplan
und der wesentlichen Gleichférmigkeit mit Gottes Willen kann der
menschliche Wille etwas wollen, was Gott nicht will, oder etwas nicht
wollen, was Gott will. Der Grund hieftir liegt darin, daf} die vom
Glauben erleuchtete Vernunft, die dem zielgeordneten Willen als
Beraterin voraus- oder zur Seite geht, nicht das gamze Bewegungsfeld
des gottlichen Willens aufhellt. «So kann es vorkommen, dall der
zielgeordnete und darum gute Wille etwas in seiner nichsten und
unmittelbaren Zieleinstellung als gut und bekémmlich umfingt, weil
es ihm von seiner Beraterin so aufgezeigt wurde, aber trotzdem von
Gott nicht gewollt ist, weil es der letzten und ausschlaggebenden Ziel-
einstellung entbehrt und nicht heisdienlich ist. Aber weil die vom
Glauben erleuchtete Vernunft nicht bis zu dieser Einordnung ihr Licht
trug, folgte auch der Wille nicht bis dahin. Aber auch der umgekehbrte
Fall kann eintreten. Aus demselben Grunde kann es vorkommen,
‘da mehrere Personen, die alle zielgeordneten und aufrichtig guten
Willens sind, ein und derselben Sache gegeniiber eine gegensitzliche
Willensverfassung haben. Aus untergeordneten Riicksichten wollen

1 1II q. 18 a. 5; De Veritate, q. 23 a. 8 ad 4.



. das Grofite vom Grobien im Leben des Christen 143

die einen, was die andern nicht wollen. Und doch ist bei allen die
wesentliche Willenseinstellung auf das ewige Heil vorhanden» (I-II
g« 9. a, 10).-

In dieser Zielordnung auf das ewige Heil liegt, wie leicht ersichtlich,
die praktische Losung des Leidensproblems. Gerade in den dem Willen
widerwdrtigen Dingen und Vorkommnissen verdunkelt sich nach einer
Bemerkung des hl. Thomas vor dem Blickfeld des Menschen die gottliche
Giite. Dann liegt die Gefahr nahe, dafl jenen Dingen die Zwecks- und
Heilsdienlichkeit und damit das Merkmal des Gottgewollten abge-
sprochen und weiterhin die Annahme von seiten des menschlichen
Willens versagt werde. Doch das geschihe zu Unrecht. Denn wenn
auch die menschliche Beleuchtung dazu fehlt, so ist und bleibt es doch
unumst6Bliche Wahrheit, da jedes rein zeitliche Ungliick und Leiden
nur der Heilsdienlichkeit willen von Gott gewollt ist. In dieser Ein-
ordnung in den Heilswillen Gottes ist es aber auch dem menschlichen
Willen annehmbar. DaB er trotzdem das Ubel an und fiir sich in
seiner physischen Realitdt verabscheut, ablehnt und zu beheben sucht,
tut seiner Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes keinen Eintrag.
Diese Willenshaltung ist ja wieder gofigewollt. 2 « Stelle dir jemanden
vor, der in seiner kindlichen Liebe sehnlichst wiinscht und verlangt,
dall der erkrankte Vater, der nach dem Willen Gottes sterben soll,
am Leben bleibe. Die Gleichformigkeit mit dem Willen Gottes verlangt
nur, dafl er den eigenen Willen dem gottlichen unterwerfe und es in
Geduld trage, wenn der Wille Gottes im Tode des Vaters seine Erfiillung
findet » (De Veritate, q. 23 a. 8). So gelingt es ihm, das von auflen
aufgezwungene Leiden in den Bereich eines Inmenprinzips, des von

innen heraus — wenn auch nicht gerade gut- und bestwillig — sich
fres zum Leiden bereit erklirenden Willens zu bringen und dadurch
verdienstlich zu machen (III q. 48 a. 1 ad 1). — Jedenfalls haben wir

im Bereiche der bereitwillig angenommenen und der nach dem Willen

1 Bei den Seligen und Heiligen des Himmels ist das nicht mehr der Fall.
Ihr Wille befindet sich in vollkommenster Gleichfoérmigkeit mit allem Gott-
Gewollten. Denn einerseits enthiillt sich ihnen im Lichte der Glorie alles Gott-
gewollte und darum Liebens- und Wiinschenswerte gerade in seiner Einordnung
zur gottlichen Giite. Andererseits aber besitzen sie in der gottlichen Giite, die
ihr beseligender Anteil geworden, die einzige Norm fiir ihre Willensbewegungen
(De Veritate, q. 23 a. 8). A

2 Secundum autem quod non conformatur ei (voluntati divinae) materialiter,
conformatur ei secundum rationem causae efficientis : quia hanc propriam incli-
nationem consequentem naturam, habet a Deo, sicut a causa effectiva (I-IT q. 19
a. 10). '



I44 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

Gottes frei gewdhlien Leiden das Grélte zu suchen, was der menschliche
Wille im Interesse seiner Gleichformigkeit mit dem gottlichen Willen
leisten kann. TFir den einzelnen diirfte das der in Vereinigung mit
dem Willen Gottes bereitwillig angenommene eigene Tod sein. !

LY,

Die Gleichférmigkeit des menschlichen mit dem gdéttlichen Willen
auf der Grundlage der Formalursachlichkeit.

In seiner berithmten Konferenz vom 7. Mirz 1659 iiber die Unter-
wiirfigkeit unter den Willen Gottes tat der hl. Vinzenz von Paul folgenden
Ausspruch : « Du, mein Heiland, Du warst beseelt von dem siilen und
unvergleichlichen Verlangen, dafl der Wille Gottes von allen Geschépfen
vollzogen werde! Deshalb setztest Du auch in das Vaferumser die
Worte : Fiat voluntas tua ! — Was wolltest Du also, dal} alle Menschen
tun und verlangen ? Den Willen des himmlischen Vaters; wo ? —
auf Erden wie im Himmel ; und wie ? — so wie ihn die Engel und
Heiligen vollziehen : liebevoll. » 2 ’

Durch den Ausdruck : Der Mensch soll den Willen Gottes « liebevoll »
— «in Liebe » — erfiillen, wird unsere Aufmerksamkeit nach der Seite
der Formalursachlichkeit gelenkt, in der der menschliche Wille mit
dem gottlichen eins werden und in alle Ewigkeit eins bletben soll. Auf
der Grundlage der gleichen Formalursichlichkeit erhebt sich der gott-
geeinte, menschliche Wille zu seiner wahren GroBe und wird grof
auch in den kleinsten seiner Werke. Bei der Aufzeichnung der GréBe
des menschlichen Willens in seiner gottgewollten Formalursichlichkeit,
die ja nur ein winziger Ausflul und ein analoges Schattenbild derjenigen
des gottlichen Willens ist, wird uns die vom hl. Thomas mit so groem
Erfolg angewandte theozentrische Erorterungsmethode wieder die besten
Dienste leisten.

1 Damit man sterbend diese GroBtat vollbringen kénne, ermuntert uns die
Kirche, wihrend des Lebens in einem eigenen AblaBgebetchen um diese Bereit-
willigkeit zu beten : « Mein Herr und mein Gott, schon jetzt nehme ich den Tod,
in welcher Weise er auch immer nach deinem Gutbefinden mich treffen mag,
mit allen seinen Angsten, Peinen und Schmerzen, aus deiner Hand gleichmiitig
und willig entgegen. » — Vollkommener Ablaf in dev Todesstunde fir alle Glaubigen,
die einmal wihrend ihres Lebens an einem beliebigen Tage nach Beichte und
Kommunion diesen Akt der Ergebung mit wahrer Liebe zu Gott erweckt haben.

— Pius X. 9. Méirz 1904. — (Beringer, Die Ablisse I, p. 318).
2 Maynard, Tugenden und Lehren des hl. Vinzenz von Paul, p. 49.



das Grofite vom Groben im Leben des Christen 145

I. Das Axiom : Omne agens agit per formam sibi intrinsecam —
Jede Tiatigkeit vollzieht sich durch eine Wirkform — wendet der
hl. Thomas auch auf die Tatigkeit des gottlichen Willens an (C. G. IV
c. 19). Und wenn wir ihn fragen, welches denn jene Wirkform sei,
so antwortet er bei den verschiedensten Anldssen und in den wver-
schiedensten Wendungen, daBl es die Liebe zu der eigenen, unendlichen
Giite sei. — « In Liebe ist Gott ununterbrochen titig ; in Liebe wirkt
er grofe Dinge. » ! Bald ist der gottliche Wille « #m Aufirage der Allgiite
und Liebe Gottes tatig» (De Veritate, q. 5 a. 1 ad %) ; bald «ist die
gottliche Liebe Quellprinzip, aus dem die Tatigkeit des gottlichen
Willens ihren Ursprung nimmt» (C. G. III c. go). Durch den Wechsel
der Bilder und Ausdriicke wird die Wahrheit in nur um so helleres
Licht gestellt. Ihre eigentliche Schénheit enthiillt sich aber erst durch
die vom hl. Thomas beigebrachte Begriindung : Es ist auf dieselbe
Wirkform zuriickzufithren, dafl ein Wesen durch die Besitznahme
eines AuBengutes auf die allseitige Eigenvollendung hin arbeitet und
daBl es nach erfolgter Besitzergreifung des erstrebten Gutes sich im
Besitz und Genufl desselben erfreut. Man kann das selbst am leblosen
Naturkorper beobachten : Dieselbe Natur oder Form setzt den Koérper
nach dem ‘Mittelpunkt der Erde in Bewegung und hilt ihn daselbst
in Ruhe. Der gottliche Wille aber besitzt @ sich selbst die Hochst-
vollendung und betitigt sich notwendig in dem die hochste Seligkeit
auslosenden Genuf derselben. Darum kann diese Titigkeit unmoglich
auf ein AuBen- oder Fremdgut gerichtet sein, auf dafl dem gottlichen
Willen etwas zur Eigenvollendung oder Eigenbeseligung zutriige. Und
wenn sie auf Aufendinge geht, was tatsachlich der Fall ist, so geschieht
das aus freiwillig gebender Liebe, aus schenkendem Wohlwollen heraus.
Sie entspiringt also keineswegs aus Verlangen und Suchen nach etwas
Fremden, bisher nicht Gehabtem, das den Willen Gottes geweckt und
auf sich gelenkt; das Wollen Gottes entspringt vielmehr aws Liebe
zum Etgenen, zu dem es die Geschopfe, vorab die Menschen hinlenkt,
um ihnen nach MaBgabe ihrer Empfinglichkeit vom Eigenen mitzu-
teilen (De Veritate, q. 22 a. 1 ad 1I1). 2

Wie beherzigenswert ist daher, was Scheeben in den « Herrlichkeiten

1 III q. 79 a. 1 ad 2 ; De Veritate, q. 29 a. 8 ad 9.

2 Ultimus finis est ipsa divina bonitas, ex cuius amore est, quod Deus eam
Ccommunicare vult. Non enim agit propter suam bonitatem quasi appetens quod
non habet, sed quasi volens communicare quod habet : quia agit non ex appetitu
finis, sed ex amore finis (De Potentia, q. 3 a. 15 ad 14).

Divus Thomas. 1o



146 ' Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes,

der gittlichen Gnade», p. 210, sagt : «Gott liebt dich seinetwegen, weil
er nur so dich wahrhaft und vollkommen lieben kann. Willst du
etwa, daB er dich blo8 Deiner selbst wegen lieben sollte ? Dann konnte
seine Liebe zu dir keine unendliche sein, weil du in dir kein unendliches
Gut, folglich auch nicht Gegenstand einer unendlichen Liebe sein
kanﬁst._ Nun aber liebt er dich seiner eigenen Giite wegen, welche in
dir durch die Gnade widerstrahlt und darum auch dich in sich. —
Das ist ja eben das GroBe an der Liebe Gottes zu uns, dall der Grund
und das Maf seiner Liebe nicht unsere Armseligkeit, sondern seine
eigene Erhabenheit ist. » — Weil das gottliche Wollen und Tun an seiner
Wurzel die reinste, wohl- und bestwollende Liebe hat, so ist es alles
andere als eigen- oder selbstsiichtig. Darum ist — nach einem Ausdruck
des hl. Thomas — Gott allein rein gebend titig (Ipse solus est maxime
liberalis) ; alles andere aber, weil aufbesserungsbediirftig und -fdilug,
ist wohl gebend, aber ebensosehr, wenn nicht noch mehr nehmend titig
(I 44 a. 4 ad 1). .

In seinem rein schenkenden Wohlwollen ist Gott nicht indivi-
dualistisch. Ist es doch sein unverduBerliches Vorrecht, dall er sich
ungezdhlt vielen verniinftigen Geschopfen zur Beseligung zu eigen
geben kann, ohne darum aufzuhoéren, jedem einzelnen so voll und
ganz zu eigen zu sein, als ob er sich nur ihm allein geschenkt hitte.
Die vom hl. Thomas aus der Korperwelt entlehnte Analogie ist
duBerst gliicklich gewdhlt: Non diminuitur in individuo species, licet
ipsam participent plures ; nec plenius individuo species inesset, si sola
inesset (Opusc. 54 c. 13). Zur eigentlichen Begriindung aber verweist
er auf den Unterschied zwischen materiellen und geistigen Giitern
oder Besitztiimern : Geistige Giiter konnen zu gleicher Zeit voll und
ganz von mehreren Personen in Besitz genbmmen werden ; materielle
jedoch nicht. Daher kann man eine Erbschaft gewdhnlicher Art erst
antreten, wenn sie durch den Tod des Erblassers frei geworden ist.
Das Erbe der Kinder Gottes aber — weil rein geistig — nehmen alle
ganz und ungeteilt in Besitz, ohne Beeintrichtigung des gemeinsamen,
ewig lebenden Vaters (III q. 23 a. 1 ad 3).

2. Aus diesen kurzen Darlegungen ergibt sich, daf die Gleich-
formigkeit des menschlichen Willens mit dem gottlichen in derselben
Formalursache — der gottlichen Liebe namlich — das. Grofite vom
GroBen ist,. das sich im diesseitigen Leben erreichen 1dBt. Der
hl. Thomas wenigstens hat eine so grofle Meinung von ihr, dal er sie
der Wiirde und Erhabenheit nach gleich an den beseligenden Genuf3



das GroBte vom Grofen im Leben des Christen 147

Gottes des jenseitigen Lebens anreiht (I-II q. 113 a. g). Diesem Wert-
urteil werden wir unbedingt zustimmen, wenn wir seine Begriindung
auf uns wirken lassen : In der natiirlichen Ordnung ist es so, dal} dre:
Stiicke den Dingen zu ihrem jeweiligen Ziele verhelfen. Den Anfang
macht die von vornherein dem Ziele angepalite Natur und Wesenheit
der Dinge; es folgt der naturhafte 77ieb, den man eine innerliché,
wurzelnde Sehnsucht nach dem Ziele nennen kénnte : die tatsichliche
Erreichung dieses Zieles aber ist das Ergebnis der aus der triebhaften
Sehnsucht geborenen Arbeit und Tdtigkeit der Dinge. Nach Analogie
dieses Sachverhaltes miissen wir uns auch die Verwirklichung des
Zieles in der dibernatiirlichen Ordnung denken.

Nach der geschichtlichen Wirklichkeit hat Gott dem Menschen
eine Zielbestimmung gegeben, die iiber die Grenzen und Malle der
philosophischen Wirklichkeit, nach der der ganze Mensch in Leib und
Seele enthalten ist, hinausgeht. Er hat ihn zum eigenen, ewigen Leben,
d. h. der unverhiillten und darum héchst beseligenden Anschauung
des eigenen gottlichen Wesens berufen, einer geistigen Betitigung
von so erhabener Vollendung und Vollkommenheit, daB sie Gott allein
konnatural ist, allen erschaffenen oder erschaffbaren Wesen rein iiber-
natiirlich bleibt. « Aber Gott will, dal du etwas anderes sesest, als-nur
ein Mensch » (S. Aug. serm. 66) und senkt in die Substanz deiner Seele
die Gunade: ein «esse sﬁbim’tuala », wie der hl. Thomas sich ausdriickt
(De Veritate, q. 27 a. 2 ad 7), eine hohere Geistigkeit und Gottéhnlich-
keit, der nunmehr jene Vollendung in der Anschauung Gottes natur-
gemill ist. — Aber Gott will, so konnen wir den Gedanken des
hl. Augustinus erginzen, dafl du nun auch etwas anderes tuest. Denn
auch hier gilt der Grundsatz : agere sequitur esse. Wer nur als Mensch
handelt, der handelt sich zuliebe. An der Wurzel seines Tuns und
Lassens ist ja die Triebkraft : Eigen- oder Selbstliecbe. Uns aber geht
es bei unserm Tun und Lassen um den beseligenden Besitz Gottes. Soll
also unser Tun und Lassen die gottgewollte Zielrichtung haben und
behalten, so mul3 es von der Liebe Gottes eingegeben sein. Ist es das,
so ist die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes auf der Grundlage
der gleichen Wirkform, der géttlichen Liebe, da.

Die Einzelmerkmale der Gleichférmigkeit stellen sich dann wvon
selbst ein : « Amor Dei non est otiosus» (III q. 79 a. T ad 2) — Gott
setzt gewill in seiner Liebe nicht aus ; aber wir setzen in unserer Liebe
zu Gott auch nicht aus, sind in ihr nicht untitig. Wir begniigen uns
nicht mit den Betitigungen der Liebe, die sich still und ungesehen



148 Die Gleichférmigkeit mit dem Willen Gottes

im Heiligtum der Seele vollziehen. Es bewihrt sich, was der hl. Thomas
von der Gottesliebe sagt : vim quandam impulsivam et motivam habet
(C. G. IV c. 20). Eine Beschiftigung l6st die andere im menschlichen
Leben ab; verschieden gestaltet sich die berufliche Arbeit; anders
das Privat-, anders das soziale Leben des Menschen : aber die Gottes-
liebe mochte alles mit ihrem Merkmal bezeichnen und zu dem Herzen
Gottes zuriickfithren, von wo alles seinen Ausgang genommen hat. —
« Amor Dei magna operatur» (a. a. 0.). Gott ist in allem, was er tut,
grofi durch seine Liebe. Wir nicht minder. Denn, so lehrt der
hl. Thomas, die Griolle eines Werkes wird mehr nach der Art und Weise,
wie es geschieht, beurteilt, als nach dem Ma@stabe dessen, was geschieht
(I-II q. 113 a. ¢). Damit findet er sich in Ubereinstimmung mit der
« Nachfolge Christi», in der es unter anderm heit : Wahrhaft grof3 ist,
wer eine grofe Gottesliebe hat. —

Wir kénnen von dem Bilde des mit dem géttlichen Willen gleich-
formigen menschlichen Willen nicht scheiden, ohne uns zu sagen,
dall es ein Programm sein mul}, ein Programm, das von dem ewigen
Plane und Gedanken beherrscht wird und uns iiberall den Standpunkt
Gottes einnehmen liBt. Nach diesem «baut sich die iibernatiirliche
Ordnung auf der natiirlichen auf » — ja: aber nur in der Ordnung der
Verwirklichung (ratione executionis), die vom Unvollkommenen zum
Vollkommenen fortschreitet. In der Ordnung der Ziel- und Zweck-
bestimmung aber (ratione finalitatis) ist die Ubernatur das Erstgewollte
und Erstbeabsichtigte : Gott in uns und wir in Gott im Genusse desselben
ewigen Lebens (C. G. III c. 130 ; De Potentia q. 6 a. 2 ad g ; de Veritate
q. 13 a. T ad 10).

Es mul} in Sonderheit ein Programm sein fiir die Selbsterziehung.
«Denn die bloB3 intellektuelle Ertiichtigung gibt wohl eine gewisse
Fertigkeit und Geschicklichkeit im geschéftlichen Leben, sieht aber
ganz von dem guten Gebrauch der Kenntnisse und Fertigkeiten ab.
Die Willensveredlung aber leitet uns an, von unserm Wissen und
Koénnen einen gufen Gebrawch zu machen, das, was wir besitzen oder
erarbeiten, gut zu verwenden», d. h. nach dem Willen Gottes, zum
Besten unserer ewigen Bestimmung (De Virtute in com. q. 1 a. 2 ad 11).
Es sollte nach der Forderung des hl. Thomas das Programm fiir alle
jene sein, die irgendwie in fiirender Stellung sind und infolgedessen

auf die Fremderzichung EinfluB ausiiben (Opusc. 37, II. — de erud.
Princ.).




	Die Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes, das Grösste vom Grossen im Leben des Christen : ein Beitrag zur Kenntnis der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott

