Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Der Gottesbeweis aus der Gluckseligkeit
Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit.

Von P. Jos. GREDT O. S. B., Rom (S. Anselmo),

Das 1. und 2. Heft 1923 des « Divus Thomas » enthélt einen Aufsatz
von P. Manser O. P.: «Das Streben nach Gliickseligkeit als Beweis
fir das Dasein Gottes.» P. Manser lehnt den Gliickseligkeitsbeweis
iiberhaupt ab. Nach ihm hat dieser Beweis, in welcher Form er auch
gefithrt werde, keinen selbstindigen, durchschlagenden Wert. Wirk-
liche Beweiskraft kann er nur dadurch bekommen, daf} er auf einen
der anderen bekannten fiinf Gottesbeweise des hl. Thomas zuriick-
gefiihrt wird. Im zweiten Teile seines Aufsatzes behandelt P. Manser
auch die Fassung, die ich dem Gliickseligkeitsbeweise in der dritten
Auflage meiner « Elementa Philosophiae » ! gegeben habe und er lehnt
in einer sehr sachlich gehaltenen Besprechung auch diese Fassung ab.
— Da mich P. Mansers Kritik nicht iiberzeugt hat, sei es mir erlaubt,
auf die gegen meinen Beweis erhobenen Einwinde zu antworten,

Schon in der zweiten Auflage meiner « Elementa Philosophiae » 2
hatte ich mir die Frage gestellt, auf wievielfache Weise das Dasein
Gottes bewiesen werden konne. Und ich antwortete, daB es nur fiinf
Gottesbeweise gebe, nimlich jene fiinf bekannten, die der hl. Thomas
Summa theol. I q. 2 a. 3 darlegt. Denn alle Gottesbeweise sind
Ursichlichkeitsbeweise. Gott ist aber nur Wirkursache, vorbildliche
Ursache und Zweckursache. Material- und innere Formalursache
kann Gott nicht sein, da diesen Ursachen eine Unvollkommenheit
anhaftet. Die Gottesbeweise schliefen also auf Gott als auf die erste
Wirkursache, das oberste Vorbild und den letzten Endzweck der
Dinge. Die Wirkursichlichkeit kann aber betrachtet werden in ihrer
Ausiibung und in ihrem Abschluf}, in der hervorgebrachten Wirkung.
Diese Wirkung ist das zufallig und bedingt Seiende. Und die Aus-
ibung der Wirkursichlichkeit kann man passiv als Werden, als
Bewegung, und aktiv als Titigkeit fassen. Dem entsprechend schlieen

1,670, Argumentum VI.
*n. 672,



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit 03

die drei ersten Beweise des hl. Thomas auf Gott als auf die erste Wirk-
ursache. Und von diesen schliet der erste aus der Bewegung, der
zweite aus der geschopflichen Tatigkeit, der dritte aus der Zufalligkeit
und Bedingtheit des geschopflichen Seienden. Der vierte Beweis des
hl. Thomas zeigt Gott als vorbildliche Ursache und der fiinfte als
Endzweck der Dinge. Alle anderen Beweise, so schlofl ich, lassen
sich auf einen dieser funf zuriickfithren.® Bald aber fiel mir ein, dal}
die duBere Formalursache doch doppelt sei. AuBere Formalursache
ist das Vorbild (exemplar) und der artbestimmende Gegenstand (ob-
jectum specificans). Und Gott ist auch artbestimmender Gegenstand
des menschlichen Willens, zwar nicht im allgemeinen, denn solches
ist das Gute im allgemeinen (bonum in communi), wohl aber im
besonderen als Gliickseligkeitsgegenstand, der allein den Willen voll-
kommen befriedigen kann. Diesen Beweis suchte ich dann in der
dritten Auflage meiner « Elementa Philosophiae» a. a. O. in folgender
Weise auszufiihren :

Es gibt ein unendliches Gut, Gegenstand der menschlichen Gliick-
seligkeit ; dieses Gut ist aber Gott. Also gibt es einen Gott. — Der
Untersatz ergibt sich aus dem Begriffe des unendlichen Gutes: Das
unendliche Gut ist reine Wirklichkeit, fiir sich seiendes und durch
sich seiendes Dasein ; also Gott. — Beweis des Obersatzes : Wenn es
cinen menschlichen Willen gibt, spezifiziert vom unendlichen Gute
als von seinem Gliickseligkeitsgegenstande, dann gibt es auch ein
solches unendliches Gut, einen solchen Gliickseligkeitsgegenstand. Nun
aber gibt es einen menschlichen Willen spezifiziert vom unendlichen
Gute als von seinem Gliickseligkeitsgegenstande. Also. — Beziiglich
des Untersatzes verweise ich auf These I1I meiner Ethik. — Beweis des
Obersatzes : Wenn es einen menschlichen Willen gibt, spezifiziert vom
unendlichen Gute, dann ist dieses Gut nicht unmdglich. Nun ist aber
vom unendlichen Gute zu sagen, dafl, wenn es nicht unmoglich ist,
es wirklich existiert. Also. — Der Obersatz wird bewiesen aus dem
Verhiltnis, das besteht zwischen der spezifizierenden Ursache und dem
Spezifizierten. Wenn das Spezifizierte existiert, folgt zwar noch nicht
allgemein und unbedingt, da} auch die spezifizierende Ursache existiert.
Aber es folgt unbedingt notwendig, daB wenigstens das Spezifizierende
nicht unmdglich ist. Deénn wire das Spezifizierende unmoglich, dann
wire auch das Spezifizierte in sich unméglich : Wenn die Ursache,

1 Vgl. dieselben Ausfithrungen bei Del Prado, In S, theol. I, q. 2 : An Deus
sit — im Jahrb. fiir Philos, und spek. Theol. (1909—-1910).



04 * Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit

der spezifizierende Gegenstand widerspruchsvoll wire, miilte auch die
Wirkung, das Spezifizierte widerspruchsvoll sein. Der Untersatz ergibt
sich daraus, daBl das unendliche Gut das wunbedingt notwendig Seiende
ist. Dieses ist entweder unmdéglich oder es existiert. — Zu dem Beweise
bemerkte ich noch, daB3 viele direkt aus dem Dasein des vom unend-
lichen Gute als von seinem Gliickseligkeitsgegenstande spezifizierten
Willens, auf das Dasein dieses unendlichen Gutes, auf das Dasein
Gottes schliefen : Gott ist der Gliickseligkeitsgegenstand des mensch-
lichen Willens, also muB Gott existieren. Diesen Vorgang lehnte ich
ab. FEr setzt voraus, dafl die Welt ein wohlgeordnetes Ganzes ist,
was der Gottesleugﬁer als Pessimist in Abrede stellen wird. Er wird
sagen, der menschliche Wille ‘schmachte vergeblich nach dem unend-
lichen Gute. Jedenfalls ist der Satz : « Wenn das Spezifizierte existiert,
mulBl auch das Spezifizierende existieren », nicht durch sich selbst klar.
MuB3 es denn, wenn es ein Auge gibt, notwendig auch Licht geben ?
Der artbestimmende Gegenstand bt seine Ursachlichkeit aus, nicht
insofern er wirklich ist, sondern insofern er ist, wn inlentione naturae,
insofern er angestrebt wird. Dieses Anstreben wird aber in unserem
Falle von den Monisten und Pessimisten als blindes, vergebliches
Naturstreben aufgefaBt. « Wir konnen sie widerlegen aus der Poten-
zialitit der Dinge. Aber dann wandeln wir bereits auf der dritten via
des hl. Thomas », bemerkt treffend P. Manser. 1 « Garrigou-Lagrange »,
fahrt P. Manser fort, «hat den Gliickseligkeitsbeweis mittelst des
Prinzips vom zureichenden Grunde auf die quarta via zuriick-
gefithrt. 2 = Alles das bestitigt nur, dafl dieser Gottesbeweis kein
selbstindiger ist.» Jawohl, dieser Gottesbeweis ist kein selbstindiger,
wenn man direkt schliefit : Gott ist der Gliickseligkeitsgegenstand des
menschlichen Willens, also muB Gott existieren, — nicht aber, wenn
man ihn in der Weise ausfithrt, wie ich dies getan. Alsdann ist er
ein fiir sich ganz selbstindiger Beweis aus der Ursdchlichkeit des
artbestimmenden Gegenstandes.

Aber P. Manser macht gegen diese Beweisfithrung schwere
Bedenken geltend. Er wirft mir vor, ich unterscheide nicht gentigend
Gott und das bonum in communi.. Fithre man diese Unterscheidung
durch, dann breche der Beweis in sich zusammen. « Auch bei Gredt »,
so heifit cs a. a. 0. p. 157 f., «ist das Verhiltnis von beiden nicht hin-
reichend klar gezeichnet. Man bemerkt bei -ihm sogar eine gewisse

L A & 0.9 49, :
® Garrigou-Lagrange, Dicu, son existence ct sa nature (1915), p. 305.



Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit 05

schwankende Stellung. Zuweilen sagt er einfach: der menschliche
Wille wird von Gott, dem unendlichen Gute, spezifiziert. Dann aber
driickt er sich wieder vorsichtiger aus : ,Bonum infinitum est objectum,
quod in particulari specificat voluntatem (et intellectum) humanum.
Voluntas humana ex natura sua ordinatur ad bonum universale tan-
quam ad specificativum suum in communi, sed in particulari ordinatur
ad bonum infinitum tanquam ad objectum quod solum adaequate
ei respondet’. Diese letztere scheinbar mildere Deutung ist nun erst
recht unklar. Entweder sind hier das bonum in communi und Gott
identisch, und dann haben wir die formelle Verwechselung beider ;
oder sie sind zwei verschiedene spezifizierende Objekte des Willens,
also zwei verschiedene Formalobjekte ein und derselben Potenz, was
dem innersten Wesen des Formalobjektes iiberhaupt widerspricht ;
oder Gott ist nur das Objectum adacquatum des Willens, auf was die
Worte : ,quod solum adaequate el respondet’, hinweisen koénnten,
dann fallt aber die ganze These von Gott als spezifizierendem Objekt
des Willens, denn daBl das Objectum formale und das Objectum
adaequatum einer Potenz nicht dasselbe sind, weill jedermann.» —
P. Manser hédlt mir ein Trilemma entgegen : Entweder sind nun hier
das bonum in communi und Gott identisch, oder sie sind zwei ver-
schiedene spezifizierende Objekte des Willens, oder Gott ist nur das
objectum adaequatum des Willens. Das erste Glied lehne ich ent-
schieden ab. Habe ich doch in meinem Beweis diesen Unterschied
klar genug hervorgehoben und darauf hingewiesen, dal Gott und das
bonum in communi in ganz verschiedener Weise den Willen spezifi-
zieren : Das Gute im allgemeinen ist artbestimmender Gegenstand des
Willens schlechthin und im allgemeinen, Gott hingegen spezifiziert in
einer ganz besonderen Weise, als Gliickseligkeitsgegenstand, der allein
den Willen vollkommen befriedigen kann. Ich ‘wihle somit das zweite
Glied des Trilemmas: « Gott und das bonum in communi sind zwei
verschiedene spezifizierende Objekte des Willens. » Aber ich wihle
auch das dritte Glied : « Gott ist das objectum adaequatum des Willens »,
denn diese beiden Glieder schlieBen sich nicht aus. Gott spezifiziert
eben den menschlichen Willen in besonderer Weise als objectum adae-
quatwm, als Glickseligkeitsgegenstand, der allein den Willen voll-
kommen befriedigen kann. Das Gute im allgemeinen ist artbestimmen-
der Gegenstand unmittelbar und schlechthin und deswegen Formal-
objekt des Willens, Gott ist artbestimmender Gegenstand mittelbar
und in einer gewissen Beziehung als adiquater Gliickseligkeitsgegen-



96 Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit

stand des Willens und deshalb ist er Formalobjekt dev wvollkommenen
Gliickseligkeit. Gott ist mittelbarer artbestimmender Gegenstand des
Willens, der die Art des Willens nach einer besonderen Richtung hin
bestimmt, weil er artbestimmender Gegenstand eines Propriums, einer
Eigenschaft des Willens ist. Es kommt eben dem Willen die Eigen-
tiimlichkeit zu, nur vom wunendlichen Gute befriedigt werden zu
konnen. Wie innerlich die Art bestimmt wird unmittelbar und schlecht-
hin durch das Wesen, mittelbar und nach einer gewissen Richtung
hin durch die Eigentiimlichkeiten des Wesens, so wird duferlich die
Art eines Vermégens bestimmt wunmittelbar und schlechthin durch das
Formalobjekt des Vermigens, mittelbar und nach einer besonderen
Richtung hin durch das Formalobjekt einer Eigentiimlichkeit, eines
Propriums dieses Vermogens. Logisch findet diese doppelte Art-
bestimmung als Begriffshestimmung (definitio) ihren Ausdruck in der
Begriffsbestimmung durch das Wesen (definitio essentialis) und der
Begriffsbestimmung durch die Eigentiimlichkeit des Wesens (definitio
per proprium).

Wenn aber dem so ist, dann ist der Gliickseligkeitsgottesbeweis,
so wie er von mir gefithrt wird, durchschlagend. Der menschliche
Wille hat eine nofwendige Beziehung zu Gott als zu seinem wvoll-
kommenen Gliickseligkeitsgegenstande. Es liegt im Wesen dieses
Willens, nur von Gott, vom unendlichen Gute befriedigt werden zu
konnen. Denn die Eigentiimlichkeit des Wesens wurzelt im Wesen,
ist wurzelhaft eins mit dem Wesen. Wenn die Eigentiimlichkeit des
Wesens unmoglich, widerspruchsvoll ist, dann ist das Wesen selbst
unmoglich und widerspruchsvoll. Die Eigentimlichkeit wird aber
unmoglich und widerspruchsvoll, wenn deren artbestimmender (Gegen-
stand unméglich und widerspruchsvoll ist. Es tragt daher die Nicht-
existenz Gottes einen inneren Widerspruch in den menschlichen (und
jeden geschaffenen) Willen hinein. Denn wie schon dargelegt, ist die
Nichtexistenz Gottes, als des absolut notwendig Seienden, gleich-
bedeutend mit seiner Unmoglichkeit : Wenn Gott nicht ist, dann ist
er auch widerspruchsvoll, dann ist ein unendliches Gut, das allein den
menschlichen Willen befriedigen kénnte, widerspruchsvoll — und dann
ist der menschliche (und iiberhaupt jeder) Wille, der nach diesem
Gute schmachtet, widerspruchsvoll. !

v Kirfl sagt (mit Beziehung auf die Nichtexistenz Gottes) : « Es ist aber
undenkbar, daB irgend ein Vermégen den Widerspruch zu seinem natiirlichen
Gegenstande habe. Denn da der natiirliche Gegenstand eines Vermdgens dem-



Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit a7

P. Manser hebt fortwiahrend hervor, die Hinordnung des mensch-
lichen Willens auf Gott sei in diesem Leben keine notwendige, weil
der Mensch in diesem ILeben Gott frei wolle?, und p. 163 sagt er:
« Natiirlich ist hier auf Erden das menschliche Streben -zu Gott bloi
isofern, als der Wille naturnotwendig die Gliickseligkeit im allgemeinen
sucht — bonum in communi —, deren Verwirklichung nur in Gott
moglich ist, welche Realisierung aber nicht zum naturnotwendigen
Streben gehort. Auch das ist ausdriickliche Lehre des hl. Thomas. »
Als Beleg wird angefithrt Verit. 22, 7. Allein es gibt eine naturnot-
wendige Hinordnung des Willens auf Gott insofern es im Wesen des
Willens liegt, nur von Gott, dem unendlichen Gute befriedigt zu werden.
Trotzdem besteht in diesem Erdenleben vollkommene Wahlfreiheit
beziiglich des letzten Zieles im” besonderen, weil in diesem Leben das
praktische Verstandesurteil iiber das letzte Ziel im besonderen frei ist.
Obwohl der Mensch theoretisch seine natiirliche Hinordnung auf Gott
erkennt, kann er praktisch doch anders urteilen, Gott verschmihen
und sein Gliick in den endlichen, geschaffenen Giitern suchen. Das
ist die ausdriickliche lLehre des hl. Thomas. Die ganze Quaestio 2
der I* II%¢ entwickelt die natiirliche Hinordnung des menschlichen
Willens auf Gott. In keinem geschatfenen Gute kann der Wille seine
endgliltige Befriedigung finden, nur in Gott, dem unendlichen Gute.
So beschaffen ist die Natur des Willens. Dennoch bleibt beziiglich
des letzten Zieles im besonderen die Wahlfreiheit bestchen. Dies ist
enthalten in der von P. Manser angefithrten Stelle, Verit. 22, 7:
Homini inditus est appetitus ultimi finis sui in communi, ut sc. appetat
naturaliter se esse completum in bonitate. Sed in quo ista completio
consistat, utrum’ in virtutibus, vel scientiis, vel delectabilibus vel
hujusmodi aliis, non est ei determinatum a natura (d. h. es bleibt
die Wahlfreiheit in Bezug auf das letzte Ziel im besonderen, weil das
praktische Verstandesurteil tber dieses Ziel nicht naturnotwendig
bestimmt ist). Quando ergo ex propria ratione adjutus divina gratia
apprehendit aliquod speciale bonum ut suam beatitudinem, in quo

selben die Artbestimmtheit gibt, wiirde sich aus dieser Annahme ergeben, dall
der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes Prinzip der Ordnung und des
Seins wire. » « Divus Thomas», B. I (1914) 37. Ebenso Garrigou-Lagrange : « Le
désir naturel de Dieu, Vinclination naturelle -vers Dieu serait donc absurde, si
Dieu n’existait pas, ce serait une inclination, qui tendrait vers quelque chose
et ne tendrait vers rien. » Dieu, son existence et sa nature, P. 305-300. Beide
Stellen angefithrt von P. Manser (p. 163), der sie mibilligt.
1 A, a. O. p. 150, 151, 152, 156, 159,

Divus Thomas. . 7



98 © Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit

*vere sua beatitudo consistit (wenn der Mensch durch das praktische
Verstandesurteil das als sein hochstes Gut anerkennt, was der Natur-
ordnung entsprechend wirklich sein héchstes Gut ist, nimlich Gott)
tunc meretur, non ex hoc quod appetit beatitudinem, quam natura-
liter appetit (ndmlich das bonum in communi, das naturnotwendig
angestrebt wird), sed ex hoc, quod appetit hoc speciale, quod non
naturaliter appetit (Gott, der nicht naturnotwendig éngestrebt wird).
— Der hl. Thomas konnte zu Anfang der Summa theol. I q. 2 a. 3,
wo er frigt: Utrum Deus sit, den sechsten Gottesbeweis aus der
Ursichlichkeit des artbestimmenden Gegenstandes nicht geben, das
wire gegen den ganzen Plan der Summa theol. gewesen, da erst die
I* I1%¢ das Endziel des Menschen und den Gliickseligkeitsgegenstand
des menschlichen Willens behandelt. Aber I# TI3¢ q. 1T und 2 enthalten
tatsachlich diesen Bewelis. . -

Mehr nebensichlich macht mir P. Manser den Vorwurf, ich habe
in meinem Beweise Gott «ein ens realiter possibile » genannt. Mein
Beweis lasse Gott durch den Zustand der Moglichkeit hindurch gehen.
Das sei aber absurd: « Weit komplizierter noch ist jenes Beweis-
verfahren, das zuerst auf eine positive Moglichkeit Gottes schlieBt
und dann von ihr, kraft der vorausgesetzten Natur Gottes, auf die
Aktualitit. Was soll man sich iiberhaupt unter jener «positiven
Moglichkeit » Gottes vorstellen, die einerseits mehr ist als innere
negative Widerspruchslosigkeit und anderseits doch bloBe Moglichkeit ?
Ein ens realiter possibile darf man Gott nicht nennen, denn ein solches
driickt entweder cine Bezichung zu einer passiven Potenz aus, aus
der es aktuell werden kann, oder zu einer aktiven Potenz, von der
es hervorgebracht werden kann ; beides ist bei Gott absurd». ' Aber
ich bin ganz damit einverstanden, dafi man Gott nicht nennen darf
«ein ens realiter possibile ». Das habe ich auch nicht getan. Ich habe
eine solche Ausdrucksweise absichtlich immer vermieden, weil ich sie
fiir widerspruchsvoll halte. Mein Dilemma lautet : Entweder ist Gott
oder er ist unmoglich. Ein Drittes : « Gott ist méglich », gibt es nicht.
Die Verneinung des zweiten Gliedes, die Nichtunmoglichkeit Gottes,
ergibt daher nicht die Moglichkeit, sondern das Dasein Gottes. Gott
geht nicht durch die Moglichkeit hindurch. Gott als unbedingt not-
wendig Seiendes kann nicht als moglich betrachtet werden. Entweder
ist er oder er ist unmoglich. Deshalb mufl jeder Atheist, der Gottes

1 P. 148,



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit q9

Dasein leugnet, seine Unméglichkeit behaupten : ihm ist Gott etwas
Widerspruchsvolles. Wenn ich daher sage!: « In hoc argumento ex
non-repugnantia Dei (ex eo quod bonum infinitum non est impossi-
bile) positive a posteriori probata (ex voluntate humana specificata
a bono infinito), concluditur ad ejus existentiam », so ist dieser Schlul
ein SchluB «a simultaneo». Denn die Nichtunmdéglichkeit Gottes ist
gleichbedeutend mit dem unbedingt notwendigen Dasein. Dal} ich mir
dieses Tatbestandes ausdriicklich bewuBt war, als ich meinen sechsten
Beweis niederschrieb, davon kann man sich aus meinem Handbuch
selbst iiberzeugen. Einige Seiten vorher 2 bespreche ich die von Leibniz
versuchten Gottesbeweise. Zuerst suchte Leibniz mit Cartesius das
Dasein Gottes a priori zu beweisen ; dann aber entdeckte er das
Fehlerhafte dieses Verfahrens und schlieft aus der a posteriori
bewiesenen « Moglichkeit » Gottes auf das Dasein. Die Moglichkeit
Gottes beweist aber leibniz (a posteriori) daraus, dafl, wenn Gott
nicht méglich wire, iiberhaupt gar nichts méglich wire. Zu diesem
Beweisverfahren bemerkte ich a. a. O.: « Hoc argumentum recte con-
cludit (cf. n. 672, ¢; cf. etiam Hontheim, Instit. theodicaeae n. 9r,
nota 4), sed minus bene Deus dicitur possibilis. Deus utpote ens
absolute necessarium aut est, aut est impossibilis. » Dieser Beweis
ist in seiner Ausdrucksweise unrichtig, kann aber, wenn man davon
absicht, als giiltig zugegeben werden : Wenn c¢lwas méglich ist, dann
ist Gott nicht unmoglich, d. h. er existiert. Gott ist die Ursache der
possibilia ; aus den poésibilia schlieBt man auf Gott. Der Beweis ist
aber kein selbstandiger Beweis ; or ist auf die quarta via des hl. Thomas
zuriickzufithren.

P. Mansers iiberaus freundschaftlich gehaltene Kritik war fiir
mich sehr anrcgend. Sie wird mich auch bestimmen, gewisse Aus-
drucksweisen, die AnlaB zu MiBverstindnissen gegeben haben, zu
verbessern. Allein nach wie vor bin ich iiberzeugt, dall es einen fiir
sich selbstindigen Gliickseligkeitsgottesbeweis gibt und dall dieser
Beweis so gefithrt werden muB, wie ich ihn fithre : aus der duBeren
Formalursache, aus dem artbestimmenden Gegenstande: Im mensch-
lichen Willen liegt cine natiirliche Hinordnung auf Gott als auf den
Gliickseligkeitsgegenstand des Willens. 3 Also existiert Gott. Denn die

1A a.O.

® P. 156, Anmerk 2.

3 Der appetitus naturalis visionis beatae ist eine bekannte Streitfrage der
Theologen (cf. D. J. Sestili, De naturali intelligentis animae capacitate atque



100 Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit

Nichtexistenz Gottes, gleichbedeutend mit seiner Unmdoglichkeit, triige
den Widerspruch in die Natur des menschlichen Willens hinein. Auch
dieser Wille wire unmoglich. "

Erwiderung.

Diese Antwort folgt hier den obigen Auseinandersetzungen
wmmnattelbar, weil P. Gredt es so gewiinscht hat. Sonst hidtte ich sie
auf eine spitere Nummer verschoben, um nicht den Eindruck zu
erwecken, die Redaktion des Divus Thomas wiirde gleich iiber jeder-
mann herfallen, der nicht denkt wie sie. Und einem P. Gredt gegen-
iiber wire so etwas noch am allerwenigsten am Platze.

Bet der Lektiire der obigen Kritik {iber meinen Artikel hatte ich
anfangs das Gefiihl, als wire da die eine und andere Belehrung fiir
mich abgefallen, die ich nicht verdient hatte. Allein solchen Eindriicken
darf man bei der Polemik nicht zu leicht Glauben schenken. Sie sind
zumeist unbegriindet und nur zu oft der Ausflufl persénlicher Empfind-
lichkeit. Und doch mul} ich eine Stelle in der Kritik etwas genauer
priifen. Da steht der Satz: « P. Manser hebt fortwihvend hervor, die
Hinordnung des menschlichen Willens auf Gott ser in diesem Leben
keine nolwendige, weil dev Mensch in diesem Leben Goll [rei wolle. »
Als Belege werden hiefiir die pp. 150, 151, 152, 156 und 159 angefiihrt.
Nach ecinem weiteren wortlichen Zitate kommt dann seine Richtig-
stellung : « Allein es gibt cine naturnotwendige Hinordnung des Willens
Vauf' Gott, insofern es im Wesen des Willens liegt, nur von Gott, dem
unendlichen Gute, befriedigt zu werden. » — Indessen P. Gredt schligt
hier auf ecinen Sack, in dem ich mich gliicklicherweise nicht Dbefinde.
« Glicklicherweise », denn damit_Wi‘u‘de ich die innere objektive natur-
notwendige Hinordnung des Willens zu Gott als dem héchsten Ziel
leugnen. Davon ist auf den erwdhnten Seiten gar nicht die Rede. Von was

appetitu intuendi divinam essentiam, Romace 1899. — Garrigou-Lagrange, De
revelatione I p: 383 sqq. Aber der appetitus naturalis Dei inquantum est ob-
jectum beatitudinis naturalis, ist wohl iiber jede Kontroverse erhaben : « Fecisti
nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te.» 'S. Aug. Conf.
lib. T, c. 1, ' ‘



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit Io1

ist dort die Rede ? P. 150 heiBlt es : « Jede Potenz ist naturnotwendig
zu ihrem Formalobjekt hingeordnet. » Das sagte ich gestiitzt auf den
hl. Thomas I-I1, 10, 1: «naturaliter tendit .... quaelibet potentia
ad suum objectum.» In Anwendung dieser Theorie sage ich p. 151 :
also «mull auch der. Wille zu seinem Formalgegenstand naturnot-
wendig hingeordnet sein», und auch das stiitzt sich auf Thomas —
[-1I, 10, 2. «Dagegen steht es auf Erden dem Menschen vollig frei,
(vott, 1nsofern cr das aktuell existierende Gut ist, zu wihlen oder
auch zu verschmahen.» Und auch das ist nicht bloB Tatsache,
sondern Lehre des hl. Thomas, wic P. Gredt weill. Das Gleiche sage
ich wieder p. 152 und nichts anderes p. 150 und 159, immer den
Schlull ziehend : weil das IFormalobjekt naturnotwendig angestrebt
wird, Gott aber als aktuell unendliches Gut auf Erden frei gewihlt
wird, kann Gott in sich in diesem Leben unmoglich das Formalobjekt
des Willens sein. Nic ist die Rede von der inneren Seinshinordnung
des Willens zu Gott, dem hochsten Ziele, sondern von seinem #vdischen,
Jaktischen Streben wund Wollen hier auf Erden, das naturnotwendig
ist in Bezug auf dic beatitudo in communi, weil sie auf Erden das
Formalobjekt des Willens ist, frei in Hinsicht auf Gott, das aktuell
Unendliche. Auch in dem oben erwihnten wortlichen Zitate von
p. 163 meines Artikels ist nur von dem Streben und Wollen des Willens
in diesein Leben die Rede, von dem Thomas Verit. 22, 7 sagt: sein
letztes Ziel im allgemeinen erstrebt der Mensch naturnotwendig, das
spezielle Gut aber, in das er auf Erden das letzte Ziel versetzt, frei.
Nirgends handelt es sich hier, weder bei Thomas noch bei mir, um
die innere objektive Hinordnung des Willens zu Gott, seinem letzten
Ziele, sondern um das irdische Verhdlinis des strebenden Willens zur
Gliickseligkeit. Und da ist und bleibt es wahr, daBl der Wille nur
zum bonum universale, zur Gliickseligkeit in communi naturnotwendig
strebt, alles andere aber, auch Gott, frei wihlt. Ich bin also nicht
im Sacke, auf den P. Gredt schligt. Ich habe iiberdies jeden wichtigeren
Satz aus Thomas belegt. P. Gredt hat keinen Beleg irgendwie
beanstandet. Ich freue mich dessen. Kann er fiir seine merkwiirdige
Theoriec vom doppelten Formalobjekt des Willens #hnliche Belege
erbringen ? | | :

Damit kommen wir zum Hauptpunkte des Streites. Wenn Thomas
von Aquin vom Gliickseligkeitsstreben des menschlichen Willens redet,
dann fafit er, als echter Aristoteliker, diesen menschlichen Willen in
seinem realen irdischen Dasein, so wic cr auf Erden, als Fahigkeit



102 Der Gottesbeweis aus der Glickseligkeit

der Seele, die mit ewnem Leibe verbunden ist, strebt und lebt und will,
mit all den Konsequenzen, die sich aus der Verbindung von Seele und
Leib auf Erden ergeben. Daher seine fortwihrenden Bemerkungen
«in diesem Leben » oder «secundum statum praesentis vitae», wie
er gerade in den Artikeln 4, 5 und 11 der berithmten quaestio 12 der
Prima Pars, deren erster Artikel ja Gegenstand der gelehrten Arbeit
von Sestili bildet, bemerkt. - Ich meine auch, so muf man den Willen
auffassen, um aus seinem Gluckseligkeitsstreben richtige, solide Schliisse
ziehen zu kénnen. Und ich bin' fest tberzeugt, wenn P. Gredt den
Willen in dieser irdischen Stellung mit all ihren Konsequenzen auf-
gefalit hitte, ware er nie zu seiner Theorie vom doppelten Formal-
objekte des Willens gelangt, die beide, obgleich verschieden, ein und
denselben Willen spezifizieren sollen.

Auf Erden ist namlich all unser natiirliches Erkennen des Ver-
standes nur ein abstrahierendes, weil die Seele wesenhaft mit dem Leibe
verbunden ist. Daher das konnaturale Objekt des Verstandes auf
IErden, das Universale verum, und des ihm folgenden Willens, das
Unaversale bonum, oder die Gliickseligkeit im allgemeinen (I-1I, 2, 8).
Das und das allein nennt Thomas stetig das eigentiimliche Objekt —
Formalgegenstand — des Willens, « objectum suum », auf Erden (I-II,
10, 1). Auller und neben ihm nimmt P. Gredt noch ein zweites Formal-
objekt des Willens an, Gott selbst, das aktuell unendliche Gut. Vom
ersteren verschieden, ist dieses zweite Formalobjekt auch verschieden

artbestimmend — specificans —, verhdlt sich aber zum ersteren, wie
das proprium — die Eigentiimlichkeit — zur essentia — Wesenheit.
Es ist zugleich noch das Objectum adacquatum des Willens. — Bei

dieser Theorie dringt sich einem ein ganzer Rudel von Iragen auf!
Kénnte P. Gredt auch nur einen einzigen Text aus Thomas erbringen,
wenigstens etwa aus den beiden ersten Quaestiones der I* TI%¢, wo
er seine Theorie gefunden haben will, der Gott, insofern er das bonum
actuale infinitum ist, als Objectum formale des Willens auf Erden
bezeichnen wiirde ? Wir waren gespannt ! Natiirlich, alles hingt fiir
P. Gredt davon ab, ob das Streben des Willens auj Erden zu Golt an
sich, zum Streben desselben Willens zum Bonuwm in communs wivklich
wie ein Proprium zur Species — Essenz — sich verhalte. Das ist unseres
Erachtens ganz unhaltbar. Warum ? Nach P. Gredt sind Gott, das
« proprium » und das Bonum in communi als «species» (Essenz) in
verschiedener Weise artbestimmend. Seit wann zeigt das « Proprium »
eine andere Art an als die « Species », aus der das Proprium hervor-



Der Gottesbeweis aus der Gliickseligkeit I03
geht ? In der Tat sind Gott in sich und das bonum commune sehr
verschieden ; aber Gott, wie er auf Irden nur abstraktiv erkannt
wird und das bonum in communi, das auch nur-Gegenstand des
abstraktiven Kennens und Wollens ist, gehéren in dieselbe Art
hinein, weil Gott auf Erden nur # und wegen dem Bonum in communi
gewollt wird. ¥ Weiter ! Das «Proprium» ist nach den logischen
Regeln so allgemein wie seine Species. Nun aber wird das bonum in
communi von allen Menschen auf Erden angestrebt, so oft sie etwas
wollen ; Gott aber in sich als bonum actuale infinitum wird auf Erden
von vielen nicht gewollt, weil nicht erkannt, also verhilt er sich
zum Bonum in communi keineswegs wie ein « Proprium ». Weiter !
Das Wichtigste ! Das « Proprium » ist nofwendig und so notwendig wie
die Species, aus der es hervorgeht. Nun aber will der Wille auf Erden
das Bonum in communi naturnotwendig ; Gott aber an sich will er
auf Erden smmer frei (De Malo, 3, 3). Da hilft auch P. Gredt’s Unter-
scheidung zwischen spekulativem und praktischem Urteil nicht {iber
die Schwierigkeit hinweg. Denn selbst auch dann, wenn ein Mensch
Gott als hochstes Ziel spekulat-iv erkennend, praktisch will und liebt,
ist er immer noch frei, solange er lebt. Hienieden kann der Mensch
Gott wollen und nicht wollen, und wenn er ihn will, wieder nicht
wollen.  Warum ? Weil er Gott mnoch nicht Dbesitzt und seine
Erreichung mit Ubeln verbunden ist: Und er besitzt ithn noch nicht,
weil das abstrabierende Erkennen und Wollen auf Erden leider noch
keinen Besitz des Erkannten und Gewollten einschlieft. Das Streben
nach Gott in sich kann also auf Erden unmdéglich als « Proprium » des
Strebens zur Gliickseligkeit im- allgemeinen gefaft werden. Also ist Gott
auf Erden nicht der Formalgegenstand des Willens. Also wird der Wille
von ithm awch nicht spezifiziert. Also kann auch nicht ein Beweis fiir
das Dasein Gottes aus jener Spezifikation konstruiert werden! Damit
fallt aber noch ein weiterer und letzter Teil der These P. Gredt’s.
Gott ist aul Erden auch nicht das Objectum adaeguatum des Willens,
denn weil seine Erreichung mit Ubeln, Opfer, Kampf und Leid ver-
bunden ist, erfiillt er in diesem Leben nie das ganze Gliickessehnen

1 Damit leugne ich das naturale desiderium des Menschen zu Gott auf
Lrden nicht. Aber ich leugne, daB es aul Gott direkt geht, was fir cine
specificatio ndtig ware. Wir wollen Gott auf Erden naturnotwendig nur confuse,
indirekt in der beatitudo in communi. .Das sagt Thomas in Verit. 2o2. 7\ L
S. Th. 1. 2. 1 ad 1, wo er daraus einen Beweis fiir das Dasein Gottes als Actuale
borum ausdriicklich ablehnt,



I04 Der Gettesbeweis aus der Glickseligkeit

des menschlichen Willens, den Worten Augustins gemil : « inquietum
est cor nostrum, donec requiescat in te» ! [Jemseils, ja dort wird das
der Fall sein. Dort wird das bonum universale realisiert werden durch
den Besitz des bonum infinitum actuale und damit all unser Gliickes-
sehnen gestillt werden.

Damit gelangen wir zu folgendem Gesamiresultat : wer aus dem
irdischen Erkennen und Gliickessehnen des Menschen richtige Folge-
fungell ziehen will, der mul} Verstand und Wille so fassen, wie sie in
diesem Leben sind und tétig sind, als Fdhigkeiten einer mit dem Leibe
wesentlich verbundenen Seele. Dem ‘entsprechend 1st das natiirliche
Erkennen des Verstandes das abstrahierende Erkenmen und das ihm
folgende Streben des Willens ein Wollen des abstrahierten Gutes.
Folgerichtig ist der Formalgegenstand des Verstandes auf Erden sur
das Verum wuniversale und des Willens nur das Bonuwm wuniversale!
Gott in sich als infinitum actuale ist also auf Erden weder je das
Objectum formale des Verstandes noch des Willens. Die These von
P. Gredt O.S.B., P, Lehmen-Beck S.J., P. Kirfel C.Ss. R. und
P. Garrigou-Lagrange O.P. ist daher unseres Erachtens unhaltbar.
Nach wie vorher wiederholen wir, was wir im letzten Artikel gesagt :
wenn Gott auf Erden der spezifizierende Gegenstand des Verstandes
und Willens wire, dann mifte er selbst, als infinitum actuale, real —
divekt sub ratione Ver: et Boni auf Verstand und Willen einwirken.
Dann wire aber der Ontologismus wieder vor der Tiire, ja mehr, bereits
im Hause ! |

G. M. Manser O.P.



	Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

