
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit.

Von P. Jos. GREDT 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

Das i. und 2. Heft 1923 des « Divus Thomas » enthält einen Aufsatz
von P. Manser 0. P. : « Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis

für das Dasein Gottes. » P. Manser lehnt den Glückseligkeitsbeweis

überhaupt ab. Nach ihm hat dieser Beweis, in welcher Form er auch

geführt werde, keinen selbständigen, durchschlagenden Wert. Wirkliche

Beweiskraft kann er nur dadurch bekommen, daß er auf einen

der anderen bekannten fünf Gottesbeweise des hl. Thomas zurückgeführt

wird. Im zweiten Teile seines Aufsatzes behandelt P. Manser
auch die Fassung, die ich dem Glückseligkeitsbeweise in der dritten
Auflage meiner « Elementa Philosophiae »1 gegeben habe und er lehnt
in einer sehr sachlich gehaltenen Besprechung auch diese Fassung ab.

— Da mich P. Mansers Kritik nicht überzeugt hat, sei es mir erlaubt,
auf die gegen meinen Beweis erhobenen Einwände zu antworten.

Schon in der zweiten Auflage meiner « Elementa Philosophiae »2

hatte ich mir die Frage gestellt, auf wievielfache Weise das Dasein

Gottes bewiesen werden könne. Und ich antwortete, daß es nur fünf
Gottesbeweise gebe, nämlich jene fünf bekannten, die der hl. Thomas
Summa theol. I q. 2 a. 3 darlegt. Denn alle Gottesbeweise sind
Ursächlichkeitsbeweise. Gott ist aber nur Wirkursache, vorbildliche
Ursache und Zweckursache. Material- unci innere Formalursachc
kann Gott nicht sein, da diesen Ursachen eine Unvollkommenheit
anhaftet. Die Gottesbeweise schließen also auf Gott als auf die erste

Wirkursache, das oberste Vorbild und den letzten Endzweck der

Dinge. Die Wirkursächlichkeit kann aber betrachtet werden in ihrer

Ausübung und in ihrem Abschluß, in der hervorgebrachten Wirkung.
Diese Wirkung ist das zufällig und bedingt Seiende. Und die
Ausübung der Wirkursächlichkeit kann man passiv als Werden, als

Bewegung, und aktiv als Tätigkeit fassen. Dem entsprechend schließen

1 11. 670, Argumentum VI.
1 n. 672.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 93

die drei ersten Beweise des hl. Thomas auf Gott als auf die erste
Wirkursache. Und von diesen schließt der erste aus der Bewegung, der
zweite aus der geschöpflichen Tätigkeit, der dritte aus der Zufälligkeit
und Bedingtheit des geschöpflichen Seienden. Der vierte Beweis des

hl. Thomas zeigt Gott als vorbildliche Ursache und der fünfte als

Endzweck der Dinge. Alle anderen Beweise, so schloß ich, lassen

sich auf einen dieser fünf zurückführen. 1 Bald aber fiel mir ein, daß

die äußere Formaktrsache doch doppelt sei. Äußere Formalursache
ist das Vorbild (exemplar) und der artbestimmende Gegenstand (ob-

jectum specificans). Und Gott ist auch artbestimmender Gegenstand
des menschlichen Willens, zwar nicht im allgemeinen, denn solches

ist das Gute im allgemeinen (bonum in communi), wohl aber im
besonderen als Glückseligkeitsgegenstand, der allein den Willen
vollkommen befriedigen kann. Diesen Beweis suchte ich dann in der

dritten Auflage meiner «Elementa Philosophiae » a. a. 0. in folgender
Weise auszuführen :

Es gibt ein unendliches Gut, Gegenstand der menschlichen
Glückseligkeit ; dieses Gut ist aber Gott. Also gibt es einen Gott. — Der
Untersatz ergibt sich aus dem Begriffe des unendlichen Gutes : Das

unendliche Gut ist reine Wirklichkeit, für sich seiendes und durch
sich seiendes Dasein ; also Gott. — Beweis des Obersatzes : Wenn es

einen menschlichen Willen gibt, spezifiziert vom unendlichen Gute
als von seinem Glückseligkeitsgegenstande, dann gibt es auch ein

solches unendliches Gut, einen solchen Glückseligkeitsgegenstand. Nun
aber gibt es einen menschlichen Willen spezifiziert vom unendlichen
Gute als von seinem Glückseligkeitsgegenstande. Also. — Bezüglich
des Untersatzes verweise ich auf These III meiner Ethik. — Beweis des

Obersatzes : Wenn es einen menschlichen Willen gibt, spezifiziert vom
unendlichen Gute, dann ist dieses Gut nicht unmöglich. Nun ist aber

vom unendlichen Gute zu sagen, daß, wenn es nicht unmöglich ist,
es wirklich existiert. Also. — Der Obersatz wird bewiesen aus dem

Verhältnis, das besteht zwischen der spezifizierenden Ursache und dem

Spezifizierten. Wenn das Spezifizierte existiert, folgt zwar noch nicht
allgemein und unbedingt, daß auch die spezifizierende Ursache existiert.
Aber es folgt unbedingt notwendig, daß wenigstens das Spezifizierende
nicht unmöglich ist. Denn wäre das Spezifizierende unmöglich, dann
wäre auch das Spezifizierte in sich unmöglich : Wenn die Ursache,

1 Vgl. dieselben Ausführungen bei Del Prado, In S. theol. I, q. 2 : An Deus
sit —• im Jahrb. für Philos, und spek. Theol. (1909-1910).



94 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

der spezifizierende Gegenstand widerspruchsvoll wäre, müßte auch die

Wirkung, das Spezifizierte widerspruchsvoll sein. Der Untersatz ergibt
sich daraus, daß das unendliche Gut das unbedingt notwendig Seiende

ist. Dieses ist entweder unmöglich oder es existiert. — Zu dem Beweise

bemerkte ich noch, daß viele direkt aus dem Dasein des vom unendlichen

Gute als von seinem Glückseligkeitsgegenstande spezifizierten
Willens, auf das Dasein dieses unendlichen Gutes, auf das Dasein

Gottes schließen : Gott ist der Glückseligkeitsgegenstand des menschlichen

Willens, also muß Gott existieren. Diesen Vorgang lehnte ich
ab. Er setzt voraus, daß die Welt ein wohlgeordnetes Ganzes ist,

was der Gottesleugner als Pessimist in Abrede stellen wird. Er wird

sagen, der menschliche Wille schmachte vergeblich nach dem unendlichen

Gute. Jedenfalls ist der Satz : « Wenn das Spezifizierte existiert,
muß auch das Spezifizierende existieren », nicht durch sich selbst klar.
Muß es denn, wenn es ein Auge gibt, notwendig auch Licht geben

Der artbestimmende Gegenstand übt seine Ursächlichkeit aus, nicht
insofern er wirklich ist, sondern insofern er ist, in intentions naturae,
insofern er angestrebt wird. Dieses Anstreben wird aber in unserem
Falle von den Monisten und Pessimisten als blindes, vergebliches
Naturstreben aufgefaßt. « Wir können sie widerlegen aus der Poten-

zialität der Dinge. Aber dann wandeln wir bereits auf der dritten via
des hl. Thomas », bemerkt treffend P. Manser. 1 « Garrigou-Lagrange »,

fährt P. Manser fort, « hat den Glückseligkeitsbeweis mittelst des

Prinzips vom zureichenden Grunde auf die quarta via
zurückgeführt. 2 Alles das bestätigt nur, daß dieser Gottesbeweis kein

selbständiger ist.» Jawohl, dieser Gottesbeweis ist kein selbständiger,

wenn man direkt schließt : Gott ist der Glückseligkeitsgegenstand des

menschlichen Willens, also muß Gott existieren, — nicht aber, wenn

man ihn in der Weise ausführt, wie ich dies getan. Alsdann ist er

ein für sich ganz selbständiger Beweis aus der Ursächlichkeit des

artbestimmenden Gegenstandes.

Aber P. Manser macht gegen diese Beweisführung schwere

Bedenken geltend. Er wirft mir vor, ich unterscheide nicht genügend
Gott und das bonum in communi. Führe man diese Unterscheidung
durch, dann breche der Beweis in sich zusammen. « Auch bei Gredt »,

so heißt es a. a. 0. p. 157 f., «ist das Verhältnis von beiden nicht
hinreichend klar gezeichnet. Man bemerkt bei ihm sogar eine gewisse

1 A. a. O. p. 49.
2 Garrigou-Lagrange, Dieu, son existence et sa nature (1915), p. 305.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 95

schwankende Stellung. Zuweilen sagt er einfach : der menschliche
Wille wird von Gott, dem unendlichen Gute, spezifiziert. Dann aber

drückt er sich wieder vorsichtiger aus : ,Bonum infinitum est objectum,
quod in particulari specificat voluntatem (et intellectum) humanum.
Voluntas humana ex natura sua ordinatur ad bonum universale tan-

quam ad specificativum suum in communi, sed in particulari ordinatur
ad bonum infinitum tanquam ad objectum quod solum adaequate
ei responded. Diese letztere scheinbar mildere Deutung ist nun erst
recht unklar. Entweder sind hier das bonum in communi und Gott
identisch, und dann haben wir die formelle Verwechselung beider ;

oder sie sind zwei verschiedene spezifizierende Objekte des Willens,
also zwei verschiedene Formalobjekte ein und derselben Potenz, was
dem innersten Wesen des Formalobjektes überhaupt widerspricht ;

oder Gott ist nur das Objectum adaequatum des Willens, auf was die
Worte : ,quod solum adaequate ei respondet', hinweisen könnten,
dann fällt aber die ganze These von Gott als spezifizierendem Objekt
des Willens, denn daß das Objectum formale und das Objectum
adaequatum einer Potenz nicht dasselbe sind, weiß jedermann. » —
P. Manser hält mir ein Trilemma entgegen : Entweder sind nun hier
das bonum in communi und Gott identisch, oder sie sind zwei
verschiedene spezifizierende Objekte des Willens, oder Gott ist nur das

objectum adaequatum des Willens. Das erste Glied lehne ich
entschieden ab. Habe ich doch in meinem Beweis diesen Unterschied
klar genug hervorgehoben und darauf hingewiesen, daß Gott und das

bonum in communi in ganz verschiedener Weise den Willen spezifizieren

: Das Gute im allgemeinen ist artbestimmender Gegenstand des

Willens schlechthin und im allgemeinen, Gott hingegen spezifiziert in
einer ganz besonderen Weise, als Glückseligkeitsgegenstand, der allein
den Willen vollkommen befriedigen kann. Ich'wähle somit das zweite
Glied des Trilemmas : « Gott und das bonum in communi sind zwei
verschiedene spezifizierende Objekte des Willens. » Aber ich wähle
auch das dritte Glied : « Gott ist das objectum adaequatum des Willens »,

denn diese beiden Glieder schließen sich nicht aus. Gott spezifiziert
eben den menschlichen Willen in besonderer Weise als objectum
adaequatum, als Glückseligkeitsgegenstand, der allein den Willen
vollkommen befriedigen kann. Das Gute im allgemeinen ist artbestimmender

Gegenstand unmittelbar und schlechthin und deswegen Formalobjekt

des Willens, Gott ist artbestimmender Gegenstand mittelbar
und in einer gewissen Beziehung als adäquater Glückseligkeitsgegen-



g6 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

stand des Willens und deshalb ist er Formalobjekt der vollkommenen

Glückseligkeit. Gott ist mittelbarer artbestimmender Gegenstand des

Willens, der die Art des Willens nach einer besonderen Richtung hin
bestimmt, weil er artbestimmender Gegenstand eines Propriums, einer

Eigenschaft des Willens ist. Es kommt eben dem Willen die
Eigentümlichkeit zu, nur vom unendlichen Gute befriedigt werden zu
können. Wie innerlich die Art bestimmt wird unmittelbar und schlechthin

durch das Wesen, mittelbar und nach einer gewissen Richtung
hin durch die Eigentümlichkeiten des Wesens, so wird äußerlich die
Art eines Vermögens bestimmt unmittelbar und schlechthin durch das

Formalobjekt des Vermögens, mittelbar und nach einer besonderen

Richtung hin durch das Formalobjekt einer Eigentümlichkeit, eines

Propriums dieses Vermögens. Logisch findet diese doppelte
Artbestimmung als Begriffsbestimmung (defmitio) ihren Ausdruck in der

Begriffsbestimmung durch das Wesen (defmitio essentialis) und der

Begriffsbestimmung durch die Eigentümlichkeit des Wesens (defmitio
per proprium).

Wenn aber dem so ist, dann ist der Glückseligkeitsgottesbeweis,
so wie er von mir geführt wird, durchschlagend. Der menschliche
Wille hat eine notwendige Beziehung" zu Gott als zu seinem
vollkommenen Glückseligkeitsgegenstande. Es liegt im Wesen dieses

Willens, nur von Gott, vom unendlichen Gute befriedigt werden zu
können. Denn die Eigentümlichkeit des Wesens wurzelt im Wesen,

ist wurzelhaft eins mit dem Wesen. Wenn die Eigentümlichkeit des

Wesens unmöglich, widerspruchsvoll ist, dann ist das Wesen selbst

unmöglich und widerspruchsvoll. Die Eigentümlichkeit wird aber

unmöglich und widerspruchsvoll, wenn deren artbestimmender Gegenstand

unmöglich und widerspruchsvoll ist. Es trägt daher die Nicht-
existenz Gottes einen inneren Widerspruch in den menschlichen (und

jeden geschaffenen) Willen hinein. Denn wie schon dargelegt, ist die

Nichtexistenz Gottes, als des absolut notwendig Seienden,

gleichbedeutend mit seiner Unmöglichkeit : Wenn Gott nicht ist, dann ist

er auch widerspruchsvoll, dann ist ein unendliches Gut, das allein den

menschlichen Willen befriedigen könnte, widerspruchsvoll — und dann
ist der menschliche (und überhaupt jeder) Wille, der nach diesem

Gute schmachtet, widerspruchsvoll. 1

1 Kirfl sagt (mit Beziehung auf die Nichtexistenz Gottes) : « ist aber
undenkbar, daß irgend ein Vermögen den Widerspruch zu seinem natürlichen
Gegenstande habe. Denn da der natürliche Gegenstand eines Vermögens dem-



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 97

P. Manser hebt fortwährend hervor, die Hinordnung des menschlichen

Willens auf Gott sei in diesem Leben keine notwendige, weil
der Mensch in diesem Leben Gott frei wolle 1, und p. 163 sagt er :

« Natürlich ist hier auf Erden das menschliche Streben zu Gott bloß

insofern, als der Wille naturnotwendig die Glückseligkeit im allgemeinen
sucht — bonum in communi —, deren Verwirklichung nur in Gott
möglich ist, welche Realisierung aber nicht zum naturnotwendigen
Streben gehört. Auch das ist ausdrückliche Lehre des hl. Thomas. »

Als Beleg wird angeführt Verit. 22, 7. Allein es gibt eine naturnotwendige

Hinordnung des Willens auf Gott insofern es im Wesen des

Willens liegt, nur von Gott, dem unendlichen Gute befriedigt zu werden.

Trotzdem besteht in diesem Erdenleben vollkommene Wahlfreiheit
bezüglich des letzten Zieles im'besonderen, weil in diesem Leben das

praktische Verstandesurteil über das letzte Ziel im besonderen frei ist.
Obwohl der Mensch theoretisch seine natürliche Hinordnung auf Gott
erkennt, kann er praktisch doch anders urteilen, Gott verschmähen
und sein Glück in den endlichen, geschaffenen Gütern suchen. Das

ist die ausdrückliche Lehre des hl. Thomas. Die ganze Ouaestio 2

der Ia IIae entwickelt die natürliche Hinordnung des menschlichen
Willens auf Gott. In keinem geschaffenen Gute kann der Wille seine

endgültige Befriedigung linden, nur in Gott, dem unendlichen Gute.
So beschaffen ist die Natur des Willens. Dennoch bleibt bezüglich
des letzten Zieles im besonderen die Wahlfreiheit bestehen. Dies ist
enthalten in der von P. Manser angeführten Stelle, Verit. 22, 7 :

Homini inditus est appetitus ultimi finis sui in communi, ut sc. appetat
naturaliter se esse, completum in bonitate. Sed in quo ista completio
consistât, utrum' in. virtutibus, vol scientiis, vel delectabilibus vel

hujusmodi aliis, non est ei determinatum a natura (d. h. es bleibt
die Wahlfreiheit in Bezug auf das letzte Ziel im besonderen, weil das

praktische Verstandesurteil über dieses Ziel nicht naturnotwendig
bestimmt ist). Quando ergo ex propria ratione adjutus divina gratia
apprehendit aliquod speciale bonum ut suam beatitudinem, in quo

selben die Artbestimmtheit gibt,- würde sich aus dieser Annahme ergeben, daß
der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes Prinzip der Ordnung und des
Seins wäre. » « Divus Thomas », B. I (1914) 57. Ebenso Garrigoti-Lagrange : « Le
désir naturel de Dieu, l'inclination naturelle vers Dieu serait donc absurde, si
Dieu n'existait pas, ce serait une inclination, qui tendrait vers quelque chose
et ne tendrait vers rien. » Dieu, son existence et sa nature, p. 305-306. Beide
Stellen angeführt von P. Manser (p. 163), der sie mißbilligt.

1 A. a. O. p. 130, t5 r, 152, 156, 159.

Divus Thomas. 7



9S Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

• vere sua beatitudô consistit (wenn der Mensch durch das praktische
Verstandesurteil das als sein höchstes Gut anerkennt, was der

Naturordnimg, entsprechend wirklich sein höchstes Gut ist, nämlich Gott)
tunc meretur, non ex hoc quod appétit beatitudinem, quam natura-
liter appétit (nämlich das bonum in communi, das naturnotwendig
angestrebt wird), sed ex hoc, quod appétit hoc speciale, quod non
naturaliter appétit (Gott, der nicht naturnotwendig angestrebt wird).
— Der hl. Thomas konnte zu Anfang der Summa theol. I q. 2 a. 3,

wo er frägt : Utrum Deus sit, den sechsten Gottesbeweis aus der
Ursächlichkeit des artbestimmenden Gegenstandes nicht geben, das

wäre gegen den ganzen Plan der Summa theol. gewesen, da erst die
Ia riac das Endziel des Menschen und den Gliickseligkeitsgegenstand
des menschlichen Willens behandelt. Aber Ia IIac dp 1 und 2 enthalten
tatsächlich diesen Beweis.

Mehr nebensächlich macht mir P. Manser den Vorwurf, ich habe

in meinem Beweise Gott « ein ens realiter possibile » genannt. Mein
Beweis lasse Gott durch den Zustand der Möglichkeit hindurch gehen.
Das sei aber absurd : « Weit komplizierter noch ist jenes
Beweisverfahren, das zuerst auf eine positive Möglichkeit Gottes schließt
und dann von ihr, kraft der vorausgesetzten Natur Gottes, auf die

Aktualität. Was soll man sich überhaupt unter jener « positiven
Möglichkeit » Gottes vorstellen, die einerseits mehr ist als innere

negative Widerspruchslosigkeit und anderseits doch bloße Möglichkeit
Ein ens realiter possibile darf man Gott nicht nennen, denn ein solches

drückt entweder eine Beziehung zu einer passiven Potenz aus, aus

der es aktuell werden kann, oder zu einer aktiven Potenz, von der

es hervorgebracht werden kann ; beides ist bei Gott absurd #.1 Aber'
ich bin ganz damit einverstanden, daß man Gott nicht nennen darf
« ein ens realiter possibile ». Das habe ich auch nicht getan. Ich habe

eine solche Ausdrucksweise absichtlich immer vermieden, weil ich sie

für widerspruchsvoll halte. Mein Dilemma lautet : Entweder ist Gott
oder er ist unmöglich. Ein Drittes : « Gott ist möglich », gibt es nicht.
Die Verneinung des zweiten Gliedes, die Nichtunmöglichkeit Gottes,

ergibt daher nicht die Möglichkeit, sondern das Dasein Gottes. Gott
geht nicht durch die Möglichkeit hindurch. Gott als unbedingt
notwendig Seiendes kann nicht als möglich betrachtet werden. Entweder
ist er oder er ist unmöglich. Deshalb muß jeder Atheist, der Gottes

1 P. 148.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 99

Dasein leugnet, seine Unmöglichkeit behaupten : ihm ist Gott etwas

Widerspruchsvolles. Wenn ich daher sage 1 : « In hoc argumento ex

non-repugnantia Dei (ex eo quod bonum infinitum non est impossi-
bile) -positive a posteriori probata (ex voluntate humana specificata
a bono infinito), concluditur ad ejus existentiam », so ist dieser Schluß
ein Schluß « a simultanen ». Denn die NichtUnmöglichkeit Gottes ist

gleichbedeutend mit dem unbedingt notwendigen Dasein. Daß ich mir
dieses Tatbestandes ausdrücklich bewußt war, als ich meinen sechsten

Beweis niederschrieb, davon kann man sich aus meinem Handbuch
selbst überzeugen. Einige Seiten vorher 2 bespreche ich die von Leibniz
versuchten Gottesbeweise. Zuerst suchte Leibniz mit Cartesius das

Dasein Gottes a priori zu beweisen ; dann aber entdeckte er das

Fehlerhafte dieses Verfahrens und schließt aus der a posteriori
bewiesenen « Möglichkeit » Gottes auf das Dasein. Die Möglichkeit
Gottes beweist aber Leibniz (a posteriori) daraus, daß, wenn Gott
nicht möglich wäre, überhaupt gar nichts möglich wäre. Zu diesem

Beweisverfahren bemerkte ich a. a. 0. : « Hoc argumentum recte con-
cludit (cf. n. 67z, c ; cf. etiam Hontheim, Instit. theodicaeae n. 91,

nota 4), sed minus bene Dens dicitur possibilis. Dens utpote ens

absolute necessarium auf est, aut est impossibilis. » Dieser Beweis

ist in seiner Ausdrucksweise unrichtig, kann aber, wenn man davon

absieht, als gültig zugegeben werden : Wenn etwas möglich ist, dann
ist Gott nicht unmöglich, d. h. er existiert. Gott ist die Ursache der

possibilia ; aus den possibilia schließt man auf Gott. Der Beweis ist
aber kein selbständiger Beweis ; er ist auf die quarta via des hl. Thomas

zurückzuführen.
P. Mansers überaus freundschaftlich gehaltene Kritik war für

mich sehr anregend. Sie wird mich auch bestimmen, gewisse
Ausdrucksweisen, die Anlaß zu Mißverständnissen gegeben haben, zu
verbessern. Allein nach wie vor bin ich überzeugt, daß es einen für
sich selbständigen Glückseligkeitsgottesbeweis gibt und daß dieser

Beweis so geführt werden muß, wie ich ihn führe : aus der äußeren

Formalursache, aus dem artbestimmenden Gegenstande : Im menschlichen

Willen liegt eine natürliche Hinordnung auf Gott als auf den

Glückseligkeitsgegenstand des Willens. 3 Also existiert Gott. Denn die

1 A. a. 0.
2 P. 156, Anmerk 2.
3 Der appetitus naturalis visionis beatae ist eine bekannte Streitfrage der

Theologen (cf. D. /. Scstili, De natural! intelligent» animae capacitate atque



100 Der Göttesbeweis aus der Glückseligkeit

Nichtexistenz Gottes, gleichbedeutend mit seiner Unmöglichkeit, trüge
den Widerspruch in die Natur des menschlichen Willens hinein. Auch
dieser Wille wäre unmöglich.

Erwiderung.

Diese Antwort folgt hier den obigen Auseinandersetzungen
unmittelbar, weil P. Gredt es so gewünscht hat. Sonst hätte ich sie

auf eine spätere Nummer verschoben, um nicht den Eindruck zu
erwecken, die Redaktion des Divus Thomas würde gleich über
jedermann herfallen, der nicht denkt wie sie. Und einem P. Gredt gegenüber

wäre so etwas noch am allerwenigsten am Platze.
Bei der Lektüre der obigen Kritik über meinen Artikel hatte ich

anfangs das Gefühl, als wäre da die eine und andere Belehrung für
mich abgefallen, die ich nicht verdient hätte. Allein solchen Eindrücken
darf man bei der Polemik nicht zu leicht Glauben schenken. Sie sind
zumeist unbegründet und nur zu oft der Ausfluß persönlicher Empfindlichkeit.

Und doch muß ich eine Stelle in der Kritik etwas genauer
prüfen. Da steht der Satz : « P. Mauser hebt fortwährend hervor, die

Hinordnung des menschlichen Willens auf Gott sei in diesem Leben

keine notwendige, weil der Mensch in diesem Leben Gott frei :wolle. »

Als Belege werden hiefür die pp. 150, 151, 152, 156 und 159 angeführt.
Nach einem weiteren wörtlichen Zitate kommt dann seine

Richtigstellung : «Allein es gibt eine näturnotwenclige Hinordnung des Willens
auf Gott, insofern es im Wesen des Willens liegt, nur von Gott, dem

unendlichen Gute, befriedigt zu werden. » — Indessen P. Gredt schlägt
hier auf einen Sack, in dem ich mich glücklicherweise nicht befinde.
« Glücklicherweise », denn damit würde ich die innere objektive
naturnotwendige Hinordnung des Willens zu Gott als dem höchsten Ziel
leugnen. Davon ist auf den erwähnten Seiten gar nicht die Rede. Von was

appetitu intuendi. diviuam essentiam, Roinae 1899. — Garrigou-Lagrange, De
revelatione i p; 383 sqq. Aber der appetitus naturalis Dei inquantum est
objection beatitudinis naturalis, ist wohl über jede Kontroverse erhaben: « Fecisli
nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donee requiescat in te: » S. Aug. Conf.
lib. I, c. 7.



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit 101

ist dort die Rede P. 150 heißt es : « Jede Potenz ist naturnotwendig
zu ihrem Formalobjekt hingeordnet. « Das sagte ich gestützt auf den

hl. Thomas I-IJ, 10, 1: « naturaliter tendit quaelibet potentia
ad suum objection. » In Anwendung dieser Theorie sage ich p. 151 :

also « muß auch der Wille zu seinem Formalgegenstand naturnotwendig

hingeordnet sein », und auch das stützt sich auf Thomas —•

I-II, 10, 2. «Dagegen steht es auf Erden dem Menschen völlig frei,
Gott, insofern er das aktuell existierende Gut ist, zu wählen oder

auch zu verschmähen. » Und auch das ist nicht bloß Tatsache,
sondern Lehre des hl. Thomas, wie P. Greilt weiß. Das Gleiche sage
ich wieder p. 152 und nichts anderes p. 156 und 159, immer den

Schluß ziehend : weil das Formalobjekt naturnotwendig angestrebt
wird, Gott aber als aktuell unendliches Gut auf Erden frei gewählt
wird, kann Gott in sich in diesem Leben unmöglich das Formalobjekt
des Willens sein. Nie ist die Rede von der inneren Seinshinordnung
des Willens zu Gott, dem höchsten Ziele, sondern von seinem irdischen,
taktischen Streben und Wollen hier auf Erden, das naturnotwendig
ist in Bezug auf die beatitudo in communi, weil sie auf Erden das

Formalobjekt des Willens ist, frei in Hinsicht auf Gott, clas aktuell
Unendliche. Auch in dem oben erwähnten wörtlichen Zitate von

p. 163 meines Artikels ist nur von dem Streben und Wollen des Willens
in diesem Leben die Rede, von dem Thomas Verit. 22, 7 sagt : sein

letztes Ziel im allgemeinen erstrebt der Mensch naturnotwendig, das

spezielle Gut aber, in das er auf Erden das letzte Ziel versetzt, frei.

Nirgends handelt es sich hier, weder bei Thomas noch bei mir, um
die innere objektive Hinordnung des Willens zu Gott, seinem letzten
Ziele, sondern um das irdische Verhältnis des strebenden Willens zur
Glückseligkeit. Und da ist und bleibt es wahr, daß der Wille nur
zum bonum universale, zur Glückseligkeit in communi naturnotwendig
strebt, alles andere aber, auch Gott, frei wählt. Ich bin also nicht
im Sacke, auf den P. Gredt schlägt. Ich habe überdies jeden wichtigeren
Satz aus Thomas belegt. P. Greclt hat keinen Beleg irgendwie
beanstandet. Ich freue mich dessen. Kann er für seine merkwürdige
Theorie vom doppelten Formalobjekt des Willens ähnliche Belege

erbringen
Damit kommen wir zum Hauptpunkte des Streites. Wenn Thomas

von Aquin vom Glückseligkeitsstreben des menschlichen Willens redet,
dann faßt er, als echter Aristoteliker, diesen menschlichen Willen in
seinem realen irdischen Dasein, so wie er auf Erden, als Fähigkeit



102 Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

der Seele, die mit einem Leibe verbunden ist, strebt und lebt und will,
mit all den Konsequenzen, die sich aus der Verbindung von Seele und
Leib auf Erden ergeben. Daher seine fortwährenden Bemerkungen
« in diesem Leben » oder « secundum statum praesentis vitae », wie

er gerade in den Artikeln 4, 5 und ix der berühmten quaestio 12 der

Prima Pars, deren erster Artikel ja Gegenstand der gelehrten Arbeit
von Sestili bildet, bemerkt. Ich meine auch, so muß man den Willen
auffassen, um arts seinem Glückseligkeitsstreben richtige, solide Schlüsse

ziehen zu können. Und ich bin fest überzeugt, wenn P. Greclt den

Willen in dieser irdischen Stellung mit all ihren Konsequenzen
aufgefaßt hätte, wäre er nie zu seiner Theorie vorn doppelten Formalobjekte

des .Willens gelangt, die beide, obgleich verschieden, ein und
denselben Willen spezifizieren sollen.

Auf Erden ist nämlich all unser natürliches Erkennen des

Verstandes nur ein abstrahierendes, weil die Seele wesenhaft mit dem Leibe
verbunden ist. Daher das konnaturale Objekt des Verstandes auf

Erden, das Universale verum, und des ihm folgenden Willens, das

Universale bonum, oder die Glückseligkeit im allgemeinen (I-II, 2, 8).
Das und das allein nennt Thomas stetig das eigentümliche Objekt —
Formalgegenstand — des Willens, « objectum suurn », auf Erden (I-II,
10, 1). Außer und neben ihm nimmt P. Gredt noch ein zweites Fonnal-
objekt des Willens an, Gott selbst, das aktuell unendliche Gut. Vom
ersteren verschieden, ist dieses zweite Formalobjekt auch verschieden
artbestimmend — specificans —, verhält sich, aber zum ersteren, wie

das proprium — die Eigentümlichkeit — .zur essentia — Wesenheit.

Es ist zugleich noch das Objectum adaequatum des Willens. — Bei
dieser Theorie drängt sich einem ein ganzer Rudel von Fragen auf
Könnte P. Gredt auch nur einen einzigen Text aus Thomas erbringen,
wenigstens etwa aus den beiden ersten Ouaestiones der P IIac, wo

er seine Theorie gefunden haben will, cler Gott, insofern er das bonum

actuale infinitum ist, als Objectum formale des Willens auf Erden
bezeichnen würde? Wir wären gespannt! Natürlich, alles hängt für
P. Gredt davon ab, ob das Streben des Willens auf Erden zu Gott an
sich, zum Streben desselben Willens zum Bonum in communi wirklich
wie ein Proprium zur Species — Essenz — sich verhalte. Das ist unseres
Erachtens ganz unhaltbar. Warum Nach P. Gredt sind Gott, das
« proprium » und das Bonum in communi als « species » (Essenz) in
verschiedener Weise artbestimmend. Seit wann zeigt das « Proprium »

eine andere Art an als die « Species », aus der das Proprium hervor-



Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit ro3

geht In der Tat sind Gott in sich und das bon um commune sehr

verschieden ; aber Gott, wie er auf Erden nur abstraktiv erkannt
wird und das bonum in communi, das auch nur Gegenstand des

abstraktiven Kennens und Wollens ist, gehören in dieselbe Art
hinein, weil Gott auf Erden nur in und wegen dem Bonum in communi

gewollt wird. 1 Weiter Das « Proprium » ist nach den logischen
Regeln so allgemein wie seine Species. Nun aber wird das bonum in
communi von allen Menschen auf Erden angestrebt, so oft sie etwas
wollen ; Gott aber in sich als bonum actuale infinitum wird auf Erden
von vielen nicht gewollt, weil nicht erkannt, also Verhält er sich

zum Bonum in communi keineswegs wie ein « Proprium ». Weiter
Das Wichtigste Das «Proprium » ist notwendig und so notwendig wie
die .Species, aus der es hervorgeht. Nun aber will der Wille auf Erden
das Bonum in communi naturnotwendig ; Gott aber an sich will er
auf Erden immer frei (De Malo, 3, 3). Da hilft auch P. Gredt's
Unterscheidung zwischen spekulativem und praktischem Urteil nicht über
die Schwierigkeit hinweg. Denn selbst auch dann, wenn ein Mensch
Gott als höchstes Ziel spekulativ erkennend, praktisch will und liebt,
ist er immer noch frei, solange er lebt. Hienieden kann, der Mensch
Gott wollen und nicht wollen, und wenn er ihn will, wieder nicht
wollen. Warum Weil er Gott noch nicht besitzt und seine

Erreichung mit Übeln verbunden ist. Und er besitzt ihn noch nicht,
weil das abstrahierende Erkennen und Wollen auf Erden leider noch
keinen Besitz des Erkannten und Gewollten einschließt. Das Streben
nach Gott in sich kann also auf Erden unmöglich als « Proprium » des

Strebens zur Glückseligkeit im allgemeinen gefaßt werden. Also ist Gott
auf Erden nicht der Formalgegenstand des Willens. Also wird der Wille
von ihm auch nicht spezifiziert. Also kann auch nicht ein Beweis für
das Dasein Gottes aus jener Spezifikation konstruiert werden! Damit
fällt aber noch ein weiterer und letzter Teil der These P. Gredt's.
Gott ist auf Erden auch nicht das Objection adaequatum des Willens,
denn weil seine Erreichung mit Übeln, Opfer, Kampf und Leid
verbunden ist, erfüllt er in diesem Leben nie das ganze Glückessehnen

1 Damit leugne ich das naturale desiderium des Menschen zu Gott auf
Erden nicht. Aber ich leugne, daß es auf Gott direkt geht, was für eine
speeificatio nötig wäre. Wir wollen Gott auf Erden naturnotwendig nur confuse,
indirekt in der beatitudo in communi. Das sagt Thomas in Verit. 22. 7 u.
S. Th. T. 2. 1 ad r, wo er daraus einen Beweis für das Dasein Gottes als Actuale
bonum ausdrücklich ablehnt.



io4 Der Gettesbeweis aus der Glückseligkeit

des menschlichen Willens, den Worten Augustins gemäß : « inquietum
est cor nostrum, donee requiescat in te » Jenseils, ja dort wird das

der Fall sein. Dort wird das bonum universale realisiert werden durch
den Besitz des bonum infinitum actuale und damit all unser Glückessehnen

gestillt werden.
Damit gelangen wir zu folgendem Gesamtresultat : wer aus dem

irdischen Erkennen und Glückessehnen des Menschen richtige
Folgerungen ziehen will, der muß Verstand und Wille so fassen, wie sie in
diesem Leben sind und tätig sind, als Fähigkeiten einer mit dem Leibe

wesentlich verbundenen Seele. Dem. entsprechend ist das natürliche
Erkennen des Verstandes das abstrahierende Erkennen und das ihm
folgende Streben des Willens ein Wollen des abstrahierten Gutes.

Folgerichtig ist der Formalgegenstand des Verstandes auf Erden nur
das Verum universale und des Willens nur das Bonum universale!

Gott in sich als infinitum actuale ist also auf Erden weder je das

Objectum formale des. Verstandes noch des Willens. Die These von
P. Gredt O. S. B., P. Lehmen-Beck S. J., P. Kirfel C. Ss. R. und
P. Garrigou-Lagrange O. P. ist daher unseres Erachtens unhaltbar.
Nach wie vorher wiederholen wir, was wir im letzten Artikel gesagt :

wenn Gott auf Erden der spezifizierende Gegenstand des Verstandes
und Willens wäre, dann müßte er selbst, als infinitum actuale, real —
direkt sub ratione Veri et Boni auf Verstand und Willen einwirken.
Dann wäre aber der öntologismus wieder vor der Türe, ja mehr, bereits
im Hause

G. M. Manser 0. P.


	Der Gottesbeweis aus der Glückseligkeit

