Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Hauptsuindenlehre des Joahnnes Cassianus und ihre historische
Quellen [Schluss]

Autor: Wrzol, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hauptsiindenlehre
des Johannes Cassianus und  ihre
historischen Quellen.

Von L. WRZOL, Weidenau, Tschechisch-Schlesien.
7 (Fortsetzung und Schluss.)

II. Die Psychologie der Leidenschaften bei Kassian.
a) Der Zusammenhang der passiones untereinander.

Acht Laster werden von Kassian principalia vitia genannt, weil
aus ihnen wie aus Wurzeln und Quellen andere Siinden und Laster
entspringen. ! «Denn aus der Gastrimargie entstehen Schmausereien
und Trunkenheit ; aus der Unzucht Schandreden und Possen, Spielerei
und toérichtes Geschwitz ; aus der Geldsucht Liige, Betrug, Diebstahl,
Meineid, Verlangen nach schmutzigem Gewinn, falsche Zeugnisse,
Gewalt, Unmenschlichkeit und Raubsucht. Aus dem Zorne entstehen
Mord, Polterei, Erbitterung ; aus der T7awurigkeit Herbheit, Kleinmut,
Bitterkeit, Verzweiflung ; aus der Verdrossenheit Tragheit, Schlifrigkeit,
Unaufgelegtheit, Unruhe, Herumschweifen, Unstetigkeit des Geistes
und Korpers, Geschwiitzigkeit, Neugier ; aus der Ehrsucht Streit,
Spaltung (haereses), Prahlerei und anmaBende Neuerungssucht; aus
dem Hochmut Verachtung, Neid, Ungehorsam, Gottesldsterung, Murren,
Verleumdung. » 2 ' ‘

Aber auch untereinander hingen die Hauptleidenschaften psycho-
logisch zusammen. Ihre Reihenfolge ist nicht willkiirlich.

Die sechs ersten sind miteinander verwandt und derartig verkettet,
dafl «die Uberfiille der vorhergehenden zum Anfang fiir die folgenden
wird ». 3

1 Vgl. Conl. V, 16, 2, p. 141.

%1l c. 16, § 5, p. 142. Nihere Ausfithrungen iiber diesen Gegenstand bringen
Inst, V-XII,

31 c. 10, p. 129. Vgl Conl. V, 6, § 3, p. 125; Inst. V, 6, p. 85 ; Conl. V,
16, 5



Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus 85

Nur die zwei letzten Laster, «namlich die Ruhmsucht und der
Hochmut sind zwar gleichfalls unter sich auf solche Weise verbunden
.., so dal} die Zunahme des einen zum Anfang des andern wird .. ..
Aber sie .... sind durch keine dhnliche Gemeinschaft mit den sechs
vorigen verkniipft. Sie erhalten ndmlich von jenen nicht nur keine
Veranlassung zu ihrer Entstehung, sondern .... gerade dann, wenn
jene ausgerissen sind, setzen sie reichere Friichte an .... Aber in die
Gefahr dieser beiden geraten wir, so oft wir gesiegt haben und am
meisten nach Triumphen ». !

« Obwohl nun diese acht genannten Laster in der erwdhnten Weise
unter sich verbunden .... sind, so kann man sie noch eigens in vier
Verwandtschaftspaare (coniugationes et copulas) einteilen. Denn mit
der Véllerei verbindet sich die Unzucht in besonderer Gemeinschaft,
mit der Habsucht der Zorn, mit der Traurigkeit die Verdrossenheit
und mit der Ruhmsucht der Hochmut in engerer Freundschaft. » 2

Wegen dieses Zusammenhanges aller Laster kann niemand den
Kampf gegen eines mit Erfolg aufnehmen, wenn er nicht zugleich
gegen die anderen geriistet ist. ?

In besonderer Weise ist «die Habsucht die Wurzel aller Ubel »
gemaBl I Tim. 6, 104 so wie umgekehrt die Demut das besondere
Fundament der Tugend ist 3 und der Hochmut historisch die erste
Stinde und Quelle aller Siinden. Luzifer und das erste Menschenpaar
haben durch Hochmut gesiindigt. Der Gegensatz des Hochmutes ist
nicht eine bestimmte Tugend, sondern er totet alle Tugenden ins-
gesamt. |

b) Passiones bei rein geistigen Wesen.

DaBl die Dimonen Affeklen (der Freude, Furcht, der Traurigkeit,
des Schmerzes, der Reue und Scham) zugédnglich sind, lehrt Kassian
ausdriicklich. 7 Die Quelle dieser Affekte ist der Kampf, den sie gegen
unsere Seelen fithren und der nicht ohne Schweil, Miithe und Sorge
sein darf.

o

3—4.
. § 5, p. o131, -
l. c. 14, § 3, p- 138; Conl. XXII, 3, § 7 s., p. 618 s.
Ausfiithrlich handelt dariiber Inst. VII, 8-11, p. 134 ss.
Conl. XV, 6, § 2, p. 433; IX, 2, § 3, p. 251.
Inst. XII, 6, p. 209.
? Conl. VII, 21, p. 198. Man erkennt in der Disposition dieses Kapitels
die stoischen Grundaffekte wieder.

1. ©.
1. ¢

won won

(== = 1 B SN G W



36 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

Wie steht es aber mit den eigentlichen stindhaften « passzones »
und «vilia » ?

Zweifellos sind die Engel frei von den _flez'schlz'chmz Leidenschaften.
An vielen Stellen wird das ausgesprochen. Ein Mensch, der die volle
Keuschheit erlangt hat, wird mit den Engeln und Himmelsbewohnern
verglichen ; denn nur ihnen sei eine solche Reinheit ingenita et- ver-
nacula. 1 : e

Das gilt aber keineswegs von den Ddmonen ; denn diese konnen
an unkeuschem Schmutze Freude haben.? Umsoweniger fehlen bei
ihnen die mehr gesstigen Arten der Leidenschaften. Z. B. der Zorn 3
und der Hochmut. Luzifers Hochmut habe darin bestanden, dall er
meinte, die Reinheit (d. i. die Fretheit von den Leidenschaften) ohne
gottliche Gnade bewahren zu konnen.

Den Engeln kommt somit die Freiheit von Leidenschaften nur
als Gnadengeschenk Gottes zu.

Nur Gott allein ist inpassibilis. « (Deus) nec fatigari iniuriis potest,
nec iniquitatibus hominum passibiliter perimoveri, semper scilicet
manens perfecta bonitas inmutabilisque natura.»® Wer Gott den
Affekt des Zornes zuschreibt, «iniuriam carnalis passionis eius puritati
admiscet ».

‘Auch diese’ Lehre geht auf die Alexandriner und auf den Neu-
platonismus zuriick. Zum Vergleiche diene eine sicher auf Origenes
und Philo zuriickgehende Stelle bei Evagrius: «Die Begehrlichkeit
wird von der sinnlichen Empfindung geschaffen. Denn was der sinn-
lichen Empfindung (afabrouc) - entbehrt, ist auch frei vom Affekte
(mefog). » 7

Auch in der neuplatonischen Philosophie sind die Ddmonen im
Gegensatz zu den Gottern den =dfr unterworfen, wie sie ja auch
einen Leib aus intelligibler Materie (6 voqr+) und Sinnesempfindungen
haben. Plotin. Enn. III, 5, 6, 295 G « 1o piv 37 Oy amabic héyopey

xot voutlopey véves' daimost 8% mpostifepey walby. »

' Inst VI, 6, p. 118 XII, 11, § 3, D 213,
* Conl. VIIL, 25 § 1. v 296,

8 Conl. VII, 32 (p. 211).

1.Inst. XII1,'4; Conl. V, 7, 2, p. 127.

5 Conl. XI, 6, § 3, p. 318.

8 Inst. VIIL, 2, p. 152.

7 Cap. pract. ad Anatol. 4 (col. 1221 D).



unid ihre historischen Quellen ) 87

c) Teleologie der passiones.

Kassian ist tief iiberzeugt, daf alles, was aus der Hand des
Schépfers selbst stammt und nicht von unserem freien Willen ver-
schuldet ist, uns zum Nutzen gereichen miisse. Darum kann auch nur
der MiBbrauch unserer sinnlichen Triebe, die Triebe selbst konnen
nicht etwas Boses sein. |

In Conl. IV «de concupiscentia carnis et spiritus», aber auch
sonst finden wir solche teleologische Betrachtungen eingestreut. !

Den Nutzen des Kampfes zwischen Fleisch und Geist kennen wir
schon aus unseren Erorterungen iiber den Willen. 2 Dieser Kampf
durchbricht die Lauheit unseres Willens. Denn « wenn wir ein wenig
der Gemdéchlichkeit nachgeben wollen, erheben sich sogleich die Stachel
des Fleisches », und wenn wir in geistiger Glut, in Uberhebung, un-
miBig und unverniinftig entbrannt sind, ruft uns die Schwiche des
Fleisches von der tadelnswerten ‘Ubertreibung in der Ubung der
Tugend zuriick. 3

Die Fleischlichkeit ist eine Geiflel, die uns vor dem schhmmeren
Laster des Hochmuts bewahrt, um dessetwillen die Engel gestiirzt
sind. Sie'ist also ein Heilmittel gegen die spiritalia vitia. * So kommt
es denn auch, daB Verschnittene wenig Streben nach Vollkommenheit
und nach der Reinigung von geistigen Lastern zeigen. 5 !

Conl. V, 12, § T (p. 134) schreibt {iber die cenodoxia : « In einem
Falle kann jedoch die Ruhmsucht mit Nutzen von Anfingern an-
gewendet werden ; aber nur von denen, die noch von fleischlichen
Lastern gereizt werden. Da mag ein solcher zur Zeit der Versuchung
durch den Unzuchtgeist sich die Wiirde seines priesterlichen Amtes
vorstellen oder die 6ffentliche Meinung, in der er fiir heilig und
unbefleckt gilt, und so mag er den Stachel der unreinen Begierde . ...
wenigstens dadurch vermeiden, daB er ein groBeres Ubel durch ein
Kleineres zuriickdringt. »

Sofern uns die Leidenschaften angeboren sind, sind sie uns auch
niitzlich. « Denn die oben erwdhnten fleischlichen Regungen sind zur
Fortpflanzung des Menschengeschlechtes .... von Gottes Vorsehung

So c. 7 (p. 102).

Div. Thom. VII (1920), p. 72 f.
Conl. IV, 12, p. 106 ss.

M T o, MR i

IS i

[S N -

ot



88 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

in unseren Leib gelegt, nicht aber zur Veriibung schméhlicher Ent-
ehrungen .... § 3. Und sollten wir nicht verstehen, dafl auch der
Stachel des Zornes uns recht zum Heile verliehen ist, damit wir gegen
unsere Verirrungen von Zorn entbrennen ? .... Wir wissen auch,
welchen Nutzen die Traurigkeit hat, und doch wird sie zu den Haupt-
siinden gezdhlt, wenn sie sich in die entgegengesetzte Stimmung
(« gemal der Welt ») verkehrt. » !

« Der Schopfer tragt nicht die Schuld, wenn wir diese Regungen
miBbrauchen und es vorziehen, sie lieber in den Dienst der Siinde
zu stellen. » 2

Ahnlich spricht Inst. VIII : Wir sollen ziirnen « contra lascivientes
cordis nostri motus» {c. 7), «contra ipsam iram» (c. 8), «vitiis et
furori vestro » (c. g). ®

d) Mittel zur Bekampfung der Leidenschaften. Die Gewohnheit.

Die genauere Beschreibung der AuBerungen (genera) der Laster,
ferner die Angabe der Heilmittel gegen die Krankheiten der Seele ist
eine Hauptaufgabe der Kassianischen Schriftstellerei. Viele feine
psychologische Beobachtungen sind darin enthalten. Wir kénnen aber
nicht weiter darauf eingehen, weil wir Gefahr laufen wiirden, dafB
unsere psychologischen Untersuchungen den FEindruck aszetischer
Erorterungen erwecken.

Im allgemeinen wird der Grundsatz aufgestellt, daB3 die Begierden
durch Befriedigung nicht beruhigt, sondern nur umsomehr entfacht
werden. 4

Durch andauernde Gewohnung werden die Fehler zu einer zweiten
Natur. Das Schriftwort Rom. 7, 19, « muBl zunichst auf jene Menschen
bezogen werden, die .... sich von f{leischlichen Lastern enthalten
mochten, und doch, weil die alte Gewohnheit wie ein Naturgesetz noch
in ihren Gliedern gewalttitig herrscht, zu der eingewurzelten leiden-
schaftlichen Begierde hingezogen werden. Denn die Gewohnheit und
Wiederholung der Siinde wird gleichsam zu einem Naturgesetz, welches,
eingewurzelt in die Glieder des schwachen Menschen, die Triebe

! Inst. VII, 3, 2-3 (p. 131).
21. c. 4 (p. 131). Vgl. Philo, Leg. alleg. II, 3. n. 8 (I, 92).
3
P- I55. -
* Inst. VIIT, 7. § 3, p. 133; 10, . 136; 21, P. 144 (von der Unersittlichkeit
der Habgier.)



und ihre historischen Quellen 39

(adfectus = Teile) der Seele, die noch nicht im vollen Tugendstreben
gebildet ist, .... gefangen nimmt und mit sich fortreif3t ». !

Aber ebenso, wie es eine Gewodhnung ans Laster gibt, gibt es auch
cine Gewthnung an die Tugend. «Alle Laster (ausgenommen die
Eitelkeit) ermatten, wenn sie iiberwunden worden sind . ... und je nach
Ort und Zeit verringern sie sich und nehmen ab, oder sie werden
wenigstens .... leichter verhiitet und vermieden. Allein die eitle
Ruhmsucht erhebt sich, ‘einmal ‘niedergeworfen, umso heftiger zum
Kampf und .... lebt durch ihren eigenen Tod starker wieder auf. »2

- Mit der Tatsache der Gewohnheit hangt es zusammen, dal es
einen plotzlichen Abfall von Goit nicht gibt, sondern wenn jemand fillt,
so war entweder der Anfang seiner Tugend nach verkehrter Lehre
begriindet, oder es geschah «per longam mentis incuriam, paulatim
virtute animi decedente et per hoc semsim vitiis increscentibus. » So
stiirzt auch ein Haus nicht plétzlich zusammen, sondern entweder
waren die Fundamente von vornherein fehlerhaft, oder es geschah
allmahlich wegen der Sorglosigkeit der Bewohner, welche Kleinen
Schiaden keine Aufmerksamkeit schenkten. 3

e) Die Tugenden als Gegensatz zu den Hauptleidenschaften.
1. Avten der Tugend.

Den einzelnen Hauptlastern sind Tugenden entgegengesetzt. Sie
koénnen nicht zusammen mit den Lastern in der Seele verweilen. Wo
also die Tugenden einzichen, dort miissen die Laster weichen. Die
Laster besitzen in unserer Seele ein jedes seinen Standort: ist das
Laster vertrieben, so nimmt dessen Platz die entgegengesetzte Tugend
ein. Solche Gegensitze bilden: Unzucht-Keuschheit, Zorn-Geduld,
stindhafte und heilbringende ’lraurlgkelt Verdrossenheit-Starkmut,
Hochmut und Demut. '

«Et ita singulis .... vitiis expulsis eorum loca, . e. adfectus,
virtutes contrariae possidebunt, quae filii Israhelis (i. e. animae videntis

deum) non inmerito nuncupantur. » ¢
Wir sehen, daB die adfectus, d. h. Triebe oder Teile der Seele

1 Conl. XXIII, 14, p. 660.
% Inst. XI, 7, p. 197.

% Qonl: VI, 17 B 175

4 Conl. V, 23, p. 147 s.



Q0 Die Hauptstindenlehre des Johannes Cassianus

ebenso ihre Tugenden haben, wie sie ihren ihnen eigentiimlichen
Lastern unterworfen sind. !

Sind  schon hier die Tugenden mit Seelenteilen in Beziehung
gebracht, so diirfen wir uns nicht wundern, daf Kassian auch das bei
Philo, Klemens, Origenes tibliche Schema der Kardinaltugenden kennt. *

Es liegt in der Natur dieser beiden Schemata (des Gegensatzes
der Hauptlaster zu den Kardinaltugenden), dafll darin die drei
gottlichen Tugenden nicht mit aufgezdhlt werden. Die Liebe wird ja
auch von Kassian sozusagen schon auferhalb der Tugenden gestellt ;
sie ist schon Vollkommenheit. Die Conl. XI, welche iiber die Liebe
handelt, tragt den Titel «de perfectione. » Inst. IV, 43 (p. 78) sagt:
« Expulsione vitiorum virtutes fruticant atque succrescunt, pullulatione
virtutum puritas cordis adquiritur, puritate cordis apostolicae caritatis
perfectio possidetur. » ‘

. Im Kapitel iiber Kassians Tugendideal haben wir bereits gesehen,
in welchem Sinne die Liebe das Ziel des Tugendstrebens ist. 3

Uber die Liebe, insbesondere die Nichstenliebe, handelt auch
Conl. XVI «iiber die Freundschaft ». 4 Conl. XI wird die Beziehung
der Liebe zum Glauben und der Hoffnung in ihrer Bedeutung fiirs
sittliche Leben ndher festgelegt. N

« Der Glaube bewirkt, daB wir aus Furcht vor dem kiinftigen
Gericht .... das Laster vermeiden. Die Hoffnung schilt unseren
Geist von dem Gegenwértigen los und lehrt uns in der Erwartung
des himmlischen Lohnes alle Liiste des Kérpers verachten. Die Liebe
endlich entziindet uns mit innerer Glut zur Anhinglichkeit an Christus

.. und 148t uns alles der Tugend Widersprechende hassen. » Glaube
und Hoffnung sind den Menschen eigentiimlich, d. h. solchen Wesen,
die erst nach Fortschritt ringen und die Tugend noch unvollkommen
lieben, die Liebe «specialiter dei est et eorum, qui in sese imaginem
dei ac similitudinem receperunt ». 5 ‘

Erwihnt sei noch, dal3 unter die Tugenden auch die discretio,
d. h. Unterscheidung (der Geister) gerechnet wird. -Es wird von ihr
gesagt, daf} sie «inter cunctas virtutes arcem et principatum tenet » 6,

L Evagr. Pont. lehrt, dic eine Tugend werde nach den Seelenkriften
spezifiziert, Lib. pract. 98, M. PG. 40, col. 1252.
2 Conl. XXI, 13, 1, p. 187.
® Div. Thom. IX (1922), 271 ss.
t Vgl. insbesondere c. 13 s, . 448.
5 Conl. XI, 6, 2-3, p. 317 s.
¥ Conl; T, 23, § I, p. az.



und ihre historischen. Quellen } 91

daf sie jene Tugend sei, dic die rechte MaBigung erzeuge (moderationis
generatrix). Das Laster, das ihr entgegengesetzt ist, heiBt « nimietas » 1 ;
es ist ein Mangel des Intellektes, so daB also auch die discretio eine
Tugend des Intellektes ist. Uber ihre Beziehung zu anderen Tugenden,
z. B. zur Klugheit, wird nichts gesagt. Uber die discretio (spirituum)
handelt Conl. II. :

2. Ianheit der Tugenden.

Die Tugend ist im Wesen nur eine. « Cunctarum namque virtutum
una natura est, licet in multas dividi species et vocabula videatur. »
« Itaque mullam perfecte possidere .probabitur, quisque elisus earum
parte dinoscitur. » 3

Jede Tugend beruht ja auf Selbstﬁberwindung. 4 Ferner hingen
ja die einzelnen Laster so zusammen, dal}, wer eines nicht {iberwunden
hat, auch die anderen nicht itberwinden kann. Die Ubertretung einer
jeden Tugend ist Siinde und es ist gleichgiltig, ob der Feind iiber hohe
Mauern und durch weite Tore, oder ob er durch ein geheimes Pfortchen
in die befestigte Stadt eindringt. 5 '

So wird also eine psychologische und eine Wesenseinheit der
Tugenden behauptet. Man kann die eine ohne die andere nicht besitzen
und sie sind auch in ihrem Wesen eins.

Ll c §.3. _

® Vgl. Evagr. Pont., lib. pract. 98 (col. 1252).
Y. Tnst. -V, T1..8 1, .0 80

* Vgl.-l 6. 12, P90,

@1 .. 11, § 27 p. 8o

=



	Die Hauptsündenlehre des Joahnnes Cassianus und ihre historische Quellen [Schluss]

