
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Die Hauptsündenlehre des Joahnnes Cassianus und ihre historische
Quellen [Schluss]

Autor: Wrzol, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Hauptsündenlehre

des Johannes Cassianus und ihre

historischen Quellen.

Von L. WRZOL, Weidenau, Tschechisch-Schlesien.

(Fortsetzung und Schluss.)

II. Die Psychologie der Leidenschaften bei Kassian.

a) Der Zusammenhang der passiones untereinander.

Acht Laster werden von Kassian principalia vitia genannt, weil
aus ihnen wie aus Wurzeln und Quellen andere Sünden und Laster
entspringen. 1 « Denn aus der Gastrimargie entstehen Schmausereien
und Trunkenheit ; aus der Unzucht Schandreden und Possen, Spielerei
und törichtes Geschwätz ; aus der Gelclsucht Lüge, Betrug, Diebstahl,
Meineid, Verlangen nach schmutzigem Gewinn, falsche Zeugnisse,

Gewalt, Unmenschlichkeit und Raubsucht. Aus dem Zorne entstehen

Mord, Polterei, Erbitterung ; aus der Traurigkeit Herbheit, Kleinmut,
Bitterkeit, Verzweiflung ; aus der Verdrossenheit Trägheit, Schläfrigkeit,
Unaufgelegtheit, Unruhe, Herumschweifen, Unstetigkeit des Geistes

und Körpers, Geschwätzigkeit, Neugier ; aus der Ehrsucht Streit,
Spaltung (haereses), Prahlerei und anmaßende Neuerungssucht ; aus

dem Hochmut Verachtung, Neid, Ungehorsam, Gotteslästerung, Murren,
Verleumdung. »2

Aber auch untereinander hängen die Hauptleidenschaften psychologisch

zusammen. Ihre Reihenfolge ist nicht willkürlich.
Die sechs ersten sind miteinander verwandt und derartig verkettet,

daß « die Überfülle der vorhergehenden zum Anfang für die folgenden
wird ». 3

1 Vgl. Conl. V, i6, 2, p. 141.
2 1. c. 16, § 5, p. 142. Nähere Ausführungen über diesen Gegenstand bringen

Inst. V-XII.
3 1. c. 10, p. 129. Vgl. Conl. V, 6, § 3, p. 125 ; Inst. V, 6, p. 85 ; Conl. V,

16, 5-



Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus 85

Nur die zwei letzten Laster, « nämlich die Ruhmsucht und der
Hochmut sind zwar gleichfalls unter sich auf solche Weise verbunden

so daß die Zunahme des einen zum Anfang des andern wird
Aber sie sind durch keine ähnliche Gemeinschaft mit den sechs

vorigen verknüpft. Sie erhalten nämlich von jenen nicht nur keine

Veranlassung zu ihrer Entstehung, sondern gerade dann, wenn
jene ausgerissen sind, setzen sie reichere Früchte an Aber in die
Gefahr dieser beiden geraten wir, so oft wir gesiegt haben und am
meisten nach Triumphen ».1

« Obwohl nun diese acht genannten Laster in der erwähnten Weise

unter sich verbunden sind, so kann man sie noch eigens in vier

Verwandtschaftspaare (coniugationes et copulas) einteilen. Denn mit
der Völlerei verbindet sich die Unzucht in besonderer Gemeinschaft,
mit der Habsucht der Zorn, mit der Traurigkeit die Verdrossenheit
und mit der Ruhmsucht der Hochmut in engerer Freundschaft. » 2

Wegen dieses Zusammenhanges aller Laster kann niemand den

Kampf gegen eines mit Erfolg, aufnehmen, wenn er nicht zugleich

gegen die anderen gerüstet ist. 3

In besonderer Weise ist « die Habsucht die Wurzel aller Übel »

gemäß I Tim. 6, 10 4, so wie umgekehrt die Demut das besondere

Fundament der Tugend ist5 und der Hochmut historisch die erste
Sünde und Quelle aller Sünden. Luzifer und das erste Menschenpaar
haben durch Hochmut gesündigt. Der Gegensatz des Hochmutes ist
nicht eine bestimmte Tugend, sondern er tötet alle Tugenden
insgesamt. 0

b) Passiones bei rein geistigen Wesen.

Daß die Dämonen Affekten (der Freude, Furcht, der Traurigkeit,
des Schmerzes, der Reue und Scham) zugänglich sind, lehrt Kassian

ausdrücklich.7 Die Quelle dieser Affekte ist der Kampf, den sie gegen

unsere Seelen führen und der nicht ohne Schweiß, Mühe und Sorge

sein darf.

1 !• c. § 3-4.
2 1. c. § s, p. 131.
3 1. c. 14, § 3, p. 138 ; Conl. XXII, 3, § 7 s„ p. 618 s.
4 Ausführlich handelt darüber Inst. VII, 8-11, p. 134 ss.
5 Conl. XV, 6, § 2, p. 433 ; IX, 2, § 3, p. 251.
6 Inst. XII, 6, p. 209.
7 Conl. VII, 21, p. 198. Man erkennt in der Disposition dieses Kapitels

die stoischen Grundaffekte wieder.



86 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

Wie steht es aber mit den eigentlichen sündhaften « passiones »

und « vitia »

Zweifellos sind die Engel frei von den fleischlichen Leidenschaften.
An vielen Stellen wird das ausgesprochen. Ein Mensch, der die volle
Keuschheit erlangt hat, wird mit den Engeln und Himmelsbewohnern

verglichen ; denn nur ihnen sei eine solche Reinheit ingenita et ver-
nacula. 1

Das gilt aber keineswegs von den Dämonen ; denn diese können

an unkeuschem Schmutze Freude haben. 2 Umsoweniger fehlen bei
ihnen die mehr geistigen Arten der Leidenschaften. Z. B. der Zorn 3

und der Hochmut. Luzifers Hochmut habe darin bestanden, daß er

meinte, die Reinheit (d. i. die Freiheit von den Leidenschaften) ohne

göttliche Gnade bewahren zu können. 4

Den Engeln kommt somit die Freiheit von Leidenschaften nur
als Gnadengeschenk Gottes zu.

Nur Gott allein ist inpassibilis. « (Deus) nec fatigari iniuriis potest,
nec iniquitatibus hominum passibiliter perimoveri, semper scilicet
manens perfecta bonitas inmutabilisque natura. »5 Wer Gott den
Affekt des Zornes zuschreibt, « iniuriam carnalis passionis eius puritati
admiscet ». 6

Auch diese Lehre geht auf die Alexandriner und auf den Neu-

platonismus zurück. Zum Vergleiche diene eine sicher auf Origenes
und Philo zurückgehende Stelle bei Evagrius : « Die Begehrlichkeit
wird von der sinnlichen Empfindung geschaffen. Denn was der
sinnlichen Empfindung (aluO^st;) entbehrt, ist auch frei vom Affekte
(TTOGoç). » 7

Auch in der neuplatonischen Philosophie sind die Dämonen im
Gegensatz zu den Göttern den -jràO-q unterworfen, wie sie ja auch

einen Leib aus intelligibler Materie (ÜXt| vo-qx-q) und Sinnesempfindungen
haben. Plotin. Enn. III, 5, 6, 295 G : « xb p.ev S?) Gswv àna9èç XÉyop.ev

xat voutÇop-sv ysvo;- Satjroci 8s TtpoaTtOsp-sv uocGt). »

1 Inst. VI, 6, p. 118; XII, ix, § 3, p. 213.
2 Conl. VIII, 21, § 1, p. 236.
3 Conl. VII, 32 (p. 211).
4 Inst. XII, 4 ; Conl. V, 7, 2, p. 127.
5 Conl. XI, 6, § 3, p. 318.
6 Inst. VIII, 2, p. 152.
7 Cap. pract. ad Anatol. 4 (col. 1221 D).



und ihre historischen Quellen 87

c) Teleologie der passiones,

Kassian ist tief überzeugt, daß alles, was aus der Hand des

Schöpfers selbst stammt und nicht von unserem freien Willen
verschuldet ist, uns zum Nutzen gereichen müsse. Darum kann auch nur
der Mißbrauch' unserer sinnlichen Triebe, die Triebe selbst können
nicht etwas Böses sein.

In Conl. IV « de concupiscentia carnis et spiritus », aber auch

sonst finden wir solche teleologische Betrachtungen eingestreut. 1

Den Nutzen des Kampfes zwischen Fleisch und Geist kennen
wüschen aus unseren Erörterungen über den Willen. 3 Dieser Kampf
durchbricht die Lauheit unseres Willens. Denn « wenn wir ein wenig
der Gemächlichkeit nachgeben wollen, erheben sich sogleich die Stachel

des Fleisches », und wenn wir in geistiger Glut, in Überhebung,
unmäßig und unvernünftig entbrannt sind, ruft uns die Schwäche des

Fleisches von der tadelnswerten 'Übertreibung in der Übung der

Tugend zurück. 3

Die Fleischlichkeit ist eine Geißel, die uns vor dem schlimmeren
Laster des Hochmuts bewahrt, um dessetwillen die Engel gestürzt
sind. Sie ist also ein Heilmittel gegen die spiritalia vitia. 4 So kommt
es denn auch, daß Verschnittene wenig Streben nach Vollkommenheit
und nach der Reinigung von geistigen Lastern zeigen. 5

Conl. V, 12, § r (p. 134) schreibt über die cenodoxia : « In einem

Falle kann jedoch die Ruhmsucht mit Nutzen von Anfängern
angewendet werden ; aber nur von denen, die noch von fleischlichen
Lastern gereizt- werden. Da mag ein solcher zur Zeit der Versuchung
durch den Unzuchtgeist sich die Würde seines priesterlichen Amtes
vorstellen oder die öffentliche Meinung, in der er für heilig und
unbefleckt gilt, .und so mag er den Stachel der unreinen Begierde
wenigstens dadurch vermeiden, daß er ein größeres Übel durch ein

kleineres zurückdrängt. »

Sofern uns die Leidenschaften angeboren sind, sind sie uns auch

nützlich. « Denn die oben erwähnten fleischlichen Regungen sind zur
Fortpflanzung des Menschengeschlechtes von Gottes Vorsehung

1 So c. 7 (p. 102).
2 Div. Thom. VII (1920), p. 72 f.
3 Conl. IV, Î2, p. 106 ss.
4 1. c. 16, p. in.
5 1. c. 17.



88 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

in unseren Leib gelegt, nicht aber zur Verübung schmählicher

Entehrungen § 3. Und sollten wir nicht verstehen, daß auch der
Stachel des Zornes uns recht zum Heile verliehen ist, damit wir gegen
unsere Verirrungen von Zorn entbrennen Wir wissen auch,
welchen Nutzen die Traurigkeit hat, rrnd doch wird sie zu den Hauptsünden

gezählt, wenn sie sich in die entgegengesetzte Stimmung
(« gemäß der Welt ») verkehrt. »1

« Der Schöpfer trägt nicht die Schuld, wenn wir diese Regungen
mißbrauchen und es vorziehen, sie lieber in den Dienst der Sünde

zu stellen. »2

Ähnlich spricht Inst. VIII : Wir sollen zürnen « contra lascivientes
cordis nostri motus » (c. 7), «contra ipsam iram » (c. 8), «vitiis et

furori vestro » (c. 9). 3

d) Mittel zur Bekämpfung der Leidenschaften. Die Gewohnheit.
«

Die genauere Beschreibung der Äußerungen (genera) der Laster,
ferner die Angabe der Heilmittel gegen die Krankheiten der Seele ist
eine Hauptaufgabe der Kassianischen Schriftstellerei. Viele feine

psychologische Beobachtungen sind darin enthalten. Wir können aber
nicht weiter darauf eingehen, weil wir Gefahr laufen würden, daß

unsere psychologischen Untersuchungen den Eindruck aszetischer

Erörterungen erwecken.

Im allgemeinen wird der Grundsatz aufgestellt, daß die Begierden
durch Befriedigung nicht beruhigt, sondern nur umsomehr entfacht
werden. 4

Durch andauernde Gewöhnung werden die Fehler zu einer zweiten
Natur. Das Schriftwort Rom. 7, 19, « muß zunächst auf jene Menschen

bezogen werden, die sich von fleischlichen Lastern enthalten
möchten, und doch, weil die alte Gewohnheit wie ein Naturgesetz noch

in ihren Gliedern gewalttätig herrscht, zu der eingewurzelten
leidenschaftlichen Begierde hingezogen werden. Denn die Gewohnheit und

Wiederholung der Sünde wird gleichsam zu einem Naturgesetz, welches,

eingewurzelt in die Glieder des schwachen Menschen, die Triebe

1 Inst. VII, 3, 2-3 (p. 131).
2 1. c. 4 (p. 131). Vgl. Philo, Leg. alleg. II, 3. n. 8 (I, 92).
3

P- ISS-
4 Inst. VIII, 7 § 3, p. 133 ; 10, p. 136 ; 21, p. 144 (von der Unersättlichkeit

der Habgier.)



und ihru historischen Quellen 89

(adfectus Teile) der Seele, die noch nicht im vollen Tugendstreben
gebildet ist, gefangen nimmt und mit sich fortreißt ». 1

Aber ebenso, wie es eine Gewöhnung ans Laster gibt, gibt es auch
eine Gewöhnung an die Tugend. « Alle Laster (ausgenommen die

Eitelkeit) ermatten, wenn sie überwunden worden sind und je nach
Ort und Zeit verringern sie. sich und nehmen ab, oder sie werden

wenigstens leichter verhütet und vermieden. Allein die eitle
Ruhmsucht erhebt sich, einmal niedergeworfen, umso heftiger zum
Kampf und lebt durch ihren eigenen Tod stärker wieder auf. »2

Mit der Tatsache der Gewohnheit hängt es zusammen, daß es

einen plötzlichen Abfall von Gott nicht gibt, sondern wenn jemand fällt,
so war entweder der Anfang seiner Tugend nach verkehrter Lehre

begründet, oder es geschah « per longam mentis incuriam, paulatim
virtute animi decedente et per hoc sensim vitiis increscentibus. » So

stürzt auch ein Haus nicht plötzlich zusammen, sondern entweder

waren die Fundamente von vornherein fehlerhaft, oder es geschah
allmählich wegen der Sorglosigkeit der Bewohner, welche kleinen
Schäden keine Aufmerksamkeit schenkten. 3

e) Die Tugenden als Gegensatz zu den Hauptleidenschaften.

1. Arten der Tugend.

Den einzelnen Hauptlastern sind Tugenden entgegengesetzt. Sie

können nicht zusammen mit den Lastern in der Seele verweilen. Wo
also die Tugenden einziehen, dort müssen die Laster weichen. Die
Laster besitzen in unserer Seele ein jedes seinen Standort : ist das

Laster vertrieben, so nimmt dessen Platz die entgegengesetzte Tugend
ein. Solche Gegensätze bilden : Unzucht-Keuschheit, Zorn-Geduld,
sündhafte und heilbringende Traurigkeit, Verdrossenheit-Starkmut,
Hochmut und Demut.

« Et ita singulis vitiis expulsis eorum loca, i, e. adfectus,

virtutes contrariae possidebunt, quae filii Israhelis (i. e. anirnae videntis
deum) non inmerito nuncupantur. » 4

Wir sehen, daß die adfectus, d. h. Triebe oder Teile der Seele

1 Conl. XXIII, 14, p. 660.
2 Inst. XI, 7, p. 197.
3 Conl. VI, 17, p. 175.
4 Conl. V, 23, p. 147 s.



go Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

ebenso ihre Tugenden haben, wie sie ihren ihnen eigentümlichen
Lastern unterworfen sind. 1

Sind schon hier die Tugenden mit Seelenteilen in Beziehung
gebracht, so dürfen wir uns nicht wundern, daß Kassian auch das bei

Philo, Klemens, Origenes übliche Schema der Kardinaltugenden kennt. 2

Es liegt in der Natur dieser beiden Schemata (des Gegensatzes
der Hauptlaster zu den Kardinaltugenden), daß darin die drei

göttlichen Tugenden nicht mit aufgezählt werden. Die Liebe wird ja
auch von Kassian sozusagen schon außerhalb der Tugenden gestellt ;

sie ist schon Vollkommenheit. Die Conl. XI, welche über die Liebe

handelt, trägt den Titel « de perfectione. » Inst. IV, 43 (p. 78) sagt :

« Expulsione vitiorum virtutes fruticant atque succrescunt, pullulatione
virtutum puritas cordis adquiritur, puritate cordis apostolicae caritatis

perfectio possidetur. »

Im Kapitel über Kassians Tugendideal haben wir bereits gesehen,

in welchem Sinne die Liebe das Ziel des Tugendstrebens ist.3
Über die Liebe, insbesondere die Nächstenliebe, handelt auch

Conl. XVI «über die Freundschaft».4 Conl. XI wird die Beziehung
der Liebe zum Glauben und der Hoffnung in ihrer Bedeutung fürs
sittliche Leben näher festgelegt.

« Der Glaube bewirkt, daß wir aus Furcht vor dem künftigen
Gericht das Laster vermeiden. Die Hoffnung schält unseren
Geist von clem Gegenwärtigen los und lehrt uns in der Erwartung
des himmlischen Lohnes alle Lüste des Körpers verachten. Die Liebe

endlich entzündet uns mit innerer Glut zur Anhänglichkeit an Christus
und läßt uns alles der Tugend Widersprechende hassen. » Glaube

und Hoffnung sind den Menschen eigentümlich, d. h. solchen Wesen,

die erst nach Fortschritt ringen und die Tugend noch unvollkommen
lieben, die Liebe « specialiter dei est et eorum, qui in sese imaginem
dei ac similitudinem receperunt ». 5

Erwähnt sei noch, daß unter die Tugenden auch die discretio,

d. h. Unterscheidung (der Geister) gerechnet wird. -Es wird von
Ungesagt, daß sie « inter cunctas virtutes arcem et principatum tenet »6,

1 Evagr. Pont, lehrt, die eine Tugend werde nach den Seelenkräften
spezifiziert. Lib. pract. 9S, M. PG. 40, col. 1252.

3^Conl. XXI, 13, 1, p. 187.
3 Div. Thom. IX (1922), 271 ss.
4 Vgl. insbesondere c. 13 s, p. 448.
6 Conl. XI, 6, 2—3, p. 317 s.
8 Conl. I, 23, § 1, p. 35.



und ihre historischen Quellen 91

daß sie jene Tugend sei, die die rechte Mäßigung erzeuge (moderationis
generatrix). Das Laster, das ihr entgegengesetzt ist, heißt « nimietas »1 ;

es ist ein Mangel des Intellektes, so daß also auch die discretio eine

Tugend des Intellektes ist. Über ihre Beziehung zu anderen Tugenden,
z. B. zur Klugheit, wird nichts gesagt. Über die discretio (spirituum)
handelt Conl. II.

2. Einheil der Tugenden.

Die Tugend ist im Wesen nur eine. « Cunctarum namque virtutum
una natura est, licet in multas clividi species et vocabula videatur. » 2

« Itaque nullam perfecte possidere probabitur, quisque elisus earum
parte dinoscitur. » 3

Jede Tugend beruht ja auf Selbstüberwindung. 4 Ferner hängen

ja die einzelnen Laster so zusammen, daß, wer eines nicht überwunden

hat, auch die anderen nicht überwinden kann. Die Übertretung einer

jeden Tugend ist Sünde und es ist gleichgiltig, ob der Feind über hohe

Mauern und durch weite Tore, oder ob er durch ein geheimes Pförtchen
in die befestigte Stadt eindringt.8

So wird also eine psychologische und eine Wesenseinheit der

Tugenden behauptet. Man kann die eine ohne die andere nicht besitzen
und sie sind auch in ihrem Wesen eins.

1 1- c. § 3.
2 Vgl. Evagr. Pont., lib. pract. 98 (col. 1252).
3 Inst. V, 11, § 1, p. 89.
4 Vgl. 1. c. 12, p. 90.
5 1. c. 11, § 2, p. 89.

e©


	Die Hauptsündenlehre des Joahnnes Cassianus und ihre historische Quellen [Schluss]

