
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : die Wertethik und die
Seinsphilosophie

Autor: Rohner, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin oder Max Scheler.

Die Wertethik und die Seinsphilosophie.

Von P. Anton ROHNER 0. P.

Vieles von dem, was in der modernen Philosophie unklar ist,
wird uns durch M. Scheler klar und manches von dem, was in der

mittelalterlichen Philosophie ganz klar ist, wird durch M. Scheler

wieder dunkel.
Die Verwirrung der neuzeitlichen Philosophie rührt zum großen

Teile daher, daß ihr zwei der wichtigsten Grundsätze, die in der

Scholastik die Bedeutung von zwei Grundpfeilern hatten, vollständig
verloren gegangen sind. Diese beiden Sätze lauten : « Alle Akte unseres
Erkennens und Liebens sind ihrem Wesen nach Intentionen, d. h.

Hinordnungen oder Richtungen auf einen entsprechenden Inhalt » ; —•

« Alle Arten unseres vernünftigen Denkens und sittlichguten Lebens

wurzeln in Anschauung und Erfahrung. » Ein brennendes Feuer und
ein strahlendes Licht und eine wuchtige Sprache wirken bei Scheler

zusammen, um durch das hochgeschichtete Wissen der Neuzeit
hindurch diese beiden Grund« tatsachen » wieder sichtbar zu machen.

Die Fundierung aber seiner « materialen » Wertethik und seiner

Metaphysik ist so verbogen und der klaren thomistischen Wertethik
gegenüber so verschwommen, daß man sich die Frage stellen darf,
ob nicht der Verlust, der dadurch der christlichen Ethik erwächst,
größer sei als der eben genannte Gewinn.

Die Erklärung der Art, wie wir Menschen Werte erfassen, ist der

Punkt, um den sich bei Scheler alles dreht. Auch die schon besprochene
Vorbilderethik unci Ebenbildtheorie Schelers finden in der Eigenart
seiner Wertlehre ihre letzte Begründung.

Hier also drängt alles auf eine letzte Entscheidung. An dieser
Stelle muß das Entweder-Oder mit großer Schärfe hervortreten. In
diesem Artikel hat die Methode der Gegenüberstellung, der wir in



56 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

den vorhergehenden Artikeln folgten, einer strengen Auseinandersetzung

Platz zu machen.

« Bewußt Schlechtes als .Schlechtes zu wollen ist durchaus möglich
und wir unterschreiben nicht den Satz des Thomas Aquino : .Omnia
volumus sub specie boni', s1 An diesen Satz knüpfen .wir im ersten
Abschnitt unseren Kampf gegen die Grundauffassimg der Schelerschen
Wertethik.

Im zweiten Abschnitt suchen wir gegenüber der Behauptung
Schelers, daß die Scholastik den Satz : omne ens est bonum, falsch

interpretiert habe2, den Beweis zu erbringen, daß Scheler das

Verhältnis der Seinsphilosophie zur Ethik nicht genügend erfaßt habe.

Endlich möchten wir zeigen, daß die neue Lehre Schelers

nicht — wie er selbst meint — eine Überwindung sowohl des

Rationalismus als auch des Voluntarismus darstelle, sondern eine Art
Synkretimus sei.

I.

Scheler also behauptet, wir könnten bewußt Schlechtes als
Schlechtes wollen. Das ist ein evidenter Widerspruch. Denn das

bewußt gewollte Schlechte als Schlechtes wäre bewußt gewollt und
nicht gewollt und das Wollen eines bewußt Schlechten als Schlechten

wäre Wollen und Nicht-Wollen. Denn alles Wollen ist zum
allerwenigsten ein Etwas-Wollen. Ein Nichts-Wollen ist ein Nichtwollen.
Das Schlechte aber als Schlechtes ist Nichts. Malum, in quantum
est malum, est privatio boni. 3 Privatio autem est negatio in
substantia. 4 Ein bewußt Schlechtes als Schlechtes wollen ist also ein

Nichts-Wollen, mithin ein Nichtwollen und doch Wollen. Der Widerspruch

liegt auf der Hand. Dieser offene Widerspruch aber ist die

Blüte eines geheimen Widerspruches, der sich durch die ganze Wertethik

Schelers hindurchzieht und den wir im folgenden sichtbar machen
wollen.

Das erste Licht auf unsere Behauptung fällt aus den Worten,
die der eben zitierten Stelle folgen. Scheler sagt : « Niehl aber ist

1
« Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik », p. 60S,

A11m. 1.
2 « "Vom Ewigen im Menschen » (« Probleme der Religion »), p. 638.
3 Summa contra Gentiles III c. 9.
4 Ib. III c. 7.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 57

möglich, bewußt das als böse Gegebene dem als gut Gegebenen
vorzuziehen »1 und « es ist nicht möglich, eine Person, die als böse auch

gegeben, gleichwohl als Vorbildexemplar zu fassen. Möglich aber sind
wohl die Fälle, daß wir unserem Vorbild praktisch nicht folgen und
daß wir uns darin täuschen, es sei diese oder jene Person auch unser
Vorbild — endlich, daß dem Vorzugsakt, in dem wir uns eine Person

zum Exemplar unseres Vorbildes machen, keine Evidenz zukommt.
Da indes evidente und volladaequate Erkenntnis, was gut sei, auch

das Wollen notwendig bestimmt, ist auch der erste Fall (der praktischen
Nichtfolge) nur möglich, wenn einer der zweitgenannten Fälle vorliegt. » 2

Das will sagen : Wenn wir eine Wert-Person evident und voll-
adaequat als unser Vorbildexemplar erkennen, dann ist jede Täuschung
ausgeschlossen. Wenn wir also unser Wertwesen mit der Wesensgüte
Gottes in der Gottesliebe vermählen, dann kann auch unser Wollen
dem göttlichen Wollen nicht mehr widerstehen. 3 Ist aber diese Voll-
Wertevidenz nicht gegeben, dann können wir uns täuschen. Allerdings
auch hier nur mit der Einschränkung : Ist die Richtung auf den

höheren Wert gegeben, dann können wir dem als gut Gegebenen nicht
das als böse Gegebene vorziehen. Das wäre ein Widerspruch. Es ist
aber auch eine Richtung gegen den höheren Wert, ein Widerstreben,
eine Abneigung gegen den absoluten Wert, möglich. Diese Abneigung
ist Haß im strengen Sinne des Wortes. Und das auf diesen Haß
fundierte Wollen ist Wollen des Schlechten als Schlechten.

Um also das Wollen des Schlechten als Schlechten zu verstehen,
muß man einen Einblick haben in das Wesen des Hasses und um in
das Wesen des Hasses hineinzublicken, muß uns die Werttheorie
Schelers in etlichen Grundzügen einsichtig sein.

« Es gibt echte und wahre Wertqualitäten, die ein eigenes Bereich

von Gegenständen darstellen, die ihre besonderen Verhältnisse und
Zusammenhänge haben und schon als Wertqualitäien z. B. höher und

niedriger usw. sein können. Ist aber dies der Fall, so kann zwischen
ihnen auch eine Ordnung und eine Rangordnung obwalten, die vom
Basein einer Güterwelt, in der sie zur Erscheinung kommen, desgleichen

von der Bewegung und Veränderung dieser Güterwelt in der Geschichte

ganz imabhängig und für deren Erfahrung « a priori » ist. »4

1 «Der Formalismus», p. 608, .Vinn. i.
2 A. a. O. boy i.
3 A. a. O. 60S. Anm. 1.
4 A. a. O. 10.



58 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

« Der eigentliche Sitz alles Wertapriori (auch des sittlichen) ist
die im Fühlen, Vorziehen, in letzter Linie im Lieben und Hassen sich

aufbauende Werterkenntnis resp. Werterschauung, sowie die dei
Zusammenhänge der Werte, ihres « Höher »- und « Niedrigerseins »,

d. h. die sittliche Erkenntnis. Diese Erkenntnis bildet den einzig

möglichen Zugang zur Welt der Werte. »1

« Auch die Werte « gut » und « bös » sind klar fühlbare materiale
Werte eigener Art. Definierbar ist natürlich hier nichts, wie bei allen
letzten Wertphänomenen. Wir können hier nur auffordern, genau hinzusehen,

was wir im Fühlen eines Bösen und Guten unmittelbar erleben.

Wohl aber können wir nach den Bedingungen des Erscheinens dieser

letzten materialen Werte fragen. » 2

Auf Grund der Rangordnung der übrigen Werte versucht Scheler

zu bestimmen, welche Art von Werten « gut » und « böse » sind.

Es gibt eine Rangordnung, vermöge deren ein Wert höher als

der andere ist, resp. niedriger. « Sie liegt im Wesen der Werte selbst. »3

« Das Höhersein eines Wertes ist wesensnotwendig nur im Vorziehen
.gegeben'. »4 Die Merkmale, mit denen die Höhe der Werte zu
wachsen scheint, die aber vielleicht auf eines zurückgehen, sind

folgende: «Die Werte scheinen um so höher zu sein, je dauerhafter
sie sind; desgleichen um so höher, je weniger sie an der «Extensität»
und Teilbarkeit teilnehmen ; auch um so höher, je weniger sie durch
andere Werte «fundiert»5 sind; um so höher auch je tiefer die

« Befriedigung » ist, die mit ihrem Fühlen verknüpft ist ; endlich auch

um so höher, je weniger ihr Fühlen relativ ist auf die Setzung bestimmter
wesenhafter Träger des « Fühlens » und « Vorziehens. »6 — « Das

ursprünglichste Wesensmerkmal für den höheren Wert ist, daß er der
« weniger relative », für den höchsten Wert, daß er der « absolute » Wert
ist. Die anderen Wesenszusammenhänge sind auf diesen gegründet. »7

Auf Grund dieser wesenhaften, objektiven Vorzugsmerkmale wird
von Scheler folgende apriorische Rangordnung zwischen den materialen

Werten hervorgehoben :

1 A. a. O. 64. 3 A. a. 0. 20.
3 A. a. O. 84. 4 A. a. O. 85.
6

« Ich sage, daß der Wert von der Art b den Wert von der Art a fundiere,
wenn ein bestimmter einzelner Wert a nur gegeben, sein kann, sofern irgend ein
bestimmter Wert b bereits gegeben ist ; und dies wesensgesetzlich. » A. a. O. 92.

6 A. a. O. 88. 7 A. a. O. 98.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 59

1. Die Wertreihe des Angenehmen und Unangenehmen. Der Unterschied

dieser Werte ist ein absoluter Unterschied, der vor der Kenntnis
dieser Dinge klar ist. Daß das Angenehme dem Unangenehmen
vorgezogen wird, liegt im Wesen dieser Werte und im Wesen des

sinnlichen Fühlens. 1 Der Wert des Nützlichen ist in dem Wert des

Angenehmen fundiert. Denn das Nützliche ist cler Wert dessen, was
sich als Mittel zu einem Angenehmen ausweist. Es ist das Lebewesen,

das den Wert des Angenehmen durch sein sinnliches Fühlen erfaßt. 2

2. Die Wertreihe des Edlen und Gemeinen. Diese Wertqualitäten
sind ungemein reich. Die Werte des Wohles und der Wohlfahrt, alle
Werte des aufsteigenden und des niedergehenden Lebens usw., gehören
in diese Wertsphäre. 3 Träger dieser Werte ist das Leben. Der Wert
des- Angenehmen ist im Vitalwert fundiert. Die vitalen Werte sind
eine völlig selbständige Wertmodalität. Das Leben ist eine echte Wesenheit

und nicht ein empirischer Gattungsbegriff. 4

3. Der Wertbereich der geistigen Werte. « Sie tragen schon in der

Art ihrer Gegebenheit eine eigentümliche Abgelöstheit und
Unabhängigkeit gegenüber der gesamten Leib- und Umweltsphäre in sich

und geben sich als Einheit auch darin kund, daß die klare Evidenz
besteht, Lebenswerte für sie opfern zu sollen. » Die Akte und
Funktionen, in denen wir sie erfassen, sind Funktionen des geistigen Fühlens
und Akte des geistigen Vorziehens und Liebens und Hassens, die sich

vor den gleichnamigen vitalen Funktionen und Akten sowohl rein

phaenomenologisch als auch durch ihre Eigengesetzmäßigkeit abheben. »6

Diese Werte sind in ihren Hauptarten : aesthetische Werte, Rechtswerte,

Wissenschaftswerte, Kulturwerte, geistige Sympathiewerte usw. 6

Die Wertreihe des Edlen und Unedlen ist in der Wertreihe der geistigen
Werte fundiert. Denn nur sofern es geistige Werte gibt und geistige
Akte, in denen sie erfaßt werden, hat das Leben schlechthin einen Wert.
« Wären die Werte relativ auf das Leben, so hätte das Leben selbst

keinerlei Weit. ».7

4. Der Wertbereich des Heiligen und Unheiligen. Diese
Werteinheit hat « eine sehr bestimmte Bedingung ihrer Gegebenheit : Sie

erscheinen nur an Gegenständen, die als « absolute Gegenstände » gegeben
sind. Darunter verstehe ich jeden Gegenstand in der « absoluten

J A. a. ü. 104.
4 A. a. O. 106.
7 A. a. O. 94.

2 A. a. O. 93.
5 A. a. O. 106.

3 A. a. O. 105.
0 A. a. O. 106 f.



6o Die Wertethik und die Seinsphilosophie

Sphäre. » Der Akt, in dem wir die Werte des Heiligen ursprünglich
erfassen, ist der Akt einer bestimmten Art von Liebe, deren Wertrichtung
allen Bildvorstellungen und allen Begriffen von den heiligen
Gegenständen vorhergeht und sie bestimmt, zu dessen Wesen es aber gehört,
auf Personen zu gehen. Der Selbstwert in der Sphäre der Werte

«heilig» ist daher wesensgesetzmäßig ein Personwert. Alle möglichen
Werte sind fundiert auf den Wert eines unendlichen persönlichen Geistes

und der vor ihm stehenden Welt der Werte. Die Werte erfassenden

Akte sind selbst nur die absolut objektiven Werte erfassend, sofern
sie « in » ihm vollzogen werden, und die Werte nur absolute Werte,
sofern sie in diesem Reiche erscheinen. 2

Die Einsicht in die Rangordnung der Werte führt uns somit ein

in den Grundwert der Liebe und den Grund-Unwert des Hasses.

« In der Aufdeckung der Gesetze von Liebe und Haß, die
hinsichtlich der Stufe der Absolutheit, der Apriorität und Ursprünglichkeit
die Gesetze des Vorziehens und die Gesetze zwischen den ihnen
korrespondierenden Wertqualitäten noch überragen, würde sich alle

Ethik vollenden. » 3

Liebe und Haß sind reine emotionale Akte und stellen daher
keine Akte des Strebens dar. 4 « Hier ist nie Etwas als zu realisierend

gegeben. »5

« Vor allem aber ist zu beachten, daß Liebe und Haß schon als

Akte vor allen anderen Akten und unter sich verschieden sind, d. h.

daß sie nicht erst -werden, was sie sind, sei es in Relation auf ihre

Träger, sei es auf ihre Objekte, sei es auf ihre möglichen Wirkungen
und Leistungen. »6

Die Liebe ist eine Bewegung, die vom niederen zum höheren

Wert geht. Der Haß ist eine Bewegung vom höheren zum niederen
Wert. 7 Die Liebe richtet sich auf Setzung des möglichen höheren

Wertes und auf Aufhebung des möglichen niedrigeren Wertes ; der

Haß aber ist gerichtet auf die mögliche Existenz des niedrigeren
Wertes und auf die Aufhebung der möglichen Existenz des höheren

Wertes. 8

« Liebe und Haß sind Akte, in denen das jeweilig dem Fühlen
eines Wesens zugängliche Wertreich eine Erweiterung resp. Verengerung

1 A. a. O. ioS. 2 A. a. O. 94.
2 A. a. O. 269.

4
« Wesen und Formen der Sympathie » (1923, Priedr. Collen, Bonn), p. 173 ;

5 «Sympathie», p. 173.
6 A. a. O. 173. 7 a. a. O. 176. 8 A. a. O. 176.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 61

erfährt.»1 Wenn ich von «Erweiterung» und «Verengerung» des

Wertreiches spreche, das einem Wesen gegeben ist, so meine ich
natürlich nicht im entferntesten ein Schaffen, Machen, resp.
Vernichten der Werte durch Liebe und Haß. Sie bestehen unabhängig
von aller Organisation bestimmter Geisteswesen. Werte können nicht
geschaffen und vernichtet werden. »2

Der Akt der Liebe spielt in unserem Werterfassen die eigentlich
entdeckerische Rolle, er schreitet dem Wertfühlen und Vorziehen als

sein Pionier und Führer voran, es kommt ihm für den Kreis und

Inbegriff der vorziehbaren Werte eine schöpferische Leistung zu. 3

Die Liebe zum höheren Werte oder besser zum Höhersein des

Wertes — denn der höhere Wert ist in keiner Weise vorher gegeben,
sondern erschließt sich erst in der Bewegung der Liebe, — ist nicht
zu verwechseln mit der Liebe zum Guten.

« Es gibt keine Liebe zum Guten. » « Ja, Liebe zum Guten qua
Guten ist selbst schlecht. » 4 «Wäre so etwas möglich wie eine echte

Liebe zum Guten, so könnte ja die Liebe selbst nie Träger des Wertes

sittlich gut im ursprünglichsten Sinne sein ; sie ist aber der ursprünglichste

Träger des Guten. Eben an jener Bewegung vom niedrigen
zum höheren Wert kommt der Wert «gut» zur ursprünglichsten
Erscheinung. »5

Dies gilt auch Gott gegenüber. Die höchste Form der Gottesliebe
« ist nicht die Liebe zu Gott als dem Allgütigen, d. h. einer Sache,

sondern der Mitvollzug seiner Liebe zur Welt (amare mundum in Deo)
und zu sich selbst (amare Deum in Deo). »6

« Hier ist der große Unikehrpunkt der antiken von der christlichen
Liebesidee. Nach jener gibt es eine Liebe zum Guten, nach dieser
ist die Liebe der Träger des Wertes « gut » im ursprünglichsten Sinne. »7

Wie der Akt, so kann auch « gut » und « böse » nie gegenständlich
werden. Der Wert « gut » kann nie die Materie eines Aktes sein. Er
erscheint in den Akten.

«Der Wert «gut» — im absoluten Sinne — ist derjenige Wert,
der wesensgesetzmäßig an dem Akte der Realisierung desjenigen Wertes

erscheint, der der höchste ist ; der Wert « böse » aber derjenige, der
am Akte der Realisierung des niedrigsten erscheint. »8

1
« Formalismus », p. 26,S. 2 A. a. O. 268.

3 A. a. O. 268. 4 «Sympathie», p. t8S.
6 A. a. O. 188. 0 A. a. O. 189.
7 A. a. O. 187. 8 «Formalismus», p. 21.



62 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

Der Wert «gut» ist in zweiter Linie derjenige Wert, der an dem

realisierenden Akte haftet,-der innerhalb der höheren Wertstufe den

;positiven Wert realisiert ; der Wert « böse », der an dem Akte haftet,
der den negativen Wert realisiert. 1

« Was allein ursprünglich gut und böse heißen kann, d. h.

dasjenige, was den materialen Wert «gut» und «böse» vor und
unabhängig vor allen einzelnen Akten trägt, das ist die Person, das Sein
der Person selbst. »2

« Die Liebe zum Personwert, d. h. zur Person als Wirklichkeit
durch den Personwert hindurch, ist die sittliche Liebe im prägnanten
Sinne. » 3

« Die sittlich wertvolle Liebe ist jene, die nicht die Person liebend
ins Auge faßt, weil sie diese und jene Eigenschaften hat und
Tätigkeiten ausübt, diese und jene Begabung hat, schön ist, Tugenden hat,
sondern jene Liebe, die jene Eigenschaften, Tätigkeiten, Begabungen
mit in ihren Gegenstand einbezieht, weil sie dieser individuellen Person

zugehören. Sie allein ist darum auch absolute Liebe, da sie nicht
abhängig ist vom möglichen Wechsel dieser Eigenschaften,
Tätigkeiten. » 4 Die Liebe ist der Grundakt der Person.

Die Person aber existiert und ist uns gegeben im Vollzug ihrer
Akte. Also ist auch die Wertperson uns nur gegeben in der Liebe.

Gut und Böse sind Personwerte. Also ist uns gut und böse ursprünglich
nur gegeben im personalen Lieben und Hassen.

Gut und Böse in diesem höchsten Sinne, Lieben und Hassen als

reine Emotionen stellen einen absoluten Gegensatz dar, weil sie der

Personsphäre, also der Absolutsphäre angehören.
« Der Haß ist ein positiver Akt, in dem ebensogut unmittelbar

ein Unwert gegeben ist, wie im Akt der Liebe ein positiver Wert. » 6

Der Unwert, der im Haß gegeben ist, ist das absolute Nichts, resp.
die Wert-Nichtigkeit. « Das absolute Nichts ist von jedem nur relativen
Nichts scharf zu scheiden. Das absolute Nichts ist das Nichtetwassein
und das Nichtdasein in Einem, in schlechthiniger Einigkeit und
Einfachheit. »6 « Der religiöse Schauder vor dem absoluten Nichts, das

(beim Haß) die Absolutsphäre ausfüllt, steigert und stabilisiert die

1 A. a. O. ai. 2 A. a. O. 23.
3 «Sympathie», p. 791. 4 A. a. iqi.
6 A. a. O. 176.
G

« Vom Ewigen », p. 563.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 63

Energie des künstlichen Sichfestsaugens an die bunte Vielheit der

Erscheinungen. »1

Hier sind wir nun am entscheidenden Punkte angekommen. Den

Ausgangspunkt unserer bisherigen Untersuchung bildete eine zufällig
aus einer Anmerkung aufgegriffene Bemerkung Scheleis : « Bewußt
Schlechtes als Schlechtes zu wollen ist durchaus möglich und wir
unterschreiben nicht den Satz des Thomas Aquino : omnia volumus
sub specie boni. »

Eine kurze Durchsicht der materialen Wertethik Schelers aber

zeigte, daß wir es nicht mit einer gelegentlichen, unüberlegten
Äußerung, sondern mit einem wesentlichen Stück seiner Werttheorie
zu tun haben und daß dieses wesentliche Stück seiner neuen Ethik
nicht etwa erst an der Peripherie seines Systems auftaucht, sondern

mitten im Zentrum desselben steckt. Eine tiefere und tiefere Fundierung
seiner Auffassung der verschiedenen Lebensrichtungen führte uns
schließlich auf das « absolute Nichts », das der absolut Schlechte an
die Stelle Gottes setzt, das absolute Nichts, das der absolut böse Geist
eines schlechten Menschen in seinen Göttern und Götzen an Stelle
Gottes anbetet.

Das Schlechte als Schlechtes ist das absolute Nichts. Dieser Satz
ist evident. Das Nichts-Wollen ist Wollen und Nicht-Wollen, ist gut
und nicht-gut. Dieser Satz ist ebenfalls evident für jeden, der die
Gedankenreihe zugibt : Der Wille ist gut, wenn das Wollen gut ist
und das Wollen ist gut, wenn das Gewollte gut ist. Für jeden also,

der so denkt, springt der Widerspruch Schelers sofort in die Augen.
Aber Scheler widerspricht auf das entschiedenste unserer Behauptung,
daß das gute Wollen auf das gewollte Gute fundiert sei. Er wiederholt
des öfteren : es gibt keine Liebe zum Guten, die Liebe zum Guten ist

grundschlecht, ist versteckte Heuchelei. Warum
Das Sittlichgute und -böse sind wohl materiale Werte, aber es sind

keine gegenständlichen Werte, sondern Akt- ursprünglich Personwerte.
Das Sittlichgute bezw. Sittlichböse, das in den menschlichen

Akten liegt, darf nicht vorn, als Gegenstand, als Gewolltes, als Zweck
usw. gesucht werden, sondern es tritt hinter dem Akt auf. Der Akt
« trägt das Gute auf dem Rücken ». 2

1 A. a. 564.
2

« Formalismus », p. 22. Obige Ausdrucks weise ist in ähnlichem Zusammenhange

bei Scheler auch sonst sehr beliebt.



64 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

In dieser Auffassungsweise verhält sich die Sache etwa folgendermaßen

: Der absolut schlechte Akt resp. die absolut schlechte Person

trägt das absolut Schlechte « auf dem Rücken ». Das absolut Böse

ist der niedrigste Wert, wie das absolut Gute der absolut höchste Wert
ist. Der niedrigste Wert kann positiv und negativ genommen werden.

«Die Existenz eines negativen Wertes ist selbst ein negativer Weit, »4

« Die Nichtexistenz eines positiven Wertes ist selbst ein negativer
Wert. » 2 «Böse ist der Wert in der Sphäre des Wollens, der an der

Realisierung eines negativen Wertes haftet. »3 « Böse ist der Wert,
der in der Sphäre des Wollens an der Realisierung eines niedrigeren
Wertes haftet. » 4 Absolut böse also ist jener Akt, der die Nichtexistenz
der absolut guten Wertperson und damit die Existenz des absoluten

Nichts « auf dem Rücken trägt » und darum immer niedrigere und

niedrigere positive Werte zu realisieren sucht. Das absolute Nichts
« auf dem Rücken » des Bösen, die positiv-leere Absolutsphäre drängt
den Schlechten, sich an die Erscheinungsseite der Dinge, an ihre
Oberfläche künstlich festzusaugen und « dieses Festsaugen seinerseits, die
eitle Weltliebe bringt immer neu das Phänomen des absoluten Nichts
innerhalb der Absolutsphäre des Bewußtseins hervor ». 5

Das sittlichböse Wollen ist also nach Scheler ursprünglich das

Wollen des absoluten Nichts, d. h. des absoluten negativen Wertes,
wobei der Genitiv des Satzes als genitivus subjectivus und nicht
genitivus objectivus zu nehmen ist. In dieser Verschiebung des Genitivs

liegt überhaupt die ganze Verkehrtheit der Schelerschen Wertethik.
Natürlich ist dadurch der oben gerügte Widerspruch nicht aufgehoben,
sondern nur an eine andere Stelle gerückt. Der Widerspruch wird uns
auf folgende Weise klar : Die böse Person, das konkrete Zentrum des

Hasses, des Neides, der Rachsucht, der Habsucht usw., ist das absolute

Nichts, der absolute negative Wert, ein unendliches Nichts-Wert-Sein
und ein erbärmliches Nichts-Wertvolles-Realisieren-Können. Ein
absolutes Nichtssein aber und Nichtskönnen ist ein offenbarer

Widerspruch. Es bleibt also dabei. Es nagt ein tiefer Widerspruch am
Kern der Ethik Max Schelers. Solange dieser Widerspruch nicht
beseitigt ist, kann von einer Einigung mit ihm nicht die Rede sein.
Der Widerspruch liegt nicht nur in seiner Auffassung des Bösen. Wer

1 A. a. O. 22. 2 a. a. o. 2i.
3 A. a. O. 22. '1 A. a. O. 22.
6

« Vom Ewigen», p. 563 f.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 65

das Böse falsch faßt, zeigt, daß er auch das Gute nicht nimmt, wie
es ist. Und wer in einem ethischen System nicht ganz klar und

unzweideutig und widerspruchslos und im Einklang mit den Tatsachen

zu sagen weiß, was gut und böse sei, darf nicht als Reformator in Sachen

der Ethik auftreten.
Das mindeste aber, was man von einem ernsten Ethiker verlangen

muß — weil es sich in unmittelbarer Nähe des Kontradiktionsprinzips
befindet — ist die Anerkennung der Sätze : Jedes Übel ist in einem

Gute, jeder Unwert in einem Werte, jedes Böse in einem Guten fundiert
— omne malum fundatur in bono 1 ; und weiter : Jeder Haß ist auf

irgend eine Liebe gegründet — omne odium ex amore causatur. 2

Eine weitere Frage betrifft den Ursprung der Entgleisungen
Schelers. Zunächst machen wir seinen « Personalismus » dafür haftbar.
Daß der Personwert der höchste Wert ist in dem Sinne, daß alle

unpersönlichen Werte dem Personwerte unterzuordnen sind und daß

alle möglichen Sach- und Dingwerte, in etwa auch alle Gemeinschaftsund

Organisationswerte der Entfaltung und Entwicklung der Personenwerte

zu dienen haben, das ist ein evidenter Satz.

Daß aber die Person ursprünglich gut oder böse sei, so daß kein
menschlicher Akt eigentlich sittlich gut genannt werden könne, der

nicht in der Richtung der Liebe Gottes liegt und keiner sittlich schlecht,
der nicht unter dem Einflüsse des geistigen Hasses steht, — also kein
Totschlag Mord genannt werden dürfe, wenn er nicht aus der Absicht
hervorgehe, die Person des anderen als Person zu vernichten, wie
Scheler meint, — sodaß ferner keiner den anderen besser oder

schlechter machen könne, ohne daß er auf den innersten Kern seiner

Persönlichkeit durch Jüngerschaft und Vorbildwirksamkeit einwirke,
— das ist eine Behauptung, die jeder Erfahrung und jedem gesunden
Menschenverstände widerspricht.

Der Personalismus hat jedoch in der Ethik Schelers einen rein
derivativen Charakter. Die tiefste Wurzel seiner Täuschungen und

Irrungen ist die « materiale Wertethik ».

Die materiale Wertethik enthält ein Doppeltes : Den « materialen
Apriorismus » und den « emotionalen Intuitivismus ».

Während der ethische Positivismus seine Ethik auf die wandelbaren

Tatsachen der Geschichte und der kantische Formalismus seine

Ethik auf die unwandelbare, aber rein formale Gesetzmäßigkeit der

1 Summa contra Gentos III c. 4-15.
2 Summa theol. I II q. 29 a. 2.

Dims Thomas. 5



66 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

reinen Vernunft baut, nimmt Scheler unwandelbare sittliche Tatsachen

an, die sowohl von den Realisierungen der Geschichte als auch von
der Willkür der Einzelsubjekte unabhängig sind (Materialer Aprioiis-
mus). Die Grundwerttatsachen werden durch geistige Gefühle eigener

Art (Lieben, Hassen, Vorziehen)
' ohne jegliche Vermittlung geistiger

Formtätigkeit unmittelbar berührt, gefaßt, gefühlt (Emotionaler
Intuitivismus).

Seine Disjunktion ist also viergliederig. Entweder ist das Leben
und seine wissenschaftliche Beurteilung in der Ethik begründet in
rein empirischen Tatsachen oder in einer rein formalen Gesetzmäßigkeit
der Vernunft oder in einer formal en-materialen Vernunftharmonie
oder in einer rein materialen Wertordnung. Man erkennt unschwer

in dieser Gliederung wieder die vier Lebensanschauungen des iYomi-
nalismus (Positivismus), des Konzeptualismus (Kant), des gemäßigten
Realismus (Thomas-Aristoteles) und des absoluten Realismus (Piaton).

Es ist ein ausgezeichnetes Verdienst Schelers, dem formalistischen
Apriorismus der kantischen Ethik mit so überlegener Geistesschärfe

entgegengetreten zu sein.

Es ist ein unschätzbares Verdienst Schelers, alle Versuche des

Empirismus, die Ethik auf Psychologie aufbauen zu wollen, mit so

unvergleichlichem Scharfsinne abgewiesen zu haben.

Daß er aber alles Formale aus den Grundtatsachen und Grundsätzen

des Ethos und der Ethik ausgeschlossen hat, das ist sein Unglück
geworden.

Scheler sagt einmal von Kant, er hätte in der Welt draußen und
in der Welt drinnen nichts als ein Chaos gesehen und davor Schauder

empfunden und daher alles bestimmen, ordnen und regeln wollen.
Was er da von Kant sagt, kann analog auch auf ihn angewandt werden

in seiner Beziehung zur Scholastik. Er sieht in der Scholastik nichts
als Formalismus. Die kostbaren Realwerte, die in den scholastischen

Formen verborgen sind, übersieht er gänzlich.
Und doch ist und bleibt es die Fundamentaltatsache unseres

sittlichen Lebens, daß sein Grundwert, bonum ut bonum, uns nur in
der Form der Allgemeinheit gegeben ist. An dieser Tatsache tritt
die Verbindung des Reale (Materiale) und des Formale am allerdeut-
lichsten in die Erscheinung. Der scholastische Formalrealismus —
und er ganz allein — vermag denn auch die vier folgenden Tatsachen

ganz klar erschaubar zu machen :

X. Da der Grundwert unseres geistigen Lebens, das Gute als solches,



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 67

uns nur unter der Form einer allgemeinen Anschauung gegeben ist,
kann das Wesen Gottes unmöglich in das Blickfeld unserer natürlichen
Erkenntnis fallen (Unterschied zwischen natürlicher und übernatürlicher
Ordnung). Non possumus hie scire de .Deo, quid est.

2. Da der Grundwert unseres geistigen Lebens, das Gute an sich,

uns nur im allgemeinen gegeben ist, kann für unsere übernatürliche
Gottesliebe hier auf Erden kein anderes Auge angemessen sein, als

das übernatürliche Auge des Autoritätsglaubens.
3. Da wir den Grundwert unseres sittlichen Lebens, das absolut

Gute, nur im allgemeinen schauen, sehen wir zugleich ein, daß unser
Personsein geistig-sinnlicher Art ist, daß wir einen substanziehen Geist
haben vor- und unabhängig vom akzidentellen Geist der Gnade und
daß dieser Geist das sittlich Gute nicht « auf dem Rücken trägt »,

sondern es dadurch besitzt, daß er es liebt. Es gibt eine Liebe zum
Guten.

4. Da das Gute, also der ursprünglichste Wert unseres sittlichen
Lebens nur im allgemeinen geliebt wird, müssen auch alle weiteren
sittlichen Werte formell gefaßt werden. Dies ist der einzige Weg für
uns hier auf Erden, sittliche Werte zu fassen. Alle anderen Wege
sind Irrwege. Wir haben Berührung mit der wirklichen sittlichen
Wirklichkeit, aber nur formell.

Scheler setzt sich mit der formalen (nicht formalistischen)
Begründung der thomistischen Ethik (nicht theologischen Moral)
nirgends ernstlich auseinander. Mit Vorliebe bringt er die Ethik des

hl. Thomas in die Nähe der rationalistischen Ethik eines Descartes,

Spinoza, Leibniz, und stellt dann diesem Rationalismus das «

altchristliche » Ethos gegenüber.
« Der « fleischliche und natürliche Mensch » unterscheidet sich

nach altchristlicher Anschauung vom Tiere nur graduell, nicht wesenhaft

: erst im « Wiedergeborenen » bricht eine neue Ordnung und eine

neue absolute Seins- und Wesensschicht zutage. Erst hier erscheint
eine neue Art des Seins und Lebens, ein «übermenschliches», «

übertierisches » ; wogegen « Vernunft » nur als eine Höherbildung natürlicher,
auch im Tierreich vorhandener Anlagen gilt. Die Vorstellung also,
daß jeder Mensch eine «geistige, vernünftige, unsterbliche Seele» habe,
mit denselben Anlagen, denselben Ansprüchen zum Heile, — sei es

nur mit denselben « Fähigkeiten » oder mit denselben « eingeborenen
Ideen » — und darum schon — ohne « Gnade », « Offenbarung »,

11 Wiedergeburt » sich wesenhaft über das Tier und die übrige Natur



68 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

erhebe — ist wohl schon früh in die christliche Ideenwelt
hineingetragen worden, ist aber nicht aus ihren lebendigen Wurzeln
herausgewachsen. »1

« Diese Vorstellung, sowie die Abgrenzung einer unabhängig und
unterhalb der Gnadensphäre bestehenden und berechtigten «

vernünftigen » Weltsphäre (in Religion, Recht, Moral usw.) gewinnt ihren
vollen Sieg erst durch Thomas von Aquin, der die paulinisch-augusti-
nische Liebes- und Gnadenreligion zur Gesetzesreligion in das
Verhältnis zweier « Zweckstufen » bringt. (E. Troeltsch.) Diese neuen

Fassungen sind aber bereits als der erste Durchbruch der Ideale des

jungen Bürgertums im Gedankensystem der christlichen Kirche
anzusehen. »2

Die Verbindung also der aristotelischen Ethik mit der augustinischen
Moral wird damit Thomas von Aquin zum Vorwurf gemacht. Die
aristotelische Ethik aber wird verworfen, weil sie « rationell » begründet
ist. Ist der Vorwurf berechtigt Ist die Ablehnung des aristotelischen

Standpunktes von Scheler begründet worden Mit diesen beiden

Fragen ist das Verhältnis der Seinsphilosophie zur natürlichen Ethik
und zur übernatürlichen Lebensauffassung zur Untersuchung gestellt.

II.

Die folgenden Untersuchungen knüpfen an das Axiom an : Omne

ens est bonum. Scheler selbst scheidet die verschiedenen Begründungen
der Ethik nach den verschiedenen Interpretationen dieses Satzes.

Was aber hat dieses dürre Wort mit den lebendigen Fundamenten
der Ethik zu tun Man vergesse nicht : Omne ens est bonum. Omne

agens agit propter aliquod ens. Ergo omne agens agit propter bonum
et finem. Dieser Schlußsatz steht bekanntlich am Anfang der aristo-
telisch-thomistischen Ethik. Aber gerade den Satz : omne ens est

bonum, hat die Scholastik falsch interpretiert. 3 Wir stellen nun drei

Fragen :

1. Warum ist nach Scheler die scholastische Interpretation des

« Omne ens est bonum » falsch
2. Welches ist Schelers eigene Interpretation dieses Satzes

1 « Vom Umsturz der Werte » (Erster Band, « Der neue Geist », Leipzig, 19T9).
p. 172.

2 A. a. O. 173 f., Anm.
3 «Vom Ewigen», p. 638.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 6g

3. Welches ist die wirkliche scholastische Erklärung dieses Axioms
— im Gegensatz zu Schelers Unterstellung und eigener Interpretation

1. Die scholastische Interpretation — meint Scheler — ist falsch,
weil sie rationalistisch ist. Scheler holt weit aus. Er hebt mit einem
« rationalistischen » Einschlag bei Piaton an, läßt diesen « Rationalismus

» schon ziemlich früh in das Leben unci in die Lebensauffassung
des Christentums eindringen, sieht im System des hl. Thomas von
Aquin eine siegreiche Etablierung des « Rationalismus » innerhalb der
christlichen Gedankenrichtung und erblickt endlich in der neuzeitlichen

Geistesentwicklung eine Auswirkung des früher angelegten « Rationalismus

» in der Weise, daß er zuerst die Oberherrschaft und schließlich

— im Geiste der Bourgeoisie — die Alleinherrschaft gewinnt.
« Die Philosophie neigt bis zur Gegenwart zu einem Vorurteil, das

historisch seinen Ursprung in der antiken Denkweise hat. Es besteht
in einer der Struktur des Geistes völlig unangemessenen Trennung
von « Vernunft » und « Sinnlichkeit ». 1 « Das alte Vorurteil, der menschliche

Geist sei durch den Gegensatz von « Vernunft- » und «

Sinnlichkeit » irgendwie erschöpft oder es müsse sich alles unter das eine
oder andere bringen lassen muß in jedem Betracht von der

Schwelle der Philosophie verschwinden. »2

Das Wort « Vernunft » oder « Ratio » —• und besonders, wenn es

der sogenannten « Sinnlichkeit » gegenübergestellt wird — bezeichnet,
seit der Prägung dieser Terminologie durch die Griechen, immer nur
die logische Seite des Geistes. 3

Sittliche Zusammenhänge aber sind keine logischen, keine rationalen

Zusammenhänge. Es ist also Rationalismus, wenn Piaton meint :

« daß es sich mit dem Guten ebenso verhält, wie mit dem Dreieck
oder der Zahl 3. »4 « Und es ist nur die alte und historisch so wirksame

Zerteilimg des Geistes in « Verstand » und « Sinnlichkeit », deren

Täuschungen auch Piaton verfiel », wenn er annimmt, daß die sittlichen
Werte « nur durch die Vernunft erfaßbare Bedeutungen seien. »5

Es ist ebenfalls Rationalismus, wenn spätere Platoniker (wie

Augustin, Descartes, Malebranche) behaupteten, « daß man die Güte
eines bestimmten Menschen gar nicht erfassen könne, ohne daß man
die Idee einer Allgüte, die Idee Gottes an ihn heranbringe — ganz ebenso,
wie man eine endliche gerade Linie nicht als solche erfassen könne,

1 « Formalismus », p. 260.
2 A. a. O. 60. 3 A. a, O. 59.
6 A. a. O. t66.

4 A. a. O. 165.



70 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

ohne sie an die Idee einer absolut unendlichen Geraden gleichsam
messend anzulegen und ohne sie als einen « Teil » einer unendlichen
Geraden aufzufassen ». 1

Rationalismus ist auch « die mit allen bisherigen Formen des

Ontologismus meist verbundene Ansicht, daß wir auch das Dasein im
Sinne eines substanziell Wirklichen (Gottes) auf diese Weise (d. h.

unmittelbar und intuitiv) erfassen können », weil man doch nur die

leere Iclee eines unendlichen Seins an die Stelle des lebendigen Gottes

setzt und dann immer wieder in den mannigfaltigsten Weisen,
insbesondere durch die Vermittlung des unklaren Begriffes eines

«vollkommensten Wesens ». versucht, jener Idee auch Wertprädikate zu
entlocken. 2

« Der sokratisch-platonische intellektualistische Idealismus hat von
vornherein den Irrtum begangen, die Werte des Schlechten in ihren

mannigfachen Sonderqualitäten als positive Tatsachen zu leugnen
und das Schlechte mit dem « bloßen weitesten Abstand » vom höchsten
Gut oder dem Guten gleichzusetzen, resp. es dem « Scheinhaften » (uy, Sv

im Gegensatz zum övtm; ov) gleichzusetzen. »3

Wenn die geistigen Führer der Kirche des 13. Jahrhunderts der

Religion ein rationales Fundament zu geben versuchten, so ist dies

wohl zu begreifen. « Dieses Zeitalter des aufstrebenden bürgerlichen
« Rationalismus forderte eine Rechtfertigung der natürlichen Religion
vor dieser neu erwachten und zur Arbeit an der Welt sich spannenden
Kaste des europäischen Stadtbürgertums. Nicht durch Vernunft allein,

nur « auch » für die Vernunft gültig sollen die letzten Grundlagen
unseres Wissens um Gott zunächst nachgewiesen werden. Die Kirche
verbeugt. sich in der neuen Theologie des Thomismus vor der neuen

geistigen Bewußtseinsform eines neuen Zeitalters. » 4

Weniger verständlich dagegen ist der Anspruch der Verwaltung
der positiven Glaubensgüter (der Kirche), eine ganz bestimmte

Vernunftmethode unter ihre Sanktion stellen und mit dogmatischer

Geltung darüber urteilen zu wollen. Denn « dies ist für den Glauben

selbst, der dadurch auf ein vermeintliches Fundament gestellt wird,
das seinem Wesen nach weniger dauerhaft ist als der Glaube, von
größtem Unheil ». 8

Der moderne Rationalismus (z. B. Spinoza, Leibniz, Wolff) löst
alle Werte und Wertbeziehungen in Seinsgrade und rationale

1 A. a. O. [67. 2 A. a. O. 304. 3 A. a. O. 167.
4 «Vom Ewigen», 5S3. 5 A. a. O. 352.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 71

Beziehungen auf, wobei sich der Begriff der Vollkommenheit als das

Mittel erwies. « Die beste Welt ist für Spinoza die, in der ein Maximum
von Sein ist.»1 «Die vollkommenste — meint Leibniz — sei

diejenige unter den möglichen Welten, in der ein Maximum von Dingen
kompossibel sei. »2

Die kantischen und nachkantischen Versuche rationalistischer Art,
die Wertordnung auf praktische Vernunft oder Vernunftgesetzmäßigkeit,
auf Zweckwollen oder Zweckmäßigkeit, auf sittliche Imperative oder

Normierungen, auf reines Sollen oder Pflichtsollen, auf ethisches Bewußtsein

oder Bewußtsein schlechthin, auf Beurteilungen oder formale

Bewertungen zurückzuführen, stehen der älteren Art des Rationalismus
viel näher, als es den Anschein hat. Denn alle diese « Erklärungsweisen

» der ethischen Tatbestände sind rationalisierende Kombinationen

und Konstruktionen vor- und unabhängig von aller
Werterfahrung. 3 Nun aber ist im älteren Rationalismus eben dies das

Entscheidende, daß der Wert auf das Sein, das Wertfühlen auf das

Seinserfassen zurückgeführt wird. Hier liegt der letzte Grund für. alle

Zersetzung des Ethos und alle Konstruktionen der Ethik. Die «

Werterkenntnis », die sich unabhängig macht von der Werterfahrung,
macht sich gerade dadurch abhängig von der Seinserkenntnis, die
ebenfalls unabhängig ist von der Werterfahrung. Eine solche
Seinserkenntnis aber, mag sie nun in der scholastischen Art oder auf

sublimierte moderne Weise erfolgen, «macht» Werte, «erfindet» Werte,
« konstruiert » Werte. 1

Auf diese Weise charakterisiert Scheler eine Richtung in der

Geschichte der Wertlehre, in deren Mittelpunkt die Ethik des 13.
Jahrhunderts mit der falschen Interpretation des Satzes steht : Omne ens

est bonum.
Falsch ist die Interpretation der Scholastik (und aller Spielarten

des ethischen Rationalismus), weil nach ihrer Auffassung das Gute

bezw. das Böse ein Anhängsel des Seins, ein Prädikat des Seins ist.
Ein Wert aber wird nie und nimmer ein Wert dadurch, daß er einem

Sein angehängt wird und von einem Sein ausgesagt werden kann.
Falsch ist die Interpretation der Scholastik, weil nach ihrer

Erklärung der Wert aus dem Sein hervorgelockt wird. Ein Wert aber
kann durchaus nicht aus einem Sein, und wäre es auch ein
vollkommenes Sein, und wäre es auch das Ens perfectissimum, heraus-

1
« Formalismus », 270. 2 A. a. O. 270. 3 A, a. O. 163-245.

1 A. a. O. 163-245.



72 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

geklaubt werden. Denn « Vollkommenheit setzt die Werttatsache voraus
und gewinnt auf eine Sache angewandt erst einen Sinn, wenn eine

bestimmte wertvolle Eigenschaft der Sache aufgefaßt ist, inbezug auf
die sie vollkommen ist ». 1

Falsch ist die Interpretation der Scholastik, weil sie durch
voreilige Identifizierung des Seins und des Guten den Grundunterschied
derselben übersieht. Mag auch das Seiende und das Gute realidentisch
sein ; intentional sind sie wesentlich verschieden. 2 Denn sowohl das

Seiende als auch das Gute ist uns nur in Akten gegeben. Der Akt
aber, in dem uns ursprünglich der Wert gegeben ist, ist ein emotionaler
Akt ; der Akt, in dem uns das Seiende gegeben ist, ist ein Verstandesakt.
Emotionale- und Verstandesakte aber sind grundverschieden. Man
kann also nicht sagen : Wir haben es da und da mit einem Werte zu

tun, weil wir an ein vollkommenes Seiendes denken, mit einem Höchstwerte,

weil wir uns in Gedanken mit einem vollkommensten Wesen

beschäftigen.
Grundfalsch ist die Interpretation der Scholastik, weil diese

Interpretation die Behauptung einschließt, daß unser Herz keinen
Zutritt hat zu Gott, außer durch die Vermittlung des Verstandes
und daß jede Religion, die lebendige Verbindung mit Gott, sich vor
dem Forum irgend einer Metaphysik zu rechtfertigen habe. Denn
ist nur das ens ein bonum, dann muß der Verstand zuerst das Dasein
des sümmum bonum beweisen, bevor das Herz es anbeten kann.
« Nichts ist aber vielleicht heute — wo sonst die religiösen Stellungnahmen

so tief auseinandergehen, wie nur je — einheitlicher und
sicherer angenommen von allen, die sich mit Religion verständnisvoll
beschäftigen, als dies : daß Religion einen von Philosophie und
Metaphysik grund- und wesensverschiedenen Ursprung im Menschengeiste
hat, daß die Stifter der Religion — die großen homines religiosi —
völlig andere menschliche Geistestypen gewesen, denn Metaphysiker
und Philosophen ; claß ferner ihre großen historischen Umbildungen
niemals und nirgends erfolgt sind krait einer neuen Metaphysik,
sondern auf grundverschiedene Weise. «3

Grundfalsch endlich ist die Interpretation der Scholastik, weil sie

dem Rationalismus und dadurch der Zersetzung und Auflösung der
Sittlichkeit und Religion Tür und Tor öffnet. Denn ist das Sein früher
als das Gute und das Seinserkennen früher als das Werterkennen,
dann müssen zwischen die Seele und ihren Gott immer wieder Bilder

1 A. a. O. 167. 2 «Vom Ewigen», ,327.
3 A, a. O. 327.



Uie Wertethik und die Seinsphilosophie 73

und Bedeutungen, Begriffe und Formen, Schatten und Schemen treten
und die Religion muß erkalten. Zudem ist auf der Stufe der Verstandeserkenntnis

nie eine Einigung unter den Menschen zu erzielen. Wenn
also die Religion auf Vernunfterkenntnis gegründet sein soll, dann

ist im Wichtigsten, in Sachen der Religion, die Einheit unter* den

Menschen ein für allemal ausgeschlossen. 1

Der Wertverhalt und Wertgehalt ruht also nicht auf dem
Sachverhalt und Sachgehalt. Das glaubt Scheler bewiesen zu haben. Der
Satz : Omne ens est bonum ist von der Scholastik falsch verstanden
worden. So vollständig scheint aber der Satz doch nicht auf dem

Kopf zu stehen. Sonst könnte ihn Scheler ja einfach umkehren und

sagen : Omne bonum est ens. In diesem Falle hätte der Satz den Sinn :

Etwas ist dadurch ein Daseiendes und insofern ein Wirkliches, als es

ein Werthaftes ist. Scheler tritt dieser Deutung nicht ohne jede
Einschränkung bei. Es ist die Deutung des Voluntarismus. Scheler lobt
den Voluntarismus, daß er das Fühlen von der Herrschaft des

Verstandes befreit habe. Er tadelt an ihm ein zweifaches : erstens, daß

er den Voluntarismus nicht tief genug durchgeführt habe, daß

er nicht in die Sphäre des reinen emotionalen Fühlens, die jenseits
des verstandesmäßigen Erkennens und Wollens liege, vorgedrungen
sei ; und zweitens, daß er dem Sein und Seinserfassen jede Selbständigkeit

nehme. Scheler vertritt also zwei Behauptungen : Das Gute ist
früher als das Sein, das Wertfühlen früher als das Seinserkennen ;

— das Sein hat aber doch dem Wert und die Seinserkenntnis der
Werterkenntnis gegenüber eine gewisse Ursprünglichkeit und Unabhängigkeit.
Eine Reihe von Texten wird uns das klar zeigen.

2. « Die Werte der Dinge sind uns vor- und unabhängig von ihren

Bildvorstellungen gegeben. « 2 «Wären die materialen Werte erst aus

irgendwelchen Zweckinhalten herauszuschälen oder gar etwas nur
wertvoll, so fern es sich als Mittel zu irgend einem Zwecke auffassen

läßt, so würde auch jeder Versuch einer materialen Wertethik von

vornherein verwerflich. » 3 « Die Bildkomponente ist stets fundiert auf
.die Wertkomponente. »4 « Da die Bildinhalte des Strebens sich nach
den materialen Werten, und ihre Verhältnisse sich nach den
Verhältnissen zwischen den materialen Werten richten, so ist eine

materiale Wertethik gegenüber dem gesamten Bildgehalt der Erfahrung
a priori. »5 « Unser ganzes geistiges Leben — nicht bloß das gegen-

1 «Formalismus», 305. 2 A. a. O. 305. 3 A. a. O. 25.
4 A. a. 0. 29. i A. a. O. 37.



74 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

ständliche Erkennen und Denken im Sinne der Seinserkenntnis —
hat reine Akte und Aktgesetze. Auch das Emotionale des Geistes,

das Fühlen, Vorziehen, Lieben, Hassen, Wollen, hat einen ursprünglichen

apriorischen Gehalt, den es nicht vom Denken erborgt. » 1 Nur
wenige Denker haben dies erkannt. « Ich nenne unter ihnen Augustin
und Blaise Pascal. In den Schriften Pascals finden wir wie einen roten
Faden hindurchlaufend eine Idee, die er bald mit den Worten « Ordre
du cœur », bald mit den Worten « Logique du cœur » bezeichnet. Er
sagt : « Le cœur a ses raisons. » Er versteht darunter eine ewige und
absolute Gesetzmäßigkeit des Fühlens, Liebens unci Hassens, die so

absolut wie die der reinen Logik, die aber in keiner Weise auf
intellektuelle Gesetzmäßigkeit reduzierbar sei. Von den Menschen,
die dieser Ordnung intuitiv teilhaftig gewesen sind, die ihr im Leben

und Lehren Ausdruck gaben, redet er in großen erhabenen Worten
Die Person, die diese « Ordre du cœur » am meisten und vollständigsten
erfaßt und gelebt habe, ist ihm Jesus Christus.

Seltsam sind diese Worte Pascals von vielen seiner Darsteller
mißverstanden worden Man verstand es so, als wolle er sagen :

« Das Herz hat auch etwas mitzureden, wenn der Verstand gesprochen
hat. » Pascal — meint man — wolle nicht sagen, das Herz habe

Gründe, resp. es gäbe da etwas, was « Gründen » an Rang und
Bedeutung -wahrhaft aequivalent sei und zwar « ses » raisons, seine

eigenen Gründe, die es nicht vom Verstände borgt — sondern er wolle

sagen : Man muß nicht überall « Gründe » oder « Äquivalente » für
solche suchen, man muß auch das « Herz » zuweilen mitreden lassen —,
das blinde Gefühl Nun, das ist das gerade Gegenteil dessen, was
Pascal meint. Auf ses raisons und ses raisons liegt der Nachdruck
seines Satzes Es gibt eine Erfahrungsart, deren Gegenstände
dem Verstände völlig verschlossen sind ; für die dieser so blind ist, wie
Ohr und Hören für die Farbe, eine Erfahrungsart aber, die uns echte

objektive Gegenstände und eine ewige Ordnung zwischen ihnen

zuführt, eben die Werte und eine Rangordnung zwischen ihnen. » 2

Diese besondere Erfahrungsart besteht zunächst im ursprünglichen
intentionalen Fühlen von Werten. « Hier besteht ein ursprüngliches
Sichbeziehen, Sichrichten des Fühlens auf ein Gegenständliches, auf
Werte. »3 Vom intentionalen Fühlen «sind zu scheiden die Erlebnisse,
die sich erst auf deren Fungieren als ein höheres Stockwerk des emotionalen

und intentionalen Lebens aufbauen: Das ist das «Vorziehen»
1 A. a. O. 59. 2 A. a. O. 261-262. 3 A. a. O. 264.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 75

und « Nachsetzen », in denen wir die Rangstufen der Werte, ihr Höherund

Niedrigersein erfassen. »1 Das Vorziehen « setzt weder bildhafte
Zielinhalte noch gar Zweckinhalte voraus, wie das Wählen ». 2 « Lieben

und Hassen endlich bilden die höchste Stufe unseres intentionalen
emotionalen Lebens. » 3

Im intentionalen emotionalen Lieben und Hassen wird das Göttliche

unmittelbar erfaßt ohne begriffliche Fassung und ohne bildliche

Vorstellung. 4 «Damit wird in Bezug auf das Göttliche ja. nur ein

Fundierungsgesetz der Akte erfüllt, daß uns nämlich die Werte

der Dinge vor und unabhängig von ihren Bildvorstellungen gegeben sind. 5 »

Es sind im Gegenteil die Wertqualitäten des Göttlichen, die für die

Ausbildung der Gottesideen und Gottesbegriffe leitend werden. « Ein
jeder Gott wird schließlich so gedacht und vorgestellt, wie es seinem

primär gegebenen Wertwesen entspricht. Damit löst sich die tiefsinnige
Paradoxie des Wortes Pacals : « Ich würde dich nicht suchen, wenn ich
dich nicht schon gefunden hätte », auf. Dieses « gefunden » geht eben

auf jenes Haben des Wertwesens Gottes, in den geistigen Augen des

Herzens und der Liebe, in dem Aufblitzen dieser Qualitäten, im Vollzug
dieser emotionalen Akte, und jenes « Suchen » geht auf die begriffliche
Bestimmung und Vorstellungsweise, die jenem schon « gefundenen »

Göttlichen gemäß stattfindet. »6

Aus dem Gesagten ist klar: Nach Scheler ist der Wert früher,
als das Sein — ratio boni est prior, quam ratio entis — das

Wertfühlen ist früher als das Seinserkennen. Zwar geht das Hauptbemühen
Schelers immer darauf aus, die Unabhängigkeit des Wertes und des

Werthabens vom Sein und Seinsfassen zu erhärten. Unvermerkt aber

führen ihn die Untersuchungen zum Schluß, daß das Sein abhängig
sei vom Wert. «Ein jeder Gott wird schließlich so gedacht und
vorgestellt, wie es seinem primär gegebenen Wertwesen entspricht. »

Dieser Gedanke darf aber nur in der Fassung verstanden werden, daß

die WertWesenheiten für die SeinsWesenheiten, die den Gegenstand der

Seinswissenschaften bilden, fundierend sind. Über das Verhältnis
zwischen dem objektiven Werts»« und dem wertfreien Existieren ist
damit noch nichts entschieden. 7 In seinem Hauptwerk : « Der Formalismus

usw. », finden sich in dieser Hinsicht nur schwache Andeutungen.

1 A. a. ö. 267. 2 A. a. O. 267. 3 A. a. O. 267.
1 A. a. O. 304.

5 A. a. O. 305. 6 A. a. O. 304-305.
7 Scheler unterscheidet zwischen einem objektiven Sein des Wertes und

einer wertfreien Existenz des Daseienden, efr, « Vom Ewigen », 637.



76 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

Erst in seiner Schrift : « Probleme der Religion » spricht sich Scheler

deutlicher aus. Im Begriffe des ens a se « haben die beiden Sphären
des Daseins und des Wertseins ihre letzte und höchste Einheit ». 1

« Das eben ist das Wunderbare des weder auf Erkennen noch Wollen
zurückführbaren Liebesaktes, daß er seinen Gegenstand auf einer Stufe
des « Seins » ergreift, auf der sein Sosein, sowohl seinem existenzialen
Sein als seinem Wertsein noch unbestimmt ist, — so daß ebensowohl
das eindeutige Ergebnis des adaequaten Erkenntnisaktes, als der

mögliche Erfolg seiner Umgestaltung durch Wollen und Handeln durch
diese Aktklasse noch bestimmbar ist. Diese Stufe des Seins ist eben

die nach dem Gegensatze : Wertsein — existenziales Sein noch indifferente
Schicht des Seins, — auf der allein der endliche Gegenstand noch

unmittelbar mit dem Ens a se in der Form schlechthiniger Abhängigkeit

verbunden ist. »2 Der Sinn dieser sehr dunklen Stelle kann
vielleicht durch folgende kurze Erklärung etwas durchsichtiger werden :

Der Satz : ens est bonum empfängt seine letzte und höchste Deirtung
in der Formulierung : Ens a se est summum bonum. Gott als höchste
und letzte Einheit des Daseins und des Wertseins beweist uns sein
Dasein durch die Offenbarung seines Wertseins. Wir fassen diese

Einheit im Liebesakte. — Im Erkennen und Wollen dagegen, die

nicht in der Absolutsphäre liegen, weil ihr Gegenstand ein endlicher

Gegenstand ist, ergreifen wir das absolute Sein — das Ens a se ut
summum bonum und das summum bonum ut Ens a se — nur
,unbestimmt. Kraft der schlechthinigen Abhängigkeit des Endlichen

vom Unendlichen, wird das absolute Sein durch das Erkennen und
Wollen bestimmbar. Die Bestimmung desselben erfolgt unter dem

entscheidenden Einfluß der Liebe, weil in der Welt des endlichen
Seins nicht nur das Wertsein, sondern auch das Dasein ursprünglich
von der Liebe gesetzt ist.

So gefaßt wird die Sache klar. So ist es klar, daß die

Seinsphilosophie unabhängig vom Wertfühlen unmöglich das absolute Sein

erreichen kann. Wenn Scheler immer wieder behauptet, daß die
Beweise für das Dasein Gottes auf Grund der Seinsphilosophie nicht
stichhaltig seien, so fußt diese Behauptung — ernst genommen —
nicht darauf, daß dem Kausalschluß hier keine Beweiskraft zukommt,
sondern dem Kausalschluß darf nach Scheler keine Beweiskraft bezüglich

des Daseins Gottes zukommen, weil das seine Grundthese nicht

1
« Vom Ewigen », 638. 2 A. a. O. 639.



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 77

verträgt. Seine Grundthese, daß wir das Dasein Gottes nur durch
sein Wertsein erfassen, würde ja durch einen evidenten Beweis für das

Dasein Gottes (und das Gleiche gilt von der Schöpfung) vollständig
umgestürzt.

So ist es auch klar, daß der Liebesakt, obgleich er ein unmittelbares

Erleben des allerhöchsten personalen Wert-Da-Seins ist, in
unserem irdischen Lehen sich als Bewegung vom niederen zum höheren

Wert, der Haß aber als Bewegung vom höheren zum niedrigeren Wert
erweist. Die Liebe (bezw. der Haß) wird Bewegung, sofern sie in die

bewegliche Erkenntnis und Wollung eingebettet ist.
So ist es weiter klar, daß Gott nicht ist, weil er das Ipsum Esse

ist, sondern weil er die Hebe ist, daß Alles außer Gott nicht ist, weil
es ein esse hat, sondern weil es gut ist, d. h. weil es durch die

Liebesbejahung seines Wesens und Daseins durch Gott aus dem unendlichen
Meere des Nichtseienden gleichsam gerettet worden ist1, daß die
Werterkenntnis nicht in der Seinserkenntnis, sondern die Seinserkenntnis
in der Werterkenntnis gründet.

So wird es endlich klar, warum bei Scheler Haß ursprünglich nicht
auf Liebe ruhen kann, warum aus dem kontradiktorischen Gegensatz
Sein — Nichtsein, Wertsein — Unwertsein ein konträrer wird d. h.

warum aus der absoluten « Nebel »-Sphäre ein doppeltes Meer der

Unendlichkeit auftaucht : das unendliche Meer des Seienden und das

unendliche Meer des Nichtseienden. Der Grund jenes absoluten
Widerspruches, auf den wir oben hingewiesen haben, leuchtet an dieser

Stelle klar hervor. Die Liebes-Bejahung im Sinne Schelers fordert
eine Haß-Verneinung, die dem absoluten Widerspruch gleichkommt..

Der Ursprung des Bösen, dieser absolute Widerspruch, kann
dann selbstverständlich in letzter Linie nicht im Menschen liegen,
sondern muß in einem Mittelwesen zwischen Gott und Mensch gesucht
werden. 3 Und mit dieser Annahme des Sündenfalles steht und fällt
auch der Theismus. 4

Während in unseren bisherigen Untersuchungen der absolute

Widerspruch im Systeme Schelers besonders in seiner Fassung des

Haßbegriffes ganz deutlich sichtbar wurde, sucht die folgende
Untersuchung den Beweis zu erbringen, daß auch der Liebesbegriff Schelers

an einem Widerspruche leidet.

1 A. a. O. 640. 2 A. a. O. 563. 3 A. a. O. 502.
4 A. a. O. 498.



78 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

Wir interpretieren den Satz der Scholastik : Omne ens est bonum
durch den hl. Thomas von Aquin und bestimmen im Anschluß an
diese Interpretation das Verhältnis der Seinsphilosophie zitr Wertethik

im Geiste des Thomas yon Aquino.
3. Thomas von Aquin beweist den Satz : Omne ens est bonum,

also 1
: Das Seiende, sofern es seiend ist (ens in quantum est ens),

ist vollkommen. Das Vollkommene aber ist gut (liebenswert —
anziehend — appetibile). Also ist das Seiende, sofern es seiend ist, gut.

Kürzer könnte der Beweis wohl nicht sein, aber auch nicht klarer.
Die Vollkommenheit, der Actus, das Esse ist der Mittelbegriff, in dem
sich das Seiende, sofern es seiend (in actu) ist und das Gutsein
zusammenschließen. Das, was im Seienden, sofern es seiend ist (die

Perfectio, der Actus, das Esse), das Oberste ist und das, was das Gutsein,

das Liebenswertsein, das Anziehendsein fundiert-, ist eins, ist ein-
und dasselbe. Wo das existenziale Sein aufhört nach unten hin, da

hört überhaupt das Reich des Guten auf, weil da alle Anziehungskraft
fehlt und mit der allerhöchsten Spitze des existenzialen Seins ist
zugleich die höchste Spitze des Gutseins gegeben, weil dieses Seiende

(Actus Purus) nur noch anziehend ist und nicht mehr angezogen wird. 2

Scheler nennt diese Interpretation falsch. Es findet • sich aber
auch nicht die leiseste Spur einer Widerlegung dieses Gedankenganges
bei Scheler. Er hält ihn für falsch, weil er nicht in sein System paßt.
Der ganze stolze Aufbau der Wertethik Schelers fällt bis in seine letzten
Fundamente hinein auseinander, wenn diese Sätze gelten : I. Alles
Wertsein ist auf ein Dasein fundiert3 ; — II. Alles Wertfühlen setzt
ein Seinserkennen voraus 1

; — III. Wert und Unwert, Gut und Böse

stehen nicht wie Reich und Reich, wie Sphäre und Sphäre einander

ursprünglich gegenüber6 ; — IV. Alles Hassen ist in einem Lieben

1 Summa theol. I q. 5 a. 3. « Respondao dicendum, quod omne cns, inquan-
tum est ens, est bonum. Omne enim eus, inquantum est ens, est in actu et quodam-
modo perfect«m ; quia omnis actus perfectio quaedam est. Porfcctum vcro habet
rationem appetibilis et boni. Undo sequitur, omne ens, inquantum huiusmocii,
bonum esse. »

2 I q. 6 a. 3-
3 I q. 5 a. 2 ad 4: «Vita et sapientia et alia huiusmodi, sie appetuntur,

11t sunt in actu ; unde in omnibus appetitur quoddam esse ; et sie nihil est
appetibile nisi ens, et per consequens nihil est bonum nisi ens. »

4 I q. 19 a. i.
" I q. 5 a. 2 ad 3 : « Non esse non est secundum se appetibile, scd per

accidens. » I q. 5 a. 5. « Sed contra » : « Omne ens, quod non est Dens, est. Dei
creatura. Sed omnis creatura Dei est bona. Dens vero est maxime bonus. Ergo



Die Wertethik und die Seinspliilosophie 79

begründet. 1 Diese vier Sätze aber sind in der thomistischen
Interpretation des Satzes : Omne ens est bonum enthalten. Man kann
mithin begreifen, daß Scheler kein Freund dieser Thomas-Interpretation
sein kann. Sie bleibt' aber trotzdem wahr.

Man beachte, daß Thomas schon ztt Beginn seines kurzen Artikels
seinen Zeigfinger auf das ens, in quantum est ens legt. Vom
Verständnis des ens, in quantum est ens, hängt in der vorliegenden Sache

jede weitere Einsicht ab.

Das Seiende, sofern es ein Seiendes ist, bildet den Blickpunkt der

Metaphysik. 2 Zwischen der ersten natürlichen allgemeinen
Seinserkenntnis bis zur Erkenntnis des Seienden, sofern es ein Seiendes ist,
liegt ein weiter Weg, — geschichtlich und persönlich.

Die Vorgänger des Aristoteles haben tiefsinnige metaphysische
Fragen gestellt und tiefsinnige metaphysische Lösungen gegeben. Sie

taten es auf Grund der natürlichen Seinsschau. Aristoteles mußte
wohl lange das von seinen Vorgängern Erarbeitete durch sein natürlich-
metaphysisches Sinnen und Denken über Welt, Mensch und Gott durch-
und umarbeiten, bis ihm der Blick aufging für das Seiende, sofern es

ein Seiendes ist.

In diesem Blick lag die gewaltigste Intuition, die wir aus der
Geschichte der Philosophie kennen. Durch diese Intuition wurde die
natürliche Metaphysik zur philosophischen Metaphysik erhoben. Objekt,
Problem, Methode erhielt die Philosophie der Metaphysik erst durch
diese Intuition.

Was die Scholastik — Aristoteles folgend — vom Einen als Einen,
vom Wahren als Wahren, vom Guten als Guten, von der Substanz
und Kausalität lehrt, ruht auf dieser Intuition. Die wundervolle
Gliederung und Abstufung des Geschöpflichen durch Potenz und Akt
in der Materie, der Form, dem Agens und dem Finis, fußt ebenfalls
auf dieser Intuition. Der Beweis für die Geistigkeit unserer Seele,

für das Dasein Gottes und der Schöpfung der Welt durch Gott,
verdankt gleichfalls das einsichtige Moment und damit die Beweiskraft
dieser Intuition.

Was meint Aristoteles, was meint Thomas, wenn sie sagen : Der
metaphysisch geschulte Verstand schaut in jedem Ding das Seiende,

omne ens est bonum. » Dieser Beweis richtet sich besonders gegen das Reich
des absoluten Guten und das Reich des absolut Bösen Schelers.

1 I II CJ. 2Ç) a. 2.
2 Tn Metaph. Arist., Prooemium.



8o Die Wertethik und die Seinsphilosophie

sofern es ein Seiendes ist Sie meinen nicht, daß wir Abstraktionen
anschauen, denn Abstraktionen werden nicht angeschaut, sondern

vollzogen ; sie meinen auch nicht, daß wir dann dieses oder jenes Ding,
sofern es dieses oder jenes ist, anschauen, denn wo es sich um ein Hier
und Jetzt, um ein Dies und Das handelt, da ist das Seiende, sofern es

ein Seiendes ist, nicht existent. Das Seiende, sofern es ein Seiendes

ist, bedeutet Nur-Existenz (esse tantum). Sie wollen sagen : Wenn wir
irgend etwas anschauen und auf das Angeschaute unseren philosophisch-
metaphysischen Blick einstellen, dann fassen wir an ihm nur dasjenige,
was in dieser Schau gar keine Unvollkommenheit einschließt, d. h.

wenn ein Seiendes als Seiendes aufgefaßt wird, dann wird im betreffenden
Seienden nur das esse aufgefaßt. Ob das Seiende auch existiere als

Seiendes oder nur aufgefaßt werde als Seiendes, das ist eine andere

Frage. Auf jeden Fall ist das Aufgefaßte wirklich — ja Nur-Wirklichkeit
(esse tantum). 1

Die Seinsschau der Alten und die Metaphysikscheu der Neuen
laufen also offenbar auf den Gegensatz hinaus : Ausgeprägtester
Wirklickheitssinn — tiefster Mangel an Wirklichkeitssinn.

Es ist also ein grobes Mißverständnis von Seiten Schelers, wenn
er der Scholastik Rationalismus vorwirft, da doch der Rationalismus
seinem tiefsten Wesen nach darin besteht, die Vernunft, und das

Vernunftsdenken aus ihrer Verwurzelung mit dem Verstände und dem

Verstandeserkennen herauszureißen. 2

Wir müssen noch weiter gehen. Das Seiende, sofern es ein

Seiendes ist (ontologisch gefaßt), hat das Wunderbare an sich, daß

es sowohl Gott, als auch die Welt umfaßt 3 und doch weder Gott .noch

die Welt meint. 4 Es umfaßt sowohl Gott, als auch die Welt, denn

beide liegen innerhalb der Sphäre des Seienden, sofern es ein Seiendes

ist. Außerhalb dieser Seinsphäre ist das pure Nichts. Es meint weder

Gott noch die Welt. Die Welt und Gott sind scharf bestimmt. Das

1 Summa theol. I q. 5 a. 5.
2 I q. 79 a. 8.
3 I q. 2 a. i und 2. Der Zusammenhalt Gottes und der Welt durch das

Seiende, sofern es ein Seiendes ist, liegt in der Sc^Ksverursachung. I q. 45 a. 5 :

« Producere esse absolute (effectus formalissimus et communissimus omnium), non
inquantum est hoc vel talc, pertinet ad rationem creationis. » C. G. II c. 52 :

« esse autem ab alio causatum non competit enti inquantum est ens ; alias omne
ens esset ab alio causatum. »

4 C. G. II c. 52 : «Si est aliquod esse per se subsistens, nihil competit ei,
nisi quod est entis inquantum est ens. » C. G. I c. 26 : « Dens non est esse
formale omnium. »



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 8l

Seiende aber, sofern es ein Seiendes ist, ist gänzlich unbestimmt. Dieses

unbestimmte reale Sein, das weder Gott noch Welt, weder endlich
noch unendlich, weder geschaffen noch ungeschaffen ist, aber gerade
darum alles, was irgendwie beschränkt ist, überragt, drängt zum
Fragen und Weiter-Fragen und immer Weiter-Fragen, bis die Antwort
erfolgt : Ich bin, der Ich bin, Ich bin das Nur-Existierende, Ich bin
das Seiende, sofern es ein Seiendes ist. Erst hier decken sich das

Seiende, das als Seiendes nur gefaßt ist und das Seiende, das als

Seiendes ist. 1

Wenn also der Metaphysiker die gegebene Welt durch das in ihr
gegebene Ens in quantum est ens transzendiert, dann gelangt er nicht
in eine ihm völlig fremde Welt. 2

Analog verhält es sich mit der Wertschau im Sinne der

Wertschätzung. Solange wir das Gute nur als Attribut des Seins erkennen,
haben wir noch keine eigentliche WertSchätzung. Was Scheler in dieser

Beziehung gegen die Scholastik sagt, fällt nicht der Scholastik, sondern
seiner Unkenntnis der Scholastik zur Last.

Damit eine natürliche-metaphysische Wertschau als einsichtige
Wertung zustande komme, muß das Auge, durch das wir das Gute

als Gutes erkennen, dem Willen (voluntas ut natura) eingeprägt
werden. 3 Erst dadurch wird der Wille ein wirklich geistiger Wille,
ein geistig wertender Wille. Das Auge des schauenden Verstandes
und das Auge des liebenden Herzens sind nicht zwei Augen, sondern
eines — aber in verschiedener Einstellung. 4 Weil aber das Auge des

Verstandes und der Vernunft (ratio speculativa) viel unparteiischer 5

ist als das Auge des Herzens (ratio practica), deshalb muß sich das

letztere vom ersteren eventuell Korrekturen gefallen lassen. Und
weil das Auge der heiligen Kirche als Organ des Heiligen Geistes viel
weiter und tiefer und richtiger schaut als das Liebesauge des Einzelnen,
darum muß sich jeder Einzelne in Sachen des Heiles von der Kirche
eine Zurechtweisung gefallen lassen.

Das Auge des Geistes (intellectus speculativus) schaut rein
konstatierend 6, das Auge des Herzens (intellectus practicus) schaut ent-

1 C. G. II c. 52.
- Summa theol. 1 <|. 2 a. 2.
3 1 q. 79 a. [i.
4 I q. 79 a. Ii ; I-II q. 12 a. 1 ad 1.
5 III q. 10 a. 2 ad 2. ; I-II q. 14 a. 4.
6 I q. 79 a. 11 : « Intellectus speculativus est, qui, quod apprehendit, ad solam

veritatis considerationem ordinat. »

Divus Thomas. G



82 Die Wertethik und die Seinsphilosophie

zückt, angezogen, hingerissen ; das Auge der Vernunft (ratio specalativa)
stellt Fragen nach dem Grund, das Auge des Gemütes späht nach
dem Besseren aus ; die Vernunft beweist, das Herz (ratio practica)
sucht.

Und wie das Seiende, sofern es ein Seiendes ist, sowohl Gott,
als auch die Welt umfaßt und doch weder Gott noch die Welt, weder
das Endliche noch das Unendliche, weder das Ungeschaffene noch
das Geschaffene meint, aber gerade darum alles Beschränkte überragt
und zu immer weiteren Fragen drängt, bis Gott die letzte Antwort
ist, — so umfaßt auch das Gute, sofern es ein Gutes ist, sowohl Gott
als auch die Welt und weder Gott noch die Welt, weder das Endliche
noch das Unendliche, weder das Geschaffene noch das Ungeschaffene
und treibt gerade darum zum Suchen eines immer- Höheren und
Höheren, bis das Herz schließlich sagen kann : Ich habe gefunden,

was ich im Grunde der Herzens immer gesucht habe, — denjenigen,
der nur anziehend, nur entzückend, nur Liebe ist. 1

Scheler definiert das geistige Lieben als eine Bewegung vom
Niedrigersein zum Höhersein des Wertes. Schöner, treffender, präziser,
bezeichnender könnte das ursprüngliche, natürliche geistige Lieben des

Menschen begrifflich kaum gefaßt werden.

Er scheint dann allerdings zu meinen, daß das übernatürliche
Lieben nach der Lehre der Scholastik nur so etwas wie eine

Fortsetzung des natürlichen Liebens sei, das auf halbem Wege ohnmächtig
zusammenbreche, wenn es nicht dieser Stütze teilhaftig werde, wie
auch das übernatürliche Erkennen nur ein Weiterspinnen des Fadens

sei, der dem natürlichen Erkennen auf halbem Wege kraftlos entfalle.

Demgegenüber betont et fortwährend : Glaube und Liebe
durchdringen den tiefsten Kern unseres persönlichen Wesens.

Scheler kennt die Scholastik nicht gut. Nach Thomas von Aquin
ist die göttliche Liebe die Aktuierung der Willensrichtung zum bonum
in quantum est bonum. 2 Das Allerinnerste und Tiefste und Ursprünglichste

im Geisteswesen des Menschen wird durch die Liebe geformt.
In diesem Leben ist die Liebe nicht vollkommen. Sie zieht das sittliche
Leben in ihren Dienst und reift — vom Streben nach sittlicher
Vollkommenheit unterstützt — der Vollendung entgegen.

Nach Thomas muß die Frage : Was ist das Gute des Menschen
in drei Fragen zerteilt werden : Erstens, was ist das Ursprünglich-Gute

1 C. G. Iii c. 48.
2 Summa theol. q. 24 a. i, corpus et ad 3.-



Die Wertethik und die Seinsphilosophie 83

des Menschen Zweitens, was ist das Göttlich-Gute Drittens, was
ist das Sittlich-Gute

Das Ursprünglich-Gute des Menschen ist das Gute, sofern es ein

Gutes ist. 1 Dieses Gute ist mit der Geistesnatur des Menschen
unzertrennlich verbunden. Der Sündenfall vermag dieses Gute nicht zu
zerstören..

Das Göttlich-Heilig-Gute ist das, was dem Heiligen Geiste

entspricht. 2 Denn der Heilige Geist ordnet die übernatürliche Liebe des

Menschen.

Das Sittlich-Gute ist das, was der praktischen Vernunft,
insbesondere dem recht gebildeten Gewissen entspricht. 3 Denn das

spezifisch menschliche Leben wird durch die persönliche Norm des

Menschen geregelt.
Nach Scheler aber, —• der zuerst die Natur aus der menschlichen

Person herausreißt und dann den Geist mit der Person identifiziert
und endlich den Geist durch die Liebe konstituiert sein läßt, — ist
das Ursprünglich-Gute, das Göttlich-Gute und das Sittlich-Gute ein-

und dasselbe. Sie bilden bei ihm nicht nur eine organische Einheit,
wie bei Thomas, sondern eine Realidentität.

Daraus ergibt sich der ungeheure Widerspruch, der in seiner

Definition der Liebe liegt. Sie ist ihrem ganzen Wesen nach Akt und
lauter Akt und doch zugleich Bewegung vom Niederen zum Höheren.
Wohl wird Scheler sagen : Die Liebe ist Akt in sich, aber Bewegung,
sofern sie durch die Seele und den Leib in die Zeit hineinlebt und
hineinwirkt. Das sind Worte. Es ist unmöglich, einen verständigen
Sinn mit ihnen zu verbinden. Es kann sich hier nicht darum handeln,
Worte zu machen, sondern zu erklären, wie die Bewegung möglich ist.
Freischwebende Bewegungen gibt es nicht. Jede Bewegung ist in
einem Beweglichen. Welches ist das Bewegliche im Aufwärtsstreben
der Liebe Scheler hat dieses Bewegliche, die tendentia in bonum
ut bonum, die letzte passive Potenz aller natürlichen und übernatürlichen

Akte im Menschengeiste verworfen. Darum ist seine Liebe

widerspruchsvoll.
(.Fortsetzung folgt.)

1 I q. i a. 6.
2 I II q. 68 a. 2. -

3 I-II q. 19 a. 3.


	Thomas von Aquin oder Max Scheler : die Wertethik und die Seinsphilosophie

