Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: S. Thomae a. | de Caritate et praemotio physica
Autor: Zigon, Franciscus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S. Thomae
a. 1 de Caritate et praemotio physica.

Scripsit Dr. Franciscus ZIGON, Goriciae.

« Quantopere S. Thomas inimicus sit omnis praemotionis vel
praedeterminationis physicae, scribit P. J. Stufler S. J. (D. Thomae
Aqu. doctrina de Deo operante. Oeniponti. 1923. p. 204 sqq.), et ad
rationem actus voluntarii postulet, ut solummodo a principio interno
permanente procedat, maxime elucet ex a. 1 de Caritate, ubi opinionem
Magistri impugnat affirmantis, caritatem esse ipsum Spiritum sanctum. »
« Ut huius opinionis intellectus plenius habeatur, sciendum est, quod
actum dilectionis, quo Deum et proximum diligimus, magister posuit
quiddam creatum in nobis, sicut et actus ceterarum virtutum, sed
ponebat differentiam inter actus caritatis et actus aliarum virtutum,
quod Spiritus sanctus ad actus aliarum virtutum movet animam
mediantibus quibusdam habitibus, qui virtutes dicuntur, sed ad actum
dilectionis movet voluntatem immediate per seipsum absque aliquo
habitu. » Ergo quaestio, de qua ibi agitur, haec est : Polestne Spiritus
sanclus immediate per se sine habitu carvitatis infuso lamquam principio
wmterno permanente voluntatem ad actum caritalis supernaturalem movere ?
Et ad hanc Angelicus ita respondet :

« Sed haec opinio omnino stare non -potest. Sicut enim natuvales actiones
el wmolus a quodam principio intvinseco procedunt, quod est natura, ita et
actiones voluntaviae oporvtel quod a principio intrinseco procedani. Nam
sicut inclinatio naturalis in rebus naturalibus appetitus naturalis nominatur,
ita in rationalibus inclinatio apprehensionem intellectus sequens actus
voluntatis est. Possibile autem est, quod res naturalis ab aliquo exteriori
agente ad aliquid moveatur non a principio intrinesco, . puta cum lapis
proicitur sursum. Sed gquod talis motus vel actio mon a principio intrinseco
procedens naturalis sit, omnino est impossibile, quia in se contradictionem
implicat. Unde, cum contradictoria esse simul, non subsit divinae
potentiae, nec hoc a Deo fieri potest, ut motus lapidis sursum, qui non est
a principio intrinseco, sit ei naturalis. Potest quidem lapidi dare virtutem,
ex qua sicut ex principio extrinseco sursum naturaliter moveatur; non



S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica 25

autem ut motus iste sit naturalis, nisi ei alia natura detur. FEt similiter
~non potest hoc divinitus fieri, ut aliquis motus hominis vel interior
vel exterior, qui sit a principio extrinseco, sit voluntarius ; unde
omnes actus volunlalis rveducuniwr sicut in  primam rvadicem in  id,
quod homo naturaliler vull, quod est finis wltimus. Quae enim sunt ad
finem, propter finem volumus. Actus igitur, qui excedit totam facultatem
huwmanae natuvae, non potest esse howint voluntavius, nisi superaddatur
naturae humanae aliquid inivinsecum volunlalem perficiens, ut talis actus
a principio inirinseco provemial. Si igitur aclus cavitatis in homine non ex
aliquo habitu interiori procedat natuvali potentiae supevaddito, sed ex motione
Spiritus sancti, sequetuv altevum duovum :@ vel quod actus cavitalis non sit
voluntavius, quod est vmpossibile, quia hoc 1psum diligeve est quoddam velle ;
aut quod non excedat facultatem naturae, et hoc est haeveticum. Hoc igitur
remoto sequetur primo quidem, quod actus caritatis sit actus voluntatis ;
secundo dato, quod actus voluntatis possit esse totaliter ab extrinseco,
sicut actus manus vel pedis, sequetur etiam, st aclus caritaiis sit solum a
principio exteriori wmovente, quod mon sit meritortus. Omne enim, quod
non agit secundum formam propriam, sed solum secundum quod est
motum ab altero, est agens instrumentaliter tantum, sicut securis agit prout
est mota ab artifice. Sic igitur, st anima non agit actwm cavitatis per
aliquam formam propriam, sed solum secundum quod est mota ab exteriori
agente, sc. Spivitu sanclo, sequetur, quod ad hunc aclum se habeal ut instru-
mentum tantum ; non evgo in homine evit hunc actum ageve vel non ageve
et ila non poterit esse mevitovius, haec enim sola meritoria sunt, quae in
nobis aliquo modo sunl, et sic totaliter lolliluy ineritum huwmanwm, cum
dilectio sit vadiz mevendi. »

« Mirum sane est, prosequitur P. Stufler, quod hic textus, qui
perspicuitate sua omnibus aliis longe antecellit, a theologis in dirimenda
controversia nostra nullam considerationem invenit. Ad quaestionem
propositam, num Spiritus sanctus voluntatem per seipsum immediate
sine habitu infuso ad actum caritatis movere possit, Thomistae juxta
principia sua respondere debent, id absolute loquendo possibile esse . . ..
At vero S. Thomas explicitis verbis asserit, id absolute impossibile
esse, actumque talem aut non voluntarium aut non supernaturalem
aut saltem non liberum et meritorium esse

« Si Spiritus sanctus voluntatem sine habitu supernaturali ad
actum caritatis moveret, awul eam moveret mediante principio interno
mere naturali, 1. ¢. mediante naturali imclinatione in bonum universale,
et tunc actus carvitatis non excederet facultatem naturae, quod sine haevesi
affirmart nequit ;| aul eam moverel impulsu physico swpernaturali vel
per praemotionem supernaturalem, el tunc actus non essel voluntarius,
quod vepugnal. Inswper, etiamsi possibile esset, voluntatis actum tota-
liter esse a principio externo, tamen non esset meritorius el liber, quia



26 S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica

voluntas non agevet nist pure instrumentaliter, sicut securis agit mota ab
artifice. Instrumentum, quod non ex se agit, sed solum inquantum
ab altero movetur, non habet in sua potestate agere et non agere,
ideoque non agit libere. Ergo si Spiritus sanctus ad actwm caritatis
moveret per praemotionem physicam, tolleretur libertas et meritum hiujus
actus. » .

Deinde ponit P. Stufler p. 357 thesim: «S. Thomas docet, im-
possibilem esse actum supernaturalem, qui non ex habitu infuso pro-
cedat. » Demonstrare autem conatur istam thesim eodem Divi Thomae
testimonio quasi. invincibili Achille ita (p. 357 sqq.): «Primum, et
meo quidem judicio peremptorium argumentum depromitur ex a. 1
quaestionis disputatae de Caritate .... Ibi Angelicus refutat opinionem
Petri Lombardi asserentis caritatem non esse quidquam creatum, sed
ipsum Spiritum sanctum ; quam opinionem ita intelligendam esse
docet, «quod Spiritus sanctus ad actus aliarum virtutum movet
animam mediantibus quibusdam habitibus, sed ad actum dilectionis
movet voluntatem immediate per seipsum absque aliquo habitu ».

« Status quaestionis, monet P. St., bene considerandus est : dis-
putatur enim de possibilitate actus caritatis supernaturalis et meritorii
sine habitu infuso, i. e. sine aliqua forma activa permanente et voluntati
per modum cujusdam inclinationis habitualis inhaerente. ...

« Ad quaestionem propositam S. Thomas respondet : « Sed haec
opinio omnino stare non potest. » Lrgo absolute impossibile est,
Spiritum sanctum voluntatem ad actum dilectionis supernaturalis
movere sine habitu caritatis, quia ex hac positione aliquid absurdum
vel fidel contrarium sequeretur

« St agitur, repetit rursum P. St., Spiritus sanctus voluntatem ad
actum dilectionis Dei sine habitu moveret, aul eam moverel mediante
nclinatione naturali, et tunc actus tlle naturalis et non meritorius esset ;
aut eam moveret -per impulsum quendam supernaturalem transeuntem
voluntali superadditum, et lunc actus non procederet ex principio interno
et non esset volumtarius.» Nam hoc altero admisso Deus voluntatem
eo modo moveret, quo quis lapidem per impulsum mechanicum
transeuntem movet. Sicut autem talis motus lapidi non est naturalis,
ita etiam motus voluntatis causatus ex impulsu Spiritus sancti trans-
eunte non est voluntarius, quia non ex principio interno causatur.

« Argumentum, quo D. Thomas impossibilitatem actus caritatis
supernaturalis per simplicem motionem Spiritus sancti sine infusione
habitus demonstrat, propter paritatem rationis ad omnes alios actus



S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio phyvsica 2%

entitative supernaturales applicari potest et debet, ut per se patet ;
quare st Deus absque infusione habitus supernaturalis voluntatem ad actum
quemlibel supernaturalem moverel, is non e principio inlerno procederet
neque voluntarius esset. Ideo omnes actus illi, quibus homines quovis
habitu infuso carentes remote ad justificationem se praeparant, neces-
sario, spectata sola entitate, naturales sunt. » — Hactenus P. Stufler.

Si quis superficialiter tantum textum hunc Aquinatis perlegerit,
ejusmodi interpretatio forsitan ipsi aliquod fundamentum in verbis
S. Thomae habere videbitur. Considerato autem penitius accuratiusque
testimonio illo totam istam explicationem esse contra mentem Doctoris
Angelici manifestum erit. Quod commentario sequenti breviter demon-
strandum suscipimus. Hunc vero in finem imprimis status quaestionis
diligenter nobis determinandus est, ut cognoscaimus, quae sit revera
opinio Magistri sententiarum, quam S. Thomas respuit; et quaenam
sint rationes, quibus S. Doctor eam impugnat, necnon quae sit opposita
doctrina, quam ipse tuetur. _

Divus Thomas nobis jam in titulo articuli clare indicat quae-
stionem, de qua agitur. Nam ubique et I d. 17 q. 1 a. 1 et II-II
q. 23 a. 2 tamquam problema, de quo disputatur, proponit quae-
stionem : « utrum caritas sit aliqﬁid creatum in anima», atque affir-
“mative respondet recusans negativam opinionem, caritatem videlicet
non esse aliquem habitum creatum in anima, sed esse ipsum Spiritum
sanctum. «Nec est, inquit (II-IT q. 23 a. 2), sua (Magistri) intentio,
quod iste motus dilectionis, quo Deum diligimus, sit ipse Spiritus
sanctus ; sed quod iste motus dilectionis est a Spiritu sancto non
mediante aliquo habitu, sicut a Spiritu sancto sunt alii actus virtuosi
mediantibus habitibus aliarum virtutum, puta habitu fidei aut spet
aut alicujus alterius virtutis. »

Bene debemus ponderare singula haec verba, ut genuinum sensum
inde eruamus ; alioquin facile utraque sententia mutuo confunditur,
pProut fit in praecedenti interpretatione.

Magister igitur posuit caritatem esse ipsum Spiritum sanctum,
qui mentem inhabitat voluntatemque ad actum caritatis movet.
Accipitur Spiritus sanctus in ista quaestionis solutione reduplicative
qua tertia Persona divina, quatenus a Patre Filioque realiter distin-
guitur, ut motio esset operatio propria solius tertiae Personae, dum
Juxta Aquinatem Spiritui sancto attribuitur motio ad actus caritatis
perinde atque ad actus aliarum virtutum etiam secundum Magistrum
solummodo per appropriationem. '



28 S. Thomae a. r de Caritate et praemotio physica

Quomodo explicaverint opinionem a-S. Thoma rejectam auctores,
qui sequebantur sententiam Magistri, declarans nobis Aquinas ait
(I d. 17 q. 1 a. 1): «ad cujus explanationem quidam .... dicunt,
quod Spiritus sanctus, prout in se consideratur, Spiritus sanctus et
Deus dicitur ; sed prout consideratur ut existens in anima, quam
movet ad actum caritatis, dicitur caritas. Dicunt enim, quod sicut
Iiilius univit sibi naturam humanam solus, quamvis sit ibi operatio
totius Trinitatis, ita Spiritus sanctus solus unit sibi voluntatem, quam-
vis ibi sit operatio totius Trinitatis. Sed hoc non potest stare, quia
unio humanae naturae in Christo terminata est ad unum esse Personae
divinae ; et ideo idem actus numero est Personac divinae et naturae
humanae assumptae. Sed voluntas alicujus sancti non assumitur in
unitatem suppositi Spiritus sancti. Unde cum operatio a supposito
unitatem habeat et diversitatem, non poiest esse, quod intelligatur
esse una operatio voluntatis et Spiritus sancti nis: per modum, quo
Deus operatur in qualibet re» i. e. nisi praedicetur de Spiritu sancto
specialiter per appropriationesn voluntatis motio, quae reipsa com-
munis est omnibus tribus Personis. En distinctio explicita S. Thomae,
quomodo motio Spiritus sancti concipienda esset consequenter in
conformitate cum opinione falsa Magistri et quomodo intelligenda sit
secundum veritatem per appropriationem.

Nunc intelligimus etiam verba a. 1 de Carilale : « Si actus caritatis
in homine non ex aliquo habitu interiori procedat naturali potentiae
superaddito (sc. secundum doctrinam S. Thomae), sed ex motione
Spiritus sancti (i. e. juxta opinionem Magistri), sequetur alterum
duorum : vel quod actus caritatis non sit voluntarius, quod est
impossibile, quia hoc ipsum diligere est quoddam velle; aut quod
non excedat facultatem naturae, et hoc est haereticum. »

Si enim Spiritus sanctus solus qua tertia divina Persona movet
ad actum voluntatem, actus idem numero caritatis esse nequit operatio
et voluntatis et Spiritus sancti, «cum operatio a supposito habeat
unitatem et diversitatem ». Actus ergo caritatis erit aut actus Spiritus
sancti tantum aut solius voluntatis ideoque in priori casu actus ille
non erit voluntarius, quia non esset actus voluntatis, sed solius
Spiritus sancti; in altero autem casu non potest esse supernaturalis,
quia esset solius nudae voluntatis (sumitur vero voluntas per synec-
dochen pro homine habente ipsam). Primum autem, h. e. quod actus
caritatis non esset voluntarius, est impossibile, nam ipsum diligere
est necessario quoddam velle, unde non potest non esse voluntarium ;



S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica 29

secundum vero, 1. e. actum caritatis non excedere facultatem naturae,
est haereticum.

« Hoc igitur remoto, pergit Doctor Angelicus, excluso nempe
utroque praedicto consequenti, sequetur primo quidem, quod actus
caritatis sit actus voluntatis; secundo dato (et non concesso), quod
actus voluntatis possit esse lotaliter ab extrinseco sicut actus manus
vel pedis, sequetur etiam, si actus caritatis sit sokwn a principio
exteriorl movente (1. e. a Spiritu sancto non per appropriationem, sed
reduplicative sumpto qua tertia Persona, sequetur, inquam), quod non
sit meritorius. Omne enim, quod non agit secundum formam pro-
priam, sed solum secundum quod est motum ab altero, est agens
instrumentaliter tantum, sicut securis est mota ab artifice. »

Una eademque operatio non potest procedere immediate imme-
diatione suppositi ab utraque causa, sc. et ab homine et a tertia
Persona divina. Dato tamen et non concesso, quod actus voluntatis
posset esse totaliter ab extrinseca causa, Spiritus sanctus posset adhuc
movere voluntatem per modum tantum, quo artifex movet instru-
mentum, v. g. securim. Quo in casu caritatis actus non esset, ut patet,
liber et proinde pro homine non meritorius. « Et sic totaliter tollitur
meritum, cum dilectio sit radix merendi. »

S. Thomas ergo demonstratione ad impossibile ex consectariis
absurdis probat falsitatem opinionis impugnatae, caritatem nempe in
anima non esse quidquam creatum, et exinde veritatem sententiae
contradictoriae, quam ipse adstruit, caritatem esse habitum creatum.
Omnino similis argumentatio reperitur in II-II q. 23 a. 2.

Quaestio itaque, de qua agitur, non est, sicut opinatur P. Stufler,
utrum possit Deus voluntatem movere ad actum liberum super-
naturalem absque habitu infuso necne. De praemotione divina
Angelicus loco laudato ne mentionem quidem facit. Unde non est
mirum, «quod hic textus, qui, prouti auctor autumat, perspicuitate
sua omnibus aliis longe antecellit, a theologis in dirimenda contro-
versia nostra (videlicet de praemotione physica) nullam considerationem
Invenit ».

Quamvis autem verum sit, quod P. Stufler p. 358 dicit, non agi
de quaestione inter Thomistas et Molinistas vigente, utrum actus
caritatis a voluntate elici possit cum solo concursu simultaneo Spiritus
sancti, an vero ad hoc necessaria sit aliqua praemotio physica a Deo
prius voluntati impressa, cum talis controversia tunc temporis nondum
existeret, nihilominus ex modo argumentandi sequitur S. Thomam



30 S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica

pracdamnasse in sententia Magistri doctrinam quoque Molinistarum
(doctrinam ceteroquin etiam a P. Stufler reprobatam) de concursu
mere simultaneo eo, quod asserit impossibile esse duas causas com-
pletas immediate immediatione suppositi producere unum numero
actum. « Nec habet instantiam de pluribus trahentibus navem, quia
nullus eorum est perfectus motor, cum virtus uniuscujusque sit in-
sufficiens ad movendum» (I q. 52 a. 3). « Multi enim trahentes navim
unam actionem faciunt ex parte operati, quod est unum, sed tamen
ex parte trahentium sunt multae actiones, quia sunt diversi impulsus
ad trahendum» (C. G. II c. 57).

Vehementer autem errat P. Stufler interpretando verba S. Thomae
innixus suae fixae rationi non posse dari liberum actum super-
naturalem in homine nisi ex habitu infuso ita, ut omnis motus volun-
tatis per praemotionem transeuntem physicam necessario esset violentus.
Angelicus ex praemissa a P. St. quoque concessa non posse unum
eundemque numero actum caritatis ab homine et a tertia divina
Persona immediatione suppositi produci qua causis completis infert
actum caritatis in homine non ex aliquo habitu infuso procedentem
in hvpothesi Magistri attribuendum esse aut soli Spiritui sancto aut
homini tantum : «Si actus caritatis in homine non ex aliquo habitu
interiori procedat naturali potentiae superaddito, sed ex motione
Spiritus sancti, sequetur alterum duorum: vel quod actus caritatis
non sit voluntarius (in priori nempe casu), quod est impossibile, quia
hoc ipsum diligere est quoddam velle ; aut quod non excedat facul-
tatem naturae (sc. in altero casu), et hoc est haereticum.» P. Stufler
autem concludit p. 359: «Si igitur Spiritus sanctus voluntatem ad
actum dilectionis Dei sine habitu moveret, aut eam moveret mediante
inclinatione naturali, et tunc actus ille naturalis et non meritorius
esset ; aut eam moveret per impulsum quendam supernaturalem tran-
seuntem voluntati superadditum, et tunc actus non procederet ex
principio interno et non esset voluntarius. Nam hoc altero admisso
Deus voluntatem eo modo moveret, quo quis lapidem per impulsum
mechanicum transeuntem movet. Sicut autem talis motus lapidi non
est naturalis, ita etiam motus voluntatis causatus ex impulsu Spiritus
sancti transeunte non est voluntarius, quia non ex principio interno
causatur. » :

Secundum S. Thomam sufficit ad hoc, ut actus dilectionis sit
voluntarius, quod sit actus voluntatis, ideoque statuit impossibile esse,
quod actus quicunque caritatis non sit voluntarius, quia hoc ipsum



S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica 31

diligere est quoddam velle.  Juxta autem P. Stufler potest «dari actus
voluntatis, qui non sit voluntarius, si sc. Deus voluntatem moveret
per i'mpulsum transeuntem, non vero cum principio permanente et,
quando sermo est de actu supernaturali, si moveret sine habitu infuso.

Motus lapidis potest esse violentus, nullo modo vero motus volun-
tatis. Cum ergo auctor saepe ex motu lapidis violento a pari, ut ait
p. 202, ad motum voluntatis concludit, neganda est paritas, quia actus
intericr voluntatis (i. e. ipsa volitio) necessario est veoluntarius proce-
ditque necessario a principio interno h. e. a voluntate, cum voluntas
tantummodo quoad actum exteriorem a voluntate imperatum violentiam
pati possit (I-II q. 6 a. 4). Terminologia illa, juxta quam sub principio
interno actus caritatis intelligitur nonnisi voluntas habens caritatis
habitum, nullatenus adscribi potest S. Thomae, uti auctor facit p. 360.

Opinio non posse esse liberum actum supernaturalem, qui non
procedat ex habitu infuso, sed solum per physicum influxum tran-
seuntem gratiae eliciatur, adeo evidenter adversatur menti Doctoris
Angelici, ut, si testimonium inveneris aliquod, in quo ejusmodi doctrina
revera traditur, statim possis exinde omnimoda cum certitudine, sine
formidine errandi concludere aut opus illud esse spurium aut saltem
textum istum esse corruptum. _

Sed fortasse aliquis objiciat : nonne S..Thomas (I d. 17 q. 1 a. 1),
postquam dixit : «cum operatio a supposito unitatem habeat et diversi-
tatem, non potest esse, quod intelligatur esse una operatio voluntatis
et Spiritus sancti nisi per modum, quo Deus operatur in qualibet re »
(i. e. sua praemotione physica, quae tamquam actio ad extra debet
efficienter esse a tota Trinitate), protinus subjungit: «sed iste modus
non sufficit ad operationis perfectionem » ? — Respondeo : hoc, i. e. ad
perfectionem actus humani exigi habitum, Aquinas semper docét,
attamen nunquam postulat necessitatem habitus ad possibilitatem
actus lbert vel supernaturalis in genere. |

- Jam Capreolus (in I d. 17 ¢. T ad argumenta Aureoli contra
I. concl.) reponit: «Non est intentio S. Doctoris, quod voluntas
caritate informata possit in substantiam alicujus actus, in quam non
Possit sine habitu caritatis .... Sed intendit, quod ad hoc (habitus
Caritatis exigitur), quod voluntas eliciat actum dilectionis perfectum
quantum ad omnia requisita ad bonitatem actus meritoriz. » Quod
dein probat provocando inter alia ad IT d. 4T q. T a. 2: «Sicut in
Tebus naturalibus una perfectio alteri superadditur, sic ut quaédam
fes habeant unam illarum et quaedam duas et sic deinceps, ita etiam



32 S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica

in moralibus contingit in actu considerare aliquam perfectionem alii
superadditam, ex quarum unaquaque dicitur actus bonus. Et si aliqua
illarum perfectionum desit, deerit bonitas, quae est secundum per-
fectionem illam. Verbi gratia, omnis actus, inquantum est actus,
habet quandam essentialem bonitatem, secundum quod omne ens
bonum est. Sed in aliquibus actibus superadditur quaedam bonitas
ex proportione actus ad debitum objectum et secundum hoc dicitur

actus bonus ex genere ; et ulterius ex debita commensuratione circum-

stantiarum dicetur bonus ex circumstantia, et sic deinceps quousque
perveniatur ad ultimam bonitatem, cujus humanus actus est suscep-
tivus, quae est ex ordine in finem ultimum per habitum gratiae et
caritatis. Et ideo actus illorum, qui gratiam et caritatem non habent,
hoc modo bonus esse non potest : et haec est bonitas, secundum quam
actus meritorius dicitur. »

Idcirco S. Thomas (I d. 17 q. 1 a. 1) docet : « Cum actus caritatis
perfectionem quandam habeat ex hoc, quod est meritorius omnibus
modis, oportet ponere caritatem esse habitum creatum in anima, quae
(caritas) quidem efficienter est a tota Trinitate, sed exemplariter manat
ab amore, qui est Spiritus sanctus.» Similiter animadvertit (IT-IT
q. 23 a. 2): « Manifestum est, quod actus caritatis excedit naturam
potentiae voluntatis. Nisi ergo -aliqua forma superadderetur naturali
potentiae, per quam inclinaretur ad dilectionis actum, esset actus iste
imperfectior (nota bene : non dicit émpossibilis, sed imperfectior) actibus
naturalibus et actibus aliarum virtutum ; nec esset facilis et delectabilis

. unde maxime necesse est, quod ad actum caritatis in nobis
existat aliqua habitualis forma superaddita potentiae naturali inclinans
ipsam ad caritatis actum et faciens eam prompte et delectabiliter operari. »

S. Thomas ergo postulat habitum caritatis, ut homo possit prompte
et delectabiliter operari, ut actus caritatis sit perfectus ac meritorius
vitae aeternae. P. Stufler autem inde concludit operationem super-
natuyalem et liberam sine habitu infuso imipossibilem esse !

Tta etiam ex verbis S. Doctoris ad t1. a. 1 de Virt. in comm.
« Ad utrasque operationes habitu indigemus: ad naturales quidem
tribus rationibus superius (in corp.) positis (sc. ut sit uniformitas in
operatione, ut operatio perfecta in promptu habeatur et ut delecta-
biliter perfecta operatio compleatur) ; ad meritorias autem nsuper,
ut naturalis potentia elevetur ad id, quod est supra naturam, ex habitu
infuso » — infert P. St. p. 365 : « Ergo operatio supernaturalis et libera
sine habitu infuso impossibilis est. »



S. Thomae a. 1 de Caritate et praemotio physica 33

Et pariter ex I[-II q. 68 ad 2: «Ratio illa (quod non est
conveniens, ut instrumentum perficiatur per habitum) procedit de
instrumento, cujus non est agere, sed solum agi. Tale autem instru-
mentum non est homo, sed sic agitur a Spiritu sancto, quod etiam
agit, inquantum est liberi arbitrii; unde indiget habitu» — concludit
continuo p. 366 P. St.: « Ergo si homo a Spiritu sancto ageretur per
solam praemotionem physicam sine infusione habitus, ageret ut instru-
mentum tantum, quod libertate caret; proinde actus liber entitative
supernaturalis sine habitu infuso impossibilis est ». Simile cum prae-
cedenti esset ratiocinium hoc : Solus homo qua animal rationale indiget
libris ad suam perfectionem. Ergo qui non utuntur libris, non sunt
animalia rationalia ac proinde non sunt homines. Legitime possemus
dumtaxat ita discurrere: Si homo ageret ut instrumentum tantum,
quod libertate caret, ageretur a Deo.per solam praemotionem physicam
sine infusione habitus. Attamen nonnisi per fallaciam consequentis ex
posito consequenti ponitur antecedens: Si homo ageretur per solam
praemotionem physicam sine infusione habitus, ageret ut instrumentum
tantum, quod libertate caret; proinde actus liber entitative super-
naturalis sine habitu infuso impossibilis est. In corp. autem ejusdem
articuli expresse dicitur : « Dona Spiritus sancti (de donis enim Spiritus
sancti loquitur S. Thomas 1. ¢.) sunt quidam habitus, quibus homo
perficitur ad prompte obediendum Spiritui sancto », non vero ad libere
exercendum actum supernaturalem.

Cunctae ejusmodi argumentationes in toto libro auctoris eodem
vitio logico laborant : conclusiones inferunt ex praemissis S. Thomae,
quod in praemissis non continetur. Cujus causa est, quod P. St.
conatus est perficere rem impossibilem, sc. ostendere, quomodo juxta
Angelicum Deus voluntatem moveat in omni operatione, quin eam
moveat seu praemoveat.

Divus Thomas docet solum Deum, qui est causa voluntatis, qua
Principium extrinsecum posse movere voluntatem quoad exercitum
actus. P. Stufler inde concludit a- mortuis resuscitando theoriam
Durandi Deum solummodo eatenus posse movere voluntatem, quatenus
Voluntatem causat cum inclinatione habituali ad bonum universale.

« Quod motus voluntarius ejﬁs (hominis), "inquit Aquinas I-II
9. 9 a. 6, sit ab aliquo principio extrinseco, quod non est causa volun-
tatis, est impossibile. Voluntatis autem causa nihil aliud esse potest
quam Deus. » — « Principium externum, colligit P. St. p. 185 ex effato
hoc, quod est extra cantroversiam apud omnes, eatenus tantum in

Divus Thomas, ’



34 S. Thomae a. 1 de Caritate el praemotio physica

motum naturalem vel voluntarium influere potest, quatenus principium
internum motus vel operationis dat. Atqui principium internum motus
voluntarii est ipsa potentia voluntatis, quae ex natura sua non habet
inclinationem nisi ad bonum universale. Ergo neque Deus ut prin-
cipium externum alio modo actum voluntatis causare potest, nisi
quatenus voluntatem per creationem causat elque inclinationem in
bonum universale indit. »

S. Doctor decernit I-II q. g a. 6 ad 3 : « Deus movet voluntatem
hominis sicut universalis motor ad universale objectum voluntatis,
quod est bonum. » — « Ergo, deducit ex his verbis P. Stufler p. 188§,
Deus movet voluntatem praecise eo, quod eam creando causat. »

D. Thomas tradit C. G. III c¢. 88: «Illud solum agens potest
causare motum voluntatis absque violentia, quod causat principium
intrinsecum hujus motus, quod est potentia ipsa voluntatis. Hoc
autem est Deus, qui animam solus creat. » — « Ergo, infert P. St. p. 202,
Deus non alio modo actum voluntatis causat nisi quatenus Vlrtutem
volendi dat et in esse conservat. »

Angelicus docet (Comp. Theol. c. 129): « Cum actus voluntatis
sit inclinatio quaedam ab interiori ad exterius procedens et comparetur
inclinationibus naturalibus, sicut inclinationes naturales rebus natu-
ralibus solum insunt a causa suae naturae, ita actus voluntatis a solg
Deo est, qui solus causa est naturae rationalis voluntatem habentis. »
— Inde colligit P. St. p. 203 : « Ergo etiam motus voluntatis a prin-
cipio externo causari non potest, nisi inquantum illud ipsam naturam
rationalem voluntatem habentem causat, quod principium solus Deus
est. Ergo Deus non potest alio modo causare actum voluntatis, nisi
quatenus voluntatem causat et conservat. » Et sic porro. —

Omnia illa «ergo» nulla sunt ergo. :

Studium istud auctoris imponendi S. Thomae ubique suam pro-
priam opinionem absque ullo dubio minime proficuum esse veritati
detegendae existimo. neque hoc pacto ulla spes effulgere potest fore,
ut tali methodo unquam genuina Doctoris Angelici doctrina deter-
minetur. Licet quidem unicuique sequi sententiam quamlibet, quae
ipsi placet vel vera videtur, caveat tamen oportet, ne vi aliorum verba
ad suum sensum contorqueat, cum ejusmodi modus agendi etiam vix
propriam opinionem commendet.

—— e e A




	S. Thomae a. I de Caritate et praemotio physica

