
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: S. Thomae a. I de Caritate et praemotio physica

Autor: Zigon, Franciscus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S. Thomae

a. 1 de Caritate et praemotio physica.

Scripsit Dr. Francisais ZIGON, Goriciae.

« Quantopere S. Thomas inimicus sit omnis praemotionis vel

praedeterminationis physicae, scribit P. j. Stufler S. J. (D. Thomae

Aqu. doctrina de Deo opérante. Oeniponti. 1923. p. 204 sqq.), et ad

rationem actus voluntarii postulet, ut solummodo a principio intcrno
permanente procedat, maxime elucet ex a. 1 de Caritate, ubi opinionem
Magistri impugnat affirmantis, caritatem esse ipsum Spiritum sanctum. »

« Ut huius opinionis intellectus plenius habeatur, sciendum est, quod
actum dilectionis, quo Deurn et proximum diligimus, magister posuit
quiddam creatum in nobis, sicut et actus ceterarum virtutum, sed

ponebat differentiam inter actus caritatis et actus aliarum virtutum,
quod Spiritus sanctus ad actus aliarum virtutum movet animam
mediantibus quibusdam habitibus, qui virtutes dicuntur, sed ad actum
dilectionis movet voluntatem immediate per seipsum absque ali(]uo
habitu. » Ergo quaestio, de qua ibi agitur, haec est : Potestne Spiritus
sanctus immediate per se sine habitu, caritatis injuso tamqiiam principio
interno permanente voluntatem ad actum caritatis supernaturalem movere

Et ad hanc Angelicus ita respondet :

« Sed haec opinio omnino stare non potest. Sicut enim naturales actio nés

et motus a quodani principio intrinseco procedunt, quod est natura, ita et

actiones voluntariae oportet quod a principio intrinseco procédant. Nam
sicut inclinatio naturalis in rebus naturalibus appetitus naturalis nominatur,
ita in rationalibus inclinatio apprehensionem intellectus sequens actus
voluntatis est. Possibile autem est, quod res naturalis ab aliquo exteriori
âgente ad aliquid moveatur non a principio intrinesco, puta cum lapis
proicitur sursum. Sed quod talis motus vel actio non a. principio intrinseco
procedens naturalis sit, omnino est impossibile, quia in se contradictionem
implicat. Unde, cum contradictoria esse simul, non subsit divinae
potentiae, nec hoc a Deo fieri potest, ut motus lapidis sursum,. qui non est
a principio intrinseco, sit ei naturalis. Potest quidem lapidi dare virtutem,
ex qua sicut ex principio extrinseco sursum naturaliter moveatur; non



S. Thomae a. i de Caritate et praemotio phvsica 25

autem ut motus iste sit naturalis, nisi ei alia natura detur. Et similiter
non potest lioc divinitus fieri, ut aliquis motus hominis vel interior
vel exterior, qui sit a principio extrinseco,. sit voluntarius ; undo
omnes actus voluntatis reducuntiir sicut in primant radicem in id,
quod homo naturaliter vu.lt, quod est finis ultimus. Quae enirn sunt ad

finem, propter fineni volumus. Actus igitur, qui excedit. tolam facultatem
humanae naturae, non potest esse homini voluntarius, nisi superaddatur
naturae humanae aliquid intrinsecum voluntatem perficiens, ut talis actus
a principio mtrinseco proveniat. Si igitur actus caritatis in homine non ex

aliquo habitu interior* procedat nalurali potentiae superaddito, seel ex motione

Spiritus sancti, sequeiur alterum duorum : vel quod actus caritatis non sit
voluntarius, quod est impossibile, quia hoc ipsum einigere est quodclam veils ;
aut quod non excedat facultatem naturels, et hoc est haereticum. Hoc igitur
remoto sequetur primo quidem, quod actus caritatis sit actus voluntatis ;

secundo dato, quod actus voluntatis possit esse totaliter ab extrinseco,
sicut actus manus vel pedis, sequetur etiam, si actus caritatis sit solum a

principio exteriori niovente, quod non sit nieritorius. Ornne enim, quod
non agit secundum formanr propriam, sed solum secundum quod est
motum ab a.ltero, est agens instrumentaliter tantum, sicut securis agit prout
est mota ab artifice. Sic igitur, si anima non agit actum caritatis per
aliquant formant propriam, sed solum secundum quod est mota ab exteriori
agente, sc. Spiritu sanclo, sequetur, quod ad hunc actum se habeat ut instru-
menlum tantum; non ergo in homine evil hunc actum agere vel non agere ;
et ita non potent esse nieritorius ; haec enim sola meritoria sunt, quae in
nobis aliquo modo sunt; et sic totaliter tollilur meritum humanuni, cum
dilectio sit radix merendi. »

« Mirum sane est, prosequitur J-1. Stufler, quod hie textus, qui
perspicuitate sua omnibus aliis longe a.ntecellit, a theologis in dirimenda
controversia nostra nullam considerationem invenit. Ad quaestionem
propositam, num Spiritus sanctus voluntatem per seipsum immediate
sine habitu infuso ad actum caritatis movere possit, Thomistae juxta
principia sua respondere debent, id absolute loquendo possibile esse

At vero S. Thomas explicitis verbis asserit, id absolute impossibile
esse, actumque talem aut non voluntarium aut non supernaturalem
aut saltern non liberum et meritorium esse

« Si Spiritus sanctus voluntatem sine habitu supernaturali ad

actum caritatis moveret, aut earn moveret mediante principio interno

mere naturali, i. c. mediante nalurali inclinations in bonuni universale,
et tunc actus caritatis non excederet facultatem naturae, quod sine haeresi

affirmari nequit ; aut earn moveret impulsu physico supernaturali vel

per praemotionem supernaturalem, el tunc actus non esset voluntarius,
quod répugnât. Insuper, etiamsi possibile esset, voluntatis actum Maliter

esse a principio externo, tarnen non esset nieritorius et liber, quia



26 S. Thomae a. i de Cari täte et praemotio phvsica

voluntas non ageret nisi -pure instrumentante/, sicut securis agit mota ab

artifice. Instrumentum, qnod non ex se agit, sed solum inquantum
ab altero movetur, non habet in sua potestate agere et non agere,

ideoque non agit libéré. Ergo si Spiritus sanctus ad actum caritatis

moveret per praemotionem physicam, tolleretur libertas et meritum hujus
actus. »

Deinde ponit P. Stufler p. 357 thesim : « S. Thomas docet, im-
possibilem esse actum supernaturalem, qui non ex habitu infuso
procedat. » Demonstrare autem conatur istam thesim eodern Divi Thomae
testimonio quasi, invincibili Achille ita (p. 357 sqq.) : « Primum, et

meo quidem judicio peremptorium argumentum depromitur ex a. 1

quaestionis disputatae de Caritatc Ibi Angclicus réfutât opinionem
Petri Lombardi asserentis caritatem non esse quidquam creatum, sed

ipsum Spiritum sanctum ; quam opinionem ita intelligendam esse

docet, « quod Spiritus sanctus ad actus aliarum virtutum movet
animam mediantibus quibusdam habitibus, sed ad actum dilectionis
movet voluntatem immediate per seipsum absque aliquo habitu ».

« Status quaestionis, monet P. St., bene considerandus est ; dis-

putatur enim de possibilitate actus caritatis supernaturalis et meritorii
sine habitu infuso, i. e. sine aliqua forma activa permanente et voluntati
per modum cujusdam inclinationis habitualis inhaerente.

« Ad quaestionem propositam S. Thomas respondet : « Sed haec

opinio omnino stare, non potest. » Ergo, absolute impossibile est,

Spiritum sanctum voluntatem ad actum dilectionis supernaturalis
movere sine habitu caritatis, quia ex hac positione aliquid absurdum
vel fidei contrarium sequeretur

« Si igitur, repetit rursum P, St., Spiritus sanctus voluntatem ad

actum dilectionis Dei sine habitu moveret, aid earn moveret mediante

inclinatione naturali, et tunc actus ille naturalis et non meritorius esset ;
aut earn moveret. per impulsum quondam supernaturalem transeuntem

voluntati superadditum, et tunc actus non procederet ex principio inferno

et non esset voluntarius. » Nam hoc altero admisse.) Ileus voluntatem
eo modo moveret, quo quis lapidem per impulsum mechanicum
transeuntem movet. Sicut autem talis motus lapidi non est naturalis,
ita etiam motus voluntatis causatus ex impulsu Spiritus sancti tràns-
eunte non est voluntarius, quia non ex principio interno causatur.

«Argumentum, quo D. Thomas impossibilitatem actus caritatis
supernaturalis per simplicem motionem Spiritus sancti sine infusione
habitus demonstrat, propter paritatem rationis ad omnes alios actus



S. Thomae a. i de Caritate et praemotio physica 27

entitative supernaturales' applicari potest et debet, ut per se patet ;

quare si Deus absque infusione habitus supernaturalis voluntatem ad actum

quemlibei supernaturalem moveret, is non e principio interna procéderet

neque voluntarius esset. Ideo omnes actus illi, quibus homines quovis
habitu infuso carentes remote ad justificationem se praeparant, neces-

sario, spectata sola entitate, naturales sunt. » — Hactenus P. Stufler.
Si quis superficialiter tantum textum hune Aquinatis perlegerit,

ejusmodi interpretatio forsitan ipsi aliquod fundamentum in verbis
S. Thomae habere videbitur. Considerato autern penitius accuratiusque
testimonio illo totam istam explicationem esse contra meutern Doctoris

Angelici manifestum erit. Quod commentario sequenti breviter
demonstrandum suscipimus. Hune vero in finem imprimis status quaestionis

diligenter nobis determinandus est, ut cognoscamus, quae sit révéra
opinio Magistri sententiarum, quam S. Thomas respuit, et quaenam
sint rationes, quibus S. Doctor earn impugn at, necnon quae sit opposita
doctrina, quam ipse tuetur.

Divus Thomas nobis jam in titulo articuli clare indicat quae-
stionem, de qua agitur. Nam ubique et I d. 17 q. 1 a. 1 et. II-II
q. 23 a. 2 tamquam problema, de quo disputatur, propouit quae-
stionem : « utrum Caritas sit aliquid creatum in anima », atque affir-

'mative respondet recusans negativam opinionem, caritatem videlicet
non esse aliquem habitum creatum in anima, sed esse ipsum Spiritum
sanctum. « Nec est, inquit (II-II q. 23 a. 2), sua (Magistri) intentio,
quod istc motus dilectionis, quo Deum diligimus, sit ipse Spiritus
sanctus ; sed quod iste motus dilectionis est a Spiritu sancto non
mediante aliquo habitu, sicut a Spiritu sancto sunt alii actus virtuosi
mediantibus habitibus aliarum virtutum, put a habitu fidei aut spei
aut alicujus alterius virtutis. »

Bene debemus ponderare singula haec verba, ut genuinum sensum
inde eruamus ; alioquin facile utraque sententia mutuo confunditur,
prout fit in praecedenti interpretatione.

Magister igitur posuit caritatem esse ipsum Spiritum sanctum,
qui mentem inhabitat voluntatemque ad actum caritatis movet.
Accipitur Spiritus sanctus in ista quaestionis solutione reduplicative
qua tertia Persona divina, quatenus a Patre Filioque realiter distin-
guitur, ut motio esset operatio propria solius tertiae Personae, dum
.luxta Aquinatem Spiritui sancto attribuitur motio ad actus caritatis
perinde atque ad actus aliarum virtutum etiam secundum Magistrum
solummodo per appropriationem.



28 S. Thomae a. r de Caritate et praemotio physica

Quomodo explicaverint opinionem a S. Thoma rejectam auctores.

qui sequebantur sententiam Magistri, declarans nobis Aquinas ait
(1 d. 17 q. i a. i) : « ad cujus explanationem quidam clicunt,

quod Spiritus sanctus, prout in sc consideratur, Spiritus sanctus et
Deus dicitur ; sed prout consideratur ut existons in anima, quant
movet ad actum caritatis, dicitur caritas. Dicunt enint, quod sicut
Filius univit sibi naturam humanam solus, quamvis sit ibi operatio
totius Trinitatis, ita Spiritus sanctus solus unit sibi voluntatem, quarn-
vis ibi sit operatio totius Trinitatis. Seil hoc non potest stare, quia
unio humanae naturae in Christo terminata est ad unum esse Personae
divinae ; et ideo idem actus numéro est Personae divinae et naturae
humanae assumptae. Sed voluntas alicujus sancti non assumitur in
unitatem suppositi Spiritus sancti. Unde cum operatio a supposito
unitatem habeat et diversitatem, non potest esse, quod intelligatur
esse una operatio voluntatis et Spiritus sancti nisi per modum, quo
Deus operatur in qualibet re » i. e. nisi praedicetur de Spiritu sancto

specialiter per appropriationern voluntatis motio, quae reipsa
communis est omnibus tribus Personis. En distinctio explicita S. Thomae,

quomodo motio Spiritus sancti concipienda esset consequenter in
conformitate cum opinione falsa Magistri et cpiomodo intelligenda sit
secundum veritatem per appropriationem.

Nunc intelligimus etiam verba a. i de Caritate : « Si actus caritatis
in homine non ex aliquo habitu interiori procedat naturali potentiae
superaddito (sc. secundum cloctrinam S. Thomae), sed ex motione

Spiritus sancti (i. e. juxta opinionem Magistri), sequetur alteram
cluorum : vel quod actus caritatis non sit voluntarius, quod est

impossibile, quia hoc ipsum diligere est quoddam velle ; aut quod
non excedat facultatem naturae, et hoc est haereticum. »

Si enim Spiritus sanctus solus qua tertia clivina Persona movet
ad actum voluntatem, actus idem numéro caritatis esse nequit operatio
et voluntatis et Spiritus sancti, « cum operatio a supposito habeat

unitatem et diversitatem ». Actus ergo caritatis erit aut actus Spiritus
sancti tantum aut solius voluntatis ideoque in priori casu actus ille
non erit voluntarius, quia non esset actus voluntatis, secl solius
Spiritus sancti ; in altero autem casu non potest esse supernaturalis,
quia esset solius nudae voluntatis (sumitur vero voluntas per synec-
dochen pro homine habente ipsam). Primum autem, h. e. quod actus
caritatis non esset voluntarius, est impossibile, nam ipsum diligere
est necessario quoddam velle, unde non potest non esse voluntarium ;



S. Thotnae a. i de Cantate et praemotio physica 29

secundum vero, i. e. actum caritatis non excederc. facultatem naturae,
est haereticum.

« Hoc igitur remoto, pergit Doctor Angelicus, excluso nempe
utroque praedicto consequenti, sequetur primo quiclem, quod actus
caritatis sit actus voluntatis; secundo dato (et non concesso), quocl
actus voluntatis possit esse Maliter ab extrinseco sicut actus manus
vel pedis, sequetur etiam, si actus caritatis sit sol/un a principio
exteriori movente (i. e. a Spiritu sancto non per appropriationem, scd

reduplicative sumpto qua tertia Persona, sequetur, inquam), quocl non
sit meritorius. Omne enim, quocl non agit secundum formam pro-
priam, sed solum secundum quod est motum ab altero, est agens
instrumentaliter tantum, sicut securis est mota ab artifice. »

Una eademque operatio non potest procedere immediate imme-
diatione suppositi ab utraque causa, sc. et ab homirie et a tertia
Persona divina. Dato tarnen et non concesso, quod actus voluntatis
posset esse totaliter ab extrinseca causa, Spiritus sanctus posset adhuc

movere voluntatem per modum tantum, quo artifex movet instru-
mentum, v. g. securim. Quo in casu caritatis actus non esset, ut patet,
liber et proinde pro homine non meritorius. « Et sic totaliter tollitur
meritum, cum dilectio sit radix merendi. »

S. Thomas ergo demonstratione ad impossibile ex consectariis
absurdis probat falsitatem opinionis impugnatae, caritatem nempe in
anima non esse quidquam creatum, et exinde veritatem sententiae

contradictoriae, quam ipse adstruit, caritatem esse habitum creatum.
Omnino similis argumentatio reperitur in II-II q. 23 a. 2.

Ouaestio itaque, de qua agitur, non est, sicut opinatur P. Stufler,
utrum possit Dens voluntatem movere ad actum liberum
supernaturalem absque habitu infuso necne. De praemotione divina
Angelicus loco laudato ne mentionem quidem facit. Uncle non est

mirum, « quocl hie textus, qui, prouti auctor autumat, perspicuitate
sua omnibus aliis longe antecellit, a theologis in dirimenda contro-
versia nostra (videlicet de praemotione physica) nullam considerationem
invenit ».

Quamvis autem verum sit, quod P. Stufler p. 35b elicit, non agi
de quaestione inter Thomistas et Molinistas vigente, utrum actus
caritatis a voluntate elici possit cum solo concursu simultaneo Spiritus
sancti, an vero ad hoc necessaria sit aliqua praemotio physica a Deo
prius voluntati impressa, cum talis controversia tunc temporis nondum
existeret, nihilominus ex modo argumentandi sequitur S. Thomam



30 S. Thomae a. i- de Cantate et praemolio physica

pracdamnasse in sentcntia Magistri doctrinam quoque Molinistarum

(doctrinam ceteroquin etiam a P. Stufler reprobatam) de concursu

mere simultaneo eo, quod asserit impossibile esse duas causas

complétas immediate immediatione suppositi producere unum numéro
actum. «Nec habet instantiam de pluribus trahentibus navem, quia
nullus eorum est perfectus motor, cum virtus uniuscujusque sit in-
sufficiens ad movendum » (I q. 52 a. 3). « Multi enim trahentes navim
unam actionem faciunt ex parte operati, quod est unum, sed tarnen

ex parte trahentium sunt multae actiones, quia sunt diversi impulsus
ad trahendum » (C. G. II c. 37).

Vehementer autem errat P. Stufler interpretando verba S. Thomae
innixus suae fixae rationi non posse clari liberum actum
supernaturalem in homine nisi ex habitu infuso ita, ut omnis rnotus voluntatis

per praemotionem transeuntem physicam necessario esset violentus.

Angelinas ex praemissa a P. St. quoque concessa non posse unum
eundemque numéro actum caritatis ab homine et a tertia divina
Persona immediatione suppositi produci qua causis completis infert
actum caritatis in.homine non ex aliquo habitu infuso procedentem
in hvpothesi Magistri attribuendum esse aut soli Spiritui sancto aut
homini tantum : « Si actus caritatis in homine non ex aliquo habitu
interiori procedat" naturali potentiae superaddito, sed ex motione

Spiritus sancti, sequetur alterum duorum : vel quod actus caritatis
non sit voluntarius (in priori nempe casu), quod est impossibile, quia
hoc ipsum diligere est quoddam velle ; aut quod non excedat facul-
tatem naturae (sc. in altero casu), et hoc est haereticum. » P. Stufler
autem concludit p. 359 : « Si igitur Spiritus sanctus voluntatem ad

actum dilectionis Dei sine habitu moveret, aut earn moveret mediante
inclinatione naturali, et tunc actus ille naturalis et non meritorius
esset ; aut earn moveret per impulsum quendam supernaturalem
transeuntem voluntati superadditum, et tunc actus non procederet ex

principio interno et non esset voluntarius. Nam hoc altero admisso

Deus voluntatem eo modo moveret, quo qui s lapidem per impulsum
mechanicum transeuntem movet. Sicut autem talis motus lapidi non
est naturalis, ita etiam motus voluntatis causatus ex impulsu Spiritus
sancti transeunte non est voluntarius, quia non ex principio interno
causatur. »

Secundum S. Thomam sufficit ad hoc, ut actus dilectionis sit
voluntarius, quod sit actus voluntatis, ideoque statuit impossibile esse,

quod actus quicunque caritatis non sit voluntarius, quia hoc. ipsum



S. Thoinae a. i de Caritate et praemotio piivsiea 31

diligere est quoddam velle. Juxta autem P. Stufler potest «dari actus
voluntatis, qui non sit voluntarius, si sc. Dens voluntatem moveret

per impulsion transeuntem, non vero cum principio permanente et,

quanclo sermo est de actu supernaturali, si moveret sine habitu infuso.
Motus lapidis potest esse violentus, nullo modo vero motus voluntatis.

Cum ergo auctor saepe ex motu lapidis violento a pari, ut ait

p. 202, ad motum voluntatis concludit, neganda est paritas, quia actus
interior voluntatis (i. e. ipsa volitio) necessario est voluntarius proce-
ditque necessario a principio interno h. e. a voluntate, cum voluntas
tantummodo quoad actum exteriorem a. voluntate imperatum violentiam
pati possit (I-II q. 6 a. 4). Terminologia illa, juxta quam sub principio
interno actus caritatis intelligitur nonnisi voluntas habens caritatis
habitum, nullatenus adscribi potest S. Thomae, uti auctor facit p. 360.

Opinio non posse esse liberum actum supernaturalem, qui non
procedat ex habitu infuso, seel solum per physicum influxum
transeuntem gratiae eliciatur, adeo evidenter adversatur menti Doctoris

Angelici, ut, si testimonium inveneris aliquod, in quo ejusmodi doctrina
révéra traditur, statim possis exinde omnimoda cum certitudine, sine

formidine errandi concludere aut opus illud esse spurium aut saltern

textum istum esse corruptum.
Sed fortasse aliquis objiciat : nonne S. Thomas (I d. 17 q. 1 a. 1),

postquam dixit : « cum operatio a supposito unitatem habeat et diversi-
tatem, non potest esse, quod intelligatur esse una operatio voluntatis
et Spiritus sancti nisi per modum, quo Dens operatur in qualibet re »

(i. e. sua praemotione physica, quae tamquam actio ad extra debet

efficienter esse a tota ïrinitate), protinus subjungit : « sed iste modus

non sufficit ad operationis perfectionem » — Respondeo : hoc, i. e. ad

fierfactionem actus humani exigi habitum, Aquinas semper docet,
attamen nunquam. postulat necessitatem habitus ad fiossibilitatem
actus liheri vel supernaturalis in genere.

Jam Capreolus (in I d. 17 q. r ad argumenta Aureoli contra
!• concl.) reponit : «Non est intentio S. Doctoris, quod voluntas
caritate informata possit in substantiam alieujus actus, in quam non
Possit sine habitu caritatis Sed intendit, quod ad hoc (habitus
caritatis exigitur), quocl voluntas eliciat actum dilectionis perjectum
quantum ad omnia requisita ad bonitatem actus meritorii. » Ouocl
dein probat provocando inter alia ad II d. 41 q. I a. 2 : « Sicut in
cebus naturalibus una perfectio alteri superadditur, sic ut quaedam
res habeant unam illarum et quaedam duas et sic deinceps, ita etiam



32 S. Thomae a. i de Caritate et praemotio physica

in moralibus contingit in actu considerare aliquam perfectionem alii
superadditam, ex quarum unaquaque dicitur actus bonus. Et si aliqua
illarum p'erfectionum desit, décrit bonitas, quae est secundum
perfectionem illam. Verbi gratia, omni.s actus, inquantum est actus,
habet quandam essentialem bonitatem, secundum quod omne ens

bonum est. Sed in aliquibus actibus superaclditur quaedam bonitas

ex proportione actus ad debitum objectum et secundum hoc dicitur
actus bonus ex genere ; et ulterius ex débita commensuratione circum-
stantiarum dicetur bonus ex circumstantia, et sic deinceps quousquc
perveniatur ad ultimam bonitatem, cujus humanus actus est suscep-
tivus, quae est ex ordine in finem ultimum per habitum gratiae et

caritatis. Et ideo actus illorum, qui gratiam et caritatem non habent,
lioc. modo bonus esse non potest : et haec est bonitas, secundum quam
actus meritorius dicitur. »

Idcirco S. Thomas (I d. 17 q. 1 a. 1) docet : « Cum actus caritatis
perfectionem quandam habeat ex hoc, quocl est meritorius omnibus

modis, oportet ponere caritatem esse habitum creatum in anima, quae
(caritas) quidem efficiente)' est a tota Trinitate, seel exemplar iter manat
ab amore, qui est Spiritus sanctus. » Similiter animadvertit (11-11

q. 23 a, 2): «Manifestum est, quocl actus caritatis excedit naturam
potentiae voluntatis. Nisi ergo aliqua forma superadderetur naturali
potentiae, per quam inclinaretur ad dilectionis actum, esset actus iste

iniperjectior (nota bene : non dicit rmpossibilis, sed imperfectior) actibus
naturalibus et actibus aliarum virtutum ; nec esset facilis et delectabilis

; undo maxime necesse est, quocl ad actum caritatis in nobis

existât aliqua habitualis forma superaddita potentiae naturali inclinans

ipsam ad caritatis actum et faciens earn prompte et delectabiliter operari. »

S. Thomas ergo postulat habitum caritatis, ut homo possit prompte
et delectabiliter operari, ut actus caritatis sit perfectus ac meritorius

vitae aeternae. P. Stufler autem inde concludit operationem
supernaturalem et liberum sine habitu infuso impossibilem esse

Ita etiam ex verbis S. Doctoris ad ri. a. 1 de Virt. in comm. :

« Ad utrasque operationes habitu indigemus : ad naturales quidem
tribus rationibus superius (in corp.) positis (sc. ut sit uniformitas in
operatione, ut operatio perfecta in promptu habeatur et ut delectabiliter

perfecta operatio compleatur) ; ad meritorias autem insuper,
ut naturalis potentia elevetur ad id, quod est supra naturam, ex habitu
infuso » — infert P. St. p. 365 : «Ergo operatio supernaturalis et libera
sine habitu infuso impossibilis est. »



S. Thomae a. i de Caritate et praemotio physica 33

Et pariter ex I-II q. 68 ad 2 : « Ratio ilia (quod non est

conveniens, ut instrumentant perficiatur per habitum) procedit de

instrumento, cujus non est agere, sed solum agi. Taie autem instru-
mentum non est homo, sed sic, agitur a Spiritu sancto, quod etiam

agit, inquantum est liberi arbitrii ; unde indiget habitu » — concludit
continuo p. 366 P. St. : « Ergo si homo a Spiritu sancto ageretur per
solam praemotionem physicam sine infusione habitus, ageret ut
instrumentant tantum, quod libertate caret ; proinde actus liber entitative
supernatural is sine habitu infuso impossibilis est ». Simile cum prae-
cedenti esset ratiocinium hoc : Solus homo qua animal rationale indiget
libris ad suant perfectionem. Ergo qui non utuntur libris, non sunt
animalia rationalia ac proinde non sunt homines. Legitime possemus
dumtaxat ita discurrere : Si homo ageret ut instrumentum tantum,
quod libertate caret, ageretur a Deo per solam praemotionem physicam
sine infusione habitus. Attamen nonnisi per fallaciam consequentis ex

posito consequenti ponitur antecedens : Si homo ageretur per solam

praemotionem physicam sine infusione habitus, ageret ut instrumentum
tantum, quod libertate caret ; proinde actus liber entitative super-
naturalis sine habitu infuso impossibilis est. In corp. autem ejusdem
articuli expresse dicitur : « Dona Spiritus sancti (de donis enim Spiritus
sancti loquitur S. Thomas 1. c.) sunt quidam habitus, quibus homo

perficitur ad prompte obediendum Spiritui sancto », non vero ad libéré

exercendum actum supernaturalem.
Cunctae ejusmodi argumentationes in toto libro auctoris eodem

vitio logico laborant : conclusiones inferunt ex praemissis S. Thomae,
quod in praemissis non continetur. Cujus causa est, quod P. St.

conatus est perficere rem impossibilem, sc. ostendere, quomodo juxta
Angelicum Deus voluntatem moveat in omni operatione, quin earn
moveat seu praemoveat.

Divus Thomas docet solum Deum, qui est causa voluntatis, qua
principium extrinsecum posse movere voluntatem quoad exercitum
actus. P. Stufler inde concludit a mortuis resuscitando theoriam
Durandi Deum solummodo eatenus posse movere voluntatem, quatenus
voluntatem causat cum inclinatione habituali ad bonum universale.

«Quod motus voluntarius ejus (hominis), inquit Aquinas I-II
1- 9 a. 6, sit ab aliquo principio extrinseco, quod non est causa voluntatis,

est impossibile. Voluntatis autem causa nihil aliud esse potest
quam Deirs. » — « Principium externum, colligit P. St. p. 185 ex effato
hoc, quod est extra cantroversiam apud omnes, eatenus tantum in

Divus Thomas. 3



34 S. Thomae a. i de Cari täte et praemotio physica

motum naturalem vel voluntarium influere potest, quatenus principium
internum motus vel operationis dat. Atqui principium internum motus
voluntarii est ipsa potentia voluntatis, quae ex natura sua non habet
inclinationem nisi ad bonum universale. Ergo neque Deus ut
principium externum alio modo actum voluntatis causare potest, nisi

quatenus voluntatem per creationem causat eique inclinationem in
bonum universale indit. »

S. Doctor decernit I-II q. 9 a. 6 ad 3 : « Deus movet voluntatem
hominis sicut universalis motor ad universale objectum voluntatis,
quod est bonum. » — « Ergo, deducit ex his verbis P. Stufler p. 188,

Deus movet voluntatem praecise eo, quocl earn creando causat. »

D. Thomas tradit C. G. III c. 88 : « Illud solum agens potest
causare motum voluntatis absque violentia, quod causat principium
intrinsecum hujus motus, quocl est potentia ipsa voluntatis. Hoc

autem est Deus, qui animant solus créât. » — « Ergo, infert P. St. p. 202,

Deus non alio modo actum voluntatis causat, nisi quatenus virtutem
volendi dat et in esse conservât. »

Angelicus docet (Comp. Theol. c. 129) : « Cum actus voluntatis
sit inclinatio quaedam ab interiori ad exterius procedens et comparetur
inclinationibus naturalibus, sicut inclinationes naturales rebus natu-
ralibus solum insunt a causa suae naturae, ita actus voluntatis a solo

Deo est, qui solus causa est naturae rationalis voluntatem habentis. »

— Inde colligit P. St. p. 203 : « Ergo etiam motus voluntatis a prin-
cipio externo causari non potest, nisi inquantum illud ipsam naturam
rationalem voluntatem habentem causat, quod principium solus Deus

est. Ergo Deus non potest alio modo causare actum voluntatis, nisi

quatenus voluntatem causat et conservât. » Et sic porro. —
Omnia ilia «ergo» nulla sunt ergo.
Studium istud auctoris imponendi S. Thomae ubique suam pro-

priam opinionem absque ullo dubio minime proficuum esse veritati
detegendae existimo neque hoc pacto ulla spes effulgere potest fore,

ut tali methodo unquam genuina Doctoris Angelici doctrina deter-

minetur. Licet quidem unicuique sequi sententiam quamlibet, quae
ipsi placet vel vera videtur, caveat tarnen oportet, ne vi aliorum verba
ad suum sensum contorqueat, cum ejusmodi modus agendi etiam vix
propriam opinionem commendet.


	S. Thomae a. I de Caritate et praemotio physica

