
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1924)

Artikel: Das Wesen des Thomismus

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen des Thomismus.
Von G. M. MANSER O. P.

Der Thomismus ein Doppelsystem.

Der Thomismus ist eine Weltanschauung, ein wissenschaftliches

System. Dieser Synthese, die der Meister von Aquino auf breiter
Basis in wundervoller Vielgestaltigkeit mit Weitblick und Scharfsinn

aufgeführt, wie Friedrich Paulsen gesagt x, hat auch ein Kuno Fischer
seine Bewunderung nicht versagt. 2 Ihre wissenschaftlich
kulturhistorische Bedeutung kann nur derjenige verkennen, der die beiden
Summen des englischen Lehrers, seine Quaestiones disputatae und
Commentare nie näher kennen gelernt. « Thomas' Verdienst, bemerkt
Rudolf Eucken, ist der Ausbau, die systematische Durchbildung einer
allumfassenden christlichen Weltanschauung ; er hat das Christentum
zur Kultur und Wissenschaft in engere. Beziehung gesetzt und bei

sicherer Wahrung der Herrschaft der Religion auch den anderen
Gebieten ein eigentümliches Recht gegeben. »3 War Thomas nur
Theologe

Es gibt und es gab schon im 13. Jahrhundert auch eine thomistische
Philosophie, eine philosophische Synthese, die wir in den folgenden
weiteren Ausführungen sogar in erster Linie und vor allem im Auge
haben werden. Das Verhältnis der beiden Synthesen, der
philosophischen und theologischen, mag später genauer bestimmt werden.
Vorläufig legen wir nur auf die Existenztalsache den Zeigefinger. Ohne
sie sind die erwähnten Werke des hl. Thomas wieder unerklärbar.
Eucken deutet oben auf dasselbe hin. Nicht ohne Grund hat Otto
Willmann diesen Punkt neuerdings stark betont. 4 Zwar schwindet
die ägyptische Finsternis einer Zeit zusehends, wo man, hie und da

1 Philosophia militans, 65.
2 Geschichte der neueren Philosophie, 66.
3 Lebensanschauungen großer Denker, 254.
4 Aus der Werkstatt der Philosophia perennis. Freiburg i. Br. 1912,

p. 126-127.



4 Das Wesen des Thomismus

sogar in scholastischen Kreisen, dem Aquinaten eine eigene, selbständige

Philosophie abgesprochen hat. Es ist das Verdienst eines modernen
Nichtscholastikers, des Pariser Professors Etienne Gilson, die These

einer selbständigen thomistischen Philosophie fast wie mit einer edlen

Leidenschaft verteidigt zu haben. Er hat auch die Hauptursache
jener Leugnung und Mißkennung aufgezeigt. 1 Weil Thomas nicht,
wie wir heutzutage in unseren philosophischen Lehrbüchern, die
Philosophie getrennt behandelte, sondern sie in seiner Summa theologica
mit der Theologie zusammen behandelte, mit anderen Worten : die
beiden Synthesen organisch zu einer gewaltigen Gesamtsynthese
verband— das ist einer der größten Gedanken, den die großen Scholastiker
des christlichen Mittelalters methodisch in ihren Summen und
Sentenzenkommentaren zum Ausdrucke brachten —, deshalb haben viele ihm
eine selbständige Philosophie abgesprochen. Mit Unrecht. Richtiger
dachte Jules Simon, wenn er von Thomas sagte : « Er ist ein tiefer
Philosoph, ein eminenter Denker. Hauptsächlich zur Metaphysik und
Moral gewandt, stieg er zu den höchsten Prinzipien dieser beiden
Wissenschaften auf, vertiefte sie zu wahrhafter Philosophie und
entwickelte daraus die Konsequenzen mit einer Strenge, einem Geiste

der Folge, einer Methode, die seiner Philosophie einen Charakter der

Regelmäßigkeit und einer ganz besonderen Größe geben und aus dem

Hauptwerk seiner Schriften eine wahre Encyklopädie des menschlichen
Wissens im 13. Jahrhundert machen. »2 Den großen Gedanken der

Doftpelsynthc,sa in der Summa theologica hat ein Landsmann des

genannten, Saisset, in einer so scharfschürfenden Weise ausgedrückt,
daß ich seine, herrlichen Worte dem .Leser nicht vorenthalten kann :

« Voici S. Thomas, le maître des maîtres, qui Aristote d'une main, la
Bible de l'autre, se dispose à résumer tous les travaux de son siècle

dans une encyclopédie gigantesque et à écrire pour l'instruction des

âges futurs cette immortelle Somme, où tous les problèmes de la
science et de la foi sont décomposés dans leurs éléments, régulièrement

discutés, magistralement résolus, oii la sagesse profane représentée par
le Philosophe contracte un mariage, qui semble indissoluble avec la
science sacrée : monument unique par l'ordre, la proportion, la grandeur
de l'ensemble, comme par la finesse, l'abondance et la précision des

1 Le .Thomisme. Introduction au système de S. Thomas d'Aquin. Strasbourg
1.919, P.23.

2 Manuel de la Philosophie. Paris 1846, p. 597.



Das Wesen des Thomismus 5

détails. Certes, si jamais la science humaine a présenté l'image de

l'éternel et de définitif, c'est au siècle de S. Thomas i 3

Wer aber für die öfter angefochtene These von einer selbständigen
thomistischen Philosophie das Beste und Gründlichste vorgebracht hat,
das war Ernst Gommer, Mit seiner scharfen Unterscheidung und

Abgrenzung von Glaube und Wissen hat Thomas seiner Philosophie
drei Dinge gegeben, die ihre Selbständigkeit begründen : eigene

Prinzipien, eigener Gegenstand und eigene Methode. 2 In den unmittelbar
an sich evidenten Verrinnjtprinzipien besitzt die Philosophie eigene,

von der Offenbarung unabhängige Grundsätze. Sie schmälert damit
die Rechte der Theologie nicht, die in den Glaubensartikeln ihrerseits
wieder ihre eigenen, von der Philosophie unabhängigen Prinzipien hat.
Nur dann könnte man der Philosophie ihre Existenzberechtigung
bestreiten, wenn sie keine eigenen Prinzipien hätte. Das ist ein Grundsatz,

der überall bei der Unterscheidung der Wissenschaften und der

Bestimmung ihrer Autonomie maßgebend ist. Eine absolute Autonomie
der Einzelnwissenschaft gibt es überhaupt nicht. Alle Disziplinen
greifen schließlich wieder, weil die Wahrheit ihr Gegenstand ist,
ineinander hinein. Das begründet unter ihnen innere und äußere,
theoretische und praktische Abhängigkeitsverhältnisse. Da keine
Wissenschaft ihre eigenen Prinzipien beweist, so kann die eine oder
andere von einer dritten sogar ihre eigentümlichen Prinzipien borgen.
Auch das würde die Autonomie einer Disziplin noch nicht in Frage
stellen. Nach Thomas sind aber die Prinzipien der Philosophie nicht
einmal irgendwie geborgene, sondern unmittelbar in sich evidente. —
Mit den eigentümlichen Prinzipien gibt Thomas seiner Philosophie
ein Zweites, den eigentümlichen Gegenstand, der das ganze riesige Gebiet
der natürlichen Wahrheiten umspannt. Gewiß ist die thomistische
Philosophie, wie sie aus dem Geiste seines genialen Urhebers hervorging,

nicht eine vollendete. Keine wird es je sein, weil die Wahrheit
unendlich ist. Unverdrossen haben Taüsencle und abermals Tausende
aus allen Orden und Ständen, seinen Pfaden folgend, weiter gearbeitet.
Andere werden folgen. Die thomistische Philosophie ist jortschritts-
jähig und fortschrittsfreundlich. Was aber ihr Begründer selber auf
dem Gebiete der natürlichen Wahrheiten in seinen beiden Summen,
seinen Comme»taren und Opuscula geleistet, haben jene allzeit an-

1 Essais sur la philosophie et la Religion au XIXmo. siècle. Paris 1845, p. 49.
2 Die immerwährende Philosophie. Wien 1899, p. 95 fi.



G Das Wesen des Thomismus

gestaunt, die sich ernstlich damit beschäftigt haben. Das hat Leo XIII.
in seiner denkwürdigen Enzyklika « Aeterni Patris » so prägnant
gesagt : « Es gibt kein Gebiet der Philosophie, das er nicht scharfsinnig
und zugleich gediegen behandelt hätte ; seine Untersuchungen über die

Gesetze des folgernden Denkens, über Gott und die unkörperlichen
Substanzen, über den Menschen und die übrigen sinnlichen Dinge,
über die menschlichen Handlungen und ihre Prinzipien sind derart,
daß darin sowohl eine Fülle von Stoff als passende Anordnung der

Teile, als auch zweckmäßigste Methode, Sicherheit der Grundsätze und
Kraft der Beweise sich findet. » — Ein Drittes ist mit den

eigentümlichen Prinzipien und dem Erkenntnisobjekt ebenfalls gegeben :

die eigentümliche Methode. Methodisch verfahren die Philosophie und
Theologie grundverschieden. Für die ersterc ist der Weg des apodiktischen

Vernunftbeweises mit all seinen untergeordneten Momenten

maßgebend ; für letztere der Autoritätsbeweis aus den Quellen der

positiven Offenbarung und ihrer Vermittlung durch das göttlich
garantierte kirchliche Lehramt.

Der Thomismus ist also eine Lehrsynthese. Nicht allein das. Er
ist ein Doffielsystem aus Philosophie und Theologie. Beide sind, kraft
ihrer verschiedenen Prinzipien, von einander verschieden und daher

in ihrer eigentümlichen Sphäre durchaus autonom. Die eine,

einheitliche, widerspruchslose Wahrheit, welche beide zum materiellen

Gegenstand haben, läßt einen Widerspruch zwischen beiden gar nicht
zu, ja ermöglicht es sogar, daß sie, unter einem andern Gesichtspunkte
wieder einander untergeordnet, zusammen ein harmonisches Ganzes,

die christliche, natürlich-übernatürliche Well- und Lebensanschauung
ausmachen, die in den mittelalterlichen Summae theologicae auch

methodisch den prägnantesten Ausdruck gefunden hat. Hierüber
später mehr.

Charakteristiken des Thomismus.

Wir hatten in einem früheren Hefte des Divus Thomas die
wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas zu charakterisieren versucht. 1

Wir glaubten, sein vielgestaltiges, persönliches, schöpferisches Arbeiten
und Schaffen aus seiner glühenden Hingabe an die Wahrheit
einheitlich erklären zu können. Wäre es vielleicht möglich, in seinem
philosophischen Systeme ein grundlegendes Moment, etwa einen Lehr-

1 B. I. (1923) p. 21S ff.



Das Wesen des Thomismus 7

punkt au/zuzeigen, dessen konsequente Durchführung sein System in
seiner Eigenart charakterisieren würde Damit haben wir eine wichtige

und schwierige Frage gestellt.
Ihre Wichtigkeit ist einleuchtend. Die lehrinhaltliche Charakteristik

eines Systems berührt gleichsam seine Seele. Charakteristiken
können verschieden sein, tiefer und weniger tief, je nachdem sie uns

nur das eine oder andere von mehreren abgeleiteten Charaktermerkmalen,

oder mehrere abgeleitete Charakterzeichen zusammen angeben,
oder endlich jenes tiefste Merkmal, von dem wieder alle anderen als

abgeleitete zu betrachten sind. Eine Charakteristik des Thomismus
im letzteren Sinne würde den eigentlichen Kern desselben treffen.
Das wäre aber nur dann möglich, wenn es gelingen würde, im
thomistischen Systeme ein Prinzip aufzuzeigen, das r. wissenschaftlich

jene scharfe Unterscheidung von Theologie und Philosophie begründete,
welche der christlichen Philosophie ihre Autonomie gegeben und auf
welche scharfe Unterscheidung Thomas zugleich die Harmonie von
Glauben und Wissen aufgebaut hat ; das 2. in seiner Entwicklung den

Thomismus schon in seiner Entstehung im 13. Jahrhundert charakterisierte

und von den damals herrschenden anderen Geistesrichtungen
unterschied, und doch auch wieder ihrer Mitarbeit an der christlichen
Philosophie gerecht würde ; auf das 3. alle wichtigsten Lehrpunkte und
'methodischen Momente der thomistischen Philosophie, im Gegensatze
zu den falschen philosophischen Systemen — Monismus, Pantheismus,
Materialismus, Idealismus usw. — zurück führbar wären ; das 4. in
seiner Weiterentwicklung auch fernerhin als Prinzip eines gesunden
Fortschrittes auf dem Gebiete des Thomismus gelten könnte.

Mit einem solchen grundlegenden Prinzip hätten wir dann
tatsächlich ein tiefstes Charaktermerkmal, das den Thomismus in seiner
innersten Eigenart bestimmte, ihn von anderen Systemen unterschiede
und seiner lehrinhaltlichen Vielgestaltigkeit ein einheitliches Gepräge
und die wissenschaftlich begründete Aussicht auf weiteren Fortschritt
verleihen würde.

Damit hat die Schwierigkeit des Problems eine grelle Beleuchtung
erhalten. Sie tritt aber noch greller hervor, wenn wir weiterhin noch
die verschiedenen Meinungen über den Charakter des Thomismus ins
Auge fassen. Hierüber sind wir allerdings nur sehr unvollkommen
unterrichtet. In vielen geschichtsphilosophischen Werken haben wir
über das überhaupt nichts gefunden, was über die Bedeutung einer
bloßen Andeutung hinausginge.



8 Das Wesen des Thomismus

Ziemlich allgemein betont man den aristotelischen Lehreinschlag
im Thomismus. Aristoteles, so sagt man, ist Führer auf philosophischem
Gebiete an Stelle Piatos und Augustins. Deshalb nennt man die

philosophische Richtung des Aquinaten im 13. Jahrhundert auch einfach
die « aristotelische ». Von einer « Aristotelessucht » und « -Raserei »

hat bekanntlich schon Jak. Brucker gesprochen 1, ohne aber Scholastik
im allgemeinen und Thomismus genauer von einander zu unterscheiden.

Von moderneren Autoren wird am häufigsten die klare
Unterscheidung von Glaube und Wissen und die Harmonie beider als Charaktermerkmal

hervorgehoben. So unter anderen von Gommer 2, Jourdain3,
Mandonnet 4, Grabmann 5, Werner °, Endres 7, Willmann 8, Baldwin 9,

Überweg. 10 Manche ältere Historiker, besonders Gegner der Scholastik,
wie z. B. j. Brucker und J. G. Buhle, faßten jene Harmonie als

sklavisches Dienstverhältnis der Philosophie zur Kirche. Von ihnen
sind die Schwegler 11 und Kirchner 12 noch beeinflußt.

Mehrere Historiker, von den verdientesten, betonten außer dem
Aristotelismus und der Harmonie von christlichem Glauben und Wissen
noch einzelne Lehrpunkte als besonders grundlegend : so Stock] 13 und
Grabmann 14 den Begriff der ersten Substanz, Überweg das Kausalprinzip.

16 Grabmann hält die. .Lehre von Akt und Potenz für die zwei

Grundpfeiler der thomistischen Metaphysik. 16 Albert Farges hält die

gleiche Lehre für das Fundament und die Grundlage der ganzen
aristotelisch-thomistischen Philosophie. 17 Schon vor ihm hatte der

gelehrte Vaeherot von derselben Lehre gesagt: «Toute la doctrine
d'Aristote repose sur une formule, qui n'est que l'expression la plus

1 Hist. or. pliil. t. III, ]). 885.
2 Die immerwährende Philosophie, p. 95.
3 La philosophie de S. Thomas d'Aquin. Paris 1858, t. I, 435.
4 Siger de Brabant. Louvain 1911, I, p. 53 ff.
' Thomas von Aquin. 4 Kempten 1920, p. 68.
3 Der hl. Thomas von Aquin. Regensburg 1858, B. Ill, p. 655.
7 Geschichte der mittel. Philosophie 1908, p. 144.
8 Aus der Werkstatt der philosophia perennis, p. 127.
9 Dictionary of Philosophy and Psychology. New York J902. « Thomism >-.

10 Grundriß. 1915, II, p. 478.
1 h Geschichte der Phil, im Umriß, p. 211.
12 Geschichte der Phil. 3. Aufl. p. 239.
13 Geschichte der Phil, des Mittelalters. B. IT. p. 448.
'1 Iliomas von A quin, p. 93 und 65.
15 Grundriß (10. Aufl. 1915), p. 4,90!

Sammlung Göschen, Geschichte der Philosophie des Mittelalters, 1921, p, 93.
17 Théorie fondamentale de l'acte et de la puissance. Paris 1891, p. 17 und 23.



Das Wesen des Thomismus g

abstraite et la plus haute de l'expérience : Puissance et Acte, ces deux

mots résument toute sa pensée et expliquent toute chose. »1 Neuestens

hat Noële Maurice-Denis vor allem auf die Wichtigkeit des potenziellen
Seins im aristotelisch-thomistischen Systeme aufmerksam gemacht. 2

Beide, Maurice-Denis und Farges, haben das Verdienst, teilweise Nachweise

für die grundlegende Tragweite des potenziellen und aktuellen
Seins geliefert zu haben. Wir werden uns später ihre Resultate zu
Nutzen machen.

Mandonnet versuchte, den Thomismus des 13. Jahrhunderts von
dem damaligen Augustinismus durch eine Anzahl von bestimmten
Thesen zu unterscheiden, die aber De Wulf nicht alle als ausschließlich

thomistische anerkennen wollte. Wir werden darauf zurückkommen.
Der Gebrauch, die wichtigsten thomistischen Lehrresultate auf den

verschiedenen philosophischen Gebieten : Kosmologie, Psychologie,
Ontologie, Naturtheologie, Ethik usw. summarisch hervorzuheben, ist
in neuerer Zeit allgemeiner geworden. Das ist vortrefflich. Man
markiert damit die Geistesrichtung des Aquinaten genauer. Aber ohne

eine Redukion, eine Zurückführung dieser zahlreichen, vielgestaltigen
Lehrresultate auf eines oder wenige Grundprinzipien, läßt sich die

Einheit der Synthese in der Vielheit der Lehren nicht erklären
und kann folgerichtig von einer Charakteristik im strengeren Sinne

nicht die Rede sein. Schon vor bald 300 Jahren hat Antonius
Reginaldus 0. P. eine solche Reduktion versucht. 3 Nach ihm ruht
das ganze thomistische System auf 3 Hauptprinzipien. Das erste :

Ens est transcendens, das die Analogie des Seins begründet und zur
Unterscheidung des potenziellen und wirklichen Seins — Potentin et
Actus — führt ; das zweite : Dens est actus purns, das auf dem Wege
der Ursächlichkeit aus den Geschöpfen und ihrer Kontingenz erweisbar

ist ; das dritte : Absoluta specijicantur a se, relativa ab alio, aus
dem sich ergibt, daß die Tätigkeiten und ihre habituellen Vollkommenheiten

siel) teleologisch durch ihre Objekte, und zwar spezifisch,
unterscheiden. 1

Unsere Darstellung über die Charakteristiken, die von dem
lhomismus mehr und weniger bewußt aufgestellt wurden, ist unvoll-

1 Zitiert daselbst p. 19.
2 L'être en puissance d'après Aristote et S. Thomas d'Aquin. Paris 192.2.
3 Doctrinac Divi Thomac Aquinatis tria principia cum suis consequentiis.

Tolosae 1649. Editio nova Parisiis 1878 (Lcthielleux).
1 Vgl. dazu Commer, Die immerwährende Philosophie, p. 89-91.



10 Das Wesen des Thomismus

kommen und lückenhaft. Und dennoch, welch' tiefgreifende
Meinungsverschiedenheit Eine Einigung dieser Gegensätze scheint da zum

voraus ausgeschlossen Scheinbar ist es so. In Wirklichkeit
verschwinden Gegensätze oft durch ihre Zurückfiihrung auf eine höhere,
tiefere Synthese. Das scheint uns hier der Fall zu sein. Die Mehrzahl
der aufgestellten Charaktermerkmale enthalten ein wertvolles Stück
Wahrheit, sind vereinzelte typische. Merkmale des Thomismus, aber

nur sekundäre, abgeleitete, die, wissenschaftlich vertieft, auf ein einziges,
einheitliches Prinzip zurücklaufen, die Lehre von Actus und Potentin.
Thomas hat diese Lehre von Aristoteles übernommen und das zeichnet
bereits seinen Arislotelismns, der ihm stets nachgerühmt wurde, trotzdem

er auch von Plato und Plotin und Augustin und aus anderen

Quellen zahllose Lehrpunkte seiner philosophischen Weltanschauung
einverleibt hat. Doch wir müssen unsere These noch viel genauer
präzisieren.

Thomas ist im Mittelalter und vor allem im 13. Jahrhundert
nicht der einzige, der die. Theorie von Akt und Potenz zur seinigen
gemacht hat. Auch bei den übrigen Scholastikern, besonders den

großen, spielt die aristotelische Lehre vom real möglichen und real
wirklichen Sein eine große Rolle. Was ihm aber, unseres Erachtens,
eigen und daher eigentümlich ist, das war die schar je logische
Durchführung und. Weiterführung der Unterscheidung von Akt und-Polenz
in seinem Systeme. In diesem Sinne wurde die aristotelische Lehre

von Akt und Potenz bei ihm zum eigentlichen Einverleibungsprinzip
der verschiedenen Elemente, die er aus verschiedenen Quellen in seiner

Synthese aufnahm, wurde sie zur wissenschaftlichen Grundlage der

Lösung von Glaube und Wissen, wurde sie zum Unterscheidungsmerkmal

von den übrigen Richtungen des 13. Saeculums, wurde sie zum
Zentralgedanken all seiner wichtigsten verschiedenen philosophischen
Lehrpunkte und methodischen Momente. In der scharf logischen,
konsequenten Durch- und Weiterbildung der aristotelischen Lehre
von Potenz und Akt erblicken wir das innerste Wesen, den Kernpunkt
des Thomismus

Die aristotelische Lehre von Actus und Potentia.
Was hat denn Aristoteles veranlaßt, ein potenzielles Sein

anzunehmen Wie hat er es begründet Wie ist es genauer aufzufassen
Veranlassung, Begründung, Begriff des potenziellen Seins, clas sind die
drei hier näher zu erörternden Fragen.



Das Wesen des Thomismus II
Für den Stagiriten ist das sinnfällig, tatsächlich Gegebene der

Ausgangspunkt alles Philosophierens. An diesem Prinzip läßt er nie

rütteln und nie markten. Von ihm geleitet, tritt er in seiner Physik
und Metaphysik als Kritiker in die Arena gegen die Vorsokratikei,
die ihm die Veranlassung boten zur Annahme des potenziellen Seins.

Zwei extreme Richtungen liegen ihm vor, die, trotzdem sie einander

diametral gegenüberstehen, dennoch beide auf dasselbe Endresultat,
den Monismus hinauslaufen.

a) Heraklit ist Führer der einen Richtung. Alles ist nur Bewegung,
itävxa oil ist sein tiefster Grundsatz. Für ihn gibt es also nut Bewegung,

nur Werden, nur Geschehen, nur Veränderung. Es gibt Bewegung,
antwortet ihm Aristoteles, es gibt ein Werden, Geschehen, Veränderungen,

aber es gibt auch Sein, Bleibendes, Unveränderliches, d. h. Actus,
wirkliches Sein. Die Leugnung jedes bleibenden, bestimmten Seins

würde das Werden selbst in Frage stellen, denn ein Werden ohne ein

Werdendes — bleibenden Träger —, eine Veränderung ohne etwas

Bleibendes, das von einer Seinsweise in die andere übergeht, ist
überhaupt undenkbar. 1 Ist alles nur « Werden », so ist nichts, weil alles

nur « Werden » ist, und wenn nichts ist, ist alles dasselbe, Wahres

und Falsches, Sein und Nichtsein 2, Werden und Nichtwerden. Das

erste und oberste wissenschaftliche Prinzip des Widerspruches würde
in Frage gestellt. 3 Diese scharfsinnige Kritik des Stagiriten trifft
nicht bloß Heraklit, den Vater der « Werdephilosophie ». Sie ist
wissenschaftlich auch heute noch vernichtend für den gesamten modernen
Actualismus von Locke bis Hegel, herab bis Bergson, der den

monistischen Satz : « alles ist alles », bekanntlich wieder aufgestellt.
b) Führer der, zweiten extremen Richtung waren die Eleaten:

Xenophanes, Parmenides, Melissus, Zeno. Parmenides hat ihre Lehre
bis auf die Spitze getrieben 4, Zeno in dieser schärfsten Form sie

verteidigt. Im Gegensatz zu Heraklit, gibt es für sie nur Aktuelles,
absolut bleibendes Sein, kein Werden, -keine Veränderung, weder eine

akzidentelle, noch eine substanzielle, — generatio und corruptio —-,
keine Vielheit der Dinge5, nur ein einziges Einerleisein — Monismus.

1 III. Met. 5. Did. II. 510. 20.
2 X. Met. 5. DM. Ii. S89. 40. III. Met. 8. Did. H. 513. 38. Id. c. 3. Did. II.

503. 4<5-

3 X. Met. 5. Did. 589. 43.
4 I. Phys. 9. Did. II. 259. 42.
6 Ib, 8. Did. II. 259. 10. ss. '



12 Das Wesen des Thomismus

Berühmt ist ihr Hauptargument : nichts wird, denn entweder entstände

es aus nichts oder aus etwas ; aus nichts wird nichts ; was aus etwas

wird, wird nicht, weil es schon war. Darauf die Antwort des Aristoteles :

zwischen Nichts und dem wirklichen Sein, gibt es ein Drittes : das

-potenzielle Sein. Daher die Lösung des Einwandes : das, was entsteht,
wird nicht aus etwas Aktuellem, wohl aber Potenziellem, so daß das,

was nur real möglich war, real wirklich wird. 1 — Übrigens rechnet
Aristoteles zu dieser Art Monisten nicht allein die Eleaten, sondern
die früheren Philosophen überhaupt. 2 Indem sie, wie z. B. Anaxagoras 3,

Empeclocles und die Atomisten *, gewisse bleibende, unveränderliche
Ursubstanzen annahmen, leugneten sie jede substanzielle Veränderung,
befürworteten nur eine akzidentelle Verbindung jener Urstoffe, aus
der bloß ein « anderssein », nie aber ein « anderes » Sein hervorgehen,
kann. — Vorläufiges Resultat aus dem Gesagten : nach Aristoteles

gibt es zwei reale Seins : ein aktuelles, d. h. wirkliches ; es existiert
in sich, in seiner ihm eigenen Form, z. B. die « Blume », insoweit sie

wirkliches selbständiges Dasein hat, oder die Tätigkeit. « Spazieren »,.

insofern jemand tatsächlich spaziert ; ohne immer genau zu
unterscheiden, nennt er dieses aktuelle Sein bald Iv-sXs/sta, Dingform, bald
wieder ivsoys!«. insoweit es eine faktische Tätigkeit • besagt5 ; ein

potenzielles, d. h. mögliches Sein, das an sich und in sich noch nicht
ist, aber aus der Disposition, der Veranlagung eines andern werden

kann 6 — oüvauzç. potentia, oder « 5v sv ouvagsi », ens in potentia —
z. B. die Blume, insofern sie nur in ihrem Samen begründet ist. —

In der Begründung des real potenziellen Seins liegt für Aristoteles
die Schwierigkeit. Auf sie. müssen wir daher genauer eingehen. Wie
bereits angedeutet, sucht er diese Begründung in der Bewegung. Wieso

das Die Existenz der Bewegung ist für Aristoteles eine absolut
unleugbare Tatsache. Die Gestirne am Himmel, die Fluten des Meeres,

die Winde und Stürme und Flüsse und Gesteine der Erde, die

Verbindungen, Aktionen und Reaktionen der Elemente im leblosen Körper,
die erzeugende, ernährende, wachsende und sterbende Natur der

Blumen, Wiesen, Bäume und der Tiere im Meere, auf der Erde und

1 Ib. 8. Did. II. 259. 10-15.
2 I. Plays. 8. Did. II. 258. 40 ; 259. 36.
3 De Generat. et Corrupt. T. t. Did. II. 432. 14.
1 Ib. 433 ss ; c. 5. 458. 25. ss.
' Vgl. VIII. Met. c. 3. und 8.
'' I. Phys. 8. Did. II. 259. 15.



Das Wesen des Thomismus 13

in den Lüften, und vor allem das dreifache Leben im Menschen, legen
feierliches Zeugnis ab für die Existenz der Bewegung. Was Aristoteles
hier unter Bewegung — motus — versteht, ist nicht bloß die

örtliche, sondern jede Veränderung : lokale, quantitative, qualitative,
substanzielle, — Erzeugung und Tod. J So wankellos fest ist Aristoteles

von der Tatsache der Bewegung überzeugt, daß er das Weltall die

Gesamtheit der sich bewegenden Dinge nennt. 2 Diese Tatsache fordert
eine Erklärung. Er findet sie nur in der Annahme eines real
potenziellen Seins. Mag man die Bewegung verschieden fassen, so ist sie

ihrem innern Wesen nach immer ein Übergang eines Subjektes von
einer Seinsweise in eine andere. In diesem Übergange ist das Subjekt
bereits teilweise in Akt, sonst wäre es nicht im Übergange, und
teilweise ist es nur in Potenz, wieder weil es noch im Übergange sich

befindet. Ist diese Potenz nichts Reales, so ist das Subjekt immer

nur in Akt. Ist es immer nur in Akt, so ist es nie im Übergange und
wenn das, gibt es keine Bewegung. 3 Daher die berühmte, viel
angefochtene 1 und nie widerlegte Definition des Aristoteles von der

Bewegung : « actus entis in potentia quatenus in potentia » — « r, toü

ouvâ(/.£! ovtoç stzlé/îM r, to'.oütov ». 5 Die Bewegung ist ein
fortschreitendes Wirklich werden dessen, was möglich ist. Sie ist an sich

nicht Akt, noch Potenz, sondern teilweise Akt und teilweise Potenz 6

und setzt deshalb das potenzielle Sein notwendig voraus. — Die
Annahme eines real möglichen Seins, d. h. eines Seins, das in sich

zwar noch nicht ist, aber in der bestimmten Veranlagung und
Disposition eines anderen bereits real begründet ist, ergibt sich erst recht
evident aus den verschiedenen Arten der Bewegung und Veränderungen.
Schon den Megarikern hatte Aristoteles mit Ironie die Frage gestellt,
ob jemand etwa nur dann zu einer Tätigkeit tauglich und fähig sei,

insofern er die Tätigkeit aktuell ausführe, oder nicht vielmehr deshalb,
weil die Tätigkeit, auch wenn sie augenblicklich nicht da ist, dennoch
in èiner realen Anlage des Tätigen begründet ist, kraft derer er tätig
sein kann. Im ersteren Falle würde sich das Absurdum ergeben, daß

jemand, der augenblicklich zwar nicht sieht, weil er vielleicht schläft,

1 X. Met. 9. Did. II. 594. 41.
2 III. Phys. 1. Did. II. 273. 9.
3 Hiezu vgl. III. Phys. c. 1. 2. und 3.
4 Vgl. Schneid. Naturphilosophie. Paderborn 1S90, p. T74 ff.
5 III. Phys. I. Did. II. 273. 46. X. Met. 9. Did. II. 594. 43 ; 595. u,
0 X. Met. 9. Did. II. 395. 41.



14 Das Wesen des Thomismus

als ein Blinder zu taxieren wäre, trotzdem er die normale Sehkraft

besitzt, und daß der gleiche Mensch, der am gleichen Tage zuweilen
sehend ist und dann wieder nicht sehend, zugleich als Blinder und
Nichtblinder zu betrachten wäre. 1 Das Unsinnige der letzteren
Annahme springt in die Augen. Wer wagt es zu leugnen, daß

Tätigkeiten, wie fühlen, denken, wollen, lernen, sprechen, spazieren, die keinem
leblosen Wesen zukommen, dem Menschen aber zukommen, in ihrem
Subjekte, bevor sie da sind und während sie da sind, ganz bestimmte
reale Veranlagungen und Dispositionen voraussetzen, aus denen sie

werden können. Das leugnen, hieße alles das, was wir Gefühlsvermögen,

Denkvermögen, Wille, Sprachvermögen nennen, als nichts
erklären. Setzt Dichten, Musizieren keine besondere Veranlagung
voraus Für alle diese Tätigkeiten werden sowohl passive als auch
aktive Fähigkeiten vorausgesetzt. Wird ein Arzt zwischen der

Disposition des Patienten, krank zu werden und wieder gesund zu werden,
nicht etwa unterscheiden 2 Setzt ein Bau —• wir gebrauchen hier
vielfach aristotelische Beispiele3 — bezüglich des Ortes, wo er
aufgeführt wird, bezüglich der Materialien, aus denen er entstehen soll,
bezüglich der Werkzeuge, mit denen er aufgeführt werden soll, in
dem Baumeister, der ihn aufführen soll, nicht zahllose bestimmte

Dispositionen voraus, die wieder ganz verschieden sein müssen, je nach
der Größe, Schönheit und Festigkeit desselben Setzt Sterben im
Sterbenden nicht eine innere reale Disposition zum Zerfalle voraus
Verhält sich die. Pflanze zum Samen, aus dem sie geworden, gleich
wie zum Eisen und Marmor, aus denen sie nicht werden konnte
Warum erzeugen Menschen wieder Menschen, Tiere wieder Tiere,
Pflanzen Pflanzen und verschiedene Menschen und Tiere und Pflanzen
wieder verschiedene und auf verschiedene Weise Wegen den
verschiedenen passiven und aktiven Veranlagungen. Das Gegenteil
behaupten, hieße, wie bereits Aristoteles gesagt, die Verschiedenheit

und Vielheit der Dinge leugnen. Die ganze Erzeugungslehre, die

Pathologie mit der Theorie der erblichen Belastung, die Lehre über
rationelle Ernährimg und gesundes Wachstum fußen in Wahrheit auf
der Lehre des real möglichen Seins. LIat Farges nicht mit Recht
angedeutet, daß auch die physikalischen und chemischen
Kombinationen und ihre ganz verschiedenen Resultate von den verschiedenen

1 VIII. Met. 3. Did. II. 565. 35. ff.
2 X. Met. 9. 595. 6.)
3 Vgl. VIII. Met. c. I ; C. 3 ; c. 7. X. Met. c. 9..



Das Wesen des Thomismus 15

Dispositionen der Elemente und Stoffe abhangen 1 Allüberall, auf
Schritt und Tritt, in der leblosen und belebten Natur, in der Seele,

in den Künsten und Wissenschaften 2, begegnet uns das Sein der

Veranlagung nach, das dem Aktuellen gegenübersteht und doch für
dasselbe vorausgesetzt wird. Es reicht soweit als die veränderliche
Natur überhaupt, weil es die Voraussetzung jeder Veränderung, Vielheit
und Verschiedenheit ist. Gewisse Veranlagungen hat uns die Natur
mitgegeben, andere sind erworben durch Gewohnheit, wieder andere

waren das Resultat des Erlernens. 3 Es ist merkwürdig, daß eine

Wahrheit, ohne die wir nicht sein, leben, essen und trinken und
arbeiten und schlafen könnten, wie jene vom potenziellen Sein, vielen

so abstrus erscheint. Wer ihr aber ohne Voreingenommenheit und
mit Denkernst näher tritt, dem wird sie selbstverständlich und
wissenschaftlich unleugbar, insofern er überhaupt die reale Erkenntnismöglichkeit

nicht in Frage stellt. Selbst dem Volksverständnis ist ihr
Sinn durchaus nicht fremd. Man denke nur an gewisse Volkssprüche,
wie etwa : « nicht aus jedem Holze, läßt sich eine Pfeife schneiden. »

Es ist hier nicht der Ort, auf jene bekannten dialektisch,
scharfsinnigen Einwände, die der Eleate Zeno gegen die Möglichkeit der

Bewegung vorgebracht, näher einzugehen. Aber interessant ist es

dennoch, auch heute noch, daß sogar ein Ed. Zeller sie nicht anders

zu lösen vermag 4 als mit der Unterscheidung von Actus und Potentia,
die einstens Aristoteles angewandt und nachher der Kommentator
Simplicius 5 und nach ihm die Scholastiker.

Damit dürfen wir wohl zum dritten Punkt, zur genaueren
Begriffsbestimmung des potenziellen Seins übergehen.

Scheiden wir zuerst alles aus, was ihm bloß ähnlich erscheint
und deshalb leicht mit ihm verwechselt wird und doch absolut nicht
mit ihm identisch ist. Hieher gehört das logisch — Mögliche, das schon

Aristoteles 6 und nach ihm Thomas7 ein « aequivoce possibile », ein
« mißdeutig Mögliches » genannt. Logisch oder innerlich möglich ist
alles das, was keinen inneren Denkwiderspruch enthält, also als seiend

1 Théorie fondamentale de l'acte et de la puissance, p. 30.
2 VIII. Met. 2. Did. II. 56;. I.
3 VIII. Met. 5. Did. II. 567. 12.
4 Vgl. Philosophie der Griechen (3. Aufl.), I. I. pp. ßoo und 603 s.
5 Simplicii Comment, de Phys. Auditu. 1. VI. c. 9. pa». 360 ss. (Ed. Venet.

1566).
6 VIII. Met. 1. II. 564. 16.
7 Comment, in Met. 1. 9. lect. i,



i6 Das Wesen des Thomismus

gedacht werden kann, während sein Gegenteil gar nicht denkbar ist
und infolgedessen notwendig falsch sein muß. 1 Davon ist hier nicht
die Rede. Das Mögliche, von dem wir reden, setzt zwar jene innere

Denkmöglichkeit voraus, geht aber über sie hinaus, weil es etwas außer
der Denkmöglichkeit Seiendes, real in den Dingen Existierendes setzt,
wie Dr. Kaufmann so richtig gesagt. 2 Es ist etwas, was in einer

dinglichen Disposition oder Veranlagung, dem Vermögen nach, à

Sûvajjuv, schon existiert. Deshalb ist es eben real. Da nun auf Erden
jede Tätigkeit und jedes Werden eine Veränderung des Tätigen und
Werdenden bedeutet, weil das, was geschieht oder wird, etwas Neues,
etwas Anderes ist, als das, was bloß im Möglichkeitszustande war,
konnte Aristoteles jedes reale Vermögen auf die Definition zurückführen

: es ist, ein Prinzip der VerÄnderung in eine/m anderen oder

insofern es ein anderes ist: « i-px'h Tg b> aXXu> y\ p ocXXo». 8

Allein, eine weitere Ausscheidung ist noch notwendig. Jenes

Prinzip der Veränderung ist entweder eine Veranlagung zum Handeln,
zur Tätigkeit, und vielleicht sogar zum vortrefflichen Handeln. Dann
wird sie aktive Potenz genannt. 4 Sie ist, wie Thomas sagt, ein « prin-
cipium agencli in aliud ut aliud ». 5 Da für Aristoteles jede Tätigkeit
und Veränderung im weiteren Sinn eine Bewegung ist, nennt er sie

auch einfach : Prinzip der Bewegung oder der Veränderung in einem

andern, sofern es ein anderes ist. 6 Aktiv wird sie gerade deshalb

genannt, weil sie zur «Tätigkeit», «Actio» hingeorclnet ist. Schon

sie, diese aktive Potenz, hat einen großen Spielraum. Sie ist zwar
der göttlichen Tätigkeitsmacht nur ähnlich. Aus welchem Grund,
werden wir später sagen. Aber in der kreatürlichen Sphäre umfaßt
sie, in verschiedenem Sinne, alle Bewegungen und Tätigkeiten des

anorganischen und organischen Reiches, der Pflanzen, Tiere und
Menschen. Sie alle setzen im Tätigen eine bestimmte Veranlagung
voraus. Das leugnen, hieße wieder die tatsächliche Existenz, Vielheit
und Verschiedenheit in Frage stellen. Aber unvergleichlich weiter
und gewaltiger ist das Gebiet der sog. passiven Potenz, das Prinzip
des Leidens von Seiten eines andern, die reale Anlage in einem Subjekte,

1 VIII. Met. I. II. 564. 10; IV. Met. 12. II, 525. 3 ff. Thomas, I. 25. 3;
De Pot. 1. 3 ; 5. 3 ; 2. c. Gent. 37.

2 Elemente der arist. Ontologie. Luzern 1917, p. 70.
IV. Met. 12. II. 525. 17. und 2r.

4 IV. Met. 12. II. 524. 16 ff. VIII. Met. 1. II. 564. 28; c. 2. II. 565. 30.
6 I. 25. 1 ; Pot. 1. 1.
6 IV. Met. 12. II. 524. 9, Thomas in Met. 1. 9. lect, 1,



Das-Wesen des Thomismus

um bewogt zu worden, verändert zu werden. Dieses Vermögen umfaßt
nicht allein das Reich aller kreatürlichen Tätigkeiten, sondern auch
das gesamte kreatürliche Sein. Es ist die reale Grundlage alles Werdens

Mit ihr haben wir es hier immer zu tun.
Um ihre Tragweite richtig und tiefer zu erfassen, müssen wir

dieses passive Vermögen gleichsam in den ganzen aristotelischen Werdeprozeß

hineinstellen. Das können wir tun an der Hand eines

tiefsinnigen Ausspruches des Stagiriten. Er sagt nämlich : « Alles Gewordene

ist etwas, aus etwas, von etwas»: « auxv tô .ytvvôp.svov y'-YV£"ra! £> senk

Tt x«t Û7T0 xtvoç ». 1 Die drei Hauptmomente im Werdeprozeß werden

hier angezeigt : das, was geworden — r; —, das aktuelle Sein ;

das, aus was das aktuelle Sein geworden — Ix xtvoç —, das potenzielle

Sein ; das, von dem das potenzielle Sein in ein aktuelles überführt

wurde, die Wirkursache — hui xtvoç —.
I. Das potenzielle Sein, ôv èv Suvxu.5:. Es ist noch nicht in sich 2,

sonst wäre es bereits Akt ; kann also noch sein und nicht sein 3
; ist

also inbezug auf den Akt noch ein Nichtsein, uy, 5v 4
; und doch ist es

nicht nichts, weil in einem anderen der Veranlagung nach5 ; dem

realen Vermögen nach ist es bereits so, daß es ohne äußeres Hindernis
werden kann 6, und dieses Vermögen wird eben passive Potenz genannt.

Diese passive Potenz ist, im Gegensatz zur aktiven, ein Prinzip
des Bewegtwerdens, Verändertwerdens unci daher des Leidens im leidensfähigen

Subjekte von einem anderen, insofern es ein anderes ist, « èv

aùxco mw^ovxi àpy_Y| ;j.sxa[ioÀT|Ç iraÛ7|Tixï|Ç ù71 gcàâou Y| y, xXao ». 7 Durchaus
übereinstimmend aber mit der ihm eigenen Kürze, nennt es Thomas
ein « prineipium patiendi ab alio ». 8 Wir müssen einen Augenblick bei
dieser tiefsinnigen Definition verweilen, um drei wichtige Momente

zu unterstreichen, die in derselben enthalten sind.

X. « Prineipium», d. h. eine Anlage, Veranlagung, eine Disposition zu
einer neuen Seinsweise. So ist im Marmor die Veranlagung zu einer

Statue, die im Wasser sich nicht findet. Diese Veranlagung kann eine

ganz verschiedene sein : zur Veränderung überhaupt oder speziell zu

1 VIII. Met. 8. II. 570. Ii. Thomas in Met. 1. 9. lect. 4.
2 I. Phys. 8. Pid. II. 259. 15.
3 VIII. Met. 8. II. 571. 16.
4 I. Phys. 8. II. 259. 18.
5 III. de Coelo. 2. II. 415. 4.
6 VIII. Met. 7. II. 569. i-ib.
7 VIII. Met. 1. II. 564- 23-
8 I. 25. t ; Pot. t. r.

Divus Thomas.



i8 Das Wesen des Thomtsmus

einem vollkommeneren oder verschlechterten Seinszustand, denn auch
das Verderben muß eine Disposition im Verderbenden haben, sonst

wäre es nicht möglich 1
; die Veranlagung kann hingeordnet sein zu

einer bloß akzidentellen Veränderung, einer örtlichen oder quantitativen
oder qualitativeil, oder aber zur Veränderung des Subjektes selbst,
in welchem die Anlage ist, zu einer substanziellen Veränderung deren

Substrat immer die Materia prima als passive Potenz aller körperlichen
Veränderungen bildet. 3 Zwei Momente aber sind inbezug auf diese

passive Potenz grundlegend : erstens, das Werden jeglichen Seins setzt

voraus, daß es noch nicht ist, was es wird, mit andern Worten : es

setzt die Beraubung des Aktes, der Form dessen voraus, was wird.
Thomas nannte diese negative Seite des passiven Vermögens « carentia
formae in eo, quod est in potentia ad formam. » 4 In diesem Sinne

konnte Aristoteles sagen : was wird, wird aus der Beraubung, « kr. ty,ç
cTspYjcrsioç » dessen, was noch nicht in sich Sein hat. 5 Diese Beraubung
kann natürlich so vielfach sein als das Sein, dessen Beraubung es

ist. 8 Zweitens, obgleich das mögliche Sein noch nicht das ist, was es

werden kann, so ist es doch in der passiven Potenz der Anlage nach,
also inchoative, als Anfang, Beginn dessen, was werden kann, weshalb

es von Aristoteles stetig « ip/v- » und von Thomas « principium »

genannt wird. 7

2. « Patiendi ». Wer unter « Leiden » nur ein äußeres,
vorübergehendes Bewegtwerden versteht, hat mit der aristotelischen
Auffassung wenig zu tun. Leiden und passivsein hat bei Aristoteles einen

viel weiteren und tieferen Sinn. Ks bedeutet nicht bloß Tätigkeiten
von einem andern empfangen können, sondern neue Seinsweisen und
zwar, wie oben gesagt, akzidentelle und substanzielle und infolgedessen
ist bei ihm ein jeglich gewordenes Sein, gleichviel ob Substanz oder

Akzidens, ein passives, ein bewegtes, ein motum, das Sein und. Tätigsein
von einem andern empfängt und empfangen hat. 8 Nur so aufgefaßt,
erhält jene aristotelische Formel des Kausalprinzips : alles, was bewegt
wird, wird von einem anderen bewegt : ârozv tô y.tvoüjjLsvov Otto tivo;

1 IV. Met. Ii. II. 524. 30. ss. VIII. Met. r. II. 564. 28.
2 VIII. Met. 8. II. 571. 18.
3 VIII. Met. 7. II. 569. 20. XIII. Met. 1. IT. 630. 6.
4 I. 66. 2.
5 I. Phys. 9. II. 259. 18.
6 VIII. Met. 1. IL. 564. 44.
7 Vgl. VIII. Met. c.. I. und IV. Met. c. 12.
8 VIII. Met. 8. IL. 571. 18.



Das Wesen des Thomismus 19

ivxyx'n xtvsfaOat » 1, ihren tiefen Sinn. Was aber Sein und Tätigkeit
von einem anderen empfängt und empfangen hat, d. h. passiv ist,
ist auch wieder in der Anlage — in potentia — es zu verlieren. Daher
bedeutet « pati », leidensfähig sein, beim Stagiriten nicht bloß tauglich
sein, eine Vollkommenheit zu empfangen, sondern auch eine besessene

zu verlieren 2, z. B. krank werden, sterben, untergehen. Das beleuchtet

uns noch einen anderen wichtigen, viel mißkannten Punkt : das intime
Verhältnis der passiven und aktiven Potenz zueinander in den gewordenen
Dingen. Gewiß sind sie voneinander verschieden und unter einem

Gesichtspunkte einander sogar entgegengesetzt. Aber nicht unter
jedem Gesichtspunkte. Da jedes gewordene Aktivvermögen Sein und
Handeln von einem anderen empfangen hat, weshalb es nicht immer
in actu tätig ist, sondern zuweilen tätig ist, zuweilen nicht, setzt es

notwendig auch Passivität voraus und bedarf zur Tätigkeit ebenfalls
des Bewegtwerdens. Daher die scharfsinnige Bemerkung des Aristoteles :

in gewissem Sinne ist dasselbe Vermögen passiv, und aktiv zugleich. 3

Der tiefere Grund liegt darin, daß im gewordenen Dinge eo ipso, weil
es geworden, d. h. passiv ist, Sein und Tätigsein nicht dasselbe sind.
Es ist nicht selbst Tätigsein, sondern nur in potentia zum Tätigsein. 4

In diesem Sinne ist es durchaus wahr, daß in der gewordenen Welt
die passive. Potenz auch das ganze Gebiet der aktiven Vermögen umfaßt
und dafür vorausgesetzt wird. Nur in Gott ist die aktive Potenz ohne

Passivität, weil Sein und Tätigkeit in ihm dasselbe.

3. Bewegendes und Bewegtes sind entweder zwei verschiedene

Subjekte, und dann ist es klar, daß das Bewegtwerden von einem
andern kommt ; oder sie sind beide im gleichen Subjekt, wie bei der

Selbstbewegung, wo dasselbe Subjekt aktiv und passiv ist. Aber auch
da kann der bewegende Teil des Subjektes nicht identisch sein mit
dem Bewegten, weil letzterer als ens potentiate ein «Nichtsein», und
der erstere als Bewegender ein Sein ist. Dasselbe kann aber nicht
zugleich sein und nicht sein. Darum sagt Aristoteles ganz logisch :

was bewegt wird, wird von einem anderen, ,« vrd etépou », oder insofern
es ein anderes ist, « ft etsoov », bewegt. 5

1 VII. Phys. i. II. 333. 9. Thomas I. 2. 3. c. G. I. 13.
2 It. Met. 12. II. 524. 30. ss.

!J « savEpr/v o-jv 07: sa-t jj.ev wç [/.ta 5-jvaytç rot ttocecv y.at Traa/etv ». VIII. Met. I.
11

• 564. 3 I.
4 Auch auf das deutet Aristoteles im berühmten c. 5 des 3. Buches de Anima hin.
5 VIII. Met. 1. II. 564. 23 ; Id. IV. Met. c. 12. Thomas in Met. 1. 9

!cct. T ; C. G. 1. 13.



20 Das Wesen des Thomismus

II. Die Verwirklichung des real möglichen Seins ist das aktuelle
Sein, der Akt, weshalb es real wirkliches Sein genannt wird. Der Akt
ist das gewordene Wassern — -i —, zu dem das potenzielle Sein

hingeordnet war als zu seiner Vollkommenheit.1 Beide sind also Correlativa2,
da das Potenzielle ein solches ist als Anlage zum Akt und der Akt
seine Verwirklichung. Folglich ist der Akt analog verschieden je nach
der Verschiedenheit der Potenz, die verwirklicht wird. 3 Wenn auch

Aristoteles nicht immer unterscheidet zwischen den Benennungen
« evésyst« » und IvTsXiyeta, die er dem Akte gibt, so bezeichnet « svspysta «

dennoch häufiger den Tätigkeitsakt und « ivzüJysuc », den « Seinsakt »,

sei es die substanzielle Form, « h-z\iys.ta wpG-rr oder die akzidentelle

Form, « kvTEAeys'.u SeÜTcpa », die beide als Seinsformen mehr einen
bleibenden und vollendeteren Akt ausdrücken. Sehr wichtig wäre es

hier, das innere Verhältnis der beiden Correlativa, des möglichen und
wirklichen Seins genauer darzulegen. Wir müssen uns aber mit ein

paar Federstrichen begnügen, ohne die fast zahllosen Axiomata zu

erwähnen, die eine spätere Zeit aus dieser Lehre hergeleitet hat.
1. Potenzielles und aktuelles Sein sind verschieden, « olvau-iç xat

èvspysta è'xspov str-iv », i, da das eine nur die Anlage ist, was das

andere aktuell ist.

2. Mehr noch. Potenz und Akt sind sogar in gewissem Sinne

kontradiktorische Gegensätze —, insoweit sie einander als Sein und
Nichtsein desselben gegenüberstehen. 5 Daraus ergab sich das

aristotelische Axiom : ein und dasselbe kann nie unter dem gleichen Gesichtspunkt

in Akt und Potenz sein. Das war ja der Grund, den Aristoteles

anführte, warum alles, was bewegt wird, von einem andern bewegt
sein muß. 6

3. Logisch ergab sich daraus das weitere Axiom : dem potenziellen
Sein kommt keine Tätigkeit zu, «wo Suvarbv Si it5.v IvSsye-ca; [j-y, èvspystv », 7

weil es noch nicht ist. Tätig ist immer nur ein Aktuelles. Daher der

Satz der Scholastiker : « Agens agit inquantum est in actu, patiens

patitur inquantum est in potentia. »8

1 VIII. Met. 1. II. 564. 6. Thomas. Verit. 8. 4, ad 13.
2 VIII. Met. 9. IL. 572. Ib. c. 6. Tl. 568.
3 VIII. Met. 6. II. 568. 12.
4 VIII. Met. 3. II. 566. 12.
5 I. Phys. 8. II. 259. Ii.
0 VIII. Met. 1. II. 564. 23; VII. Phys. I. II. 333. 9. Thomas. Seilt, i.

LI. 8. q. 3. 1 ad 3.
7 VIII. Met. 8. II. 571. 16.
8 Tliomas, I. 1. 3 ; II. C. G. 7.



Das Wesen des Thomismus 21

4. Da potenzielles und aktuelles Sein zueinander sich verhalten
wie Nichtsein und Sein, ist der Akt an sich auch immer vollkommener

und besser als die Potenz und deshalb im Schlechten auch schlechter
als sie. 1 Das hat Thomas viel einfacher und präziser ausgesprochen
mit den Worten : « Actus semper superat potentiam in bono et in
malo. »2

5. Viel wichtiger ist noch ein anderer Punkt.- Nur die Lehre von
Akt und Potenz ermöglicht eine synthetische Weltanschauung. Alle

körperlichen Wesen, der Mensch nicht ausgenommen, sind zusammengesetzt

aus einer Mehrzahl von Seinsprinzipien und Teilen. Zwischen
mehreren aktuell existierenden Seins ist eine innere Einheit, eine unio

per sc unmöglich, da die einzelnen ihr eigenes, selbständiges Sein in
der Vereinigung bewahren. Nicht so da, wo eine Vielheit von Teilen

nur potenziell unter einem einzigen Akt verleihenden Prinzipe
vorhanden sind. Ein jcglich Ding ist das, was es ist, durch seinen Akt.
Ist dieser in einem Ding wesentlich nur einer, so ist das Ding selbst
auch nur eines. Das hat Aristoteles im zweiten Buche de Anima c. i.
angedeutet und gesagt : Seele und Leib sind nur eines im Menschen,
weil sie vereinigt sind wie Materia und Form, wie Potenz und Akt, und
aus den dort angeführten Beispielen erhellt, daß er den allgemeineren
Satz vertritt : Potenz und Akt in ein und demselben, konstituieren
überhaupt immer ein nimm, ein einheitliches Sein. 3 Thomas hat

später diese wichtige Lehre viel klarer und tiefer begründet : « Plura
11011 possunt fieri uiium nisi aliquid ibi sit actus et aliquid potentia. »1

Auf diesen Satz hat er 1270 seine These von der Einzigkeit der sub-

stanziellen Form im Menschen gegen die Mehrzahl der substantiellen
Formen der Platoniker aufgebaut, um die persönliche Einheit des

Menschen zu verteidigen.
III. Was Aristoteles als Drittes für den Werdeprozeß verlangt,

ist die Wirkursache, das, von dem — 6710 tivo? — das potenzielle
Sein in den Akt überführt wird. Sie ist absolut notwendig für das

Werden der Dinge ; denn da das potenzielle Sein zum Aktuellen sich

verhält wie Nichtsein zum Sein und ihm daher keine Tätigkeit
zukommt, kann es sich selbst, weil es noch nicht seiend ist, nicht das

Sein geben. Es muß, weil passiv seiend, von einem anderen bewegt

1 VIII. Met. 9. II. 572. 1-14. III. De Anima. 5. Did. III. 40,S. 35.
2 I—II. yi. 3; Pot. 7. 2. acl 9; in Met. 1. 9. lect. rr.
3 II. de Anima, c. 1. TU. 444. 45.
1 I. C. G. 18.



22 Das Wesen des Thomismus

werden. Das ist die Wirkursache. Und auch zwischen ihr und ihrem

Objekte besteht wieder das Verhältnis von Akt und Potenz. Ihrer
aktiven Einwirkung auf das potenzielle Sein hat Aristoteles ein ganzes

Kapitel in der Physik gewidmet. 1 Er hat dabei ein neues Prinzip
entwickelt, das auch anderwärts, z. ß. für die Objektivität der

Erkenntnis grundlegend ist : « Die Tätigkeit des Tätigen ist zugleich im
Leidenden », « Actio agentis est sirnul in patiente ». Das will sagen :

der Akt, in dem die Wirkursache das Potenzielle aktiv bewegt und
der Akt, in welchem das Potenzielle bewegt wird, ist ein und derselbe,

nur mit dem logischen Unterschiede, daß derselbe Akt von der
Wirkursache aktiv ausgeht und vom potenziellen Sein passiv aufgenommen
wird. Ganz so denkt Thomas über dieselbe Frage. 2

Mit der Wirkursächlichkeit des Werdens hängt noch ein anderer

wichtiger Grundsatz zusammen : Der Akt ist schlechterdings früher als

die Potenz: «npo-cspc>v kvéoyeix. Suvag-Ewc Ètxriv »3 oder, wie Thomas

später mit der Scholastik sagt : « Actus simpliciter prior est potentia. »1

Das ist, behauptet Aristoteles, unter einem dreifachen Gesichtspunkte
wahr. Der Akt ist früher als die Potenz dem Begriffe nach, « X6yu> »,

der Zeit nach, « ypov« » und der Natur (Substanz) nach, « oùaîg. ».

a) Dem Begriffe oder der Erkenntnis nach, denn inwiefern etwas

potenziell ist, wird nur daraus erkannt, was es wirken oder werden

kann, d. h. aus dem entsprechenden Akte ; also wird das Potenzielle

nur aus dem Akt erkannt. 5

b) Der Zeit nach ist zwar das einzelne Individuum zuerst potenziell
und dann aktuell, zuerst der Same und dann die Pflanze ; aber in dei

Reihenfolge einer bestimmten Art, d.. h. spezifisch ist der Akt immer

vor der Potenz, weil das Werden eine Wirkursache voraussetzt, sodaß

nichts aus dem. Möglichen wirklich wird, ohne von einem bereits

aktuell existierenden Sein, z. B. ein Mensch von einem Menschen.

c) Sodann ist der Akt auch der Natur nach früher als das

Potenzielle, weil die Wirkursache, in welcher die Natur des Werdenden

ist, entitativ immer früher ist, als das, was von ihr wird. Weiter ist
der- Akt, zu dem die Potenz hingeordnet wird, auch die Finalursache

1 III. Ph'ys. 3. II. 275-276.
3 In Phys. 1. 3. lect. 4.
3 VIII. Met. 8. II. 569. 38.
4 1. 3. 1.
5 VIII. Met. 8. II. 569. 46—52.
6 Ib. 570. 1-10. Thomas. I. 3. 1,



Das Wesen des Thomismus 23

des Werdens. Die Finalursache ist aber in ordine intentionis immer
die erste Ursache und die Ursache aller anderen Ursachen. 1

Daß diese Art Beweisführung zuletzt zur Existenz Gottes, zum
Dasein eines Actus purus führen muß, sagt Aristoteles im gleichen

Kapitel selbst. 2 Setzt das Potenzielle immer ein Aktuelles voraus, so

muß es ein erstes Aktuelles geben, das jede Potenzialität ausschließt,
also nur reiner Akt ist.

Damit tritt die Bedeutung der aristotelischen Lehre von Act und
Potentin in ihrer ganzen gewaltigen Tragweite vor unsere Seele. Dieses

ontologische Doppelprinzip umfaßt alles Gewordene, das Substanzielle
und Akzidentelle. Diese aus dem Werden und der Veränderung der

Dinge begründete Lehre vom real möglichen und aktuellen Sein

ermöglicht es dem scharfsinnigen Stagiriten, soweit menschliches

Erkennen reicht, das Sein und seine Beraubung, das Werden, die

Vielheil und Mannigfaltigkeit der Dinge und die Einheit in der Vielheit

zu erklären und Gott und das Gewordene von einander zu unterscheiden.
Thomas folgt ihm auf diesem Pfade und wir haben schon hier mit
Absicht und mit Vorliebe die Übereinstimmung der beiden, wenn
auch vorläufig nur so nebenbei, öfter betont. Es weist schon das

Gesagte daraufhin, daß Thomas in der Auffassung dieses

Grundproblems wirklich ein Aristoleliker gewesen ist. Vieles ist bei dem

unvergleichlichen griechischen Denker noch dunkel oder nur
oberflächlich berührt, was Thomas klären und vertiefen wird. Das wird
das Weitere zeigen. Das dunkelste blieb für Aristoteles immer das

Problem von der Maleria prima, die ihm zwar das passive Prinzip
alles körperlichen Werdens war und ihm auch zur Vorlage für die

geistige Potenzialität wurde, die er aber selbst für imgeworden hielt.
Von christlichen Gedanken geleitet, wird sie Thomas auch für unerzeugt
halten, weil sie selbst das erste Substrat aller Erzeugungen ist, aber

nicht für imgeworden, weil erschaffen. Welche enorme Tragweite das.

für die thomistische Weltanschauung haben mußte, das zu zeigen,

muß einem späteren Artikel vorbehalten bleiben.

(Fortsetzung folgt.)

1 VIII. Met. 3. II. 570. 27. ss.
2 Ib. 571. il. Thomas. I. 2. 3.


	Das Wesen des Thomismus

