
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Noële Maurice-Denis : L'être en puissance d'après Aristote et Saint
Thomas d'Aquin. Paris (Marcel Rivière), 1922.

Dieses Buch von 234 Seiten wird nicht jedermann gleich in einem
Zuge lesen. Dafür sorgt der abstrakte Gegenstand und die spekulative
Behandlung desselben. Um so größeres Interesse verdient es von Seiten

jener, welche die Bedeutung dieser eminent grundlegenden Frage für den
Thomismus kennen.

Die einleitende Auseinandersetzung über die verschiedenen
Auffassungen der Potenz ist insofern interessant, als der Verfasser den Versuch
macht, alle Arten der Potenz auf ein gemeinschaftliches Moment
zurückzuführen (5-24). Wir werden bei der Kritik hierauf zurückkommen. Hier
genüge es zu sagen, daß er in dem real-potenziellen Sein überall das

Prinzip der Begrenzung und Vielheit des aktuellen Seins gefunden zu haben

glaubt (18-19).
Diese Rolle spielte die Lehre vom potenziellen Sein schon bei Aristoteles

— davon handelt der erste Teil (25-105) —, auf logischem Gebiete (25-48),
in der Physik (49-78), sowohl im substanziellen als auch akzidentellen
Werden —, endlich auch und vor allem auf dem psychologischen und
metaphysischen Gebiete (79-105). In welch genialer Weise Thomas von
Aquin die gleiche Lehre, auf den Stagiriten gestützt und durch den
Kreationsbegriff bereichert, weiter ausgebaut hat, das will er im zweiten
Teil darstellen (106-215). Hier tritt an Stelle der ungewordenen aristotelischen

u'Xt) der biblische Begriff von einer geschaffenen Materia prima
(106-113), die zuerst als rein passives Prinzip an sich, dann aktualisiert
als Individuationsprinzip (113-125) auf dem ganzen kosmischen Gebiete
Begrenzung und Vielheit hervorbringt. Die schöpferische Tätigkeit Gottes
als Actus purus, im Gegensatze zu den Kreaturen als Gebilden aus Actus
und potentia bestehend, begründet nicht bloß die praemotio physica (127-
138), sondern erklärt auch endgültig die stufenweise Abgrenzung der
Tätigkeiten (139-147), besonders der beiden immanenten Tätigkeiten der
Erkenntnis (148-165) und des Strebens (165-175). Das aber, was in
allerletzter Linie alle Begrenzung, Unterscheidung und Vielheit in den
geschaffenen Dingen begründet, ist die Zusammensetzung von Akt und
Potenz in der Wesenheit und Existenz (180-215).

Was sind diese paar Federstriche um zu sagen, was für ein Gedankenreichtum

in diesem Buche enthalten ist In diesem Buche muß man nicht
Seiten lesen, um Gedanken zu finden Sie stürmen vielmehr, oft fast
erdrückend, auf den Leser herein. Und doch ist das Thema nicht an-



4O6 Literarische Besprechungen

nähernd erschöpft. Davon ist wohl der Autor selbst am meisten überzeugt.
So hat er z. B. in der Logik das Verhältnis von Potenz und Akt nur
bezüglich zweier Probleme : im Verhältnis des Subjektes zu den Attributen
und des Genus zu den Species dargestellt. Was hätte sich nicht da noch
alles sagen lassen über Potenz und Akt in den übrigen Praedicabilia, in
der Supposition und Appellation der Termini, in den 3 Termini des

deduktiven und induktiven Schlusses, in der Einteilung der Sätze und
Schlüsse Alles ist, wie Trendelenburg scharfsinnig gesagt hat, in dem
Verhältnis von Potenz und Akt einander untergeordnet und zwar, was
der Autor nicht klar zu unterscheiden vermochte, in einer doppelten
Ordnung : der rein formellen — secundae intentiones — und der onto-
logischen -—• primae intentiones. « Subjekt » — u7coxet(Jt.evov — wird eben
in der Logik in einem doppelten Sinne genommen : « Aussagesubjekt » in
seinem Verhältnis zur Aussage, « or,p.a », und « Seinssubjekt » in seinem
Verhältnis zum Ausgesagten. Von letzterem hat eigentlich der Autor
nur gehandelt. Und die gleiche Doppelordnung haben wir auch bei den
5 praedicabilia und den Schluß termini. Hätte der Verfasser diese doppelte
Ordnung klarer unterschieden, so wäre sein Exposé über die aristotelische
Universalienlehre nicht so unklar ausgefallen (38-48). Überhaupt hätte
er Akt und Potenz in der Logik nach der Naturphilosophie behandeln
sollen, denn sie wurden aus der Physik in die logische Ordnung übertragen,
wie das Wort « Materie » für Potenz in der Logik hinreichend beweist.
Deshalb ist auch die schüchtern ausgesprochene Ansicht (26), Aristoteles
hätte bei Abfassung der Logik die physikalische Theorie von Akt und
Potenz noch nicht gekannt, meines Erachtens ganz unhaltbar. Ohne seine

naturphilosophischen Kenntnisse, konnte Aristoteles seine Logik gar nicht
schreiben.

Wie scharfsinnig und logisch sind die Ausführungen über die
thomistische praemotio physica Hier ist es, wo der Autor so treffend
betont, daß auch jeder potentia activa der kreatürlichen Dinge eine passio
zu Grunde liegt-im Gegensatz zur göttlichen Allmacht, die nur actus purus
ist (128). Aber wie kommt er dazu zu sagen, diese passio habe nur
eine « Analogie » mit der potentia passiva (129) Nein, es ist die eigentliche
potentia passiva selbst, kraft deren kein kreatürliches Sein immer actu
handelnd ist, weil es nie actu puro seiend ist. Überhaupt, und das scheint
dem Autor vom Anfang des Buches bis zum Ende unklar geblieben zu
sein, ist jene Potentia, die dem Akte gegenübersteht und ihn überall
begrenzt, nur die potentia passiva. Wäre der Autor von der richtigen
Erfassung dieser aristotelischen Begriffsbestimmung ausgegangen, so hätte
er sich jene lange Auseinandersetzung, die er einleitend (5-24) über die
Wesenheit der Potenz gibt, ohne völlige Klarheit in die Frage zu bringen,
ersparen können.

Zweideutige Ausdrucksweisen begegnen dem Leser in dem gelehrten
Buche hie und da. So : « Pour S. Thomas comme pour Aristöte, l'individu
seul est réel» (114). So sprach einstens Ockam Wieder wenn der Unterschied

zwischen den Individuen ein und derselben species nur in die
Verschiedenheit der Accidentia : « accidents quantitatifs et qualitatifs » verlegt



Literarische Besprechungen 407

zu werden scheint (114). Wir können aber hierüber um so leichter hinweggehen,

als nachträglich durchaus die richtige Lehre begründet und
vorgetragen wird.

Was Maurice-Denis über das Verhältnis der bloß möglichen und realen
Wesenheiten — essences possibles (180-193) und essences réelles (193-215)
— und ihren Unterschied geschrieben hat, gehört zum Besten, was wir
hierüber angetroffen haben. Dagegen forçiert er hie und da sowohl die
aristotelischen Texte, als auch jene aus Thomas über die Realität der
Materia prima (5-6-66 und 109-113). Zwar betont er bei beiden ganz
richtig, daß die Materia prima reine Potenz sei und ohne Form nicht
existieren könne. Insofern hat er nichts zu tun mit gewissen deutschen
Gelehrten, die irrig der aristotelischen Materia prima schon eine gewisse
Aktualität zuschrieben. Aber nachträglich scheint er das Gesagte fast
wieder zurückzunehmen. So wenn er von der aristotelischen u'Xt) 7cpcoT7)

sagt : « C'est donc une nature déterminée, spécifiée en quelque sorte » (63),
« comme une moindre forme, comme une essence diminuée », « une sorte

d'essence» (ib), «comme relativement déterminée (66). «Elle n'existe pas
sans la forme et pourtant elle est sans la forme » (218). Ähnlich äußert
er sich über die thomistische Materia prima. Und doch betont Aristoteles
unermüdlich, daß die Materia prima nur im auvoXov, im Compositum
werde und Sein habe. Und mit Plato betonte er, daß sie nie direkt erkannt
würde, weil sie in sich keine Form hat, sondern nur indirekt durch Schluß
aus der Veränderung. Und Thomas : « materia autem non est cognitionis
principium » (De Ente et Essentia c. 2) « materia secundum se neque esse habet

neque cognoscibilis est » (I. 15. 3 ad 3). Wenn Thomas de Verit. III. 5. sie

auch « pars essentiae » nennt, so ist sie das nicht an sich und in sich,
sondern insofern sie das im Compositum werden kann « pars essentiae
totius » (ib.).

Unsere Ausstellungen schaden der gelehrten, tiefgründigen Arbeit
Maurice-Denis nicht. Ein Buch, das über einen so schwierigen Gegenstand,
wie der vorliegende, so viel Gründliches, Tiefes mit Klarheit und Methode
Verbundenes enthält, hält die Kritik aus. Möge das gelehrte Werk viele
Leser finden

G. M. Manser O. P.

Jos. Fröbes S. J. : Lehrbuch der experimentellen Psychologie. Erster
Band, zweite und dritte umgearbeitete Auflage. Freiburg i. Breisgau
(Herder), 1923 (xxvin u. 630 pag.).

Bei der überaus günstigen Aufnahme, die das Lehrbuch gefunden hat,
ist es nicht notwendig, etwas zur Empfehlung der Neuauflage zu sagen.
« Die Fragen, in denen die Zusätze ein wesentlich verändertes Bild ergeben,
sind etwa folgende : Bei den Gesichtsempfindungen, vor allem die
Paragraphen über zeitliche Nachwirkung und Nachbilder, sowie die Müllersche
Farbentheorie ; bei den Gehörsempfindungen die Vokaltheorie ; die neuen
Forschungen zum Geruch ; die physiologischen Begleiterscheinungen der
sinnlichen Gefühle ; ganz besonders das Kapitel von den Vorstellungen
durch die Lehre von den Anschauungsbildern, den Vorstellungstypen und



408 Literarische Besprechungen

der Vorstellungslokalisation ; bei den Gesichtswahrnehmungen die
Verlagerungen in der Sehfläche, die Farbentransformation und Sehgröße ;

die Psychologie der Blinden ; die Schallokalisation, und besonders die
in den letzten Jahren so stark geförderte Lehre von den Scheinbewegungen
und der Gestaltwahrnehmung ; die genaueren Maßformeln der Empfindung ;

in der Gedächtnislehre beispielsweise die Mitübung, die Komplexassoziationen

» (Vorwort). — Auch der zweite Band ist unterdessen in zweiter,
jedoch unveränderter Auflage erschienen.

Bei Behandlung des Satzes von den spezifischen Sinnesenergien, nachdem

die Gründe für und wider dargelegt worden, heißt es jetzt.p. 34:
« Aber auch ganz abgesehen von der allgemeinen Gesetzmäßigkeit der
lebenden Substanz, bleiben die subjektiven Empfindungen als Beweis
des Gesetzes ; die Gesichts-, Gehör-, Tastempfindungen aus innerer Ursache,
ohne irgendwelche ÄtherVibrationen, Luftwellen usw. Ferner bleiben sicher
manche Fälle von direkter Wirkung auf den Nei venstamm, z. B. die
inadäquate Reizung der chorda tympani-Fasern bei Druck ; die paradoxe
Kälteempfindung » Allein auch diese Erscheinungen werden von
vielen anders erklärt und lassen sich ungezwungen aus einer erworbenen
Anlage in den Nerven und im Gehirn erklären. — Trotz der Schrift Gold-
scheidërs, «Das Schmerzproblem » (1920), die den von v. Frey in die
Psychologie eingeführten besonderen « Schmerzsinn » auch physiologisch
widerlegt, bleibt Fröbes bei den besonderen Schmerznerven. Goldscheiders
Schrift ist gar nicht berücksichtigt. —- Mit Recht betont Fröbes p. 444 f.
auch Lindworskv gegenüber, daß das Kind von Anfang an das
Wirklichkeitsbewußtsein hat. Dieses Wirklichkeitsbewußtsein geht nach p. 237
dem Verstandesurteil über die Realität des Erkannten, dem « Realitätsurteil

» voraus als dessen Grundlage. Dort heißt es : « Daß Vorhandensein
oder Fehlen des Realitätsurteils einen unüberbrückbaren Unterschied
ausmache (zwischen Wahrnehmung und Vorstellung), ist selbstverständlich.
Aber dieses Urteil selbst verlangt bewußte Grundlagen im Erlebnis »,

d. h. in der dem Urteil vorhergehenden Erkenntnis. Immer aber bleibt
Fröbes noch bestehen auf der Lehre eines bloß graduellen Unterschiedes
zwischen Empfindung und Wahrnehmung einerseits und Vorstellung anderseits,

einer Lehre, die folgerichtig eine sichere Erkenntnis der Außenwelt
in Frage stellte. Es besteht erfahrungsgemäß ein wesentlicher Unterschied
zwischen der Vorstellung einerseits und der Empfindung und Wahrnehmung
anderseits. Die Vorstellung zeigt sich wesentlich als hervorbringend in
Bezug auf ihren Gegenstand, die Empfindung aber hat es mit einem
gegebenen Gegenstand zu tun ; ebenso auch die Wahrnehmung, obschon
der Wahrnehmung auch vorgestellte Elemente auf Grund früherer
Empfindungen und anderweitiger Erfahrung beigesellt sind. Daß wir
diese doppelte Reihe wesentlich voneinander verschiedener Erkenntnisse :

hervorbringende und nicht hervorbringende, haben, ist eine Erfahrungstatsache,

die auch nicht dadurch in Frage gestellt wird, daß die Phantasie
die Lebhaftigkeit der Empfindung und Wahrnehmung nachahmen kann
und daß der hervorbringende Charakter der Vorstellung verdunkelt wird
bei gebundenem Selbstbewußtsein, im Schlaf und bei Geisteskrankheit



Literarische Besprechungen 409

und daß vorgestellte Elemente, die mit empfundenen verknüpft sind, sich
manchmal nicht leicht von diesen unterscheiden lassen. Für gewöhnlich
zeigt die Vorstellung durch sich selbst ihren produktiven Charakter, ebenso
wie die Empfindung und Wahrnehmung die Gegebenheit ihres
Gegenstandes bezeugt.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.

Jos. Adrian : Seele und Glaube. Psychologie des christlichen Glaubens
nach der Darstellung der Heiligen Schrift. Mergentheim (K. Ohlinger)
kl. 8°, .126 pag.

Die psychologische Analyse der Tugend des Glaubens war einer der
bevorzugtesten Stoffe der nachtridentinischen Theologie. Die diesbezüglichen

Forschungen der Scholastiker haben gute Resultate gezeitigt, die
zum Teile sogar vom vatikanischen Konzil dogmatisch bestätigt wurden.
Trotzdem kann ruhig behauptet werden, daß verschiedene Gedanken
der Hochscholastik in der späteren Theologie nicht die gebührende
Beachtung gefunden haben. Die Lehre der Hochscholastik war nämlich
unmittelbar durch die Lehre der Väter und der Heiligen Schrift
bestimmt, während die spätere Theologie vielfach im Banne von Theologo-
umena, oft solcher, die nicht ganz einwandfrei formuliert waren, stand.
Eine Folge dieser Verhältnisse ist, daß die gewiß wertvollen Untersuchungen
und Resultate der nachtridentinischen Theologie den neueren Theologen
sehr große Schwierigkeiten bereiten und anderseits die Antwort auf
die modernen Einwände und Ideen (Immanenz, Vitalität, Autonomie,
Aktion, Entwicklung) nicht leicht fällt. Die thomistische Theologie hat
allerdings, inmitten aller ihr aufgedrungenen Kontroversen, die alte
Tradition nach Kräften festgehalten, aber im Bewußtsein ihrer Stärke
vielleicht zu wenig auf die neuen Einwände reagiert.

Angesichts dieser Verhältnisse begrüßen wir die Schrift von Dr. Adrian
über « Seele und Glaube », weil sie uns eine tiefgründige Untersuchung
der Lehre der Heiligen Schrift über die Psychologie des Glaubens bietet
und damit die Lehre der traditionellen Theologie in vorzüglicher Weise
bestätigt.

Adrian geht davon aus, daß der Glaubensakt von den Gegnern vielfach

nur als ein rein verstandesmäßiger Akt der Zustimmung des

Verstandes aufgefaßt und darum rein psychologisch, nach rein natürlichen
Faktoren erklärt wird. Auf diesen Standpunkt eingehend, will er den
Glauben nach allen psychologischen Faktoren untersuchen, unter Führung
der Heiligen Schrift. Seine Hauptthese lautet : Der Glaube ist ein
persönliches Verhältnis zu Gott, infolgedessen wirken alle psychologischen
Faktoren beim Glauben mit, wie der Glaube seinerseits auch wieder als

psychologischer Faktor erscheint. Adrian stellt in den Mittelpunkt der
Untersuchung Heb. 11, 1 : « Est auten fides sperandarum substantia rerum,
argumentum non apparentium. » « Substantia » deutet er als Keim und
Samen, als « argumentum » gilt ihm die Persönlichkeit Gottes : diese ist
zugleich Glaubensgnm^ und Glaubensinhalt. Eben deswegen ist der Glaube



4io Literarische Besprechungen

auch subjektiv ein persönliches Verhältnis zu Gott, mit Einsetzen der
ganzen Persönlichkeit des Gläubigen, unter Mitwirkung aller inneren und
äußeren Faktoren, die auf die Person einwirken können. Nebenbei
bemerkt, ist die Definition der « Person », die Adrian bietet, nicht ganz
zutreffend (S. 6. 58-).

Auf die Beweisführung kann ich nur verweisen. Nach dem Zeugnisse
der Heiligen Schrift zeigt sich ganz deutlich, daß im Paradiese (c. 1),
bei den Patriarchen (c. 2), in der mosaischen Zeit (c. 3), bei der aller-
seligsten Jungfrau Maria (c. 4), bei den Jüngern des Herrn (c. 5), bei
Paulus (c. 6), und endlich im Organismus der Kirche (c. 7) der Glaube
objektiv eine Selbstoffenbarung der Persönlichkeit Gottes, subjektiv eine
persönliche Hingabe an Gott und effektiv eine Leitung von Personen und
Völkern durch Gott bedingt und besagt. Ein herrliches Kapitel über
« die überweltliche und theozentrische Bedeutung des christlichen Glaubens »

bildet den würdigen Abschluß der Schrift.
Wir zweifeln, nicht daran, daß Adrians Schrift « Seele und Glaube »

die Apologetik und Dogmatik des christlichen Glaubens fruchtbar
beeinflussen wird. Zu wünschen wäre nur, daß der von Adrian herausgehobene
skriptüristische Gedanke auch weiterhin, bei den Vätern und bei den

großen Scholastikern, verfolgt werde —- das Resultat würde eine solche
Forschung reichlichst belohnen.

Roma (Collegio Angelico). P. Reginald M. Schuttes O. P.

A. Meyenberg : Leben-Jesu-Werk. r. Bd. Räber und Cie. (Luzern)
1922 (x und 724 resp. 752 pag. 8 °).

Mit vorliegendem Bande beginnt der weitbekannte Homilet und
Theologe Prälat Meyenberg die Verwirklichung eines großangelegten
Planes : er will zuerst in einem apologetischen Werke gegen alle alten
und modernen Anfeindungen des geschichtlichen Christus Stellung nehmen
und sodann, nach Lösung aller einschlagenden Probleme, ein « unum-
stürmtes » und « sturmsicheres » Leben Jesu bieten.

Das vorbereitende, apologetische Lehen-Jesu-Werk ist auf 3 Bände
berechnet. Der 1. ist der Väterzeit und Scholastik gewidmet; der 2. soll
nach kurzem Rückblick auf die Leben-Jesu-Fragen des Spätmittelalters,
besonders des Nominalismus, von Luther bis zu David Strauß führen ;

der 3. von Strauß bis in die neueste Zeit.
An Stoff wird es dem Verfasser auch bei den 2 folgenden Bänden

nicht fehlen. Beabsichtigt er doch, nicht nur den rationalistischen Leben-
Jesu-Forschern in allen ihren Fragestellungen zu folgen und gründlich
zu antworten, sondern auch « all den feinen Quellgebieten philosophischer
Systeme nachzugehen, aus welchen die Gewässer in den breiten Strom
der Leben-Jesu-Kritik geflutet sind und noch fluten. » Darum sollen
diese Bände, je an geforderter Stelle, auch die grundsätzliche Darstellung
und Begründung der philosophischen Unterlagen der katholischen Leben-
Jesu-Lehre enthalten bezüglich der Erkenntnistheorie, des Gottesbegriffs,
der Möglichkeit der Offenbarung, der Wunder usf. Denn mit Recht betont



Literarische Besprechungen 411

er immer und immer wieder (mit den Worten Albért Schweitzers : Gesch. der
Leben-Jesu-Forschung 2 p. 512) : « Die Religion muß über eine Metaphysik,
das heißt über eine Grundanschauung über das Wesen und die Bedeutung
des Seins verfügen. »

Der vorliegende 1. Band (der 2. liegt laut Vorwort p. V im Ms.
abgeschlossen vor, der dritte zum großen Teil) enthält zunächst pp. 9-220
einen Nachweis der Tragweite der Leben-Jesu-Fragen. Eine überwältigende
Zeugenschar aus Altertum, Mittelalter und Neuzeit erhärtet die Tatsache :

« Keine Person der Geschichte machte einen solchen Eindruck wie Jesus
Christus. » Von pp. 220-688 folgt dann die Abhandlung : « Das Jesubild
von der Kritik umstürmt. » Die eingehende Darlegung der Kämpfe um
Christus vom Doketismus bis zum Monotheletismus gibt dem Verfasser
zugleich Anlaß, zahllose irrige Auffassungen abzuweisen, wie sie die
Rationalisten und namentlich Harnack in die Dogmengeschichte einzubürgern
gesucht hatten.

Alle Leben-Jesu-Streite, -Fragen und -Lösungen des Altertums münden
schließlich ein in die Theologie des Mittelalters. Als Wortführer der ganzen
Hochscholastik läßt Meyenberg ihr größtes Genie sprechen, den hl. Thomas
von Aquin. « Er ist in den Leben-Jesu-Fragen eine Größe ersten Ranges,
rückwärtsblickend, vorwärtsschauend und selbstschöpferisch » (p. 549)
Pp. 549-688 gibt er dann eine gedrängte Darstellung der hieher gehörigen
Lehren des Engels der Schule.

Ein Rück- und Ausblick und eine Besprechung neuester akatholischer
Leben-Jesu-Forschungen von Weinel, Feine, Chamberlain und Harnack
bilden den Inhalt des Schlußwortes.

Das ist ein kurzer Überblick über den reichen Inhalt des 1. Bandes.
Derselbe stellt eine wertvolle Bereicherung jener unserer apologetischen
Literatur dar, die auch ernsten gebildeten Laienkreisen zugänglich ist.
Eine Unzahl von Fragen aus Exegese, Kirchengeschichte, Dogmatik etc.
wird berührt und gelöst ; eigene Detailforschungen sind bei dem großen
Umfang der behandelten Probleme nicht zu erwarten, aber überall wird
das solide Ergebnis neuester Forschungen geboten und den Urteilen zu
Grunde gelegt. Die vielen Einzeltatsachen erdrücken den Verfasser
nicht : er weiß sie zu bewältigen, nach ihren äußeren und inneren
Zusammenhängen zu ordnen. Gerade der weite Blick, mit dem die großen
Zusammenhänge erfaßt und so oft ganz überraschendes Licht über weite
und wirre Ideenkomplexe verbreitet wird, ist als ein Glanzpunkt des

Werkes zu bezeichnen. Wir weisen z. B. hin auf die « genealogische »

Reihe : Paul von Samosata, Lukian, Theodor von Mopsuestia, Nestorius ;

und auf die Linie des andern Extremes : Apollinaris von Laodikäa,
Eutyches, Monotheletismüs. Aber leuchtend und siegreich überstrahlt im
Kampf und Wirrsal der Ideen alle andern Gedankenreihen « die
Geistesrichtung, die von Ignatius über Melito, Irenäus, Methodius, Athanasius,
Gregor von Nyssa zu Cyrill von Alex. »—- und bis zu Thomas von Aquin
geht und die das geschichtliche Christusbild der Evangelien durch die
Jahrhunderte trägt und in immer neuem Glanz erstrahlen läßt.

Die Darstellungsgabe Meyenbergs zeigt sich im ganzen Werk in



412 Literarische Besprechungen

hellstem Licht. Alles ist Schwung und Bewegung, die abstraktesten
Begriffe werden mit bewundernswerter Gestaltungskraft belebt und reiche
Bilder verkörpern die Ideen. Die leitenden Gedanken werden immer und
immer wieder herausgehoben. Da (dürfte sogar des Guten etwas zu viel
geschehen sein. Die Linie « Ignatius Cyrill » kehrt wohl ein dutzendmal

wieder, und nicht weniger oft der Satz von der Notwendigkeit der
Metaphysik für die Religion. Geradezu ermüdend wirken die wohl mehr
als hundertmal wiederkehrenden Verweisungen bei kurz berührten Fragen
auf deren eingehende Behandlung im 2. oder im 3. Bande.

Speziell sei aufmerksam gemacht auf die mit besonderer Liebe
ausgeführte Darlegung der Lehre des hl. Thomas über Christus. Sie stützt
sich sowohl auf die beiden Summen als auch auf die exegetischen Werke
des hl. Lehrers, und skizziert zuerst den Weg zum Glauben an Christus,
und zwar von der wahrheitsfreudigen und der Wahrheit sichern
Erkenntnistheorie des Heiligen an bis zum Glauben an Christus und seine Kirche.
Darauf folgt das Christusbild, das Thomas auf Grund der Offenbarung
so tief und großartig entworfen hat. Es ist dabei interessant, die Gedanken,
die bei Thomas in erhabener Ruhe und Klarheit ausgesprochen sind, im
Schwung und Prunk der Rhetorik Meyenbergs wiederzusehen. Einige wenige
Male dürfte freilich der Gedanke des hl. Thomas bei der Übertragung
etwas gelitten haben. Vergleiche z. B. p. 577 die Ausführungen zu
S. Th. I q. 105. a. 6, c. ; p. 588 : «Leistet hier», d. h. in der sittlichen
Herzensbereitschaft für die religiöse Erkenntnis, « der Mensch das Seinige,
dann tritt nach Thomas hinsichtlich der Wunder und ähnlicher
Bezeugungen, wie der Weissagungen usf., eine volle Gewißheit ein. » P. 606 :

Die Spekulation soll im Stande sein, bezüglich der heiligsten Dreifaltigkeit
zu zeigen, « man vermöge vom Standpunkte der Metaphysik aus es klar
zu erkennen, daß jene Geheimnisse den tiefsten Erkenntnissen des Menschengeistes

nicht widersprechen, sondern sie zur höheren Vollkommenheit
führen. » Daß M. bei seinem großzügigen Überblick auf theologische
Streitfragen nicht eingeht, ist zu billigen; aber die Q. 17 im 3. Teil der
Summa ist doch für eine .tiefere Auffassung des Begriffes der unio hypo-
statica von solcher Bedeutung, daß sie mit den Worten (p. 643) : « Zwar
ist Christus ein Sein in einer Person. Innig verbunden sind die Naturen
(III q. 17) » nicht hinlänglich auch nur angedeutet ist.

Alles in allem ist Meyenbergs Werk eine Leistung, für die ihm die
katholische Welt hohen Dank schuldet und dem, im Interesse der Glaubensfestigkeit

und Glaubensfreudigkeit, viele ernste Leser zu wünschen sind,
vor allem aus den Kreisen des Klerus, aber auch aus den Kreisen der
gebildeten Laienwelt. Möge es dem verehrten Verfasser vergönnt sein,
sein gewaltiges Unternehmen trotz der Schwierigkeiten, die in heutiger
Zeit einem solchen Werk im deutschen Sprachgebiet entgegenstehen,
glücklich zu Ende zu führen. Er darf dann getrost sagen : Exegi monu-
mentum aere perennius

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



Literarische Besprechungen 413

Francisco Marin-Sola 0. P., Maestro en Sagrada Teologia y Profesor
de Suma Teologica en la Universidad de Friburgo (Suiza) : La Evolucion
homogénea del Dogma Catolico. Volumen I de la « Biblioteca de Tomistas
Espanoles » (Director : Luis Urbano O. P.). Madrid (« La Ciencia Tomista»,
Claudio Coello 114) 1923. (40 ; 600 pag,). 1

Als « Obra de mâximo interés » kündigte sich im Frühjahr des heurigen
Jahres die von hervorragenden spanischen Mitgliedern des Dominikanerordens

in Angriff genommene Herausgabe einer « Biblioteca de Tomistas
Espanoles » an. Als Mitarbeiter waren Namen von bestem Klang
verzeichnet : Vicente Beltràn de Heyedia, Director de « La Ciencia Tomista »,

Madrid ; Alberto Colunga, Licenciado en Sagrada Escritura, Regente
de Estudios de San Esteban, de Salamanca ; José Cuervo, Profesor de

Teologia en el Colegio Pontificio Internacional de Roma ; P. Lumbreras,
Profesor de Metaflsica en la Universidad de Notre-Dame en los Estados
Unidos ; Francisco Marin-Sola, Doctor y Maestro en Teologia, Profesor
de Teologia Dogmâtica en la Universidad de Friburgo (Suiza) ; Albino
Menêndez Reigada, Doctor en Filosofia y Letras (Madrid) ; Santiago
Ramire^ Profesor de Teologia Dogmâtica en San Esteban, de Salamanca
(nunmehr Professor an der Universität Freiburg) ; Luis Urbano, Doctor
en Ciencias Fisicas, Lector de Teologia en el Real Convento de

Predicadores, de Valencia. — Während die von Pierre Mandonnet
geleitete « Bibliothèque Thomiste » eine Sammlung von historischen
Studien über das Leben, die Schriften und die Lehre des hl. Thomas
von Aquin sein will (« se propose de faciliter et de promouvoir
l'étude historique de la vie, des écrits et des doctrines de S. Thomas
d'Aquin »), will die spanische Biblioteca vor allem Gegenwartsfragen in
Angriff nehmen und die Probleme im Sinne und Geiste der thomistischen
Weltanschauung zu lösen versuchen mit der ganzen Kraft ihrer Wahrheit
und der ganzen Majestät ihrer Schönheit : « Nuestro deseo es presentar
las soluciones tomistas a los problemas actuates con toda la eficacia de su
verdad y toda la majestad de su belleza. » Erfreulicherweise haben es aber
die spanischen Dominikaner auch in ihren Plan aufgenommen, « noch nicht
edierte Werke der großen Meister des Thomismus zu veröffentlichen,
die als wahre Juwelen in den Handschriftenbeständen der besten
Bibliotheken den Schlaf der Gerechten schlafen ».

Nun ist der erste Band erschienen : « La Evolucion homogénea del

Dogma Catolico » von F. Marin-Sola, Wirklich ein prachtvolles Werk,
eine vorzügliche Leistung Die Ausdrücke, mit denen das Werk vom
Verlage angekündigt wurde : « magnifica obra », « magnffico volumen »,

bedeuten diesmal keine reklamenhafte Übertreibung, sondern sprechen
einen wirklichen Tatbestand aus. Die Ausstattung, Druck und Papier,
sind geradezu glänzend. Wenn man diesen stattlichen Band in die Hand
nimmt, kann man nur seine helle Freude daran haben. Wann wird es

1 Eine französische Übersetzung des Werkes ist unter der Presse und wird
in einigen Monaten erscheinen.



414 Literarische Besprechungen

wieder möglich werden, in Deutschland ein derartiges Werk zu drucken
und zu kaufen

Der schönen Form entspricht der reiche Inhalt, die Gediegenheit der
Ausführungen, die das Problem in seiner ganzen Weite und Tiefe aufgreifen
und aufhellen. Es wird wenige Bücher geben, die mit solcher gewissenhaften

Gründlichkeit und mit solch zuverlässiger wissenschaftlicher Akribie
in das Dunkel aller Schwierigkeiten hineinleuchten und mit klarem Blick
und mit sicherer Hand den Weg zur Wahrheit weisen, wenn deswegen
auch nicht allem, was in dem sorgfältigen Buche steht, der Charakter
einer unfehlbaren Kathedralentscheidung zugeeignet werden will. Es
berührt besonders angenehm und wohltuend, daß der Verfasser, der so
manche unter den katholischen Theologen strittige Punkte erörtern muß,
seine Darlegungen voll und ganz dem Urteil des obersten kirchlichen
Lehramtes unterwirft : « En toda cuestiön, pero mucho m'as en cuestion
tan grave y tan delicada como ésta de la evoluciön del dogma, nos
sujetamos incondicionalmente al juicio de la Iglesia catölica, juez infalible
en todo lo relacionado con el depösito revelado » (p. 12). So ist das Werk
wirklich ein opus aureum geworden, ein monumentum aere perennius,
eine würdige Huldigungsgabe zur Feier des 600-jährigen Jubiläums der
Heiligsprechung des Doctor Angelicus, dem es in kindlicher Liebe geweiht
ist, Das Einzige, das meinen Erwartungen nicht ganz entsprochen hat,
ist dies, daß der Verfasser, der tatsächlich über eine umfassende Kenntnis
alter, und neuer Literatur verfügt, der einschlägigen deutschen Literatur
nicht die Aufmerksamkeit geschenkt hat, die sie wohl verdient hätte und
die auch dem sachlichen Interesse sicherlich förderlich gewesen wäre.
Gerade der Gegensatz zum Protestantismus hat speziell die deutschen
katholischen Theologen frühzeitig und oft gezwungen, das wichtige Thema
« Dogma und Entwicklung » zu untersuchen und klar zu legen ; denn
« nächst der Lehre von der Rechtfertigung ist zweifelsohne gerade die
verschiedene Auffassung der Dogmenbildung derjenige Punkt, in welchem
Katholizismus und Protestantismus am weitesten auseinander gehen,
der Gegensatz zwischen beiden am schärfsten hervortritt ». (Constantin
von Schäzler, Die Bedeutung der Dogmengeschichte vom katholischen
Standpunkt aus erörtert. Herausgegeben von Thomas Esser. Regensburg
1884, p. 1).

Das Ziel des Verfassers ist nicht bloß nachzuweisen, daß das « Dogma
im eigentlichen und strengen Sinne » eine Entwicklung durchgemacht hat,
sondern daß diese Entwicklung sich auf den ganzen Organismus der christlichen

Lehre (toda la doctrina catölica) erstreckt, also insbesondere auch
auf die veritates catholicae und die conclusiones theologicae, Der Schwerpunkt

der Darstellung liegt auf dem Nachweis, daß diese Entwicklung,
mag sie uns begegnen wo sie will, nicht eine heterogene ist, sondern
eine homogene, ein organisches Wachstum, das den wunderbaren Inhalt
des christlichen Dogmas entfaltet, aber nicht so umändert, daß eine neue,
etwa gar eine wesensfremde Art der Lehre sich bilden würde. Die Kernfrage

des ganzen Buches lautet demgemäß in scharfer Formulierung so :

« Ese progreso o crecimiento de la doctrina catölica es un progreso homogéneo



Literarische Besprechungen 4X5

o heterogéneo Constituye una simple evoluciön homogénea de lo que ya
estaba implicitamente contenido en el dato primitivo, o es una adiciön
extrlnseca o heterogénea, una verdadera evoluciön transformista » (p. 5).
Diese Frage hat ja schon Vinzenz von Lerin sich gestellt und in seinem
goldenen Commonitorium (XXIII, 3) in so meisterhafter und klassischer
Weise beantwortet, daß das Concilium Vaticanum die Lösung ohne weiteres
übernahm (Sessio III., Constitutio de fide catholica, cap. 4 : « Crescat
intelligentia, scientia, sapientia sed in suo dumtaxat genere, in eodem scilicet
dogmate eodem sensu eademque sententia»), aber Marfn-Sola hat die
Fragestellung und die Lösung des Problems auf so breite Basis gestellt
und mit so gründlicher Gelehrsamkeit behandelt und die Auswirkungen
des Tatbestandes so bis in die letzten Verästelungen und Verzweigungen
verfolgt, daß kaum noch eine historische oder spekulative Schwierigkeit
bestehen dürfte, die nicht ins Auge gefaßt oder geklärt worden wäre.

Der tiefgründige Inhalt des umfassenden Werkes gliedert sich in
sieben Kapitel :

1. Kapitel : Begriff der Entwicklung im allgemeinen. Die verschiedenen
Arten und Grade der Entwicklung (pp. 13-32). Bei körperlichen Dingen
ist die Entwicklung eine homogene, wenn der Stoff wächst, ohne dabei
seine spezifische Natur zu verändern (Evoluciön homogénea crecimiento
en materia, sin cambiar de naturaleza especffica. p. 14), eine heterogene,
wenn der Stoff wächst und dabei zugleich die spezifische Natur sich ändert
(Evoluciön transformista crecimiento en materia, cambiando a la vez
de naturaleza especifica). Was bei körperlichen Dingen die Materie ist,
das sind bei geistigen Wahrheiten die Worte oder Formeln ; und was bei
körperlichen Dingen die spezifische Natur oder substanzielle Form ist,
das ist bei der geistigen Wahrheit der Sinn. Homogene Entwicklung einer
Wahrheit ist infolgedessen « Wachstum oder Entwicklung in der Formulierung,

so daß der Sinn der gleiche bleibt » (crecimiento o evoluciön de
förmulas, pero permaneciendo el mismo sentido) ; während bei der
heterogenen Entwicklung auch der Sinn sich ändert (no permaneciendo el mismo
sentido). Was bisher nur implicite in einer Wahrheitserkenntnis
eingeschlossen war, das macht die homogene Entwicklung zu einer ausdrücklich,

explicite und expresse erkannten Wahrheit : « La evoluciön de todo
sistema doctrinal es homogénea, mientras se limite a desarrollar lo que
ya estaba verdaderamente implicito en el dato primitivo opunto de partida »

(P- 57T).
2. Kapitel : Anwendung des Entwicklungsgedankens auf das Dogma ;

die im Offenbarungsinhalt niedergelegte Keimkraft und Entwicklungsfähigkeit

(pp. 33-111). In einem sehr wichtigen Abschnitt wird zunächst
festgestellt, welches der eigentliche Ausgangspunkt der Entwicklung des

Dogmas und der Theologie sei (pp. 33-39). Indem der Verfasser mit
Thomas von Aquin (De Veritate, q. 12 a. 7 u. a.) bei der göttlichen
Offenbarung zwischen acceptio rei (förmulas, Wortlaut) und judicium
de acceptis (sentido, Sinn) unterscheidet, macht er sich das Wort des
Kardinals Billot (De Ecclesia Christi, q. 10, thesis 16, ed. 3, pag. 356) zu
eigen : « Non in materiali possessione litterae mortuae consistit acceptio



4i6 Literarische Besprechungen

revelatae veritatis, sed in assecutione sensus et intellectus sententiarum »,

um daran die Feststellung zu knüpfen, daß ein explicite geoffenbarter
Sinn Ausgangspunkt einer jeden Dogmenentwicklung sei : « El punto
de partida del progreso dogmâtico, tiene que ser un sentido explicitamente
revelado. Sin algun sentido explfcito, no cabe nada implfcito ni virtual,
ni por lo tanto progreso alguno ni evoluciön » (p. 35). In diesem klar
ausgesprochenen Sinn des Offenbarungsinhaltes muß implicite ein Gedankeninhalt

eingeschlossen sein, der in forschendem und betendem Nachdenken
allmählich erkannt und bloßgelegt werden kann ; sonst wäre wiederum
der Entwicklungsgedanke mit dem Begriff des Dogmas unvereinbar :

« Como se ve, todo el problema de la evoluciön dogmâtica depende de la
existencia o no existencia de verdadera virtualidad revelada » (p. 39). Nun
untersucht der Verfasser in eingehenden Darlegungen, wie die Theologen
diese im Offenbarungsinhalt eingeschlossene Entwicklungsfähigkeit
auffassen, welches der Sinn der revelatio implicita., der « virtualidad revelada »

ist. Und da ist nun zu konstatieren eine « unidad de förmulas y diversidad
de sentido » : Übereinstimmung im sprachlichen Ausdruck, aber
Verschiedenheit in der Auffassung (p. 39). Das katholische Lehrgebäude
ist in vier Grade abgestuft : Offenbarung, Glaubensdogmen, unfehlbare
Wahrheiten, theologische Schlußfolgerungen. Alle katholischen Theologen
stimmen nun in folgenden vier Punkten überein : a) im System des
katholischen Lehrgebäudes gibt es Wahrheiten, die formell oder unmittelbar
geoffenbart sind, und Wahrheiten, die virtuell oder mittelbar geoffenbart
sind ; b) die formell oder mittelbar geoffenbarten Wahrheiten bilden im
eigentlichen Sinne oder per se das Objekt der fides divina ; c) die virtuell
oder mittelbar geoffenbarten Wahrheiten bilden im eigentlichen Sinne
oder per se das Objekt der Theologie ; d) die Unfehlbarkeit der Kirche
umfaßt als objectum primarium die formell oder unmittelbar geoffenbarten
Wahrheiten, und als objectum secundarium die virtuell oder mittelbar
geoffenbarten Wahrheiten. Nun kommt die wichtige, entscheidungsvolle
Frage : Was bedeuten die Ausdrücke « unmittelbar oder formell » und
« mittelbar oder virtuell » im Hinblick auf die göttliche Offenbarung
Von der Beantwortung dieser Frage hängt alles ab (p. 40). Bei Thomas
von Aquin ist die Unterscheidung zwischen Glaube und Theologie,
beziehungsweise zwischen unmittelbarer oder formeller und mittelbarer
oder virtueller Offenbarung aufgebaut auf der bei dem Aquinaten immer
bemerkbaren Analogie zwischen natürlicher und übernatürlicher Ordnung.
Fides divina und theologia sind auf dem Gebiete der übernatürlichen
Erkenntnis das, was intellectus und ratio bei der natürlichen Erkenntnis
sind. Die innere Evidenz ist in der natürlichen Erkenntnisordnung das

Formalmotiv sowohl des intellectus als auch der ratio ; in der übernatürlichen

Erkenntnisordnung ist die Offenbarung das Formalmotiv sowohl
des Glaubens als auch der Theologie. Die natürliche Evidenz wird
eingeteilt in evidentia in se und evidentia in alio ; erstere ist unmittelbare
oder formelle Evidenz, letztere mittelbare oder virtuelle Evidenz ; erstere
ist das Formalmotiv des intellectus oder der Intuition, letztere das Formalmotiv

der Wissenschaft oder der ratio. In gleicher Weise wird die über-



Literarische Besprechungen 417

natürliche Offenbarung eingeteilt in revelatio in se und revelatio in alio ;

erstere ist die unmittelbare oder formelle Offenbarung, letztere die mittelbare

oder virtuelle Offenbarung ; erstere ist das Formalmotiv des Glaubens,
letztere das Formalmotiv der theologischen Wissenschaft (p. 44 f.). Und
so ergibt sich dann von selbst die Definition von « unmittelbarer oder
formeller Offenbarung » : « Todo lo que en el dato revelado encuentre
nuestra inteligencia sin discurso alguno 0 con discurso impropiamente dicho,
es revelado immediato o formal, no mediato ni virtual » ; desgleichen die
Definition von « mittelbarer oder virtueller Offenbarung », welche den
Gegenstand der wissenschaftlichen Theologie bildet : « Todo lo que en el
dato revelado o premisa revelada no podamos verlo nosotros sin raciocinio
proprio o sin intervenciön de otro concepto nuevo, es para nosotros
teologfa o ciencia teolögica, 110 simple inteligencia o fe divina » (p. 44).
Diese Auffassung hat nun Suarez etwas umgebogen und damit große
Verwirrung in die Reihen der katholischen Theologen hineingetragen (Tract.
De Fide, disp. 3, sect. 11). Sein Hauptsatz lautet: « Dico ergo primo:
Revelatio formalis, etiamsi confusa sit, sufficit ad objectum formale fidei
et consequenter ad assentiendum de fide particularibus contentis sub
tali revelatione, si sufficienter ad illa applicetur, et homo utatur discursu
convenienti modo ad assentiendum Dico secundo : Revelatio tantum
virtualis seu mediata non sufficit ad objectum formale fidei, et consequenter
assensus in illa fundatus, cum juvamine alicujus principii naturaliter
evidentis, non sufficit ad proprium assensum fidei, sed tantum ad theo-
logiam. » Suarez stimmt mit der traditionellen Auffassung in vier Punkten
überein : a) Er behält die Einteilung in unmittelbare oder formelle und
mittelbare oder virtuelle Offenbarung bei ; b) auch nach seiner Auffassung
ist die formelle Offenbarung per se das Objekt der fides divina, die virtuelle
Offenbarung per se das Objekt der Theologie ; c) gegen Vasquez und Vega
hält er daran fest, daß die virtuelle Offenbarung per se oder ohne kirchliche
Fehlentscheidung nicht de fide ist ; d) gegen Molina hält er aber daran
fest, daß sie nach geschehener Definition de fide ist Das Neue an
der Lehre des Suarez ist dies, daß er a) eine revelatio virtualis nur annimmt
« respectu proprietatis, quae nullo modo continetur formaliter in re dicta,
sed tantum in radice » (« en no considerar como virtual propiamente dicho,
sino al virtual no implfcito o ffsico-connexivo, realmente distinto del formal

y en absoluto separable de él ») ; b) neben der revelatio tantum virtualis
die revelatio confusa aufzählt und diese der revelatio formalis subsumiert
mit der Begründung : « potest enim revelatio esse formalis et non esse

per Cognitionen! distinctam omnium, quae in ea formaliter continentur »

(« en considerar como formal, aunque con el calificativo de confuso, el
virtual implfcito o esencial, esto es, todas las conclusiones realmente
idénticas con la premisa revelada, aunque sean conceptualmente distintas
de ella. » S. 51). — In weiteren Abschnitten werden dann folgende
grundlegende Thesen erläutert und erhärtet : « La virtualidad fisico-connexiva
no es verdadera virtualidad revelada ni teolögica » (p. 68-87) I La verda-
dera virtualidad revelada y teolögica es la vitualidad implfcita o metaßsico-
inclusiva » (p. 87-99) ; « La virtualidad metaffsico-inclusiva es realmente

Divus Thomas. 27



4x8 Literarische Besprechungen

homogénea con el dato revelado » (p. 99-108). Und so versteht sich dann
die zusammenfassende Inhaltsangabe des zweiten Kapitels : « En el punto
de partida de toda la doctrina catôlica, que se llama dato revelado
o revelado explicito, existia y existe una virtualidad verdaderamente
implicita, cual es toda virtualidad metaffsico-inclusiva ; y que esa es la
virtualidad que la teologia tradicional, anterior a Suarez, designo siempre
con los nombres de revelado virtual o de virtual implicito » (p. 571).

3. Kapitel : Die Entwicklung des Dogmas und die Auktorität der
Kirche (p. 112-181). Der Kirche ist ein wahrhaft göttlicher Beistand
und eine wahrhaft göttliche Befugnis gegeben, nicht bloß das Depositum
fidei zu hüten, sondern auch all das, was wahrhaft im Offenbarungsschatz
einschlußweise enthalten ist, zu erklären und zu entwickeln.

4. Kapitel : Die verschiedenen Wege der Dogmenentwicklung (pp. 182

bis 247) : La evoluciön dogmatica por via especulativa : pp. 182-195 ;

por via de asimilaciön : pp. 223-229 ; por via afectiva o experimental :

pp. 230-242.
5. Kapitel : Der Umfang der Dogmenentwicklung (pp. 249-334).

Hier kommt besonders zur Sprache das Verhältnis der fides ecclesiastica
zu den theologischen Konklusionen (pp. 264-288), zu den facta dogmatica
(pp. 288-308) und zur Kanonisation der Heiligen (pp. 309-334). Die im
Offenbarungsinhalt eingeschlossene Entwicklungsfähigkeit und die göttliche
Vollmacht der Kirche, sie dogmatisch zur Entfaltung zu bringen, erstreckt
sich bis auf den letzten Grad der katholischen Lehre, einschließlich der
facta dogmatica.

6. Kapitel : Lösung der Einwände, die gegen die Annahme einer
Dogmenentwicklung zu sprechen scheinen (pp. 335-410). Die Einwände,
die gegen die Annahme einer Dogmenentwicklung erhoben werden, haben
Beweiskraft nur gegenüber einer substanziellen, das Wesen umgestaltenden
Entwicklung, nicht aber gegenüber einer homogenen evolutio explicativa.

7. Kapitel : Die Dogmenentwicklung in der traditionellen Auffassung
der katholischen Theologen (pp. 411-571) : Kirchenväter (412-417), Thomas
von Aquin (418-421), von Thomas bis Molina (421-439), von Molina bis
zur Gegenwart (439-472). Eine Dogmenentwicklung im angegebenen
Sinne haben alle Theologen vor Molina und die meisten Theologen nach
ihm angenommen. — In einem besonderen Abschnitt wird die Anschauung
des Melchior Cano über die Definierbarkeit der conclusiones theqlogicae
mit Glaubensverpflichtung dargetan und das Ergebnis in folgende zwei
Sätze zusammengefaßt : « Primera. De suyo, o sin definiciön de la Iglesia,
las conclusiones teolögicas no son inmediatamente de fe, sino inmediata
y puramente teolögicas, y sölo pertenecen a la fe mediatamente. Segunda.
Después de la definiciön dogmatica de la Iglesia, las conclusiones teolögicas
son propria e inmediatamente de fe » (p. 494). — In einem ausführlichen
« Examen de una obra novfsima sobre la historia de los dogmas » (pp. 524
bis 571) nimmt der Verfasser Stellung zu dem von uns schon angekündigten
Werke von P. Reginald Schuttes : Introductio in historiam dogmatum
(Vgl. « Divus Thomas», 1923, 2. Heft, 186-188. Zu beachten ist auch
die im 1. Heft, p. 95 f., gebotene Inhaltsangabe über verschiedene Artikel



Literarische Besprechungen 419

beider Autoren in « La Ciencia Tomista ».). Der ritterliche Spanier schließt
die interessante Kontroverse mit seinem hochangesehenen Ordensgenossen
in folgenden Sätzen : « No queremos terminar esta secciôn sin anadir que
la obra de nuestro ilustre hermano el Padre Schultes sobre la historia
de los dogmas, nos parece un manual excelente en todo lo que se refiere
a la inmutabilidad del dogma ; pero lo creemos algo déficiente, mas bien
quizâ en nomenclatura que en el fondo, en lo referente a la evoluciôn del
dogma. A juicio nuestro, la posiciôn del P. Schultes y la nuestra tienen
bastante analogia con las posiciones respectivas de Bossuet y de Newman,
que en otra parte hemos descrito. El primero puso de relieve la
inmutabilidad del dogma ; el segundo su vida y su evoluciôn homogénea.
Ambas posiciones, lejos de oponerse, se completan » (p. 571).

In einer übersichtlichen Zusammenfassung werden am Schlüsse die
verschiedenen Faktoren der Dogmenentwicklung folgendermaßen skizziert :

« El material es la virtualidad implfcita : id quod in articulis continetur
implicite (S. Thomas). — El proceso es siempre y exclusivamente desarrollo
de lo implicito ; proceso de explication : explicatio fidei (S. Thomas). —•

La causa principal es la asistencia del Espfritu Santo o, lo que es lo mismo,
la autoridad divina de la Iglesia, aquella « ministra objecti fidei, qua Veritas
Prima explicat Seipsam et alia credenda » (Caj etanus). — Los factores

instrumentales, numerosos y variadisimos, como todos los factores humanos,
se reducen a dos : al raciocinio inclusivo y al sentido de la fe ; a la inteli-
gencia y al corazön cristiano ; a la labor del sabio y la labor del Santo :

per rationis inquisitionem et per connaturaliiatem ad divina (S. Thomas). —
La extension es# la misma que tiene .la asistencia divina o la infalibilidad
de la Iglesia ; la misma extension que tiene. la Sagrada Teologia ; todos
los grados de la doctrina verdaderamente cristiana. Omnia, (theologalia)
implicite continentur in Biblia (Capreolus). Et propter hoc multa nunc
reputantur haeretica, quae antea non reputabantur, propter hoc quod
nunc est magis manifestum, quid ex eis sequatur (D. Thomas). Nec opus
est, ut id, quod est immediate de fide, sit immediate revelatum a Deo ; sed

sufiicit, ut quamvis sit mediate revelatum a Deo, sit immediate propositum
ab Ecclesia (Serra), Quia Ecclesiä nihil hactenus fidelibus credendum
proposuit vel definivit, quod non contineretur in Sacris Litteris aut
Apostolorum traditionibus expressum aut virtualiter contentum, ita ut
inde per evidentem consequentiam educeretur Et hoc pacto intelligatur
D. Thomas in articulo quando ait quod nova editio Symboli pertinet ad
auctoritatem Summi Pontificis, videlicet quantum ad novam explicationem.
Ex quo sequitur perperam haereticos adversus nos objicere quod Summus
Pontifex faceret novam fidem (Banez).» (p. 572 f.)..

Damit nehmen wir für heute Abschied von dem großangelegten
Werke von P. Marm-Sola. Ich meine, es ist keine Übertreibung, wenn ich
sage, es ist diesem ersten Bande der « Biblioteca de Tomistas Espanoles »

meisterhaft gelungen, das zu verwirklichen, was der ganzen Sammlung als
Ideal vorschwebt, nämlich : das Problem zu lösen « im Sinne und Geiste
der thomistischen Weltanschauung mit der ganzen Kraft ihrer Wahrheit
und der ganzen Majestät ihrer Schönheit ». Wir wünschen dem neuen



420 Literarische Besprechungen

spanischen Unternehmen besten Fortgang und Erfolg. Gottes Segen helfe
mit an der Verwirklichung der großen und schönen Aufgabe : presentar
las soluciones tomistas a los problemas actuales con toda la eficacia de
su verdad y toda la majestad de su belleza.

Eichstätt (Bayern). Dr. Michael Rackl.

Dom. M. Priimmer 0. P. : Manuale Theologiae moralis secundum
principia S. Thomae Aquinatis. Ed. 2 et 3. Vol., I-III. Friburgi Br.
(Herder) 1923.

Das dreibändige Manuale, dessen Neuauflage mit Sehnsucht erwartet
wurde, erscheint in neuer Bearbeitung, wie sie namentlich der Codex J. C.

notwendig gemacht hat.
Aus den oft, besonders im ersten Band, eingeflochtenen ausführlicheren

Erklärungen, aus den neuen übersichtlicheren Einteilungen, Anordnungen
im Drucke, erkennt man sofort die unermüdliche Tätigkeit des Verfassers,
von der er in der Einleitung sagt : in den neun Jahren seit dem Erscheinen
der ersten Auflage sei beinahe kein Tag veistrichen, ohne daß er daran
gearbeitet hätte, die Ausdrücke genauer zu gestalten, den Inhalt zu
vervollständigen. Der neue Kodex hat wirklich manche in der ersten Auflage
vertretene Meinung des Verfassers bestätigt, Vervollständigungen ermöglicht,
selbstverständlich auch Änderungen nötig gemacht. Auf den ersten Blick
sieht man, daß der Kodex an den betreffenden Stellen nicht lose eingereiht
ist, sondern hineingearbeitet, organisch durchdacht. Den einzelnen Traktaten

wird in der neuen Auflage die einschlägige Literatur vorausgeschickt.
Gerne sehen wir im I. Band am Schlüsse des Traktates über die

verschiedenen Moral-Systeme den neuen Zusatz, daß alles auf die christliche
Klugheit ankommt, mit der Angabe der drei Hauptregeln : 1. besonders
das Prinzip zu beachten : In dubio standum est, pro quo stat praesumptio ;

2. die gutgeheißenen Autoren zu befragen ; 3. nicht viel dem eigenen Urteil
zu trauen (N. 352). Alle Systeme wollen zwar die christliche Klugheit
ermöglichen ; aber so scheint die Lösung organischer, lebendiger, sicherer
zu sein. Vorteilhafter wäre es jedoch, wenn der Traktat über die Tugenden
auch im allgemeinen Teil dem über die Sünden vorausgestellt wäre, wie
später bei der Behandlung der einzelnen Tugenden. Im Interesse der

Seelenleitung vermißt man eine Synthese des geistlichen Lebens nach
der heute viel besprochenen Askese und Mystik unter dem Einflüsse der

Gnade, der eingegossenen Tugenden und der Gaben des Heiligen Geistes

(N. 455 oder N. 624).
Im II. Band N. 424 wäre es von praktischer Bedeutung hinzuzufügen,

daß bei den Ordensgelübden heutzutage eher eine Säkularisation als die

eigentliche Dispens in Betracht kommt. In N. 498 scheint die Dispensations-
gewalt der Ordensoberen für ihre Untergebenen nicht ganz genau formuliert
zu sein, da c. 1245 § 3 sie den Pfarrern, nicht dem Bischof (z. B. § 2),
gleichstellt.

Der III. Band, der die Sakramente behandelt, hat naturgemäß die

größten Änderungen aufzuweisen. Kein anderer Teil des Kodex schlägt ja
so sehr in die Moral ein, als 1. III, pars Prima, de Sacrameutis ; umsomehr,



Literarische Besprechungen 421

da Verfasser im Prolog angibt : « Tractandum est de sacramentis deque iis
omnibus, quae eorum administrationem aut susceptionem afftciunt (de
censuris, indulgentiis, irregularitatibus etc.) » ; und weiter unten : « Qua-
propter in hoc Manuali (brevitati quidem studentes) conamur tradere
satis complétant doctrinam de hac materia. » Selbstredend — und das

ergibt sich gerade beim tieferen Durchdenken — erheischt der Sinn der
neuen Gesetze, besonders aber die Anwendung noch lange Arbeit, ja manche
Entscheidung des Heiligen Stuhles, bevor alles klar und sicher sein wird.
Verfasser hat die bis jetzt erschienene Literatur, die schon erflossenen
Erlasse reichlich benutzt, gegebenenfalls selber mit seinem bewährten
theologischen und juridischen Sinn sich die Meinung gebildet. Nicht ganz
richtig scheinen folgende Punkte zu sein :

N. 411. Statt : « neque inquietandi sunt » (welche die in Todesgefahr

von einem nicht jurisdiktionierten Priester erteilte Absolution für
gültig halten) würde besser einfach der c. 882 angeführt, der ja klar und
entschieden lautet. — N. 423. Klarer und folgerichtiger wäre die Frage in der
Form, ob die Unkenntnis der bloßen Reservation, bei Kenntnis der Zensur,
entschuldigt (s. N. 488). — N. 473 wäre es vielleicht nicht überflüssig,
einiges über die Dispens von Vindikativstrafen (z. B. Infamie) zu sagen. —
N. 587. Die Meinung der neueren Autoren, daß wenigstens die vier niederen
Weihen kirchlicher Einsetzung, und infolge dessen kein Sakrament sind,
scheint eine ausschlaggebende Stütze am c. 108 § 3 gefunden zu haben. —•

N. 609. Wäre es nicht besser, zur Klarstellung des Begriffes in die Definition
der Irregularität das Wort « perpetuum » (zum Unterschied von dem einfachen
Impedimentum) einzufügen — N. 741. Dem c. 1044 gemäß kann der
assistierende Pfarrer oder andere Priester auch von den öffentlichen
Ehehindernissen dispensieren. — N. 764. Der Satz, ob das neue Recht im Falle
der längeren Abwesenheit eines berechtigten Priesters die Eheschließung
schon vorher'und nicht erst nach dem Verlauf eines Monates erlaubt, scheint
wegen des Ausdruckes « post mensem » im (heute nicht mehr gültigen)
Sinne des Ne temere zu sprechen. — N. 769 ff. Für das Verständnis
dürfte es vorteilhafter sein, den Begriff der Ehehindernisse im Sinne des

Kodex zu nehmen. Verfasser sagt N. 785 (ähnlich wie in der ersten Auflage) :

« Auetores non concordant in numéro impedimentorum dirimentium. »

Das ist jetzt wohl unberechtigt. Moralische, wenn auch schwere

Verpflichtung genügt nicht zum Ehehindernis. —• Was die Anordnung des

Stoffes im Eherecht betrifft, ist die Reihenfolge des Kodex logischer. Die
an die erste Auflage gewöhnten Leser werden sich allerdings mit der
vorliegenden Form zufrieden geben.

Dem übrigens außerordentlich gründlichen Werke wünschen wir einen
immer größern Leserkreis und Gottes reichsten Segen.

Graz. P. Dominions M. Ratnik O. P.

J. Bernberg : Umriß der katholischen Pädagogik. Zweite gänzlich
umgearbeitete Auflage. Regensburg (Manz) 1923 (xn u. 211 pag.).

Dieses Buch ist zum erstenmal erschienen i. J. 1921 unter dem Titel :

« Zurück zur Erziehungslehre Christi Kritik der alten und Umriß der



422 Literarische Besprechungen

neuen katholischen Pädagogik. » Damals hat es einigen Sturm
hervorgerufen. Die Gründe sind verschieden. Sicher ist einer davon die Art,
wie es der neueren Pädagogik entgegentrat. Wie man hineinruft in den
Wald, so hört man es wieder heraus ; wo Menschen, da geht es nicht ohne
Menschlichkeiten ab, die Wahrheit wird freilich dabei nicht immer stark
gefördert. Das ist jetzt besser geworden. Hoffentlich führt das nun dem
Ziele näher, der erwünschten Verständigung.

Insoweit es sich dabei um die Pädagogik im engeren Sinne handelt,
kann sich diese Zeitschrift nicht auf eine Besprechung einlassen. Aber das
Buch ist nach Inhalt wie durch seine Geschicke ein lehrreiches Beispiel
dafür, welche Bedeutung und welche Tragweite die Lehre von Natur und
Übernatur hat. Dagegen ist wohl von beiden Seiten gefehlt worden. Darauf
ist gewiß auch vieles von der Heftigkeit, die der Kampf angenommen hat,
zurückzuführen. Wenn die Mißgriffe, die dabei hüben und drüben begangen
worden sind, dazu dienen, daß alle begreifen lernen, wie notwendig es ist,
auf einem so gefährlichen Gebiete genau die einheitlichen Grundsätze
und die bewährten theologischen Lehren samt den eingebürgerten
Ausdrücken und Erklärungen festzuhalten, dann darf man sagen felix culpa.

Das Buch hat in seiner ersten Gestalt den Krieg eröffnet gegen die
einseitig humanistische Begründung der Erziehungslehre. Wie es so manchmal

die Hitze des Gefechtes mit sich bringt, hat es ohne Zweifel vielen
Unrecht zugefügt, indem es der Auslegung Raum gab, es klage sie an auf
Untergrabung der christlichen Pädagogik durch übertriebene, wo nicht
gar ausschließlich humanistische Grundlegung. Es ging eben wie es so

häufig geht, wenn man die Überschätzung der natürlichen Ordnung und
der natürlichen Tätigkeit auf den Gebieten des öffentlichen Lebens, der
Kunst, der Literatur in die richtigen Schranken zu verweisen sucht. Man
bietet dann leicht dem einen Übermaß, ein entgegengesetztes Übermaß als

Heilmittel an und sucht diesem den Sieg zu verschaffen dadurch, daß
man jenes so schlimm wie möglich deutet. Man denke an De Maistre
oder an Louis Veuillot.

Im vorliegenden Falle lag die Gefahr zu Mißdeutungen und zu
Mißgriffen um so näher, als der Verfasser in der ersten Auflage die Worte
Natur und übernatürlich ganz eigentümlich nach seiner Weise verstand.
Sicher lag ihm nichts ferner als sich zur kirchlichen Lehre in Widerspruch
zu setzen. Aber so wie er sich nun einmal seine Begriffe zurecht gelegt
hatte, kam er zu Sätzen, die den Verdacht rechtfertigten, als ob er mit den

Bajanern eine doppelte Tugendordnung, die natürliche und die
übernatürliche, in Abrede stelle, als ob er der natürlichen Erkenntnis im Sinne
des Modernismus Abbruch tun, als ob er die Erhebung zur übernatürlichen
Vollkommenheit gleich Hermes erklären wolle. So wenig ihm das einfiel,
so konnte er sich doch über derartige Auslegungen nicht beschweren, weil
seine Sprache in der Tat dazu Anlaß bot.

Das ist in der neuen Auflage anders geworden. Wenn die Gegner aus
dem Streit ebensogut gelernt haben wie der Verfasser, dann muß man
beiden Glück wünschen, und noch mehr der Sache, der sie dienen wollen.
Wie notwendig es ist, in diesen Fragen mit ängstlicher Gewissenhaftigkeit



Literarische Besprechungen 423

bis ins kleinste an dem zu halten, was durch so lange Wirren und Kämpfe
schließlich als die einzig richtige Formulierung der richtigen Lehre
errungen worden ist, dafür haben wir lehrreiche Zeugnisse an den schweren
Bedenken, zu. denen so edle und aufrichtige Männer wie Sailer und
Hirscher Anlaß gegeben haben. Die neue Auflage des vorliegenden Buches
hat sich das zu nutze gemacht; sie wird hoffentlich auch bei den frühern
Gegnern Nachahmung finden.

Man kann von einem Buch über Pädagogik nicht die haarscharfen
Untersuchungen von Scheeben verlangen, noch von Laien die theologische
Bestimmtheit von Kleutgen. Mögen also manche Wendungen hingehen,
die eine dogmatische Monographie nicht zulassen dürfte. Aber vier Grundsätze

müssen festgehalten werden. 1. Seit der Erhebung zum übernatürlichen

Ziele gibt es für den Menschen und für alle menschliche Kultur und
Tätigkeit ein einziges volles Ziel, das übernatürliche. Auf dieses müssen
auch die natürlichen Bestrebungen hingerichtet sein. 2. Damit ist aber
nicht gesagt, daß es keine natürliche Tätigkeit, kein natürliches Ziel,
keine natürliche Ordnung, keine natürliche Sittlichkeit mehr gebe. Nur
muß dies alles der übernatürlichen Ordnung unterstellt und so eingerichtet
sein, daß es dieser förderlich, jedenfalls nicht hinderlich ist. 3. Wenn von
Natur und natürlich die Rede ist, darf man nie vergessen, daß das Natürliche
nicht mehr rein besteht, sondern durch den Fall geschwächt und verdorben,
aber auch nicht völlig verdorben und ganz unfähig gemacht ist. 4. Deshalb

muß eben die Natur immer und überall auf das Übernatürliche Rücksicht

nehmen ; dadurch wird es nicht bloß nicht beengt oder entwürdigt,
sondern gerade damit geläutert, gestärkt und vervollkommnet.

Freiburg (Schweiz). P. Albert Maria Weiß O. P.

A. Walz O. P. : De Bulla Canonizationis Sancti Thomae Aquinatis.
Romae (Collegio Angelico), 1923 (20 pag.).

Der Vorstand des Ordensarchivs in Rom bietet uns hiemit eine äußerst
exakte und interessante paläographische Studie zur Kanonisationsbulle des

hl. Thomas, deren Text und phototypische Reproduktion den Lesern des

« Divus Thomas» im Jubiläumshefte (pp. 209-218) geboten worden. Wir
erfahren u. a. auch von den Nachforschungen, die er schon im Jahre 1922
im Ordens- und Vatikanischen Archiv umsonst angestellt, um die Original-
Pergamentbulle aufzufinden. Infolgedessen wandte er seine Blicke nach
Toulouse, wo ohnedies sämtliche die Verehrung und Übertragung der

Reliquien des Englischen Lehrers betreffenden päpstlichen Dokumente sich
befinden. Und mit dem besten Erfolge! Im März 1. J. wurde die Bulle
nach seinen Weisungen daselbst tatsächlich gefunden.

Freiburg. P• Canisius Lambermond O. P.

oco


	Literarische Besprechungen

