Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 1(1923)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

\

Noéle Maurice-Denis : L’étre en puissance d’aprés Aristole et Saint
Thomas d’Aquin. Paris (Marcel Riviére), 1922.

Dieses Buch von 234 Seiten wird nicht jedermann gleich in eznem
Zuge lesen. Dafiir sorgt der abstrakte Gegenstand und die spekulative
Behandlung desselben. Um so gréferes Interesse verdient es von seiten
jener, welche die Bedeutung dieser eminent grundlegenden Frage fiir den
Thomismus kennen.

Die einleitende Auseinandersetzung iiber die verschiedenen Auf-
fassungen der Potenz ist insofern interessant, als der Verfasser den Versuch
macht, alle Arten der Potenz auf ein gemeinschaftliches Moment zuriick-
zufithren (5-24). Wir werden bei der Kritik hierauf zuriickkommen. Hier
geniige es zu sagen, daB er in dem real-potenziellen Sein iiberall das
Prinzip dev Begvenzung und Vielheit des akluellen Seins gefunden zu haben
glaubt (18-19). '

Diese Rolle spielte die Lehre vom potenziellen Sein schon bei Aristoteles
— davon handelt der erste Teil (25-105) —, auf logischem Gebiete (25-48),
in der Physik (49-78), sowohl im substanziellen als auch akzidentellen
Werden —, endlich auch und vor allem auf dem psychologischen und
metaphysischen Gebiete (79—105). In welch genialer Weise Thomas von
Aquin die gleiche Lehre, auf den Stagiriten gestiitzt und durch den
Kreationsbegriff bereichert, weiter ausgebaut hat, das will er im zweiten
Teil darstellen (106-215). Hier tritt an Stelle der ungewordenen aristote-
lischen UAmn der biblische Begriff von einer geschaffenen Materia prima
(106-113), die zuerst als rein passives Prinzip an sich, dann aktualisiert
als Individuationsprinzip (113-125) auf dem ganzen kosmischen Gebiete
Begrenzung und Vielheit hervorbringt. Die schopferische Tatigkeit Gottes
als Actus purus, im Gegensatze zu den Kreaturen als Gebilden aus Actus
und potentia bestehend, begriindet nicht bloB die praemotio physica (127-
138), sondern erklirt auch endgiiltig die stufenweise Abgrenzung der
Tdtigkeilen (139-147), besonders der beiden immanenten Tétigkeiten der
Evkenninis (148-165) und des Sirebens (165-175). Das aber, was in aller-
letzter Linie alle Begrenzung, Unterscheidung und Vielheit in den
geschaffenen Dingen begriindet, ist die Zusammensetzung von Akt und
Potenz in der Wesenheit und Existenz (180-215).

Was sind diese paar Federstriche um zu sagen, was fiir ein Gedanken-
reichtum in diesem Buche enthalten ist! In diesem Buche muf3 man nicht
Seiten lesen, um Gedanken zu finden! Sie stiirmen vielmehr, oft fast
erdriickend, auf den Leser herein. Und doch ist das Thema nicht an-



406 Literarische Besprechungen

nidhernd erschépft. Davon ist wohl der Autor selbst am meisten tiberzeugt.
So hat er z. B. in der Logik das Verhdltnis von Potenz und Akt nur
beziiglich zweier Probleme : im. Verhiltnis des Subjektes zu den Attributen
und des Genus zu den Species dargestellt. Was hadtte sich nicht da noch
alles sagen lassen iiber Potenz und Akt in den iibrigen Praedicabilia, in
der Supposition und Appellation der Termini, in den 3 Termini des
deduktiven und induktiven Schlusses, in der Einteilung der Siatze und
Schliissse ! Alles ist, wie Trendelenburg scharfsinnig gesagt hat, in dem
Verhaltnis von Potenz und Akt einander untergeordnet und zwar, was
der Autor nicht klar zu unterscheiden vermochte, in einer doppelten
Ordnung : der rein formellen — secundae intentiones — und der onto-
logischen — primae intentiones. « Subjekt» — Umoxeipevoy — wird eben
in der Logik in einem doppelten Sinne genommen : « Aussagesubjekt» in
seinem Verhdltnis zur Aussage, «o7uwa» und «Seinssubjekt» in seinem
Verhdltnis zum Ausgesagten. Von letzterem hat eigentlich der Autor
nur gehandelt. Und die gleiche Doppelordnung haben wir auch: bei den
5 praedicabilia und den Schlufitermini. Hitte der Verfasser diese doppelte
Ordnung klarer unterschieden, so wire sein Exposé iiber die aristotelische
Universalienlehve nicht so unklar ausgefallen (38-48). Uberhaupt hitte
er Akt und Potenz in der Logik nach der Naturphilosophie behandeln
sollen, denn sie wurden aus der Physik in die logische Ordnung iibertragen,
wie das Wort « Materie » fiir Potenz in der Logik hinreichend beweist.
Deshalb ist auch die schiichtern ausgesprochene Ansicht (26), Aristoteles
hitte bei Abfassung der Logik die physikalische Theorie von Akt und
Potenz noch nicht gekannt, meines Erachtens ganz unhaltbar. Ohne seine
naturphilosophischen Kenntnisse, konnte Aristoteles seine Logik gar nicht
schreiben.

Wie scharfsinnig und logisch sind die Ausfithrungen iiber die
thomistische praemotio physica ! Hier ist es, wo der Autor so treffend
betont, daB auch jeder potentia activa der kreatiirlichen Dinge eine passio
zu Grunde liegt-im Gegensatz zur gottlichen Allmacht, die nur actus purus
ist (128). Aber wie kommt er dazu zu sagen, diese passio habe nur
eine « Analogie » mit der potentia passiva (129) ? Nein, es ist die eigentliche
potentia passiva selbst, kraft deren kein kreatiirliches Sein immer actu
handelnd ist, weil es nie actu puro seiend ist. Uberhaupt, und das scheint
dem Autor vom Anfang des Buches bis zum Ende unklar geblieben zu
sein, ist jene Potentia, die dem Akte gegeniibersteht und ihn iiberall
begrenzt, nur die potentia passiva. Wire der Autor von der richtigen
Erfassung dieser aristotelischen Begriffsbestimmung ausgegangen, so hatte
er sich jene lange Auseinandersetzung, die er einleitend (5-24) iiber die
Wesenheit der Potenz gibt, ohne voéllige Klarheit in die Frage zu bringen,
ersparen kénnen.

Zweideulige Ausdrucksweisen begegnen dem Leser in dem gelehrten
Buche hie und da. So: « Pour S. Thomas comme pour Aristote, l'individu
seul est réel » (114). So sprach einstens Ockam ! Wieder wenn der Unter-
schied zwischen den Individuen ein und derselben species nur in die Ver-
schiedenheit der Accidentia : « accidents quantitatifs et qualitatifs » verlegt



Literarische Besprechungen 407

zu werden scheint (114). Wir kénnen aber hieriiber um so leichter hinweg-
gehen, als nachtraglich durchaus die richtige Lehre begriindet und vor-
getragen wird. '

Was Maurice-Denis iiber das Verhdltnis der bloB mdglichen und realen
Wesenheiten — essences possibles (180-193) und essences réelles (193—215)
— und ihren Unterschied geschrieben hat, gehort zum Besten, was wir
hieriiber angetroffen haben. Dagegen forgiert er hie und da sowohl die
aristotelischen Texte, als auch jene aus Thomas tiber die Realitdt der
Materia prima (56-66 und 109-113). Zwar betont er bei beiden ganz
richtig, daB die Materia prima retne Polenz sei und ohne Form nicht
existieren konne. Insofern hat er nichts zu tun mit gewissen deutschen
Gelehrten, die irrig der aristotelischen Materia prima schon eine gewisse
Aktualitit zuschrieben. Aber nachtriglich scheint er das Gesagte fast
wieder zuriickzunehmen. So wenn er von der aristotelischen Ukn momTy
sagt : « C'est donc une nature déterminée, specifiée en quelque sorte» (63),
« comme une wmoindre forme, comme une essence diminuée», «une sorle
d’essence » (ib), « comme relativement delerminée (66). « Elle n’existe pas
sans la forme et pourtant elle est sans la forme» (218). Ahnlich auBert
er sich iiber die thomistische Materia prima. Und doch betont Aristoteles
unermiidlich, daB die Materia prima nur im sdvoloy, im Compositum
werde und Sein habe. Und mit Plato betonte er, daB sie nie direkt erkannt
wiirde, weil sie in sich keine Form hat, sondern nur indirekt durch Schluf3
aus der Veranderung. Und Thomas : « materia autem non est cognitionis
principium» (De Ente et Essentia c. 2) « materia secundum se neque esse habet
neque cognoscibilis est» (I. 15. 3 ad 3). Wenn Thomas de Verit. III. 5. sie
auch «pars essentiae» nennt, so ist sie das nicht an sich und in sich,
sondern insofern sie das im Compositum werden kann «pars essentiae
totius » (ib.).

Unsere Ausstellungen schaden der gelehrten, tiefgriindigen Arbeit
Maurice-Denis nicht. Ein Buch, das iiber einen so schwierigen Gegenstand,
wie der vorliegende, so viel Griindliches, Tiefes mit Klarheit und Methode
Verbundenes enthdlt, halt die Kritik aus. Moge das gelehrte Werk viele
Leser finden ! :
G. M. Manser O. P.

Jos. Frobes S.J.: Lehrbuch der experimentellen Psycholcgie. Erster
Band, zweite und dritte umgearbeitete Auflage. Freiburg i. Breisgau
(Herder), 1923 (xxvIil u. 630 pag.).

Bei der iiberaus giinstigen Aufnahme, die das Lehrbuch gefunden hat,
ist es nicht notwendig, etwas zur Empfehlung der Neuauflage zu sagen.
« Die Fragen, in denen die Zusitze ein wesentlich verindertes Bild ergeben,
sind etwa folgende : Bei den Gesichtsempfindungen, vor allem die Para-
graphen iiber zeitliche Nachwirkung und Nachbilder, sowie die Miillersche
Farbentheorie ; bei den Gehorsempfindungen die Vokaltheorie ; die neuen
Forschungen zum Geruch ; die physiologischen Begleiterscheinungen der
sinnlichen Gefilihle; ganz besonders das Kapitel von den Vorstellungen
durch die Lehre von den Anschauungsbildern, den Vorstellungstypen und



408 Literarische Besprechungen

der Vorstellungslokalisation ; bei den Gesichtswahrnehmungen die Ver-
lagerungen in der Sehflache, die Farbentransformation und SehgroBe ;
die Psychologie der Blinden ; die Schallokalisation, und besonders die
in den letzten Jahren so stark geférderte Lehre von den Scheinbewegungen
und der Gestaltwahrnehmung ; die genaueren MafBformeln der Empfindung ;
in der Gedéichtnislehre beispielsweise die Mitiibung, die Komplexasso-
ziationen » (Vorwort). — Auch der zweite Band ist unterdessen in zweiter,
jedoch unveridnderter Auflage erschienen. '

Bei Behandlung des Satzes von den spezifischen Sinnesenergien, nach-
dem die Griinde fiir und wider dargelegt worden, heifit es jetzt p. 34:
« Aber auch ganz abgesehen von der allgemeinen GesetzméBigkeit der
lebenden Substanz, bleiben die subjektiven Empfindungen als Beweis
des Gesetzes ; die Gesichts-, Gehor-, Tastempfindungen aus innerer Ursache,
ohne irgendwelche Athervibrationen, Luftwellen usw. Ferner bleiben sicher
manche Fille von direkter Wirkung auf den Nervenstamm, z. B. die
inaddquate Reizung der chorda tympani-Fasern bei Druck ; die paradoxe
Kilteempfindung ....» Allein auch diese Erscheinungen werden von
vielen anders erklart und lassen sich ungezwungen aus einer erworbenen
Anlage in den Nerven und im Gehirn erkliren. — Trotz der Schrift Gold-
scheiders, « Das Schmerzproblem » (1920), die den von v. Frey in die
Psychologie eingefiithrten besonderen «Schmerzsinn» auch physiologisch
widerlegt, bleibt Frobes bei den besonderen Schmerznerven. Goldscheiders
Schrift ist gar nicht beriicksichtigt. — Mit Recht betont Frébes p. 444 f.
auch Lindworsky gegeniiber, daB das Kind von Anfang an das Wirklich-
keitsbewuBtsein hat. Dieses WirklichkeitsbewuBtsein geht nach p. 237
dem Verstandesurteil iiber die Realitit des Erkannten, dem « Realitits-
urteil » voraus als dessen Grundlage. Dort heiBt es : « Dal Vorhandensein
oder Fehlen des Realitdtsurteils einen uniiberbriickbaren Unterschied
ausmache (zwischen Wahrnehmung und Vorstellung), ist selbstverstandlich.
Aber dieses Urteil selbst verlangt bewuBte Grundlagen im Erlebnis »,
d. h. in der dem Urteil vorhergehenden Erkenntnis. Immer aber bleibt
Frébes noch bestehen auf der Lehre eines bloB graduellen Unterschiedes
zwischen Empfindung und Wahrnehmung einerseits und Vorstellung ander-
seits, einer Lehre, die folgerichtig eine sichere Erkenntnis der AuBenwelt
in Frage stellte. Es besteht erfahrungsgemaB ein wesentlicher Unterschied
zwischen der Vorstellung einerseits und der Empfindung und Wahrnehmung
anderseits. Die Vorstellung zeigt sich wesentlich als hervorbringend in
Bezug auf ihren Gegenstand, die Empfindung aber hat es mit einem
gegebenen Gegenstand zu tun; ebenso auch die Wahrnehmung, obschon
der Wahrnehmung auch vorgestellte Elemente auf Grund fritherer
Empfindungen und anderweitiger Erfahrung beigesellt sind. DaB wir
diese doppelte Reihe wesentlich voneinander verschiedener Erkenntnisse :
hervorbringende und nicht hervorbringende, haben, ist eine Erfahrungs-
tatsache, die auch nicht dadurch in Frage gestellt wird, daB3 die Phantasie
die Lebhaftigkeit der Empfindung und Wahrnehmung nachahmen kann
und daB der hervorbringende Charakter der Vorstellung verdunkelt wird
bei gebundenem SelbstbewuBtsein, im Schlaf und bei Geisteskrankheit



Literarische Besprechungen 409

und daB vorgestellte Elemente, die mit empfundenen verkniipft sind, sich
manchmal nicht leicht von diesen unterscheiden lassen. TIiir gewdhnlich
zeigt die Vorstellung durch sich selbst ihren produktiven Charakter, ebenso
wie die Empfindung und Wahrnehmung die Gegebenheit ihres Gegen-
standes bezeugt.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O.S. B.

Jos. Adrian : Seele und Glaube. Psychologie des christlichen Glaubens
nach der Darstellung der Heiligen Schrift. Mergentheim (K. Ohlinger)
kl. 8¢, 126 pag. ‘

Die psychologische Analyse der Tugend des Glaubens war einer der
bevorzugtesten Stoffe der nachtridentinischen Theologie. Die diesbeziig-
lichen Forschungen der Scholastiker haben gute Resultate gezeitigt, die
zum Teile sogar vom vatikanischen Konzil dogmatisch bestatigt wurden.
Trotzdem kann ruhig behauptet werden, daB verschiedene Gedanken
der Hochscholastik in der spiteren Theologie nicht die gebiihrende
Beachtung gefunden haben. Die Lehre der Hochscholastik war namlich
unmittelbar durch die Lehre der Vidter und der Heiligen Schrift
bestimmt, wihrend die spatere Theologie vielfach im Banne von Theologo-
umena, oft solcher, die nicht ganz einwandfrei formuliert waren, stand.
Eine Folge dieser Verhaltnisse ist, daf3 die gewiB3 wertvollen Untersuchungen
und Resultate der nachtridentinischen Theologie den neueren Tleologen
sehr groBe Schwierigkeiten bereiten und anderseits die Antwort auf
die modernen Einwinde und Ideen (Immanenz, Vitalitit, Autonomie,
Aktion, Entwicklung) nicht leicht fillt. Die thomistische Theologie hat
allerdings, inmitten aller ihr aufgedrungenen Kontroversen, die alte
Tradition nach Kriften festgehalten, aber im BewuBtsein ihrer Stirke
vielleicht zu wenig auf die neuen Einwande reagiert.

Angesichts dieser Verhidltnisse begriiBen wir die Schrift von Dr. Advian
iber «Seele und Glaube», weil sie uns eine tiefgriindige Untersuchung
der Lehre der Heiligen Schrift iiber die Psychologie des Glaubens bietet
und damit die Lehre der traditionellen Theologie in vorziiglicher Weise
bestatigt.

Adrian geht davon aus, daB der Glaubensakt von den Gegnern viel-
fach nur als ein 7ein verstandesmiBiger Akt der Zustimmung des
Verstandes aufgefaBt und darum rein psychologisch, nach rein natiirlichen
Faktoren erklirt wird. Auf diesen Standpunkt eingehend, will er den
Glauben nach allen psychologischen Faktoren untersuchen, unter Fiihrung
der Heiligen Schrift. Seine Hauptthese lautet: Der Glaube ist ein
personliches Verhaltnis zu Gott, infolgedessen wirken alle psychologischen
Faktoren beim Glauben mit, wie der Glaube seinerseits auch wieder als
psychologischer IFaktor erscheint. Adrian stellt in den Mittelpunkt der
Untersuchung Heb. 11, 1 : « Est auten fides sperandarum substantia rerum,
argumentum non apparentium.» «Substantia» deutet er als Keim und
Samen, als «argumentum » gilt ihm die Personlichkeit Gottes : diese ist
zugleich Glaubensgrund und Glaubensinhali. Eben deswegen ist der Glaube



4I0 Literarische Besprechungen

auch subjektiv ein personliches Verhdltnis zu Gott, mit Einsetzen der
ganzen Personlichkeit des Glaubigen, unter Mitwirkung aller inneren und
duBeren Faktoren, die auf die Person einwirken koénnen. Nebenbei
bemerkt, ist die Definition der « Person », die Adrian bietet, nicht ganz
zutreffend (S. 6. 58).

Auf die Beweisfithrung kann ich nur verweisen. Nach dem Zeugnisse
der Heiligen Schrift zeigt sich ganz deutlich, daB im Paradiese (c. 1),
bei den Patriarchen (c. 2), in der mosaischen Zeit (c. 3), bei der.aller-
seligsten Jungfrau Maria (c. 4), bei den Jiingern des Herrn (c. 5), bei
Paulus (c. 6), und endlich im Organismus der Kirche (c. 7) der Glaube
objektiv eine Selbstoffenbarung der Personlichkeit Gottes, subjektiv eine
personliche Hingabe an Gott und effektiv eine Leitung von Personen und
Vélkern durch Gott bedingt und besagt. Ein herrliches Kapitel iiber
« die liberweltliche und theozentrische Bedeutung des christlichen Glaubens »
bildet den wiirdigen Abschlul der Schrift.

Wir zweifeln. nicht daran, daB Adrians Schrift « Seele und Glaube »
die Apologetik und Dogmatik des christlichen Glaubens fruchtbar beein-
flussen wird. Zu wiinschen wire nur, dal3 der von Adrian herausgehobene
skripturistische Gedanke auch weiterhin, bei den Vitern und bei den
groBen Scholastikern, verfolgt werde — das Resultat wiirde eine solche
Forschung reichlichst belohnen.

Roma (Collegio Angelico). P. Reginald M. Schultes O. P.

A. Meyenberg : Leben-Jesu-Werk. 1. Bd. Réber und Cie. (Luzern)
1922 (X und 724 resp. 752 pag. 8 ©).

Mit vorliegendem Bande beginnt der weitbekannte Homilet und
Theologe Prdlat Meyenberg die Verwirklichung eines groBangelegten
Planes : er will zuerst in einem apologetischen Werke gegen alle alten
und modernen Anfeindungen des geschichtlichen Christus Stellung nehmen
und sodann, nach Loésung aller einschlagenden Probleme, ein « unum-
stiirmtes » und « sturmsicheres » Leben Jesu bieten. i

Das vorbereitende, apologetische Leben-Jesu-Werk ist auf 3 Béinde
berechnet. Der 1. ist der Viterzeit und Scholastik gewidmet ; der 2. soll
nach kurzem Riickblick auf die Leben-Jesu-Fragen des Spitmittelalters,
besonders des Nominalismus, von Luther bis. zu David Strauf3 fiithren ;
der 3. von StrauBl bis in die neueste Zeit. ‘

An Stoff wird es dem Verfasser auch bei den 2 folgenden Béanden
nicht fehlen. Beabsichtigt er doch, nicht nur den rationalistischen Leben-
Jesu-Forschern in allen ihren Fragestellungen zu folgen und griindlich
zu antworten, sondern auch «all den feinen Quellgebieten philosophischer
Systeme nachzugehen, aus welchen die Gewisser in den breiten Strom
der Leben-Jesu-Kritik geflutet sind und noch fluten.» Darum sollen
diese Bande, je an geforderter Stelle, auch die grundsitzliche Darstellung
und Begriindung der philosophischen Unterlagen der katholischen Leben-
Jesu-Lehre enthalten beziiglich der Erkenntnistheorie, des Gottesbegriffs,
der Méglichkeit der Offenbarung, der Wunder usf. Denn mit Recht betont



Literarische Besprechungen 411

er immer und immer wieder (mit den Worten Albért Schweitzers : Gesch. der
Leben-Jesu-Forschung 2 p. 512) : « Die Religion muB iiber eine Metaphysik,
das heiB3t iiber eine Grundanschauung iiber das Wesen und die Bedeutung
des Seins verfiigen. » _

Der vorliegende 1. Band (der 2. liegt laut Vorwort p. V im Ms. ab-
geschlossen vor, der dritte zum groBen Teil) enthdlt zunichst pp. 9-220
einen Nachweis der Tragweite der Leben-Jesu-Fragen. Eine iiberwéltigende
Zeugenschar aus Altertum, Mittelalter und Neuzeit erhdrtet die Tatsache :
« Keine Person der Geschichte machte einen solchen Eindruck wie Jesus
Christus. » Von pp. 220-688 folgt dann die Abhandlung: «Das Jesubild
von der Kritik umstiirmt. » Die eingehende Darlegung der Kdmpfe um
Christus vom Doketismus bis zum Monotheletismus gibt dem Verfasser
zugleich AnlaB3, zahllose irrige Auffassungen abzuweisen, wie sie die Ratio-
nalisten und namentlich Harnack in die Dogmengeschichte einzubiirgern
gesucht hatten.

Alle Leben-Jesu-Streite, -Fragen und -Lésungen des Altertums miinden
schlieBlich ein in die Theologie des Mittelalters. Als Wortfiihrer der ganzen
Hochscholastik 1t Meyenberg ihr gro8tes Genie sprechen, den hl. Thomas
von Aquin. « Er ist in den Leben-]Jesu-Fragen eine Gréfle ersten Ranges,
riickwértsblickend, vorwértsschauend und selbstschépferisch» (p. 549).
Pp. 549-688 gibt er dann eine gedridngte Darstellung der hieher gehorigen
Lehren des Engels der Schule.

Ein Riick- und Ausblick und eine Besprechung neuester akatholischer
Leben-Jesu-Forschungen von Weinel, Feine, Chamberlain und Harnack
bilden den Inhalt des SchluBwortes. ‘

Das ist ein kurzer Uberblick iiber den reichen Inhalt des 1. Bandes.
Derselbe stellt eine wertvolle Bereicherung jener unserer apologetischen
Literatur dar, die auch ernsten gebildeten Laienkreisen zugédnglich ist.
Eine Unzahl von Fragen aus Exegese, Kirchengeschichte, Dogmatik etc.
wird beriihrt und geldst ; eigene Detailforschungen sind bei dem groen
Umfang der behandelten Probleme nicht zu erwarten, aber iiberall wird
das solide Ergebnis neuester Forschungen geboten und den Urteilen zu
Grunde gelegt. Die vielen Einzeltatsachen erdriicken den Verfasser
nicht : er weill sie zu bewdltigen, nach ihren &dufleren und inneren Zu-
sammenhdngen zu ordnen. Gerade der weite Blick, mit dem die groBen
Zusammenhange erfat und so oft ganz iiberraschendes Licht tiber weite
und wirre Ideenkomplexe verbreitet wird, ist als ein Glanzpunkt des
Werkes zu bezeichnen. Wir weisen z. B. hin auf die « genealogische »
Reihe : Paul von Samosata, Lukian, Theodor von Mopsuestia, Nestorius ;
und auf die Linie des andern Extremes: Apollinaris von Laodikia,
Eutyches, Monotheletismus. Aber leuchtend und siegreich {iberstrahlt im
Kampf und Wirrsal der Ideen alle andern Gedankenreihen « die Geistes-
richtung, die von Ignatius iiber Melito, Irendus, Methodius, Athanasius,
Gregor von Nyssa zu Cyrill von Alex.» — und bis zu Thomas von Aquin
geht und die das geschichtliche Christusbild der Evangelien durch die
Jahrhunderte trdgt und in immer neuem Glanz erstrahlen 14Gt.

Die Darstellungsgabe Meyenbergs zeigt sich im ganzen Werk in



412 Literarische Besprechungen

hellstem Licht. Alles ist Schwung und Bewegung, die abstraktesten Be-
griffe werden mit bewundernswerter Gestaltungskraft belebt und reiche
Bilder verkorpern die Ideen. Die leitenden Gedanken werden immer und
immer wieder herausgehoben. Da diirfte sogar des Guten etwas zu viel
geschehen sein. Die Linie « Ignatius .... Cyrill » kehrt wohl ein dutzend-
mal wieder, und nicht weniger oft der Satz von der Notwendigkeit der
Metaphysik fiir die Religion. Geradezu ermiidend wirken die wohl mehr
als hundertmal wiederkehrenden Verweisungen bei kurz beriihrten Fragen
auf deren eingehende Behandlung im 2. oder im 3. Bande.

Speziell sei aufmerksam gemacht auf die mit besonderer Liebe aus-
gefilhrte Darlegung der Lehre des &/. Thomas iiber Christus. Sie stiitzt
sich sowohl auf die beiden Summen als auch auf die exegetischen Werke
des hl. Lehrers, und skizziert zuerst den Weg zum Glauben an Christus,
und zwar von der wahrheitsfreudigen und der Wahrheit sichern Erkennt-
nistheorie des Heiligen an bis zum Glauben an Christus und seine Kirche.
Darauf folgt das Christusbild, das Thomas auf Grund der Offenbarung
so tief und groBartig entworfen hat. Es ist dabei interessant, die Gedanken,
die bei Thomas in erhabener Ruhe und Klarheit ausgesprochen sind, im
Schwung und Prunk der Rhetorik Meyenbergs wiederzusehen. Einige wenige
Male diirfte freilich der Gedanke des hl. Thomas bei der Ubertragung
etwas gelitten haben. Vergleiche z. B. p. 577 die Ausfithrungen zu
S. Th. I q. 105. a. 6, c.; p.588: «Leistet hier», d. h. in der sittlichen
Herzensbereitschaft fiir die religiése Erkenntnis, « der Mensch das Seinige,
dann tritt nach Thomas hinsichtlich der Wunder und &hnlicher Bezeu-
gungen, wie der Weissagungen usf., eine volle GewiBheit ein.» P. 606 :
Die Spekulation soll im Stande sein, beziiglich der heiligsten Dreifaltigkeit
zu zeigen, « man vermdge vom Standpunkte der Metaphysik aus es klar
zu erkennen, dal3 jene Geheimnisse den tiefsten Erkenntnissen des Menschen-
geistes nicht widersprechen, sondern sie zur hoheren Vollkommenheit
fithren. » Dall M. bei seinem groBziigigen Uberblick auf theologische
Streitfragen nicht eingeht, ist zu billigen ; aber die Q. 17 im 3. Teil der
Summa ist doch fiir eine tiefere Auffassung des Begriffes der unio hypo-
statica von solcher Bedeutung, dall sie mit den Worten (p. 643) : « Zwar
ist Christus ein Sein in einer Person. Innig verbunden sind die Naturen
(III q. 17) » nicht hinldnglich auch nur angedeutet ist.

Alles in allem ist Meyenbergs Werk eine Leistung, fiir die ihm die
katholische Welt hohen Danlk schuldet und dem, im Interesse der Glaubens-
festigkeit und Glaubensfreudigkeit, viele ernste Leser zu wiinschen sind,
vor allem aus den Kreisen des Klerus, aber auch aus den Kreisen der
gebildeten Laienwelt. Moge es dem verehrten Verfasser vergoénnt sein,
sein gewaltiges Unternehmen trotz der Schwierigkeiten, die in heutiger
Zeit einem solchen Werk im deutschen Sprachgebiet entgegenstehen,
gliiccklich zu Ende zu fithren. Er darf dann getrost sagen : Exegi monu-
mentum aere perennius !

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.



Literarische Besprechungen 413

Francisco Marin-Sola Q. P., Maestro en Sagrada Teologia y Profesor
de Suma Teologica en la Universidad de Friburgo (Suiza) : La Evolucion
homogénea del Dogma Catolico. Volumen T de la « Biblioteca de Tomistas
Espaiioles » (Director : Luis Urbano O. P.). Madrid (« La Ciencia Tomista »,
Claudio Coello 114) 1923. (4°; 600 pag.).?! “

Als « Obra de maximo interés » kiindigte sich im Friihjahr des heurigen
Jahres die von hervorragenden spanischen Mitgliedern des Dominikaner-
ordens in Angriff genommene Herausgabe einer « Biblioteca de Tomistas
Espanoles » an. Als Mitarbeiter waren Namen von bestem Klang ver-
zeichnet : Vicente Belivdn de Hevedia, Director de « La Ciencia Tomista »,
Madrid ; Alberto Colunga, Licenciado en Sagrada Escritura, Regente
de Estudios de San Esteban, de Salamanca; José Cuervo, Profesor de
Teologia en el Colegio Pontificio Internacional de Roma ; P. Lumbreras,
Profesor de Metafisica en la Universidad de Notre-Dame en los Estados
Unidos ; Francisco Marin-Sola, Doctor y Maestro en Teologia, Profesor
de Teologia Dogmatica en la Universidad de Friburgo (Suiza); Albino
Menéndez Reigada, Doctor en Filosoffa y Letras (Madrid); Santiago
Ramirez, Profesor de Teologia Dogmatica en San Esteban, de Salamanca
(nunmehr Professor an der Universitit Freiburg); Luis Urbano, Doctor
en Ciencias Fisicas, Lector de Teologia en el Real Convento de
Predicadores, de Valencia, — Wahrend die wvon Pierre Mandonnet
geleitete « Bibliothéque Thomiste » eine Sammlung von hislorischen
Studien iiber das Leben, die Schriften und die Lehre des hl. Thomas
von Aquin sein will («se propose de faciliter et de promouvoir
T'étude historique de la vie, des écrits et des doctrines de S. Thomas
d’Aquin »), will die spanische Biblioteca vor allem Gegenwartsfragen in
Angriff nehmen und die Probleme im Sinne und Geiste der thomistischen
Weltanschauung zu losen versuchen mit der ganzen Kraft ihrer Wahrheit
und der ganzen Majestdt ihrer Schonheit: « Nuestro deseo es presentar
las soluciones tomistas a los problemas actuales con toda la eficacia de su
verdad y toda la majestad de su belleza.» Erfreulicherweise haben es aber
die spanischen Dominikaner auch in ihren Plan aufgenommen, « noch nicht
edierte Werke der groBen Meister des Thomismus zu vertffentlichen,
die als wahre Juwelen in den Handschriftenbestinden der besten Biblio-
theken den Schlaf der Gerechten schlafen ».

Nun ist der erste Band erschienen: « La Evolucion homogénea del
Dogma Catélico» von F. Marin-Sola. Wirklich ein prachtvolles Werk,
eine vorziigliche Leistung! Die Ausdriicke, mit denen das Werk vom
Verlage angekiindigt wurde: « magnifica obra», «magnifico volumen »,
bedeuten diesmal keine reklamenhafte Ubertreibung, sondern sprechen
einen wirklichen Tatbestand aus. Die "Ausstattung, Druck und Papier,
sind geradezu glinzend. Wenn man diesen stattlichen Band in die Hand
nimmt, kann man nur seine helle Freude daran haben. Wann wird es

1 Eine franzdsische Ubersetzung des Werkes ist unter der Presse und wird
in einigen Monaten erscheinen.



414 Literarische Besprechungen

wieder moglich werden, in Deutschland ein derartiges Werk zu drucken
und zu kaufen ?

Der schénen Form entspricht der reiche Inhalt, die Gediegenheit der
Ausfithrungen, die das Problem in seiner ganzen Weite und Tiefe aufgreifen
und aufhellen. Es wird wenige Biicher geben, die mit solcher gewissen-
haften Griindlichkeit und mit solch zuverldssiger wissenschaftlicher Akribie
in das Dunkel aller Schwierigkeiten hineinleuchten und mit klarem Blick
und mit sicherer Hand den Weg zur Wahrheit weisen, wenn deswegen
auch nicht allem, was in dem sorgfiltigen Buche steht, der Charakter
einer unfehlbaren Kathedralentscheidung zugeeignet werden will. Es
beriihrt' besonders angenehm und wohltuend, dall der Verfasser, der so
manche unter den katholischen Theologen strittige Punkte ertrtern mus,
seine Darlegungen voll und ganz dem Urteil des obersten kirchlichen
Lehramtes unterwirft: « En toda cuestién, pero mucho mdas en cuestion
tan grave y tan delicada como ésta de la evolucién del dogma, nos
sujetamos incondicionalmente al juicio de la Iglesia catolica, juez infalible
en todo lo relacionado con el depdsito revelado» (p. 12). So ist das Werk
wirklich ein opus aureum geworden, ein monumentum aere perennius,
eine wiirdige Huldigungsgabe zur Feier des Goo-jihrigen Jubildums der
Heiligsprechung des Doctor Angelicus, dem es in kindlicher Liebe geweiht
ist. Das Einzige, das meinen Erwartungen nicht ganz entsprochen hat,
ist dies, daB3 der Verfasser, der tatsichlich iiber eine umfassende Kenntnis
alter. und neuer Literatur verfiigt, der einschldgigen deutschen Literatur
nicht die Aufmerksamkeit geschenkt hat, die sie wohl verdient hédtte und
die auch dem sachlichen Interesse sicherlich forderlich gewesen wiére.
Gerade der Gegensatz zum Protestantismus hat speziell die deutschen
katholischen Theologen frithzeitig und oft gezwungen, das wichtige Thema
« Dogma und Entwicklung » zu untersuchen und klar zu legen; denn
«nichst der Lehre von der Rechtfertigung ist zweifelsohne gerade die
verschiedene Auffassung der Dogmenbildung derjenige Punkt, in welchem
Katholizismus und Protestantismus am weitesten auseinander gehen,
der Gegensatz zwischen beiden am schéarfsten hervortritt » (Constantin
von Schdzler, Die Bedeutung der Dogmengeschichte vom katholischen
Standpunkt aus erdrtert. Herausgegeben von Thomas Esser. Regensburg
1884, p. 1). : .

Das Ziel des Verfassers ist nicht bloB nachzuweisen, daB das « Dogma
im eigentlichen und strengen Sinne» eine Entwicklung durchgemacht hat,
sondern daB diese Entwicklung sich auf den ganzen Organismus der christ-
lichen Lehre (toda la doctrina catélica) erstreckt, also insbesondere auch
auf die veritates catholicae und die conclusiones theologicae. Der Schwer-
punkt der Darstellung liegt auf dem Nachweis, daB diese Entwicklung,
mag sie uns begegnen wo sie will, nicht eine heterogene ist, sondern
eine homogene, ein organisches Wachstum, das den wunderbaren Inhalt
des christlichen Dogmas entfaltet, aber nicht so uméndert, da eine neue,
etwa gar eine wesensfremde Art der Lehre sich bilden wiirde, Die Kern-
frage des ganzen Buches lautet demgemalBl in scharfer Formulierung so:
« Ese progreso o crecimiento de la doctrina catoélica es un progreso homogéneo



Literarische Besprechungen 415

o heterogéneo ? Constituye una simple evoluciéon homogénea de lo que ya
estaba implicitamente contenido en el dato primitivo, o es una adicién
extrinseca o heterogénea, una verdadera evolucién transformista ? » (p. 3).
Diese Frage hat ja schon Vinzenz von Lerin sich gestellt und in seinem
goldenen Commonitorium (XXIII, 3) in so meisterhafter und klassischer
Weise beantwortet, dal das Concilium Vaticanum die Lésung ohne weiteres
iibernahm (Sessio III., Constitutio de fide catholica, cap. 4 : « Crescat . ...
intelligentia, scientia, sapientia sed in suo dumtaxat geneve, in eodem scilicet
dogmate eodem sensu eademque sententia»), aber Marin-Sola hat die
Fragestellung und die Losung des Problems auf so breite Basis gestellt
und mit so griindlicher Gelehrsamkeit behandelt und die Auswirkungen
des Tatbestandes so bis in die letzten Verdstelungen und Verzweigungen
verfolgt, daB kaum noch eine historische oder spekulative Schwierigkeit
bestehen diirfte, die nicht ins Auge gefallt oder geklart worden wire.

Der tiefgriindige Inhalt des umfassenden Werkes gliedert sich in
sieben Kapitel :

1. Kapitel : Begriff der Entwicklung im allgemeinen. Die verschiedenen
Arten und Grade der Entwicklung (pp. 13-32). Bei kérperlichen Dingen
ist die Entwicklung eine homogene, wenn der Stoff wichst, ohne dabei
seine spezifische Natur zu verandern (Evolucién homogénea = crecimiento
en materia, sin cambiar de naturaleza especifica. p. 14), eine heterogene,
wenn der Stoff wachst und dabei zugleich die spezifische Natur sich dndert
(Evolucion transformista = crecimiento en materia, cambiando a la vez
de naturaleza especifica). Was bel korperlichen Dingen die Materie ist,
das sind bei geistigen Wahvheiten die Worte oder Formeln ; und was bei
korperlichen Dingen die spezifische Natur oder substanzielle Form ist,
das ist bei der geistigen Wahrheit der Sinn. Homogene Entwicklung einer
Wahrheit ist infolgedessen « Wachstum oder Entwicklung in der Formu-
lierung, so daB der Sinn der gleiche bleibt » (crecimiento o evolucién de
férmulas, pero permaneciendo el mismo sentido) ; wahrend bei der heter-
ogenen Entwicklung auch der Sinn sich dndert (no permaneciendo el mismo
sentido).. Was bisher nur implicite in einer Wahrheitserkenntnis ein-
geschlossen war, das macht die homogene Entwicklung zu einer ausdriick-
lich, explicite und expresse erkannten Wahrheit : « La evolucion de todo
sistema doctrinal es homogénea, mientras se limite a desarrollar lo que
ya estaba verdaderamente implicito en el dato primitivo o punto de partida »
(p- 5771).

2. Kapitel : Anwendung des Entwicklungsgedankens auf das Dogma, ;
die im Offenbarungsinhalt niedergelegte Keimkraft und Entwicklungs-
fahigkeit (pp. 33-111). In einem sehr wichtigen Abschnitt wird zundchst
festgestellt, welches der eigentliche Ausgangspunkt der Entwicklung des
Dogmas und -der Theologie sei (pp. 33—-39). Indem der Verfasser mit
Thomas von Aquin (De Veritate, q. 12 a. 7 u. a.) bei der géttlichen
Offenbarung zwischen acceptio rei (férmulas, Wortlaut) und judicium
de acceptis (sentido, Sinn) unterscheidet, macht er sich das Wort des
Kardinals Billot (De Ecclesia Christi, q. 10, thesis 16, ed. 3, pag. 356) zu
eigen: « Non in materiali possessione /illerae mortuae consistit acceptio



416 Literarische Besprechungen

revelatae veritatis, sed in assecutione semsus et tniellecius sententiarum »,
um daran die Feststellung zu kniipfen, dall ein explicite geoffenbarter
Sinn Ausgangspunkt einer jeden Dogmenentwicklung sei: «El punto
de partida del progreso dogmdtico, tiene que ser un sentido explicitamente
revelado. Sin algun sentido explicito, no cabe nada implicito ni virtual,
ni por lo tanto progreso alguno ni evolucién » (p. 35). In diesem klar aus-
gesprochenen Sinn des Offenbarungsinhaltes mul3 implicite ein Gedanken-
inhalt eingeschlossen sein, der in forschendem und betendem Nachdenken
allmdhlich erkannt und bloBgclegt werden kann ; sonst wére wiederum
der Entwicklungsgedanke mit dem Begriff des Dogmas unvereinbar :
« Como se ve, todo el problema de la evolucién dogmatica depende de la
existencia o no existencia de verdadera virtualidad revelada » (p. 39). Nun
untersucht der Verfasser in eingehenden Darlegungen, wie die Theologen
diese im Offenbarungsinhalt eingeschlossene Entwicklungsfihigkeit auf-
fassen, welches der Sinn der revelatio implicita, der « virtualidad revelada »
ist. Und da ist nun zu konstatieren eine «unidad de férmulas y diversidad
de sentido»: Ubereinstimmung im sprachlichen Ausdruck, aber Ver-
schiedenheit in der Auffassung (p. 39). Das katholische Lehrgebdude
ist in vier Grade abgestuft: Offenbarung, Glaubensdogmen, unfehlbare
Wahrheiten, theologische SchluBlfolgerungen. Alle katholischen Theologen
stimmen nun in folgenden vier Punkten iiberein : a) im System des katho-
lischen I.ehrgebdudes gibt es Wahrheiten, die formell oder unmittelbar
geoffenbart sind, und Wahrheiten, die virtuell oder mittelbar geoffenbart
sind ; b) die formell oder mittelbar geoffenbarten Wahrheiten bilden im
eigentlichen Sinne oder per se das Objekt der fides divina ; ¢) die virtuell
oder mittelbar geoffenbarten Wahrheiten bilden im eigentlichen Sinne
oder per se das Objekt der Theologie; d) die Unfehlbarkeit der Kirche
umfalit als objectum primarium die formell oder unmittelbar geoffenbarten
Wahrheiten, und als objectum secundarium die virtuell oder mittelbar
geoffenbarten Wahrheiten. Nun kommt die wichtige, entscheidungsvolle
Frage: Was bedeuten die Ausdriicke «unmittelbar oder formell» und
« mittelbar oder virtuell» im Hinblick auf die géttliche Offenbarung ?
Von der Beantwortung dieser Frage hingt alles ab (p. 40). Bei Thomas
von Aquin ist die Unterscheidung zwischen Glaube und Theologie,
beziehungsweise zwischen unmittelbarer oder formeller und mittelbarer
oder virtueller Offenbarung aufgebaut auf der bei dem Aquinaten immer
bemerkbaren Analogie zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Ordnung.
Fides divina und theologia sind auf dem Gebiete der iibernatiirlichen
Erkenntnis das, was intellectus und ratio bei der natiirlichen Erkenntnis
sind. Die innere Evidenz ist in der natiirlichen Erkenntnisordnung das
Formalmotiv sowohl des intellectus als auch der ratio; in der iibernatiir-
lichen Erkenntnisordnung ist die Offenbarung das Formalmotiv sowohl
des Glaubens als auch der Theologie. Die natiirliche Evidenz wird ein-
geteilt in evidentia in se und evidentia in alio; erstere ist unmittelbare
oder formelle Evidenz, letztere mittelbare oder virtuelle Evidenz ; erstere
ist das Formalmotiv des intellectus oder der Intuition, letztere das Formal-
motiv der Wissenschaft oder der ratio. In gleicher Weise wird die iiber-



Literarische Besprechungen 417

natiirliche Offenbarung eingeteilt in revelatio in se und revelatio in alio;
erstere ist die unmittelbare oder formelle Offenbarung, letztere die mittel-
bare oder virtuelle Offenbarung ; erstere ist das Formalmotiv des Glaubens,
letztere das Formalmotiv der theologischen Wissenschaft (p. 44 f.). Und
so ergibt sich dann wvon selbst die Definition von « unmittelbarer oder
formeller Offenbarung »: « Todo lo que en el dato revelado encuentre
nuestra inteligencia sin discurso alguno o con discurso impropiamente dicho,
es revelado immediato o formal, no mediato ni virtual » ; desgleichen die
Definition von « mittelbarer oder virtueller Offenbarung », welche den
Gegenstand der wissenschaftlichen Theologie bildet: « Todo lo que en el
dato revelado o premisa revelada no podamos verlo nosotros sin raciocinio
proprio o sin intervencién de otro concepto nuevo, es para nosotros
teologia o ciencia teoldgica, no simple inteligencia o fe divina» (p. 44).
Diese Auffassung hat nun Suarez etwas umgebogen und damit grofle Ver-
wirrung in die Reihen der katholischen Theologen hineingetragen (Tract.
De Fide, disp. 3, sect. 11). Sein Hauptsatz lautet: « Dico ergo primo :
Revelatio formalis, etiamsi confusa sit, sufficit ad objectum formale fidei
et consequenter ad assentiendum de fide particularibus contentis sub
tali revelatione, si sufficienter ad illa applicetur, et homo utatur discursu
convenienti modo ad assentiendum .... Dico secundo : Revelatio {antum
virtualis seu mediata non sufficit ad objectum formale fidei, et consequenter
assensus in illa fundatus, cum juvamine alicujus principii naturaliter
evidentis, non sufficit ad proprium assensum fidei, sed tantum ad theo-
logiam. » Suarez stimmt mit der traditionellen Auffassung in vier Punkten
iiberein : a) Er behilt die Einteilung in unmittelbare oder formelle und
mittelbare oder virtuelle Offenbarung bei ; b) auch nach seiner Auffassung
ist die formelle Offenbarung per se das Objekt der fides divina, die virtuelle
Offenbarung per se das Objekt der Theologie ; ¢) gegen Vasquez und Vega
hilt er daran fest, daB die virtuelle Offenbarung per se oder ohne kirchliche
Lehrentscheidung nicht de fide ist; d) gegen Molina hdlt er aber daran
fest, daB sie nach geschehener Definition de fide ist .... Das Neue an
der Lehre des Suarez ist dies, daBl er a) eine revelatio virtualis nur annimmt
« respectu proprietatis, quae nullo modo continetur formaliter in re dicta,
sed tantum in radice » (« en no considerar como virtual propiamente dicho,
sino al virtual no implicito o fisico-connexivo, realmente distinto del formal
y en absoluto separable de él») ; b) neben der revelatio tantum virtualis
die revelatio confusa aufzihlt und diese der revelatio formalis subsumiert
mit der Begriindung : « potest enim revelatio esse formalis et non esse
per cognitionem distinctam omnium, quae in ea formaliter continentur »
(cen considerar como formal, aunque con el calificativo de confuso, el
virtual implicito o esencial, esto es, todas las conclusiones realmente
idénticas con la premisa revelada, aunque sean conceptualmente distintas
de ella.» S. 51). — In weiteren Abschnitten werden dann folgende grund-
legende Thesen erliutert und erhdrtet: « La virtualidad fisico-connexiva
no es verdadera virtualidad revelada ni teolégica » (p. 68-87) ; « La verda-
dera virtualidad revelada y teoldgica es la vitualidad implicita o metafisico-
inclusiva » (p. 87-99) ; « La virtualidad metafisico-inclusiva, es realmente

Dipus Thomas, 27



418 Literarische Besprechungen

homogenea con el dato revelado » (p. 99-108). Und so versteht sich dann
die zusammenfassende Inhaltsangabe des zweiten Kapitels: « En el punto
de partida de toda la doctrina catdlica, que se llama dato revelado
o revelado explicito, existia y existe una virtualidad verdaderamente
implicita, cual es toda virtualidad metafisico-inclusiva ; y que esa es la
virtualidad que la teologia tradicional, anterior a Suarez, designé siempre
con los nombres de revelado virtual o de virtual implicito» (p. 571).

" 3. Kapitel : Die Entwicklung des Dogmas und die Auktoritit der
Kirche (p. 112-181). Der Kirche ist ein wahrhaft goéttlicher Beistand
und eine wahrhaft gottliche Befugnis gegeben, nicht blof das Depositum
fidei zu hiiten, sondern auch all das, was wahrhaft im Offenbarungsschatz
einschluBBweise enthalten ist, zu erklaren und zu entwickeln.

4. Kapitel : Die verschiedenen Wege der Dogmenentwicklung (pp. 182
bis 247): La evoluciéon dogmatica por via especulativa: pp. 182-195 ;
por via de asimilacién : pp. 223-229 ; por via afectiva o experimental :
PP 230—242. '

5. Kapitel: Der Umfang der Dogmenentwicklung (pp. 249-334).
Hier kommt besonders zur Sprache das Verhaltnis der fides ecclesiastica
zu den theologischen Konklusionen (pp. 264-288), zu den facta dogmatica
(pp- 288-308) und zur Kanonisation der Heiligen (pp. 309-334). Die im
Offenbarungsinhalt eingeschlossene Entwicklungsfihigkeit und die géttliche
Vollmacht der Kirche, sie dogmatisch zur Entfaltung zu bringen, erstreckt
sich bis auf den letzten Grad der katholischen Lehre, einschlieBlich der
facta dogmatica.

6. Kapitel : Losung der Einwiande, die gegen die Annahme einer
Dogmenentwicklung zu sprechen scheinen (pp. 335—410). Die Einwiénde,
die gegen die Annahme einer Dogmenentwicklung erhoben werden, haben
Beweiskraft nur gegeniiber einer substanziellen, das Wesen umgestaltenden
Entwicklung, nicht aber gegeniiber einer homogenen evolutio explicativa.

7. Kapitel : Die Dogmenentwicklung in der traditionellen Auffassung
der katholischen Theologen (pp. 411-571) : Kirchenviter (412—417), Thomas
von Aquin (418—421), von Thomas bis Molina (421-439), von Molina bis
zur Gegenwart (439-472). Eine Dogmenentwicklung im angegebenen
Sinne haben alle Theologen vor Molina und die meisten Theologen nach
ihm angenommen. — In einem besonderen Abschnitt wird die Anschauung
des Melchior Cano iiber die Definierbarkeit der conclusiones theqlogicae
mit Glaubensverpflichtung dargetan und das Ergebnis in folgende zwei
Sitze zusammengefa3t : « Primera. De suyo, o sin definicién de la Iglesia,
las conclusiones teolégicas no son inmediatamente de fe, sino inmediata
y puramente teolégicas, y sb6lo pertenecen a la fe mediatamente. Segunda.
Después de la definicién dogmética de la Iglesia, las conclusiones teoldgicas
son propria e tnmediatamente de fe » (p. 404). — In einem ausfiihrlichen
« Examen de una obra novisima sobre la historia de los dogmas» (pp. 524
bis 571) nimmt der Verfasser Stellung zu dem von uns schon angekiindigten
Werke von P. Reginald Schultes : Introductio in historiam dogmatum
(Vgl. « Divus Thomas», 1923, 2. Heft, 186-188. Zu beachten ist auch
die im 1. Heft, p. 95 f., gebotene Inhaltsangabe iiber verschiedene Artikel



Literarische Besprechungen 419

beider Autoren in « La Ciencia Tomista ».). Der ritterliche Spanier schlieBt
die interessante Kontroverse mit seinem hochangesehenen Ordensgenossen
in folgenden Sétzen : « No queremos terminar esta seccién sin afadir que
la obra de nuestro ilustre hermano el Padre Schultes sobre la historia
de los dogmas, nos parece un manual excelente en todo lo que se refiere
a la inmutabilidad del dogma ; pero lo creemos algo deficiente, mas bien
quiz4d en nomenclatura que en el fondo, en lo referente a la evolucién del
dogma. A juicio nuestro, la posicién del P. Schultes y la nuestra tienen
bastante analogia con las posiciones respectivas de Bossuet y de Newman,
que en otra parte hemos descrito. El primero puso de relieve la
inmutabilidad del dogma ; el segundo su vida y su evolucién homogénea.
Ambas posiciones, lejos de oponerse, se completan» (p. 571).

In einer iibersichtlichen Zusammenfassung werden am Schlusse die
verschiedenen Fakioren der Dogmenentwicklung folgendermaBen skizziert :
« E1 maierial es la virtualidad implicita: id quod in arvticulis contimetur
implicite (S. Thomas). — EI proceso es siempre y exclusivamente desarrollo
de lo implicito,; proceso de explicacién : explicatio fidei (S. Thomas). —
La causa principal es la asistencia del Espiritu Santo o, lo que es lo mismo,
la autoridad divina de la Iglesia, aquella « ministra objecti fidei, qua Veritas
Prima  explicat Seipsam et alia cvedenda» (Cajetanus). — Los factoves
instrumentales, numerosos y variadisimos, como todos los factores humanos,
se reducen a dos: al raciocinio inclusivo y al sentido de la fe ; a la inteli-
gencia y al corazén cristiano ; a la labor del sabio y la labor del Santo :
per rationis inquisitionem et pev connatluralitatem ad divina (S. Thomas), —
La extension es, la misma que tiene la asistencia divina o la infalibilidad
de la Iglesia ; la misma extensién que tiene la Sagrada Teologia ; todos
los grados de la doctrina verdaderamente cristiana. Ommnia (theologalia)
implicite conlinentur in Biblia (Capreolus). Et propter hoc multa nunc
reputantur haeretica, quae antea non reputabantur, propter hoc quod
nunc est magis manifestum, quid ex eis sequatur (D. Thomas). Nec opus
est, ut id, quod est smmediate de fide, sit immediate vevelatum a Deo ; sed
sufficit, ut quamvis sit mediate revelatum a Deo, sit immediate propositum
ab Ecclesia (Serra). Quia Ecclesia nihil hactenus fidelibus credendum
proposuit vel definivit, quod non contineretur in Sacris Litteris aut
Apostolorum traditionibus expressum aut virtualiter conlentum, ila ut
inde per evidentem comsequentiam educevetuwr . ... Et hoc pacto intelligatur
D. Thomas in articulo quando ait quod nova editio Symboli pertinet ad
auctoritatem Summi Pontificis, videlicet quantum ad novam explicationem.
Ex quo sequitur perperam haereticos adversus nos objicere quod Summus
Pontifex faceret novam fidem (Bafiez).» (p. 572 L.).

Damit nehmen wir fiir heute Abschied von dem groBangelegten
Werke von P. Marin-Sola. Ich meine, es ist keine Ubertreibung, wenn ich
sage, es ist diesem ersten Bande der « Biblioteca de Tomistas Espafoles »
meisterhaft gelungen, das zu verwirklichen, was der ganzen Sammlung als
Ideal vorschwebt, namlich : das Problem zu losen «im Sinne und Geiste
der thomistischen Weltanschauung mit dev ganzen Kraft ihver Wahvheit
und der ganzen Majestit thver Schonheit », Wir wiinschen dem neuen



420 . Literarische Besprechungen

spanischen Unternehmen besten Fortgang und Erfolg. Gottes Segen helfe
mit an der Verwirklichung der groBen und schénen Aufgabe: presentar
las soluciones tomistas a los problemas actuales con toda la eficacia de
su verdad y toda la majestad de su belleza.

Eichstitt (Bayern). Dy. Michael Racki.

Dom. M. Priimmer O. P.: Manuale Theologiae moralis secundum
principia S. Thomae Aquinatis. Ed. 2 et 3. Vol. I-III. Friburgi Br.
(Herder) 1923. ‘ :

Das dreibiandige Manuale, dessen Neuauflage mit Sehnsucht erwartet
wurde, erscheint in neuer Bearbeitung, wie sie namentlich der Codex J. C.
notwendig gemacht hat.

Aus den oft, besonders im ersten Band, eingeflochtenen ausfiihrlicheren
Erklirungen, aus den neuen iibersichtlicheren Einteilungen, Anordnungen
im Drucke, erkennt man sofort die unermiidliche Tatigkeit des Verfassers,
von der er in der Einleitung sagt: in den neun Jahren seit dem Erscheinen
der ersten Auflage sei beinahe kein Tag verstrichen, ohne daB er daran
gearbeitet hitte, die Ausdriicke genauer zu gestalten, den Inhalt zu ver-
vollstandigen. Der neue Kodex hat wirklich manche in der ersten Auflage
vertretene Meinung des Verfassers bestatigt, Vervollstindigungen ermoglicht,
selbstverstindlich auch Anderungen noétig gemacht. Auf den ersten Blick
sieht man, dal3 der Kodex an den betreffenden Stellen nicht lose eingereiht
ist, sondern bineingearbeitet, organisch durchdacht. Den einzelnen Trak-
taten wird in der neuen Auflage die einschligige Literatur vorausgeschickt.

Gerne sehen wir im I. Band am Schlusse des Traktates tiber die ver-
schiedenen Moral-Systeme den neuen Zusatz, daB alles auf die christliche
Klugheit ankommt, mit der Angabe der drei Hauptregeln : 1. besonders
das Prinzip zu beachten : In dubio standum est, pro quo stat pra.eSumptio 4
2. die gutgeheiBenen Autoren zu befragen ; 3. nicht viel dem eigenen Urteil
zu trauen (N. 352). Alle Systeme wollen zwar die christliche Klugheit
ermoglichen ; aber so scheint die Loésung organischer, lebendiger, sicherer
zu sein. Vorteilhafter ware es jedoch, wenn der Traktat iiber die Tugenden
auch im allgemeinen Teil dem {iber die Siinden vorausgestellt wire, wie
spiater bei der Behandlung der einzelnen Tugenden. Im Interesse der
Seelenleitung vermi8t man eine Synthese des geistlichen Lebens nach
der heute viel besprochenen Askese und Mystik unter dem Einflusse der
Gnade, der eingegossenen Tugenden und der Gaben des Heiligen Geistes
(N. 455 oder N. 624).

Im II. Band N. 424 wire es von praktischer Bedeutung hinzuzufiigen,
daB bei den Ordensgeéliibden heutzutage eher eine Sidkularisation als die
eigentliche Dispens in Betracht kommt. In N. 498 scheint die Dispensations-
gewalt der Ordensoberen fiir ihre Untergebenen nicht ganz genau formuliert
zu sein, da c. 1245 § 3 sie den Pfarrern, nicht dem Bischof (z. B. § 2),
gleichstellt.

Der III. Band, der die Sakramente behandelt, hat naturgemdB die
groBten Anderungen aufzuweisen. Kein anderer Teil des Kodex schligt ja
so sehr in die Moral ein, als 1. TII, pars Prima, de Sacramentis ; umsomehr,



Literarische Besprechungen : 421

da Verfasser im Prolog angibt : « Tractandum est de sacramentis deque iis
omnibus, quae eorum administrationem aut susceptionem afficiunt (de
censuris, indulgentiis, irregularitatibus etc.)»; und weiter unten : « Qua-
propter in hoc Manuali (brevitati quidem studentes) conamur tradere
satis completam doctrinam de hac materia.» Selbstredend — und das
ergibt sich gerade beim tieferen Durchdenken — erheischt der Sinn der
neuen Gesetze, besonders aber die Anwendung noch lange Arbeit, ja manche
Entscheidung des Heiligen Stuhles, bevor alles klar und sicher sein wird.
Verfasser hat die bis jetzt erschienene Literatur, die schon erflossenen
Erlasse reichlich benutzt, gegebenenfalls selber mit seinem bewédhrten
theologischen und juridischen Sinn sich die Meinung gebildet. Nicht ganz
richtig scheinen folgende Punkte zu sein :

N. 411. Statt: « neque inquietandi sunt» .... (welche die in Todes-
gefahr von einem nicht jurisdiktionierten Priester erteilte Absolution fiir
glltig halten) wiirde besser einfach der c. 882 angefiihrt, der ja klar und
entschieden lautet. — N. 423. Klarer und folgerichtiger wére die Frage in der
Form, ob die Unkenntnis der bloBen Reservation, bei Kenntnis der Zensur,
entschuldigt (s. N. 488). — N. 473 wére es vielleicht nicht iiberfliissig,
einiges iiber die Dispens von Vindikativstrafen (z. B. Infamie) zu sagen. —
N. 587. Die Meinung der neueren Autoren, daB wenigstens die vier niederen
Weihen kirchlicher Einsetzung, und infolge dessen kein Sakrament sind,
scheint eine ausschlaggebende Stiitze am c. 108 § 3 gefunden zu haben. —
N. 609. Wire es nicht besser, zur Klarstellung des Begriffes in die Definition
der Irregularitdt das Wort « perpetuum » (zum Unterschied von dem einfachen
Impedimentum) einzufiigen ? — N. 741. Dem c. 1044 gemaB kann der
assistierende Pfarrer oder andere Priester auch von den 6ffentlichen Ehe-
hindernissen dispensieren. — N. 764. Der Satz, ob das neue Recht im Falle
der lingeren Abwesenheit eines berechtigten Priesters die EheschlieBung
schon vorher und nicht erst nach dem Verlauf eines Monates erlaubt, scheint
wegen des Ausdruckes « post mensem » im (heute nicht mehr giiltigen)
Sinne des Ne temere zu sprechen. — N. 769 ff. Fiir das Verstindnis
diirfte es vorteilhafter sein, den Begriff der Ehehindernisse im Sinne des
Kodex zu nehmen. Verfasser sagt N. 785 (dhnlich wie in der ersten Auflage) :
« Auctores non concordant in numero impedimentorum dirimentium. »
Das ist jetzt wohl unberechtigt. Moralische, wenn auch schwere Ver-
pilichtung geniigt nicht zum Ehehindernis. — Was die Anordnung des
Stoffes im Eherecht betrifft, ist die Reihenfolge des Kodex logischer. Die
an die erste Auflage gewohnten Leser werden sich allerdings mit der vor-
liegenden Form zufrieden geben.

Dem iibrigens auBerordentlich griindlichen Werke wiinschen wir einen
immer groBern Leserkreis und Gottes reichsten Segen.

Graz. P. Dominicus M. Rainik O. P,

J. Bernberg : Umrifi der katholischen Piddagogik. Zweite ginzlich
umgearbeitete Auflage. Regensburg (Manz) 1923 (XII u. 211 pag.).

Dieses Buch ist zum erstenmal erschienen i. J. 1921 unter dem Titel :
« Zuriick zur Erziehungslehre Christi! Kritik der alten und Umrif der



422 Literarische Besprechungen

neuen katholischen Padagogik.» Damals hat es einigen Sturm hervor-
gerufen. Die Griinde sind verschieden. Sicher ist einer davon die Art,
wie es der neueren Piddagogik entgegentrat. Wie man hineinruft in- den
Wald, so hért man es wieder heraus; wo Menschen, da geht es nicht ohne
Menschlichkeiten ab, die Wahrheit wird freilich dabei nicht immer stark
geférdert. Das ist jetzt besser geworden. Hoffentlich fithrt das nun dem
Ziele ndher, der erwiinschten Verstindigung.

Insoweit es sich dabei um die Padagogik im engeren Sinne handelt,
kann sich diese Zeitschrift nicht auf eine Besprechung einlassen. Aber das
Buch ist nach Inhalt wie durch seine Geschicke ein lehrreiches Beispiel
dafiir, welche Bedeutung und welche Tragweite die Lehve von Natur und
Ubernatur hat. Dagegen ist wohl von beiden Seiten gefehlt worden. Darauf
ist gewiBl auch vieles von der Heftigkeit, die der Kampf angenommen hat,
zuriickzufiihren. Wenn die MiBgriffe, die dabei hiiben und driiben begangen
worden sind, dazu dienen, daB alle begreifen lernen, wie notwendig es ist,
auf einem so gefahrlichen Gebiete genau die einheitlichen Grundsidtze
und die bewéhrten theologischen ILehren samt den eingebiirgerten Aus-
driicken und Erklarungen festzuhalten, dann darf man sagen felix culpa.

Das Buch hat in seiner ersten Gestalt den Krieg erdffnet gegen die
einseitig humanistische Begriindung der Erziehungslehre. Wie es so manch-
mal die Hitze des Gefechtes mit sich bringt, hat es ohne Zweifel vielen
Unrecht zugefiigt, indem es der Auslegung Raum gab, es klage sie an auf
Untergrabung der christlichen Piadagogik durch iibertriebene, wo nicht
gar ausschlieBlich humanistische Grundlegung. Es ging eben wie es so
hdufig geht, wenn man die Uberschidtzung der natiirlichen Ordnung und
der natiirlichen Titigkeit auf den Gebieten des offentlichen ILebens, der
Kunst, der Literatur in die richtigen Schranken zu verweisen sucht. Man
bietet dann leicht dem einen UbermaB, ein entgegengesetztes UbermalB als
Heilmittel an und sucht diesem den Sieg zu verschaffen dadurch, daB
man jenes so schlimm wie moglich deutet. Man denke an De Maistre
oder an Louis Veuillot.

Im vorliegenden Falle lag die Gefahr zu MiBdeutungen und zu
Mifgriffen um so néaher, als der Verfasser in der ersten Auflage die Worte
Natur und iibernatiirlich ganz eigentiimlich nach seiner Weise verstand.
Sicher lag ihm nichts ferner als sich zur kirchlichen Lehre in Widerspruch
zu setzen. Aber so wie er sich nun einmal seine Begriffe zurecht gelegt
hatte, kam er zu Sitzen, die den Verdacht rechtfertigten, als ob er mit den
Bajanern eine doppelte Tugendordnung, die natiirliche und die iiber-
natiirliche, in Abrede stelle, als ob er der natiirlichen Erkenntnis im Sinne
des Modernismus Abbruch tun, als ob er die Erhebung zur iibernatiirlichen
Vollkommenheit gleich Hermes erkliren wolle. So wenig ihm das einfiel,
so konnte er sich doch iiber derartige Auslegungen nicht beschweren, weil
seine Sprache in der Tat dazu Anlaf bot.

Das ist in der neuen Auflage anders geworden. Wenn die Gegner aus
dem Streit ebensogut gelernt haben wie der Verfasser, dann mu3 man
beiden Gliick wiinschen, und noch mehr der Sache, der sie dienen wollen.
Wie notwendig es ist, in diesen Fragen mit dngstlicher Gewissenhaftigkeit



Literarische Besprechungen 423

bis ins kleinste an dem zu halten, was durch so lange Wirren und Kampfe
schlieflich als die einzig richtige Formulierung der richtigen Lehre er-
rungen worden ist, dafiir haben wir lehrreiche Zeugnisse an den schweren
Bedenken, zu. denen so edle und aufrichtige Manner wie Sailer und
Hirscher Anla3 gegeben haben. Die neue Auflage des vorliegenden Buches
hat sich das zu nutze gemacht ; sie wird hoffentlich auch bei den frithern
Gegnern Nachahmung finden. '

Man kann von einem Buch iiber Padagogik nicht die haarscharfen
Untersuchungen von Scheeben verlangen, noch von Laien die theologische
Bestimmtheit von Kleutgen. Mogen also manche Wendungen hingehen,
die eine dogmatische Monographie nicht zulassen diirfte. Aber vier Grund-
satze missen festgehalten werden. 1. Seit der Erhebung zum {ibernatiir-
lichen Ziele gibt es fiir den Menschen und fiir alle menschliche Kultur und
Tatigkeit ein einziges volles Ziel, das iibernatiirliche. Auf dieses miissen
auch die natiirlichen Bestrebungen hingerichtet sein. 2. Damit ist aber
nicht gesagt, daB es keine natiirliche Téatigkeit, kein natiirliches Ziel,
keine natiirliche Ordnung, keine natiirliche Sittlichkeit mehr gebe. Nur
muB dies alles der iibernatiirlichen Ordnung unterstellt und so eingerichtet
sein, daB es dieser forderlich, jedenfalls nicht hinderlich ist. 3. Wenn von
Natur und natiirlich die Rede ist, darf man nie vergessen, daB3 das Natiirliche
nicht mehr rein besteht, sondern durch den Fall geschwicht und verdorben,
aber auch nicht vollig verdorben und ganz unfihig gemacht ist. 4. Des-
halb muf eben die Natur immer und iiberall auf das Ubernatiirliche Riick-
sicht nehmen ; dadurch wird es nicht bloB nicht beengt oder entwiirdigt,
sondern gerade damit geldutert, gestirkt und vervollkommnet.

Freiburg (Schweiz). P. Albert Maria Weif3 O. P.

A. Walz O. P.: De Bulla Canonizationis Sancti Thomae Aquinatis.
Romae (Collegio Angelico), 1923 (20 pag.).

Der Vorstand des Ordensarchivs in Rom bietet uns hiemit eine duferst
exakte und interessante paldographische Studie zur Kanonisationsbulle des
hl. Thomas, deren Text und phototypische Reproduktion den Lesern des
«Divus Thomas» im Jubiliumshefte (pp. 209-218) geboten worden. Wir
erfahren u. a. auch von den Nachforschungen, die er schon im Jahre 1922
im Ordens- und Vatikanischen Archiv umsonst angestellt, um die Original-
Pergamentbulle aufzufinden. Infolgedessen wandte er seine Blicke nach
Toulouse, wo ohnedies simtliche die Verehrung und Ubertragung der
Reliquien des Englischen Lehrers betreffenden pipstlichen Dokumente sich
befinden. Und mit dem besten Erfolge! Im Mirz I. ]. wurde die Bulle
nach seinen Weisungen daselbst tatsichlich gefunden.

Freiburg. P. Canisius Lambermond O. P.




	Literarische Besprechungen

