
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus und ihre historischen
Quellen

Autor: Wroz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Hauptsündenlehre

des Johannes Cassianus und ihre

historischen Quellen.1

Von L. WRZOL, Weidenau, Tschechisch-Schlesien.

I. Der historische Ursprung der Hauptsündenlehre.

Im Jahre 1893 hat Otto Zöckler dem Lehrstück von den sieben

Hauptsünden eine eingehende historische Untersuchung gewidmet. 2

Er geht den ersten Spuren dieses Lehrstückes in der Heiligen Schrift,
in der heidnischen Literatur und Philosophie und bei den Kirchen
Schriftstellern nach und verfolgt dann seine Geschichte von Evagrius
und Kassian an bis in die Neuzeit. Seither hat vor allem der fleißige
Erforscher des alten Mönchturns, Stefan Schiwietz (Rybnik), wertvolle
Nachträge und Ergänzungen zu Zöcklers Arbeit beizubringen und
manchen neuauftauchenden Irrtum zu berichtigen vermocht. 3 Kleinere

Beiträge lieferten Zielinski, Gothein, Reitzenstein. 4

Keinem der bisherigen Bearbeiter ist es aber gelungen, mit
einiger Sicherheit den eigentlichen Ursprung dieses uns jetzt so

geläufigen Katechismusschemas aufzuzeigen. Ich stieß auf die Frage,
als ich den Quellen für Kassians Psychologie in der zeitgenössischen
und älteren griechischen Literatur nachspürte. Was ich fand, dürfte

1 Schluß der Abhandlung über die Psychologie des Johannes Cassianus
in « Divus Thomas », Serie II, Bd. V, VII und IX.

2 Zöckler, « Das Lehrstück von den sieben Hauptsünden. Beitrag zur
Dogmen- und Sittengeschichte ». München 1893 (Bibl. u. kirchenh. Studien,
3. Heft).

3 Schiwietz St., « Die Achtlasterlehre des Evagrius Pontikus und die griech.
Philosophie.» Katholik 1903, II. —«Stammt das christl. Hauptsündenschema
aus der Planetenlehre » Theol. u. Gl. 1912.

4 Zielinski, Marginalien. Philologus, Bd. 64, Neue Folge, Bd. 18 (1905) —
Gothein M., Die Todsünden. Arch. f. Kehgionswiss. X (1907). — Reitzenstein,
Poimandres, Stud. z. griech.-ägypt. und frühchristl. Literatur.

Divus Thomas. 25



386 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

wohl das Problem des historischen Ursprunges unseres Hauptsündenschemas

einer endgiltigen Lösung wesentlich näher rücken.
Das gegenwärtig übliche Schema der sieben Hauptsünden mit

der Aufeinanderfolge superbia, avaritia, luxuria, invidia, gula, ira,
acedia (Merkwort : saligia), scheint dem Katechismus des sei. Petrus
Canisius zu entstammen. Zöckler 1 führt es auf die Summa theol. des

hl. Thomas v. Aquin zurück (I-II q. 84 a. 4), aber mit Unrecht.
Die Lyoner Ausgabe der S. theol. (fol. 1686), die Zöckler benützte,
enthält offenbar eine Glosse, die neueren, besseren Ausgaben unbekannt
ist. Die Reihenfolge der Sünden im Saligiasc\iem.& entspricht auch
nicht dem Gedankengange der zitierten Stelle. Ferner kennt der
hl. Thomas weder im Sentenzenkommentar (II d. 42 q. 2 a. 3) noch
in der ausführlichen Abhandlung über die Hauptsünden De malo

q. 8 ss. diese Reihenfolge.
Alle mittelalterlichen Autoren kennen aber nur die sieben

Hauptsünden des gegenwärtigen Schemas und alle ohne Ausnahme
berufen sich auf die Autorität des hl. Gregor des Großen, der in
seiner Expositio in 1. Job (Moralia) 1. 31, c. 45, n. 87-90 2 dieses

Lehrstück behandelte, wobei er das bis dahin übliche Achtlasterschema
in ein siebengliedriges verwandelte.

Denn vor dem hl. Gregor kannte man nicht sieben, sondern acht

Hauptlaster und zwar : die Eßgier (gastrimargia), Unkeuschheit

(luxuria), Habsucht (avaritia), Zorn (ira), Traurigkeit (tristitia),
Verdrossenheit (acedia), Eitelkeit (cenodoxia, vana gloria) und den Hochmut
(superbia).

Für das lateinische Abendland ist nun die ursprüngliche Quelle
dieser Lehre zweifellos der ehrwürdige Abt von Marseille, Johannes
Cassianus (f 435)- Durch sieben Jahre hatte er in seiner Jugend unter
den Anachoreten in Ägypten geweilt und ihre Lehren und Gebräuche

in zwei Werken der Nachwelt überliefert : 1. « Zwölf Bücher über
die Einrichtungen der Klöster und über die Heilmittel gegen die acht

Hauptlaster. » 2. « Gespräche mit den Vätern » (Conlationes), 24 Bücher.
Den acht Hauptlastern sind die Bücher V-XII der Instituta

und die V. Conlatio gewidmet. Diese Conlatio ist nicht etwa eine

Zusammenfassung der acht Bücher der Instituta, sondern sie gruppiert
und klassifiziert die Hauptsünden, erforscht ihre gegenseitige Verwandt-

1 h c. 73.
2 Migne PL. 76, 620 ss.



und ihre historischen Quellen 387

schaft und Abhängigkeit und begründet aus der Heiligen Schrift auch

die Achtzahl derselben.

Kassian ist nicht der Schöpfer der Achtlasterlehre. Er selbst

legt seinem Gewährsmann, dem Abt Serapion (von Arsinoe) die Worte
in den Mund, es sei allgemeine Lehre, daß es acht Hauptlaster gebe x,

oder er beruft sich auf die traditiones seniorum. 2 Zöckler möchte jenen
Serapion für den Urheber der Achtlasterlehre halten, übersieht jedoch,
daß Serapion selbst sie bereits als « cunctorum sententia » bezeichnet,
und obendrein auch seinen eigenen Gewährsmann, einen gewissen

Abt Theon nennt, der ihn über das Laster der Eßgier und «die

Tyrannei der geheimen Gedanken» unterrichtet habe. Als «Laster--
gedanken » (Xoyi<j|jioi 7rov7)po'') werden aber in der griechischen
Mönchsliteratur eben die Hauptsünden bezeichnet.

Eine schriftliche Fixierung jener Mönchsüberlieferungen in spruchhafter

Form hat uns zuerst ein gelehrter Mönch aus der skythischen
Wüste, Evagrius Ponticus (f um 400) hinterlassen. Geschaffen hat
auch er das Schema nicht, denn auch er beruft sich ausdrücklich auf
ältere Überlieferungen. 3 Die Werke des Evagrius kannten wir nur
unvollständig, solange die syrischen Übersetzungen nicht durchforscht
und veröffentlicht waren. Erst Frankenberg, der Herausgeber und
RückÜbersetzer des syrischen Evagrius, hat in das Chaos des

Evagrianischen Nachlasses (Migne PG 40) Ordnung gebracht. 4 Jetzt
wissen wir, daß nicht der sog. große Antirrhetikos die Urschrift über
die Hauptlaster ist, sondern das Schriftchen « Über die acht

Lastergedanken an Anatolius » (der kleine Antirrhetikns), welches wieder
zusammen mit den « Capita practica ad Anatolium », dem « Liber
practicus » und dem neu aufgefundenen « Gnosticus » ein Werk
bildete, nämlich das « Monachikon ». Die Achtlasterlehre umfaßte im
Monachikon die Kap. 6-15. Der « (große) Antirrhetikus », den wir
erst durch Frankenbergs syrische Ausgabe kennen, ist eine umfangreiche

Zusammenstellung von Schriftstellen, die dem Mönch als

« Entgegnungen », also als Schutzwaffen und Heilmittel gegen die

Einflüsterungen des Teufels zur Verfügung stehen sollen. Der Dämon

ist es ja, der uns die bösen Gedanken (Xoytd^ol Tcovïjoot) eingibt

1 Conl. V, 18, CSEL. XIII, p. 143.
2 Inst, praef. 7, CSEL. XVII, p. 6 ; V, 2, § 1, p. 82.
3 Cap. pract. ad Anatol. Migne, PG. 40, 1221 C.
4 Frankenberg, Evagrius Ponticus. (Abhandl. d. Gesellsch. d. Wiss. Göttingen,

Phil.-hist. Kl., N. Folge XIII, 2). Berl. Weidmann, 1912, 4 f.



388 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

und uns so in mannigfachster Weise zu den acht Hauptlastern reizt.
Der große Antirrhetikus beruft sich bereits auf die kleine Abhandlung
über die Hauptlaster im Monachikon.

Ob Kassian literarisch von Evagrius abhängig ist, ist nicht völlig
sicher. Vielleicht lassen sich die außerordentlich engen Berührungen
in ihrer Lehre doch noch durch die « traditiones seniorum », aus
denen sie gemeinsam geschöpft haben, erklären. Für wahrscheinlicher
halte ich, daß Kassian die Schriften des Evagrius gekannt, sie aber

mit großer Selbständigkeit verwertet hat.
Die dritte Urschrift über die acht Hauptlaster, « Über die acht

Geister der Bosheit » des Nilus Asceta (Migne PG. 79), ist von
Evagrius abhängig.-

a) Die Hauptlaster und die Dreiteilung der Seele.

Kassian faßt die acht Hauptlaster als Erkrankungen der drei
Seelenteile auf. Hochmut und eitle Ruhmsucht sind Krankheiten
des vernünftigen Teiles, an Zorn, Traurigkeit und Überdruß erkrankt
der mutartige, an Eßgier, Unkeuschheit und Habsucht der begehrliche

Teil der Seele.1

Schon Schiwietz hat eine Parallele zu dieser Kassianstelle bei

Evagrius gefunden. 2 Es handelt sich um Cap. pract. ad Anatol. 61

(col. 1236 B), wo in echt platonischer Weise die Kardinaltugenden
auf die drei Seelenteile bezogen werden. Schiwietz meint nun, nicht
mit Unrecht, wie wir noch zeigen werden, in den acht Hauptlastern
Gegensätze zu den Kardinaltugenden finden zu können.

Es bedarf aber solch indirekter Zeugnisse gar nicht, um die

Behauptung zu rechtfertigen, daß Kassian die Verteilung der Laster
auf die Seelenteile bei Evagrius schon vorgefunden hat.

In den durch Frankenberg veröffentlichten Evagriusbriefen finde

ich folgende Stelle: «Jedes Laster (xaxta) entstammt naturgemäß
entweder dem vernünftigen oder dem mutartigen oder dem begehrlichen
Teil. »3

Aber auch die bisher schon bekannten Evagriusschriften lassen

über diesen Lehrpunkt keinen Zweifel. Schon einige Zeilen nach der

1 Conl. XXIV, 15 (p. 690 s.).
2 L. c. Katholik 1903, II, 318 f.; Jheol. 11. Gl. 1912/38.1 î.
3 1. c. p. 587, 2, 172 b ß ; vgl. auch besonders 1. c. p. 593 D S und

Centur. III, 59, p. 229.



und ihre historischen Quellen 389

von Schiwietz zitierten Stelle lesen wir : « Es kann der Mensch die

leidenschafterregenden Erinnerungen nicht beheben, wenn er nicht
sorgsam auf die £7ccÖup.ia und den 6up,oç achtet denn aus diesen

beiden Affekten (icàÔTj) entspringen fast alle die dämonischen
Lastergedanken1, die den vouç in's Verderben stürzen. »2 Ausdrücklich
werden dann genannt das Verlangen nach Speise, Besitz3, (Ehre)
und die Begierde des Fleisches. Wenn man S7ciôufju'a und ôujxdç

besiegt habe, müsse man noch vor der eitlen Ruhmsucht sich hüten

— also jener Leidenschaft, die Kassian ausdrücklich dem vouç

zuweist. Die Apatheia erlange man (erst), wenn man alle drei Seelenteile

dem göttlichen Seelenarzte zur Heilung und Reinigung anvertraut
habe.

Ebenso werden Cap. pract. ad Anatol. 13 (col. 1224 D) zwei

Hauptlaster, nämlich die Traurigkeit und Unzucht auf den mutartigen
bezw. begehrlichen Seelenteil bezogen.

Übrigens liegt die Einteilung der Laster nach den Seelenteilen

dem ganzen Aufbau der Capita practica überhaupt zugrunde : Von

der £7rtô(xia beginnt schon Spruch 4 zu handeln4 ; darauf folgt
die Abhandlung über die acht Lastergedanken 5 ; Spruch 6 gibt die

Heilmittel für alle drei Seelenteile an, Spruch 7-8 handeln von der

Eßgier (7), der Besonnenheit (Keuschheit) (8) und der Geldliebe.

Mit Spruch 10 beginnen die Laster des Ôu(jloç, nicht ohne einen

Übergang : « Wer alle weltlichen Lüste (TjSovàç) flieht, ist ein für die

XÜ7T7) uneinnehmbarer Turm»; 11-12 sprechen von der opyVj, 13-17
von der Stellung des Oujxoç zu den anderen Seelenteilen (wobei die
XÜ7T7) ausdrücklich als Affekt des ôup.oç bezeichnet wird, c. 13), sowie

des Zornes zu den anderen Affekten. Spruch 15 bezeichnet es als die

©uoiç 6up.oü, für jede tjBovt] zu kämpfen, c. 18 als das Wesen der

axTjSfa, das cpeuyetv touç àywvaç, womit auch sie als Krankheit

1 Vgl. den Titel des kleinen Antirrhetikus : « Über die acht Lastergedanken »

und c. 1, M. PG. 40, 1272.
2 Cap. pract. 63, 1. c. 1236 CD.
3 Ich ziehe die Lesart xpYiP-axwv (statt 7ro(j.axü>v) vor. Dies entspricht auch

der wörtlich übereinstimmenden Stelle Nilus, De div. malignis cogit. 2 (M. PG. 79,
1201 D.). Zur Echtheit dieser Nilusstelle vgl. Heussi, Untersuchungen zu Nilus
d. Asketen, Lpz. (Hinrich) 1917, 163 ff. ; Degenhart, der hl. Nilus Sinaita, Münster
1915, 7 und 175.

4 ]. c. 1221 D.
5 Frankenberg, 1. c. 4.



39° Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

des 6up.d; erwiesen ist. Spruch 20-21 endlich warnen vor der xsvo8oÇ(a

und Ö7uep7|«pav(a, also vor Krankheiten des vernünftigen Teiles.

Auch die dem Nilus zugeschriebene Schrift «De diversis malignis
cogitationibus », c. 16, spricht von den Anfechtungen und der a7ra6sia

des £7ci6i) jj.Y|Tixöv pipoç und dann über die Anfechtungen des

ôujxoç. 1 Ganz klar ist aber c. 212 : « Von den unreinen Dämonen

greifen die einen den Menschen als Menschen, die anderen als

unvernünftiges Lebewesen (Çcoov aXoyov) an. Wenn die ersten sich nähern,
dann flößen sie uns die Gedanken der Eitelkeit (xevo8o£ta) oder des

Hochmuts (Ô7uep7|<pavta) oder des Neides ein. Solches berührt
unvernünftige Wesen nicht. Wenn aber die anderen herankommen,
dann erregen sie den ôupioç oder die £7ct0u|ju'a. »

Der Zusammenhang der Achtlasterlehre mit der platonischen
Seelenlehre ist damit wohl erwiesen. Aber woher die Achtzahl

b) Woher stammt die Achtzahl der Hauptlaster?

1. Die biblisch allegorische Deutung der Achtzahl durch Kassian.

Über den Ursprung der Sieben- beziehungsweise Achtzahl der

Hauptsünden ist schon viel geschrieben worden. Nachdem ich etwas

Einblick in die Frage gewonnen habe, will es mir scheinen, daß es

besser gewesen wäre, statt zum Teile etwas abenteuerliche Fahrten
in die Astrologie zu unternehmen 3, sich lieber an den ausführlichsten
Vertreter der Achtlasterlehre zu halten, nämlich an Kassian.

Kassian bringt uns ausdrücklich drei biblische Begründungen
jener Achtzahl.

I. Das Volk Israel bedeutet allegorisch die gottsuchende oder

gottschauende Seele4, seine Feinde sind Feinde der Seele und der

Kontemplation. Darum beruft sich Kassian auf die Siebenzahl der

den Israeliten feindlichen kanaanitischen Völker5, die im geistigen
Sinne als die sieben Hauptlaster zu verstehen seien. 6

1 Migne, PG. 79, col. 1217 s.
2 1. c. 1224.
3 Die von Zielinski, 1. c. herangezogene Stelle aus Servius (Aen. VI, 714)

ist immerhin interessant. Sie ist ein Pendant zur allegorischen Deutung der
Heiligen Schrift, von der ich gleich sprechen werde.

4 Vgl. Conl. V, 23, § 2, p. 148 ; Conl. Praef. 4-5 und sonst.
5 Deut. 7, 1-2.
6 Conl. V, 16 ss., p. 140 ss.



und ihre historischen Quellen

Conl. V. 17, p. 143, fragt nun Germanus : « Wieso gibt es

also acht Laster, die uns anfechten, da doch Moses sieben
Völkerschaften aufgezählt hat, die gegen das Volk Israel streiten »

Vater Serapion antwortet1, das achte Laster werde durch das

Volk der Ägypter versinnbildet. Von den Ägyptern heiße es in der

Heiligen Schrift, sie sollten von den Israeliten nicht, wie die
kanaanitischen Stämme, vernichtet, sondern nur verlassen werden.
Dadurch sei angedeutet, daß die Eßlust nicht vollständig beseitigt
werden könne. 2

Auch sonst werden die Feinde der gottsuchenden Seele mit den

Feinden des auserwählten Volkes verglichen. So Inst. XII 22, § 1,

p. 222 : « Eine hochmütige Seele wird den Syrern (im geistigen Sinne),
d. h. bösen Geistern überliefert und in die fleischlichen Leidenschaften

verstrickt. » Insbesondere bringt Conl. III 19, § 2-3 (p. 91), in enger
Berührung mit der oben zitierten Stelle (Conl. V. 16) denselben

Vergleich : Der Kampf gegen die Laster sei versinnbildet durch den

Kampf Israels gegen die kanaanitischen Völker. 3

Ein Blick in die übrige Urliteratur über die acht Laster ergab

folgende Berührungen :

Nilus, de divers, malignis cogit. 22. (M. PG. 79, col. 1225 A.),
vergleicht den von den leidenschaftlichen Gedanken gepeinigten
Menschen mit dem Volke Israel, das noch in der Wüste von fremden
Völkerschaften bedrängt wird. Die Schrift « de octo spiritibus
immundis » (M. PG. 79, col. 1145 A.) beginnt mit den Worten : « Das

erste der Völker » (offenbar der Israel feindlichen Völker) « ist Amalek
und die erste der Leidenschaften ist die Eßgier. »

Vollständige Klarheit in unserer Frage bietet aber Evagrius.
Viele Stellen des Antirrheticus deuten den Kampf Israels mit den

heidnischen Völkern allegorisch als Kampf der Seele mit den
Leidenschaften oder Dämonen. So Antirrh.- II 2 : « Gegen den Geist der

Traurigkeit, der in uns entsteht, infolge der vielen Versuchungen

zur Hurerei : Wenn Du auf meine Stimme hören willst so will
ich Deine Hasser hassen und Deine Feinde bedrängen. Denn mein

Engel wird vor Dir hergehen und Dich führen gegen die Amoriter

1 1. c. 17-19» P- 143 ss.
2 1. c. 19, § 1, p. 144.
3 Vpl. Conl. XXI, 18, § 3» p. 604; Conl. IV, 6, § 4, p. 101.



392 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

und Hethiter und Peresiter und Kanaaniter und Heviter und Jebusiter
und Du wirst sie vertilgen. Exod. 23, 22 s. »1

Ähnliche Gedanken wiederholen sich namentlich in den Centurien,
die geradezu eine Sammlung allegorischer Schrifterklärungen enthalten
(bes. Bücher V-VI). Ich zitiere nur eine Stelle : «Wie dem sinnlichen
Israel (d. h. Israel im Literalsinn) sinnliche Völker feindlich entgegenstehen,

so dem geistigen Israel geistig verstandene Völker. »2

Es unterliegt also keinem Zweifel, daß die Urliteratur über die

Hauptlaster auf der allegorischen Deutung von Deut. 7, 1-2 fußt.
2. Eine weitere biblische Quelle für die Achtzahl der Hauptlaster

findet Kassian bei Matth. 12, 43-45.
Conl. V, 25, § 1, p. 148, heißt es : « Über diese acht Laster wird

im Evangelium folgendes angedeutet : « Wenn aber der unreine Geist

von dem Menschen ausgefahren ist, wandert er durch dürre Orte

Alsdann spricht er : « Ich will in mein Haus zurückkehren, von wo ich

ausgegangen bin Dann geht er hin, nimmt sieben andere Geister

mit sich, die ärger sind als er » Siehe, wie wir dort von sieben

Völkern lasen, nebst dem ägyptischen, von welchem die Söhne

Israels weggezogen waren, so heißt es auch hier, daß sieben unreine
Geister zurückkehrten, ungerechnet den, der von dem Menschen

vorher ausgefahren war. »

3. Eine dritte Quelle ist Proverb. 26, 25 (LXX) : « Von diesem

siebenfachen Zunder der Laster schreibt auch Salomon in den
Sprüchwörtern : « Wenn Dich Dein Feind mit lauter Stimme bittet, so gib ihm
nicht nach, denn siebenfache Bosheit ist in seinem Herzen. » Das heißt,
wenn der überwundene Geist der Gastrimargie anfängt, Dir zu
schmeicheln, daß Du ihn nun verdemütigt hättest und darum
einwenig in der Strenge nachlassen könntest so laß Dich
nicht umstimmen Denn bald spricht der Geist : « Ich
will zurückkehren in mein Haus und die sieben aus ihm
hervorgehenden Geister werden für Dich ärger sein als jene Leidenschaft,
die überwunden worden war. » 3

Das war der Befund bei Kassian. Daß die Heranziehung der

biblischen Gründe nicht seine Erfindung sei, legten schon die oben

1 Frankenberg, 1. c. p. 485. Vgl. Antirrh. IV, 5 -6, p. 503; 9, 11—1.3, 18,

20, p. 505 ; VI, 7, p. 523 ; besonders VI, 9, p. 523 ; VIII, 13-14- P- 539-
2 Cent. VI, 71, 1. c. p. 401. Vgl. Cent. IV, 64, p. 303 ; V, 30, p. 331 ; 36,

p. 333 und a.
3 Conl. V, 25, 2.



und ihre historischen Quellen 393

zitierten Parallelen aus Nilus und Evagrius nahe. Wo war aber die

Quelle zu suchen Was war natürlicher, als mit Rücksicht auf die

allegorische Deutung der kanaanitischen Völker an die Begründer
der allegorischen Schrifterklärung, an Origenes, Klemens und Philo
zu denken., zumal sie gerade in Ägypten, der Heimat der Mönche,
lebten.

Dorthin lenkte doch auch so vieles andere den Blick : Die Lehre

von dem ätherischen Leibe der Seele und der Dämonen, die platonische
Dreiteilung der Seele, das Ideal der Kontemplation und der a7càôeca.

Das Resultat der Untersuchung war ein überraschendes.

2. Zusammenhang mit der allegorischen Schrifterklärung
der alexandrinischen Exegeten.

Daß Philo biblische Personen gern als Tugenden oder Laster

deutet, ist allgemein bekannt. Er ist es nun, der — entgegen der
biblischen Etymologie Gen. 32, 28 — den Namen Israel als «der
Gottschauende » (öpwv töv Osov) deutet. Er tut es an unzähligen
Stellen. Ich greife des Beispiels halber nur ein paar heraus : Legum
allegor. III 4, n. 15 (edit. Cohn-Wendland I 116) ; de mut. nom. 12,

n. 81 (III 171) ; de ebriet. 20, n. 82 (II 185) : Jakob sei der Name
des Lernens und Fortschreitens, Israel, das Gottschauen, das ovo[j.a

tsXeiotyjtoç. Das Volk Israel : Leg. alleg. III 12, n. 38 (I 121) ;

III 75, n. 212 (I 160) ; to opaxtxöv yevoç : de migr. Abrah. 4, n. 18

(II 272) und 10, n. 54 (II 279).

Die den Israeliten feindlichen Stämme werden von Philo eben

wegen dieser Feindschaft gegen die Gottschauung als ttoiÖt) gedeutet.
So insbesondere Ägypten, das durchgängig, wieder an unzähligen
Stellen, als ylvoç oder ffwpiaToç xai 7uaôojv auftritt. Pharao

ist die TtocôàW 7]ye(j.oviç xaxta 1 : Es kann niemand auch nur einige
Seiten aus Philo lesen, ohne daß ihm gerade diese Deutung Ägyptens

begegnete. Aus Ägypten fliehen heißt, vor der tötlichen menschlichen

Leidenschaft zu Gott fliehen. 2 Das Pascha ist der « Durchgang »

von den Leidenschaften zur Übung der Tugend. 3 Die fremden

Völker, welche Israel beim Auszug aus Ägypten begleiten, das sind

1 Leg. alleg. III, 12, n. 38 (Cohn-Wendland, I, 121) ; 75, n. 212 (I, 166) ;

quod det. potiori insid. sol. 25, n. 93 s. (I, 279); de somniis II, 42, n. 279,
281 (III, 303) ; de agricult. 14, n. 64 (II, 108) ; etc. etc.

2 Leg. alleg. III, 12, n. 38 s. (I, 121).
3 De sacrif. Abel, et Caini 16, n. 63 (I, 227).



394 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

die « unvernünftigen Regungen der Seele », welche die Seele beim
Verlassen des Landes der Fleischlichkeit begleiten, und sie verhindern,
rasch zur Tugend zu gelangen. 1

Das gottschauende Israel erstarkt, wenn Moses (vouç) seine

Hände zu Gott erhebt, Amalek (das ttoc0oç) erstarkt, wenn der vouç

schwach wird und sich zur Erde senkt. 2 Das Volk der Amalekiter
ist die 7)6ov7) und das 7rà0oç. 3

Der Krieg, den Phinees gegen die Madianiter entfacht, deren

Töchter die Söhne Israels verdarben (Num. 25), ist der Kampf der
Vernunft gegen die Laster. 4

Für unsere Frage kommen hauptsächlich in Betracht die Deut. 7,

1-2, aufgezählten kanaanitischen Völker. Von diesen heißt es : «Ägypten
ist das Sinnbild der Affekte (7ua-07]), das Land der Kanaaniter aber
das Sinnbild der Laster (xooci'ai). » Beide Länder sind unsere Heimat ;

denn die Affekte werden mit uns geboren, die Laster aber erwachen,
sobald wir zum Gebrauche der Vernunft kommen. Das weiß die

Heilige Schrift, aber sie mahnt uns, die Sitten und Werke dieser

Länder zu hassen. 5 Das Volk Israel kommt erst dann im verheißenen
Lande der Tugend zur Ruhe, wenn es einen Ausrottungskrieg gegen
die Affekte und Laster geführt hat. 6 Der Kampf Israels gegen die

Völker (Deut. 7), die zahlreicher sind als Israel, ist der Kampf der
Seele gegen die Schlachtordnungen der Laster, welche von den

7)Sovat Yj £7ti0op.tai 7] Xü-rcca 7} cpößot 7] 7ràXtv- àœpoorûvca xat a&nua 1

und deren Verwandten und Geschwistern befehligt werden.7 Ich
mache hier schon auf die vier stoischen Hauptaffekte aufmerksam,
die Philo an dieser Stelle und sonst des öftern aufzählt.

Klemens von Alexandrien hat die philonische Deutung
übernommen. In direkter Anlehnung an die oben zitierte Stelle (De

congr. erud. gratia 15, n. 83 ss.) deutet auch er Ägypten und Kanaan
als Sinnbild der Affekte und der Laster. 8 Auch er übersetzt Israel
durch opojv tov 0eöv. 9

1 De migr. Abrah. 27, n. 151 s. (II, 297 s.).
2 Leg. alleg. 66, n. 168 (I, 154).
3 Migr. Abr. 26, n. 143 (II, 296).
4 De confus, lingu. 13, n. 57 (II, 240).
5 De congr. erud. gratia 15, n. 83-88 (III, 88 s.).
6 De somn. I, 28, n. 174 (III, 242).
7 De migr. Abrah. 11, n. 60 (II, 280).
8 Strom. II, 10, Migne, PG. 8, col. 984 A.
9 Strom. II, 5, 1. c. col. 952 ; I, 5. col. 725 A.



und ihre historischen Quellen 395

Einer neuen Erscheinung begegnen wir bei Origenes. Er bringt
nämlich die Israel der gottschauenden Seele) feindlichen Völker
mit den Geistern der Bosheit in Verbindung, worin er vielleicht, wie

wir noch zeigen werden, dem Pastor des Hermas folgt.
In Numer. horn. XI 4 (Migne PG. 12, col. 648 B.) heißt es :

« Umsomehr können die Engel «Israel» genannt werden, da ja sie

in besonderem Sinne « gottschauende Geister » sind. Denn das bedeutet
der Name « Israel ». Wir sehen nämlich, daß gewisse Völker- und
Fürstennamen in der Heiligen Schrift auf böse Engel und feindliche
Mächte bezogen sind. Ebenso usw. »

Als Dämonen werden die kanaanitischen Völker erklärt in Exod.
horn. VI 8 (PG. 12, col. 336 s.).

Insbesondere mache ich aber auf Horn. XXI und XXII in libr.
Jesu Nave aufmerksam. 1 Dort wird anknüpfend an die Übersetzung
des Namens Chananaeus — mobile folgendes ausgeführt2 : « Sicher

ist, daß mit einer Seele, die wächst und Frucht bringt (Deutung des

Namens Ephraim), die Chananäer stets zusammenwohnen (wie mit
den Ephraimiten zur Zeit Josues) ; denn die Regungen zur Sünde

weichen nicht von ihr. » Die Jebusiter, die aus Jerusalem nicht
vertrieben werden konnten, das sind die adversae cogitationes, welche
die Reinheit des Herzens beflecken. Wohl müssen sie mit den Israeliten
zusammenwohnen. Aber immer wieder muß versucht werden, sie

aus Jerusalem zu vertreiben. 3 Gleich darauf werden die Kanaaniter
als « vagae et lubricae cogitationes » gedeutet, die wir stets aus unseren
Herzen vertreiben sollen. 4

Wer erinnert sich nicht an die Deutung des Ausrottungsbefehles

gegen jene Völker bei Kassian an das nachbarliche Zusammenwohnen

der Israeliten mit den Ägyptern, die das Sinnbild der

unausrottbaren Eßlust sind
Den Kampf gegen die Chananäer hatte vor allem der Stamm

Ephrem auszukämpfen. Sie wohnten zuerst mit Ephrem zusammen,
dann wurden sie unterjocht und endlich ausgetilgt. Origenes legt das

so aus : Unser Fleisch und das, was des Fleisches ist, begehrt zunächst

wider den Geist, beim fortschreitenden Menschen gehorcht es dem

1 Migne, PG. 12, col. 929 ss.
2 Horn XXI, 2, col. 929 D.
3 1. c. col. 930 B.
4 1. c. 930 C.



396 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

Willen und endlich, beim vollkommenen, wird es gekreuzigt samt
seinen Lastern und Lüsten. 1

Auf die Stelle Horn. XII I in Jes. Nave (Migne 12, col. 887 B.),
wo Origenes den Befehl zur Vertilgung von vier kanaanitischen
Völkern mit Eph. 6, 12 « Non erit vobis pugna adversus carnem et

sanguinem » in Zusammenhang bringt, hat schon ZÖckler hingewiesen,
ohne aber dieser Spur weiter nachzugehen. 2

In ähnlicher Weise wird die « Reinigung » des Landes von den

Pheresiten und Amorrhäern behandelt. 3

c) Die Herkunft der einzelnen Laster des Achtlasterkatalogs.

Was lag nun näher, als bestimmte einzelne Laster auf bestimmte
Völker zu beziehen Diese Arbeit haben die ägyptischen, von der
alexandrinischen Tradition abhängigen Mönche geleistet. Die
Verbindung der Laster mit Dämonen war durch die Heilige Schrift
nahegelegt 4, und durch die christliche Urliteratur (Pastor Hermae), die

gesamte spätgriechische Philosophie, und insbesondere durch Origenes

vollzogen worden.
Auch für die Auswahl der einzelnen Laster für den achtgliedrigen

Lasterkatalog war die philonisch-origenistische Gelehrtentradition
maßgebend.

Daneben ist es mir gelungen, hiefür eine zweite Quelle in der

christlichen Urliteratur zu entdecken, nämlich den Pastor des Hermas.

1. Die philonisch-alexandrinische Gelehrtentradition.

Lasteraufzählungen gibt es bei Kassian sehr viele.5 Sie alle

verraten mehr oder minder das Schema der acht Hauptlaster oder

erinnern an Aufzählungen der Heiligen Schrift.

1 In Jesum Nave hom. XXII, 2, 1. c. col. 931 ; 6, col. 933.
2 D. Lehrstück von d. sieben Hauptsünden, 14.
3 1. c. 4, col. 932 ; hom. XXIV, 1, col. 939 s. Auf Origenes geht auch

sicherlich die Schilderung der wider die Seele streitenden kanaanitischen
Heerscharen bei Prudentius (f nach 405) Hamartig. v. 405 ss. zurück, auf die Zöckler,
1. c. 44 aufmerksam machte.

4 cf. Eph. 6, 12.
5 Vgl. Conl. V, 8, p. 434; insbesondere V, 16, 3 ss. p. 141 ; ferner: VII 15,

2-3, p. 194; 16 p. 195 s. ; 19, p. 197; VI, 10, 3, p. 163; IX, 3, 1, p. 252;
X, 10, 6-10, p. 299 s.



und ihre historischen Quellen 397

Schon Zöckler hat vermutet1, daß auf die Auswahl vielleicht
das stoische Schema der Grundaffekte : eTuôujjua, a>oßo?, Xu7ct), tjBovV] 2,

oder das Schema der Kardinaltugenden maßgebend gewesen sein

könnten. Aber in welcher Weise

Zunächst geben Fingerzeige Evagrius Pont., Nilus, Makarius,
Johannes Chrysostomus.

Nilus fordert zur Verachtung der ßpto[j.axa, Bö?a und /p^axa
auf. 3

Evagrius Pont, schreibt : « Es ist unmöglich, dieser Leidenschaften
Herr zu werden, wenn man nicht gänzlich Speise, Besitz und Ehre
verachtet. » 4

Eine ganz ähnliche Stelle finde ich in den Briefen des Evagrius
(XO, 175 b a, bei Frankenberg p. 593).

Was mir an diesen Stellen auffiel, war die regelmäßige Verbindung
der xsvTj 8ö?a mit der Eß- und Habgier. Das stimmte nicht zu der

sonstigen Stellung der Eitelkeit im Lasterkatalog ; dort ist sie als

Krankheit des Nus ein Gegensatz zu den fleischlichen Begierden.
Das erinnerte mich sofort an jene Stelle aus Johannes Chrysostomus,

in der die acht Seligkeiten und die Bergpredigtgebote unter das

Schema gebracht werden : opy 4, èirt6u|jua xwv ^p7][i.ocxwv, xwv (jtopLaxwv
xai 7U£pt TT]v xsvTjv 8ö?av. 5 Auf eine sehr ähnliche Stelle (in Gen.

hom. 37 c. 4 (Migne PG. 53, 348) hat Zöckler aufmerksam gemacht.6
Die Vierteilung der Begehrlichkeit war also stereotyp. Zusammen

mit dem Zorn ergeben sich schon fünf Laster : Eßgier, Habsucht,
Unzucht, Ruhmsucht und Zorn.

Unbedingt mußten nun die alten Mönche hinzunehmen den

Gegensatz zur Kardinaltugend der Starkmut und Geduld (av8p£ta,

67uof/.ov7]). Die Starkmut zeigt sich einerseits im Ertragen von Mangel
und Schmerz ; ihr Gegensatz ist die Traurigkeit über solchen Mangel,
XÖ7U7]7 ; die Xu7tt) ist zugleich einer von den stoischen Grundaffekten;

1 l. c. 5 f.
2 Vgl. Arnim, Stoicorum veterum fragmenta. Lipsiae 1903, III, p. 92 ss.
3 De malign, cogit. 5, Migne, PG. 79, col. 1205 B. Vgl. auch : De octo

spirit, malit. 2; 1. c. col. 1148 A.
4 Cap. pract. ad Anat. 63, Migne, PG. 40, col. 1236 D. Zur Lesart Tcofraxwv

siehe ob. p. 389, Anm. 3.
5 In Matth, horn. XVIII, 5 u. XIX, 1 (initio), Migne, PG. 57, col 271

und 273. Vgl. Div. Thorn. IX, (1922) p. 284.
6 1. c. 14, Anm. 18.
7 Vgl. Evagrius Pont, de octo vitios. cog. 5, 1. c. col. 1272 C.



39s Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

anderseits äußert sich die Starkmut in der kräftigen Überwindung
der Widerstände gegen die Tugend. Ihr Gegensatz ist die àx-qSfoc,

die Verdrossenheit. 1 Damit ist die Siebenzahl voll. Das achte Laster
(u7tep7j<pavca) ist zweifellos aus den oben angeführten
biblischallegorischen Gründen hinzugefügt worden, um die Achtzahl voll zu
machen. 2

Ein Durchblättern der Schriften Makarius des Ägypters bestätigte
den bisherigen Befund. Es sind von Makarius in lateinischer
Übersetzung eine Reihe von Sprüchen erhalten, die große Ähnlichkeit
mit den evagrianischen haben. Sie behandeln : a) die Begehrlichkeit
und zwar die Eßgier, die Unkeuschheit und die Habsucht 3, b) die
Ruhmestitel des Mönches4, darunter : i. die Geduld (Starkmut) 4,

die Sanftmut (Gegensatz: Zorn 9, die Unbeständigkeit und
Verdrossenheit. 5

Fast noch interessanter ist eine Stelle aus dem « Gebet » des

Makarius. 6 Dort werden jene Laster aufgezählt, um deren Verzeihung
man beten soll. Es werden unter anderen genannt : der Mangel an

geduldiger Ausdauer (Verdrossenheit der Kleinmut (Traurigkeit
die Uneinigkeit (Zorn die Unzucht, Eßgier und böse Begierden,
eitle Ruhmsucht und Blasphemie (Hochmut

Es fehlt in dieser Reihe nur die Habsucht, die aber unter den

« bösen Begierden » mitenthalten ist.
In einem andern Lasterkatalog (Horn. 2 c. 4, col. 465 D.) fehlen

nur die Laster des Gup.oç. Neben der Eitelkeit ist ausdrücklich auch
der Hochmut genannt.

Die von Zöckler7 zitierten Lasteraufzählungen aus Makarius
sind ähnlicher Art und verraten deutlich die Vierteilung der Begehr-
lichkeit in Eßgier, Habgier, Unzucht, Eitelkeit.

Gehen wir nun von den Zeitgenossen Kassians zur alexandrinischen
Tradition über.

1 Genannt wird sie unter anderen TiaOr, von Makarius dem Ägypter (Epist. II,
Migne, PG. 34 col. 433 D.) in dem Zusammenhange : Verdrossenheit,
Leichtfertigkeit, Mangel an geduldiger Ausdauer.

2 Über den Neid, der durch Gregor den Großen in das Hauptsündenschema
aufgenommen wurde, siehe bei Kassian, Conl. XVIII, 16, 88-14, p. 528 ss. —•

Conl. V, 16, 5, p. 143 wird er als Schößling des Hochmutes bezeichnet.
3 M. PG. 34, 441 s.
4 h c. 443.
5 Vgl. zu diesem Punkte Conl. V, 16, 5, p. 142 ; Inst. X, 2 ss. p. 174 ss.
6 Oratio, Migne, PG. 34, col. 445.
7 Das Lehrst, von den sieben Hauptsünden, 20.



und ihre historischen Quellen 399

Origenes. Ich mache auf folgende Stellen aufmerksam :

De princ. III 2, 2 (M. PG. XI 305 s.) spricht von den Anfechtungen
des Teufels und nennt folgende Affekte bezw. Laster : das Verlangen
nach Speise und Trank ; die Begehrlichkeit, den Zorn und die

Traurigkeit (hiebei wird in auffallender Ubereinstimmung mit Kassian 1

der natürliche Ursprung dieser Affekte hervorgehoben) ; unmäßige
Liebe, ungezügelter Zorn und übertriebene Trauer.

In demselben Kapitel (2), n. 6, col. 312 B. sagt Origenes, die

Dämonen suchten durch die uns zugefügten Leiden zu erreichen,
« daß wir entweder zu großem Zorne oder zu übermäßiger Traurigkeit
oder zu völliger Verzweiflung verführt werden, oder, was schlimmer
ist, daß wir, müde des Kampfes und vom Unmut (Verdrossenheit

besiegt, zu Klagen gegen Gott », zum Unglauben, Häresie und

Blasphemie (Hochmut 2) getrieben werden.

Wir vermissen in dieser Aufzählung nur die eitle Ruhmsucht.
Zur Einteilung der Laster bei Kassian Conl. V 2 ss. vergleiche

man De princip. III 4, n. 2 u. 5. (M. PG. 321 B, 325 A.).
Insbesondere mache ich auch auf zwei Stellen In libr. Judic.

hom. III 3 und 5 (M. PG. 12, 959 B. und 961 B.) aufmerksam, wo
wir die Vierteilung der Begehrlichkeit in Habsucht, Unkeuschheit,
eitle Ruhmsucht (Eßgier), wiederfinden.

Von Origenes stammt auch die bei Evagrius und bei Kassian

vorkommende Deutung des « daemonium meridianum » aus Psalm 90, 6

auf die Verdrossenheit. Selecta in Psalmos XC (Migne PG. 12,

col. I552 C.) : « töv |xe(r/)(xßptvbv 8aitj.ova cpaciv stvai töv ttjç àxrjBia;. »3

2. Daß das Schema der vier Begierden auch Klemens von
Alexandrien nicht unbekannt war, dafür zum Beweis Strom. II 20

(über die Geduld und die Enthaltsamkeit des wahren Gnostikers).
Klemens spricht dort zuerst (M. PG. 8, col. 1049 B.) von der

£7itôu[j.ta und 7]8ovy) tou Yaarpoç, dann (1049 C. s.) von der Begehrlichkeit

nach schönen Frauen, nennt im Anschluß daran (1052 B.),
die vier Grundaffekte der Stoiker TjSovqv, XÜ7ty)v, cpoßov, £7ri6u|Lav,

gegen die man kämpfen müsse. Es seien an sich gleichgiltige Dinge,

1 Vgl. Div. Thom. IX (1922), 289.
2 Vgl. Conl. V, 16, 5, p. 143.
3 Vgl. Kassian, Inst. X, 1, p. 174. « nonnulli senum hunc (sc. daemonem

acediae) esse pronuntiant meridianum daemonem. Evagr. Pont, de octo vitios.
cog. 7 (Migne, PG. 40, col. 1274 B.) : « 6 rfc àxvjStaç ôatjj-wv oç y.aI [j.£<7Y){xßpivb<;

xaXetTai. »



4oo Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

welche Affekte zu verursachen pflegen, z. B. « Reichtum und Armut,
Ruhm und Verachtung, Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod,
Leid und Lust. » (1053 B.)

Auch hier wieder die vierfache bciöujjua und daneben die vier
stoischen Grundaffekte. Einige Zeilen später (1056 A. B.) werden
nochmals die « Gewalten » zusammengefaßt, wodurch wir leicht verführt
werden und die wir oben genannt haben : « Schönheit, Ehre, Unzucht,
Lust und derartige Phantasien. »

Strom. IV 6 (col. 1245 B.) werden wiederum « Schlemmerei,
Weiberliebe, Ehrliebe, Herrschbegierde und ähnliches » genannt.

Ich bin überzeugt, daß sich solcher Stellen noch viele finden
ließen. Das Schema der vier Begierden läßt sich nämlich bis auf
Philo zurückverfolgen, bei dem es an zahllosen Stellen auftritt.

3. Philo. Ich habe bei einem nur flüchtigen Durchblättern philo-
nischer Schriften unter anderen folgende Stellen gefunden : « (Ein
paradiesisches Leben) wird eintreten, wenn weder die unvernünftigen Lüste
(vjSovat') über die Seele Macht gewinnen, um in ihr Bollwerke der Eßgier
(ya<rrpip.apyi'a) und Wollust (Xayvsc'a) aufzurichten, noch Ruhm-,
Geld- oder Herrschsucht (al SoÎtjç 4 ^pTjixàxwv 4 ap^rjç è7utôopiai)

die Herrschaft ergreifen, noch die Traurigkeit (Xurcat) unser Denken
auf falsche und krumme Bahnen lenkt, noch die Furcht (cpößo?), der
schlechte Ratgeber, den fleißigen Tateneifer unterbindet, noch
Unbesonnenheit (àcppoGuvY)), Feigheit (BeiXi'a) und Ungerechtigkeit (a&ixta)

und die ungezählte Menge der anderen Laster uns zusetzt. 1

Diese Stelle, die eine ganz außerordentliche Ähnlichkeit mit
unserem Achtlasterschema aufweist, ist wohl unter den sehr
zahlreichen Lasteraufzählungen Philos 2 die interessanteste. Fünf Laster
stimmen mit dem Achtlasterschema genau überein, und wenn wir die
SetXta mit axTjBfa identifizieren und vielleicht die àBixi'a als

Äußerung der op y4 fassen 3 (in einem vollständigen Katalog der ttocôt)

könnte übrigens der Zorn nicht fehlen), dann haben wir alle acht

Laster mit Ausnahme des Hochmutes.
Die Ähnlichkeit kann niemand verkennen. Aber noch interessanter

ist, was dieser Aufzählung zugrunde liegt. Es sind :

1 De opif. mundi 26, n. 79 (ed. Cohn-Wendland I, 27).
2 Der größte Lasterkatalog, den ich je gelesen habe, mit orientalischer

Phantasie und Beredsamkeit zusammengestellt, findet sich bei Philo, de sacrif.
Abel et Caini 5, n. 32 (I, 214).

3 Vgl. Conl. V, 16, § 5, p. 142.



und ihre historischen Quellen 401

1. Die vier stoischen Grundaffekte, vjSovY), £7rt0u|jua, Xu7nq,

<po(3oç. Unter die vjBovai werden die Eß- und Wollust untergebracht,
die aber ebensogut bei den £7rt6u(j.tac hätten Platz finden können.
Ruhm- und Geldsucht gehören zu den Begierden, XÙ7cy) und <poßo?

werden nicht weiter eingeteilt.
2. Dagegen sind die acppocuvr,, ?>£tXta und aStxt'a offenbar Gegensätze

der Kardinaltugenden Weisheit, Tapferkeit und Gerechtigkeit,
die ja Philo ebenso geläufig sind wie dem Klemens, Origenes oder
Kassian.

Ich glaube, daß diese Stelle allein genügt, um zu zeigen, wo die

Quelle der Achtlasterlehre fließt. Wer sich überzeugen will, daß diese

Aufzählung kein Zufall ist, sondern einem bei Philo stehend gewordenen
Schema entspricht, mag etwa folgende weitere Stellen nachschlagen :

Leg. alleg. I 24, 11. 75 (I 81) ; 27 n. 86-87 (I 83) ; U 3 n- 8 (I 92).

wo die stoischen Grundaffekte zusammen mit dem Zorn genannt
werden. Ebenso : Quod Deus sit immut. 15 n. 7 (II 72). Leg. all. II
26 n. 107 (I 112) ; De gigant. 9 n. 37 (II 49) ; De agric. 4 n. 17 s.

(II 98 s.). Immer wieder treten uns die Schemata der stoischen

Grundaffekte, der Kardinaltugenden, der (vierteiligen) Begehrlichkeit

entgegen.
Außerordentlich interessant ist auch folgende Stelle : « Da unsere

Seele dreiteilig ist, soll dem einen Teile der voiïç und Xoyoç, dem anderen

der GÙ|jloç, dem dritten die £7ut0u(xta zukommen. Es leidet aber ein

jeder sowohl an der eigenen Not, als auch gemeinsam mit den

anderen allen, insofern er mit ihnen in Beziehung steht. Denn der
voûç erntet, was immer die Unbesonnenheit und Feigheit,
Ausschweifung und Ungerechtigkeit säen, der ôotj.dç gebiert die
wahnsinnigen und tollen Rasereien und alles andere, wovon er schwanger

ist, und die £7n0i>|Ka fliegt mit ihrer törichten und darum stets

leichtfertigen Liebe jedem Körper und Gegenstand, der ihr begegnet,

überallhin nach. Denn dann geht es wie auf einem Schiffe : wenn
Matrosen, Soldaten und Steuerleute sozusagen wahnsinnig auf dessen

Untergang gemeinsam hinarbeiten, dann gehen vor allem sie selbst

mit dem Schiff, dem sie nachstellen, zugrunde. »1 Das schlimmste
Übel, so wird weiter ausgeführt, ist die gleichzeitige Erkrankung aller
drei Seelenteile, weil dann keiner dem anderen zu Hilfe kommen kann. 2

1 De confus, lingu. 7, n. 22 (II, 233 s.).
2 Vgl. 1. c. n. 25.

Divus Thomas. 26



402 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

Wir sehen aus dieser Stelle, wie die einzelnen Leidenschaften
als Krankheiten der drei Seelenteile angesehen wurden, genau so, wie
bei Kassian Conl. XXIV 15. 1

Weitere Zitate werden sich wohl erübrigen. 2 Überall wiederholt
sich insbesondere die vierfache Begierde nach Speise und Trank, nach

Besitz, Ruhm (Macht) und nach geschlechtlichen Genüssen. 3

Hält man diesen Umstand mit der Voranstelle ep. I 1, 33-40
zusammen (avaritia miserque cupido, laudis amor, invidus, iracundus,
iners, vinosus, amator), so wird man zur Überzeugung gelangen, daß
diese Vierteilung der Begierde zu Anfang der christlichen Ära schon

stehende Formel gewesen sein mag. Umso weniger darf die Beziehung
der Laster auf die Planeten durch Servius im 4. Jahrhundert
überraschen. 4

Als Resultat unserer bisherigen Untersuchung ergibt sich :

Die Achtlasterlehre Kassians und der ägyptischen Mönchsliteratur
geht auf Origenes zurück, der wieder von Klemens Alex, und Philo
abhängig ist.

Hervorgegangen ist das Schema aus einer Verquickung der
stoischen vier Affekte mit den Gegensätzen der vier Kardinaltugenden,
indem insbesondere die Begehrlichkeit nach ihren vier verschiedenen

Hauptgegenständen eingeteilt wurde.
Die Achtzahl ist biblisch allegorischen Ursprungs.

2. Der « Hirt » des Hermas.

Eine weitere Quelle für die Achtlasterlehre, auf die meines
Wissens noch niemand aufmerksam gemacht hat, ist der « Hirt » des

Hermas, eine um die Mitte des 2. Jahrhunderts entstandene Schrift,
die in Ägypten hohes Ansehen genoß. Origenes hielt sie für inspiriert 5,

Kassian zitiert sie als beweisende Autorität. 0 Jedenfalls wurde sie

1 Vgl. noch De confus, lingu. 20, n. 93 (II, 247) ; 23, n. 112 (250) ; de migr.
Abrah. 11 11. 60 (II, 280) enthält wieder eine Vermischung der stoischen Affekte
mit den Gegensätzen der Kardinaltugenden; 39, n. 219 (II, 312) ; de fuga et
invent. 6, n. 35 (III, 117); 7, n. 39 (118); de decalogo 28, n. 151, 153 (IV,
302 s.) ; de special, leg. IV, 1, n. 83 ss. (V, 228 s.) ; Leg. alleg. 20, n. 79 (I, 106).

2 Vgl. auch De migr. Abrah. 12, n. 66 (II, 280).
3 Vgl. insbesondere de special, leg. IV (de concupisc.), 2, n. 87-91, wo die

einzelnen Abarten der èmOupca näher besprochen werden.
4 Vgl. bei Schiwietz, in Theol. u. Glaube 1912, S. 376.
5 Comm. in Rom, 10, 31, M. PG. 14, 1282.
6 Vgl. C. VIII, 17, i ; XIII, 12, 7.



und ihre historischen Quellen 403

von den Einsiedlern fleißig gelesen und konnte auf die Lehrentwicklung
in den Kreisen der Mönche einen ähnlichen Einfluß üben, wie die

Schriften des Origenes.
Dem Inhalte nach kann man dieses Werk als das älteste christliche

Handbüchlein der Moral bezeichnen.
Eine genaue Analyse des « Hirten » mit Rücksicht auf unsere

Frage habe ich an anderer Stelle gegeben. 1 Hier seien nur die
Resultate angeführt :

1. Das erste, was mich auf diese Quelle für die acht Laster
aufmerksam gemacht hat, war der Umstand, daß der Traurigkeit
(lype) unter den 12 « Geboten » des Hirten ein eigener Abschnitt
(Mand. X) gewidmet war. Die anderen elf « Gebote » behandeln

außerdem eigens noch die Unkeuschheit und den Zorn, ihr allgemeines

Schema verrät aber keine Ähnlichkeit mit dem Achtlasterschema.
Das Mand. X. verdient jedoch umsomehr beachtet zu werden, als

die Traurigkeit sonst in den ziemlich häufigen Lasteraufzählungen
des « Hirten » oft unerwähnt bleibt.

2. Der Pastor enthält eine Reihe von Lasteraufzählungen :

a) Manche von ihnen zeigen ganz offenkundige Ähnlichkeiten mit
dem Achtlasterschema, so Mand. VI. 2 2, wo nur Traurigkeit und
Verdrossenheit fehlen oder M. VIII. 33 mit 5 Lastern (es fehlen :

Zorn, Traurigkeit und Verdrossenheit).
b) Andere Aufzählungen erinnern an jene Vierteilung der Begehrlichkeit

(Unkeuschheit, Völlerei, Geiz, Ehrsucht), die uns bei den

Alexandrinern so oft begegnet ist. 4

c) Besonders auffallend ist das Bestreben, Tugend- und Lasterreihen

mit bestimmter Gliederzahl aufzustellen und die Zahlen allegorisch
zu deuten. Sieben Tugenden werden versinnbildet durch sieben

Frauen, die den Turm der Kirche stützen, zwölf schwarzgekleidete
Frauen stellen zwölf Laster dar. 5 Das konnte für Spätere ein Anlaß

sein, neue derartige Versuche zu machen.

1 Wrzol, Pasterz Hermasa a nauka o grzechach glöwnych ; im Miesiçcznik
katechetyczny i wychow. (Katechet, u. pädag. Monatsschrift) Lwöw, 1920,
Seite 281-286.

2 Funk, Apost. Väter (Samml. Krüger), Tübingen u. Leipz., Mohr 1921,
s. [173]-

3 1. c. [175] ; vgl. auch Sim. VI, 5, S. [201].
4 Mand. XII, 1, 3 [183].
3 Vis. III, 8, 1. c. [i57]i Sim- IX> 15 [225] ; Mand. VIII, 3 [175].



404 Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus

d) Ebenso bemerkenswert sind die Proben, in solchen Lasterreihen
stets das darauffolgende Laster psychologisch aus dem vorhergehenden
abzuleiten. Dieses Streben, psychologische Zusammenhänge zwischen
den Lastern zu finden, ist typisch für die gesamte Urliteratur über
die Hauptlaster. 1

3. Eine weitere Parallele bietet Mand. V 2, 4 2, wo vier Stufen
des Zornes unterschieden werden. Zu vergleichen wären Cassian

Conl. V ir, 7 ; Evagr., De octo vit. cog. 6.

4. Der Affekt der Traurigkeit wird auf zwei Ursachen

zurückgeführt, die uns bei Evagrius und Cassian wieder begegnen. 3

5. Endlich tritt auch hier schon neben jedes Laster ein daimonion
oder pneuma, so daß man vielleicht die Behauptung wagen darf,
Origenes habe diese Lehre aus dem « Hirten » geschöpft.

Damit scheint der Beweis erbracht zu sein :

1. Die Achtlasterlehre entstammt einem Versuche der ägyptischen
Mönche, die inneren menschlichen Leidenschaften (vgl. « Laster -

gedanken ») in ein Schema von bestimmter Gliederzahl zusammenzufassen.

4

2. Sie lehnen sich hiebei durchaus an die christliche Urliteratur,
insbesondere an Origenes und den «Hirten » des Hermas an.

3. Schon in diesen Quellen erweist sich die stoische Tradition der
vier Grundaffekte und die platonische der vier Kardinaltugenden für
die Lasterschemata als maßgebend.

4. Die Achtzahl geht auf die allegorische Deutung der kanaanitischen
Völkerschaften zurück, wofür die letzte Quelle bei Philo fließt.

(Schluß folgt.)

1 Vis. III, 8, 4-7 [157]; Mand. V, 2, 4 [171]; vgl. Cassian, Conl. V, 10;
Inst. IV, 43-

2 1. c. [171].
3 Mand. X, 2 [171]. Vgl. Cass. C. V, 11,8 ; I. IX, 4 ; Evagr. 1. c. 5.
4 Zöckler kann sich nicht enthalten, in der christlichen Achtlasterlehre « eines

von den vielerlei Symptomen jener auf möglichst äußerliche und mechanische
Gestaltung der Religiosität ausgehenden Richtung » zu entdecken, « die während
der 1200-jährigen Entwicklung seit Konstantins Zeitalter die Christenheit
beherrscht hat ». Die Lektüre der Urliteratur über die Hauptsünden hätte ihn
eines Bessern belehren müssen. Was die Mönche damit bezwecken, ist die völlige
innere Loslösung vom Irdischen.


	Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus und ihre historischen Quellen

