Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Die Hauptsuindenlehre des Johannes Cassianus und ihre historischen
Quellen

Autor: Wroz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hauptsiindenlehre
des Johannes Cassianus und ihre
historischen Quellen.

Von L. WRZOL, Weidenau, Tschechisch-Schlesien,

I. Der historische Ursprung der Hauptsiindenlehre.

Im Jahre 1893 hat Otto Zdckler dem Lehrstiick von den sieben
Hauptsiinden eine eingehende historische Untersuchung gewidmet. 2
Er geht den ersten Spuren dieses Lehrstiickes in der Heiligen Schrift,
in der heidnischen Literatur und Philosophie und bei den Kirchen
schriftstellern nach und verfolgt dann seine Geschichte von Evagrius
und Kassian an bis in die Neuzeit. Seither hat vor allem der fleiBige
Erforscher des alten Ménchtums, Stefan Schiwietz (Rybnik), wertvolle
Nachtrige und Erginzungen zu Zocklers Arbeit beizubringen und
manchen neuauftauchenden Irrtum zu berichtigen vermocht. ¢ Kleinere
Beitriage lieferten Zielinski, Gothein, Reitzenstein.

Keinem der bisherigen Bearbeiter ist es aber gelungen, mit
einiger Sicherheit den eigentlichen Ursprung dieses uns jetzt so
gelaufigen Katechismusschemas aufzuzeigen. Ich stieB auf die Frage,
als ich den Quellen fiir Kassians Psychologie in der zeitgendssischen
und adlteren griechischen Literatur nachspiirte. Was ich fand, diirfte

1 SchluB der Abhandlung iiber die Psychologie des Johannes Cassianus
in « Divus Thomas », Serie II, Bd. V, VII und IX. .

2 Zockler, «Das Lehrstiick von den sieben Hauptsiinden. Beitrag zur
Dogmen- und Sittengeschichte ». * Miunchen 1893 (Bibl. u. kirchenh. Studien,

3. Heft). :
J

3 Schiwietz St., « Die Achtlasterlehre des Evagrius Pontikus und die griech.
Philosophie. » Katholik 1903, II. — « Stammt das christl. Hauptsiindenschema

aus der Planetenlehre ? » Theol. u. Gl. 1912.

4 Zielinski, Marginalien. Philologus, Bd. 64, Neue Folge, Bd. 18 (1905) —
Gothein M., Die Todsiinden. Arch. f. Keligionswiss. X (1907). — Reitzenstein,
Poimandres, Stud. z. griech.-dgypt. und frithchristl. Literatur,

Dirus Thomas. 25



386 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

wohl das Problem des historischen Ursprunges unseres Hauptsiinden-
schemas einer endgiltigen Losung wesentlich naher riicken.

Das gegenwirtig iibliche Schema der sieben Hauptsiinden mit
der Aufeinanderfolge superbia, avaritia, luxuria, invidia, gula, ira,
acedia (Merkwort : saligia), scheint dem Katechismus des sel. Petrus
Camisius zu entstammen. Zickler ! fithrt es auf die Summa theol. des
hl. Thomas v. Aquin zuriick (I-II q. 84 a. 4), aber mit Unrecht.
Die Lyoner Ausgabe der S. theol. (fol. 1686), die Zockler beniitzte,
enthalt offenbar eine Glosse, die neueren, besseren Ausgaben unbekannt
ist. Die Reihenfolge der Siinden im Saligiaschema entspricht auch
nicht dem Gedankengange der zitierten Stelle. Ferner kennt der
hl. Thomas weder im Sentenzenkommentar (II d. 42 q. 2 a. 3) noch
in der ausfithrlichen Abhandlung iiber die Hauptsiinden De malo
q. 8 ss. diese Reihenfolge.

Alle mittelalterlichen Autoren kennen aber nur die sieben
Hauptsiinden des gegenwirtigen Schemas und alle ohne Ausnahme
berufen sich auf die Autoritit des hl. Gregor des GroBen, der in
seiner Expositio in 1. Job (Moralia) 1. 31, c. 45, n. 87-go ? dieses
Lehrstiick behandelte, wobei er das bis dahin iibliche Achtlasterschema
in ein siebengliedriges verwandelte. :

Denn vor dem hl. Gregor kannte man nicht sieben, sondern acht
Hauptlaster und zwar: die EBgier (gastrimargia), Unkeuschheit
(luxuria), Habsucht (avaritia), Zorn (ira), Traurigkeit (tristitia), Ver-
drossenheit (acedia), Eitelkeit (cenodoxia, vana gloria) und den Hochmut
(superbia).

Fir das lateinische Abendland ist nun die urspriingliche Quelle
dieser Lehre zweifellos der ehrwiirdige Abt von Marseille, Johannes
Cassianus (T 435). Durch sieben Jahre hatte er in seiner Jugend unter
den Anachoreten in Agypten geweilt und ihre Lehren und Gebriuche
in zwei Werken der Nachwelt berliefert: 1. « Zwolf Biicher iiber
die Einrichtungen der Kloster und iiber die Heilmittel gegen die acht
Hauptlaster. » 2. « Gespriache mit den Vatern » (Conlationes), 24 Biicher.

Den acht Hauptlastern sind die Biicher V-XII der Instituta
und die V. Conlatio gewidmet. -Diese Conlatio ist nicht etwa eine
Zusammenfassung der acht Biicher der Instituta, sondern sie gruppiert
und klassifiziert die Hauptsiinden, erforscht ihre gegenseitige Verwandt-

16 5,
% Migne PL. 76, 620 ss.



und ihre historischen Quellen 387

schaft und Abhangigkeit und begriindet aus der Heiligen Schrift auch
die Achtzahl derselben.

Kassian ist nicht der Schopfer der Achtlasterlehre. Er selbst
legt seinem Gewahrsmann, dem Abt Serapion (von Arsinoe) die Worte
in den Mund, es sei allgemeine Lehre, dall es acht Hauptlaster gebe !,
oder er beruft sich auf die traditiones seniorum. 2 Zgckler méchte jenen
Serapion fiir den Urheber der Achtlasterlehre halten, iibersieht jedoch,
dalBl Serapion selbst sie bereits als « cunctorum sententia » bezeichnet,
und obendrein auch seinen eigenen Gewdhrsmann, einen gewissen
Abt Theon nennt, der ihn iiber das Laster der Efgier und «die
Tyrannei der geheimen Gedanken » unterrichtet habe. Als « Laster-.
gedanken » (hoywspol wovypol) werden aber in der griechischen
Ménchsliteratur eben die Hauptsiinden bezeichnet.

Eine schriftliche Fixierung jener Ménchsiiberlieferungen in spruch-
hafter Form hat uns zuerst ein gelehrter Ménch aus der skythischen
Wiiste, Ewvagrius Ponticus (f um 400) hinterlassen. Geschaffen hat
auch er das Schema nicht, denn auch er beruft sich ausdriicklich auf
idltere Uberlieferungen. 3 Die Werke des Evagrius kannten wir nur
unvollstindig, solange die syrischen Ubersetzungen nicht durchforscht
und verdffentlicht waren. Erst Frankenberg, der Herausgeber und
Riickiibersetzer des syrischen Evagrius, hat in das Chaos des
Evagrianischen Nachlasses (Migne PG 40) Ordnung gebracht. * Jetzt
wissen wir, dal} nicht der sog. grofie Antirrhetikos die Urschrift {iber
die Hauptlaster ist, sondern das Schriftchen « Uber die acht Laster-
gedanken an Anatolius » (der kleine Antivrhetikus), welches wieder
zusammen mit den «Capita practica ad Anatolium », dem «Liber
practicus» und dem neu aufgefundenen « Gnosticus» en Werk
bildete, namlich das « Monachikon ». Die Achtlasterlehre umfaBte im
Monachikon die Kap. 6-15. Der «(groBe) Antirrhetikus» den wir
erst durch Frankenbergs syrische Ausgabe kennen, ist eine umfang-
reiche Zusammenstellung von Schriftstellen, die dem Ménch als
« Entgegnungen », also als Schutzwaffen und Heilmittel gegen die
Einfliisterungen des Teufels zur Verfiigung stehen sollen. Der Ddmon
ist es ja, der uns die bosen Gedanken (loyiswol movieol) eingibt

U
Conl. V, 18, CSEL. XIII, p. 143.
Inst. praef. 7, CSEL. XVII, p. 6; V, 2, § 1, p. 82.
Cap. pract. ad Anatol. Migne, PG. 40, 1221 C,
Frankenberg, Evagrius Ponticus. (Abhandl. d. Gesellsch. d. Wiss, Gottingen,
Phil.-hist. Kl., N. Folge XIII, 2). Berl. Weidmann, 1912, 4 f.

- W o =



388 Die Hauptstndenlehre des Johannes Cassianus

und uns so in mannigfachster Weise zu den acht Hauptlastern reizt.
Der groBle Antirrhetikus beruft sich bereits auf die kleine Abhandlung
iiber die Hauptlaster im Monachikon.

Ob Kassian literarisch von Evagrius abhingig ist, ist nicht vollig
sicher. Vielleicht lassen sich die auBerordentlich engen Beriihrungen
in ihrer Lehre doch noch durch die «traditiones seniorum », aus
denen sie gemeinsam geschopft haben, erkliren. Fiir wahrscheinlicher
halte ich, daBl Kassian die Schriften des Evagrius gekannt, sie aber
mit grofler Selbstdndigkeit verwertet hat.

Die dritte Urschrift iiber die acht Hauptlaster, « Uber die acht
Geister der Bosheit» des Nilus Asceta (Migne PG. 79), ist von
Evagrius abhingig.

a) Die Hauptlaster und die Dreiteilung der Seele.

Kassian faft die acht Hauptlaster als Erkrankungen der drei
Seelenteile auf. Hochmut und eitle Ruhmsucht sind Krankheiten
des wverniinftigen Teiles, an Zorn, Traurigkeit und UberdruB erkrankt
der mutartige, an EBgier, Unkeuschheit und Habsucht der begehrliche
Teil der Seele.?!

Schon Schiwielz hat eine Parallele zu dieser Kassianstelle bei
Evagrius gefunden. ? Es handelt sich um Cap. pract. ad Anatol. 61
(col. 1236 B), wo in echt platonischer Weise die Kardinaltugenden
auf die drei Seelenteile bezogen werden. Schiwietz meint nun, nicht
mit Unrecht, wie wir noch zeigen werden, in den acht Hauptlastern
Gegensitze zu den Kardinaltugenden finden zu kénnen.

Es bedarf aber solch indirekter Zeugnisse gar nicht, um die
Behauptung zu rechtfertigen, dafl Kassian die Verteilung der Laster
auf die Seelenteile bei Evagrius schon vorgefunden hat.

In den durch Frankenberg veroffentlichten Evagriusbriefen finde
ich folgende Stelle: « Jedes Laster (xaxix) entstammt naturgemiB
entweder dem verniinftigen oder dem mutartigen oder dem begehrlichen
Teil. » 3

Aber auch die bisher schon bekannten Ewvagriusschriften lassen
iiber diesen Lehrpunkt keinen Zweifel. Schon einige Zeilen nach der

1 Conl. XX1V, 15 (p. 690 s.).

2'L. c. Katholik 1903, II, 318 f.; Theol. u. Gl. 1912, 381 f.

%L 6. pi 5By o= 12 B B; vgl. auch besonders L. c. p. 593 D 3 und
Centur, I1I, 509, p. 220.



und ihre historischen Quellen 389

von Schiwietz zitierten Stelle lesen wir: « Es kann der Mensch die
leidenschafterregenden Erinnerungen nicht beheben, wenn er nicht
sorgsam auf die émlupic und den 6vuds achtet .... denn aus diesen
beiden Affekten (mabv) entspringen fast alle die ddamonischen Lasier-
gedaﬂken 1 die den votc in’s Verderben .... stiirzen.»? Ausdriicklich
werden dann genannt das Verlangen nach Speise, Besitz3, (Ehre)
und die Begierde des Fleisches. Wenn man émfupic und Oupde
besiegt habe, miisse man nioch vor der eitlen Ruhmsucht sich hiiten
— also jener Leidenschaft, die Kassian ausdriicklich dem vois
zuweist. Die Apatheia erlange man (erst), wenn man alle drer Seelen-
teile dem gottlichen Seelenarzte zur Heilung und Reinigung anvertraut
habe.

Ebenso werden Cap. pract. ad Anatol. 13 (col. 1224 D) zwei
Hauptlaster, ndmlich die Traurigkeit und Unzucht auf den mutartigen
bezw. begehrlichen Seelenteil bezogen.

Ubrigens liegt die Einteilung der Laster nach den Seclenteilen
dem ganzen Aufbau der Capita practica iiberhaupt zugrunde: Von
der imbple beginnt schon Spruch 4 zu handeln*; darauf folgt
die Abhandlung iiber die acht Lastergedanken ®; Spruch 6 gibt die
Heilmittel fiir alle drei Seelenteile an, Spruch #-8 handeln von der
EBgier (7), der Besonnenheit (Keuschheit) (8) und der Geldliebe.
Mit Spruch 10 beginnen die Laster des 6upds, nicht ohne einen
Ubergang : « Wer alle weltlichen Liiste (f8ovds) flieht, ist ein fiir die
AMimn uneinnehmbarer Turm » ; 11-12 sprechen von der opy%, I3-I7
von der Stellung des Ouvpds zu den anderen Seelenteilen (wobei die
Jmm ausdriicklich als Affekt des Ovpés bezeichnet wird, c. 13), sowie
des Zornes zu den anderen Affekten. Spruch 15 bezeichnet es als die
olos Oupou, fiir jede #3vyq zu kimpfen, c. 18 als das Wesen der
axndio, das gedyey 7ouc aydves, womit auch sie als Krankheit

1 Vgl, den Titel des kleinen Antirrhetikus : « Uber die acht Lastergedanken »
und c. 1, M. PG. 40, 1272,

2 Cap. pract. 63, L. ¢. 1236 CD.

3 Ich ziehe die Lesart ypnpatwv (statt mopdtwv) vor. Dies entspricht auch
der wortlich iibereinstimmenden Stelle N¢/us, De div. malignis cogit. 2 (M. PG. 79,
1201 D.). Zur Echtheit dieser Nilusstelle vgl. Heussi, Untersuchungen zu Nilus
d. Asketen, Lpz. (Hinrich) 1917, 163 ff. ; Degenhart, der hl. Nilus Sinaita, Miinster
1915, 7 und 175.

41, ¢, 1221 D.

5 Frankenberg, 1. c. 4.



390 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

des 6bupds erwiesen ist. Spruch 20-21 endlich warnen vor der xevodofix
und dwepmyavia, also vor Krankheiten des verniinftigen Teiles.
Auch die dem Nilus zugeschriebene Schrift « De diversis malignis
cogitationibus », c. 16, spricht von den Anfechtungen und der amdbewx
des émbupnTixdy pépoc und dann iiber die Anfechtungen des
fupds. 1 Ganz Kklar ist aber c. 212: « Von den unreinen Dadmonen
greifen die einen den Menschen als Menschen, die anderen als unver-
niinftiges Lebewesen ({@ov &loyov) an. Wenn die ersten sich nihern,
dann fl6Ben sie uns die Gedanken der Eitelkeit (xevodofix) oder des

Hochmuts (iwepqoavia) oder des Neides .... ein. Solches beriihrt
unverniinftige Wesen nicht. Wenn aber die anderen herankommen,
dann erregen sie .... den fOupds oder die émbupla. »

Der Zusammenhang der Achtlasterlehre mit der platonischen
Seelenlehre ist damit wohl erwiesen. Aber woher die Achtzahl ?

b) Woher stammt die Achtzahl der Hauptlaster ?
1. Die biblisch allegorische Deutung der Achtzahl durch Kassian.

Uber den Ursprung der Sieben- beziehungsweise Achtzahl der
Hauptsiinden ist schon viel geschrieben worden. Nachdem ich etwas
Einblick in die Frage gewonnen habe, will es mir scheinen, daf3 es
besser gewesen wire, statt zum Teile etwas abenteuerliche Fahrten
in die Astrologie zu unternehmen 3, sich lieber an den ausfiithrlichsten
Vertreter der Achtlasterlehre zu halten, ndmlich an Kassian.

Kassian bringt uns ausdriicklich drei biblische Begriindungen
jener Achtzahl. :

1. Das Volk Israel bedeutet allegorisch die gottsuchende oder
gottschauende Seele 4, seine Feinde sind Feinde der Seele und der
Kontemplation. Darum beruft sich Kassian auf die Siebenzahl der
den Israeliten feindlichen kanaanitischen Volker 5, die im geistigen
Sinne als die sieben Hauptlaster zu verstehen seien. 6

1 Migne, PG. 79, col. 1217 s.

21, c. 1224.

3 Die von Zielinski, 1. c. herangezogene Stelle aus Servius (Aen. VI, 714)
ist immerhin interessant. Sie ist ein Pendant zur allegorischen Deutung der
Heiligen Schrift, von der ich gleich sprechen werde.

4 Vgl. Conl. V, 23, § 2, p. 148; Conl. Praef. 4-5 und sonst,

® Deut. 7, 1-2.

6 Conl. V, 16 ss., p. 140 ss.



und ihre historischen Quellen 301

Conl. V. 17, p. I43, fragt nun Germanus: « Wieso gibt es
also acht Laster, die uns anfechten, da doch Moses sieben Vélker-
schaften aufgezahlt hat, die gegen das Volk Israel streiten ? »

Vater Serapion antwortet!, das achte Laster werde durch das
Volk der Agypter versinnbildet. Von den Agyptern heiBe es in der
Heiligen Schrift, sie sollten wvon den Israeliten nicht, wie die
kanaanitischen Stimme, vernichtet, sondern nur verlassen werden.
Dadurch sei angedeutet, dafl die EBlust nicht vollstindig beseitigt
werden koénne. 2

Auch sonst werden die Feinde der gottsuchenden Seele mit den
Feinden des auserwéhlten Volkes verglichen. So Inst. XII 22, § 1,
p. 222 : « Eine hochmiitige Seele wird den Syrern (im geistigen Sinne),
d. h. bosen Geistern iiberliefert und in die fleischlichen Leidenschaften
verstrickt. » Insbesondere bringt Conl. III 19, § 2-3 (p. 9I), in enger
Berithrung mit der oben zitierten Stelle (Conl. V. 16) denselben
Vergleich : Der Kampf gegen die Laster sei versinnbildet durch den
Kampf Israels gegen die kanaanitischen Volker. 3

Ein Blick in die iibrige Urliteratur iiber die acht Laster ergab
folgende Berithrungen : |

Nilus, de divers. malignis cogit. 22. (M. PG. 79, col. 1225 A.),
vergleicht den von den leidenschaftlichen Gedanken gepeinigten
Menschen mit dem Volke Israel, das noch in der Wiiste von fremden
Volkerschaften bedrangt wird. Die Schrift «de octo spiritibus
immundis » (M. PG. 79, col. 1145 A.) beginnt mit den Worten : « Das
erste der Volker » (offenbar der Israel feindlichen Vélker) «ist Amalek
und die erste der Leidenschaften ist die EBgier. »

Vollstandige Klarheit in unserer Frage bietet aber Evagrius.
Viele Stellen des Antirrheticus deuten den Kampf Israels mit den
heidnischen Volkern allegorisch als Kampf der Seele mit den Leiden-
schaften oder Damonen. So Antirrh. II 2: «Gegen den Geist der
Traurigkeit, der in uns entsteht, infolge der vielen Versuchungen
zur Hurerei: Wenn Du auf meine Stimme horen willst .... so will
ich Deine Hasser hassen und Deine Feinde bedriangen. Denn mein
Engel wird vor Dir hergehen und Dich fithren gegen die Amoriter

11, ¢ 17-19, p. 143 ss.
21 c. 19, § 1, p. 144.
3 Vgl. Conl. XXI, 18, § 3, p. 604 ; Conl. IV, 6, § 4, p. 101.



392 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

und Hethiter und Peresiter und Kanaaniter und Heviter und Jebusiter
und Du wirst sie vertilgen. Exod. 23, 22 s.»1

Ahnliche Gedanken wiederholen sich namentlich in den Centurien,
die geradezu eine Sammlung allegorischer Schrifterklarungen enthalten
(bes. Biicher V-VI). Ich zitiere nur eine Stelle : « Wie dem sinnlichen
Israel (d. h. Israel im Literalsinn) sinnliche Volker feindlich entgegen-
stehen, so dem geistigen Israel geistig verstandene Volker. » 2

Es unterliegt also keinem Zweifel, daB die Urliteratur iber die
Hauptlaster auf der allegorischen Deutung von Deut. 7, 1—2 fulit.

2. Eine weitere biblische Quelle fiir die Achtzahl der Hauptlaster
findet Kassian bei Matth. 12, 43-45. ‘

Conl. V, 25, § 1, p. 148, heiBt es: « Uber diese acht Laster wird
im Evangelium folgendes angedeutet: « Wenn aber der unreine Geist
von dem Menschen ausgefahven ist, wandert er durch diivre Orie .
Alsdann spricht er : « Ich will in mein Haus zurviickkehven, von wo ich
ausgegangen bin . ... Dann geht er hin, nimmt sieben andere Geister
mit sich, die dvger sind als er ....» Siehe, wie wir dort von sieben
Vélkern lasen, nebst dem #gyptischen, von welchem die Sohne
Israels weggezogen waren, so heiflt es auch hier, daB sieben unreine
Geister zuriickkehrten, ungerechnet den, der .... von dem Menschen
vorher ausgefahren war. »

3. Eine dritte Quelle ist Proverb. 26, 25 (LXX): « Von diesem
siebenfachen Zunder der Laster schreibt auch Salomon in den Spriich-
wortern : « Wenn Dich Dein Feind mit lauter Stimme bitlet, so gib thm
nicht nach, denn siebenfache Bosheit ist in seimem Herzen.» Das heil3t,
wenn der iberwundene Geist der Gastrimargie anfingt, Dir zu
schmeicheln, daBl Du ihn nun verdemiitigt hittest und darum ein-
wenig in der Strenge nachlassen kénntest .... so laBl Dich
nicht umstimmen! .... Denn bald spricht der Geist ....: «Ich
will zuriickkehren in mein Haus .... und die sieben aus ihm hervor-
gehenden Geister werden fiir Dich drger sein als jene Leidenschaft,
die .... itberwunden worden war. » 3

Das war der Befund bei Kassian. Dall die Heranziehung der
biblischen Griinde nicht seime Erfindung sei, legten schon die oben

1 Frankenberg, 1. c. p. 485. Vgl. Antirvh. IV, ¢ -6, p. 503; 9, 11-13, 18,
20, p. 505; VI, 7, p. 523; besonders VI, g, p. 523; VIII, 13-14, P. 539.

% Cent. VI, 71, 1. c. p. 401. Vgl. Cent. IV, 64, p. 303; V, 30, p. 331 ; 36,
P. 333 und ~.

3 Conl. V, 25, 2,



und ihre historischen Quellen 303

zitierten Parallelen aus Nilus und Evagrius nahe. Wo war aber die
Quelle zu suchen ? Was war natiirlicher, als mit Riicksicht auf die
allegorische Deutung der kanaanitischen Vélker an die Begriinder
der allegorischen Schrifterklirung, an Origenes, Klemens und Philo
zu denken, zumal sie gerade in Agypten, der Heimat der Ménche,
lebten. ‘

Dorthin lenkte doch auch so vieles andere den Blick : Die Lehre
von dem atherischen Leibe der Seele und der Damonen, die platonische
Dreiteilung der Seele, das Ideal der Kontemplation und der emdfewa.

Das Resultat der Untersuchung war ein iiberraschendes.

2. Zusammenhang wmit der allegorischen Schrifterkidgrung
der alexandrinischen Exegeten.

Dall Philo biblische Personen gern als Tugenden oder Laster
deutet, ist allgemein bekannt. Er ist es nun, der — entgegen der
biblischen Etymologie Gen. 32, 28 — den Namen Israel als «der
Gottschauende » (bpav 7tov Oedv) deutet. Er tut es an unzihligen
Stellen. Ich greife des Beispiels halber nur ein paar heraus: Legum
allegor. III 4, n. 15 (edit. Cohn-Wendland I 116) ; de mut. nom. 12,
n. 81 (III 171); de ebriet. 20, n. 82 (II 185): Jakob sei der Name
des Lernens und Fortschreitens, Israel, das Gottschauen, das &vopa
teheétyros. Das Volk Israel: Leg. alleg. III 12, n. 38 (I 121);
IIT 75, n. 212 (I 160); 70 bpatxdy yévos : de migr. Abrah. 4, n. 18
(IT 272) und 10, n. 54 (II 279).

Die den Israeliten feindlichen Stamme werden von Philo eben
wegen dieser Feindschaft gegen die Gottschauung als mabn gedeutet.
So insbesondere Agypten, das durchgingig, wieder an unzdhligen
Stellen, als vyévoe oder ydpx sopatos xai wabev auftritt. Pharao
ist die mabdv fyepovic xaxfw 1: Es kann niemand auch nur einige
Seiten aus Philo lesen, ohne daf ihm gerade diese Deutung Agyptens
begegnete. Aus Agypten flichen heiBt, vor der tétlichen menschlichen
Leidenschaft zu Gott fliechen.? Das Pascha ist der «Durchgang»
von den Leidenschaften zur Ubung der Tugend.® Die fremden
Volker, welche Israel beim Auszug aus Agypten begleiten, das sind

1 Leg. alleg. III, 12, n. 38 (Cohn-Wendland, I, 121); 75, n. 212 (I, 166) ;
quod det. potiori insid. sol. 23, n. 93 s. (I. 279); de somnmiis II, 42, n. 279,
281 (III, 303); de agricult. 14, n. 64 (II, 108); etc. etc.

2 Leg. alleg. III, 12, n. 38 s. (I, 121).

3 De sacrif. Abel. et Caini 16, n, 63 (I, 227).



304 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

die «unverniinftigen Regungen der Seele» welche die Seele beim
Verlassen des Landes der Fleischlichkeit begleiten, und sie verhindern,
rasch zur Tugend zu gelangen.?!

Das gottschauende Israel erstarkt, wenn Moses (vols) seine
Hinde zu Gott erhebt, Amalek (das =afog) erstarkt, wenn der voic
schwach wird und sich zur Erde senkt.? Das Volk der Amalekiter
ist die %fovq und das mabos. 3

Der Krieg, den Phinees gegen die Madianiter entfacht, deren
Tochter die Sohne Israels verdarben (Num. 25), ist der Kampf der
Vernunft gegen die Laster. ¢

Fiir unsere Frage kommen hauptsédchlich in Betracht die Deut. 7,
1-2, aufgezihlten kanaanitischen Vilker. Von diesen heiBt es: « Agypten
ist das Sinnbild der Affekte (mafv), das Land der Kanaaniter aber
das Sinnbild der Laster (xaxfut). » Beide Lander sind unsere Heimat ;
denn die Affekte werden mit uns geboren, die Laster aber erwachen,
sobald wir zum Gebrauche der Vernunft kommen. Das weill die
Heilige Schrift, aber sie mahnt uns, die Sitten und Werke dieser
Lander zu hassen. 8 Das Volk Israel kommt erst dann im verheilenen
Lande der Tugend zur Ruhe, wenn es einen Awusrottungskrieg gegen
die Affekte und Laster gefithrt hat.® Der Kampf Israels gegen die
Volker (Deut. %), die zahlreicher sind als Israel, ist der Kampf der
Seele gegen die Schlachtordnungen der Laster, welche von den
78oval ¥ Embuplor i MNmar A @dfor W whhw. agposdvar xai  adixiw
und deren Verwandten und Geschwistern befehligt werden.? Ich
mache hier schon auf die vier stoischen Hauptaffekte aufmerksam,
die Philo an dieser Stelle und sonst des 6ftern aufzihlt.

Klemens von Alexandrien hat die philonische Deutung iiber-
nommen. In direkter Anlehnung an die oben zitierte Stelle (De
congr. erud. gratia 15, n. 83 ss.) deutet auch er Agypten und Kanaan
als Sinnbild der Affekte und der Laster.® Auch er iibersetzt Israel

durch 0p@v Tov fedv. 9

De migr. Abrah. 27, n. 151 s. (II, 297 s.).

Leg. alleg. 66, n. 168 (I, 154).

Migr. Abr. 26, n. 143 (II, 296).

De confus. lingu. 13, n. 57 (II, 240).

De congr. erud. gratia 15, n. 83-88 (III, 88 s.),
De somn. 1, 28, n. 174 (III, 242).

De migr. Abrah. 11, n. 60 (II, 280).

Strom. II, 10, Migne, PG. 8, col. 984 A.
Strom. IL, 3, 1. c. col. 952 ; I, 5. col. 725 A.

© ® g e U o W o



und ihre historischen Quellen ' 395

Einer neuen Erscheinung begegnen wir bei Origenes. Er bringt
namlich die Israel (= der gottschauenden Seele) feindlichen Vélker
mit den Geistern der Bosheit in Verbindung, worin er vielleicht, wie
wir noch zeigen werden, dem Pastor des Hermas folgt.

In Numer. hom. XI 4 (Migne PG. 12, col. 648 B.) heilt es:
« Umsomehr konnen die Engel «Israel » genannt werden, da ja sie
in besonderem Sinne « gottschauende Geister » sind. Denn das bedeutet
der Name «Israel». Wir sehen nédmlich, daB gewisse Vilker- und
Fiirstennamen in der Heiligen Schrift auf bddse Emgel und feindliche
Michte bezogen sind. Ebenso usw. »

Als Damonen werden die kanaanitischen Vélker erklirt in Exod.
hom. VI 8 (PG. 12, col. 336 s.).

Insbesondere mache ich aber auf Hom. XXI und XXII in libr.
Jesu Nave aufmerksam.! Dort wird ankniipfend an die Ubersetzung
des Namens Chananaeus = mobile folgendes ausgefiihrt 2: « Sicher
ist, dafl mit einer Seele, die wichst und Frucht bringt (Deutung des
Namens Ephraim), die Chanander stets zusammenwohnen (wie mit
den Ephraimiten zur Zeit Josues); denn die Regungen zur Siinde
weichen nicht von ihr.» Die Jebusiter, die aus Jerusalem nicht ver-
trieben werden konnten, das sind die adversae cogitationes, welche
die Reinheit des Herzens beflecken. Wohl miissen sie mit den Israeliten
zusammenwohnen. Aber immer wieder muBl versucht werden, sie
aus Jerusalem zu vertreiben.?® Gleich darauf werden die Kanaaniter
als « vagae et lubricae cogitationes » gedeutet, die wir stets aus unseren
Herzen vertreiben sollen. ¢

Wer erinnert sich nicht an die Deutung des’ Ausrottungsbefehles
gegen jene Volker bei Kassian ? an das nachbarliche Zusammen-
wohnen der Isracliten mit den Agyptern, die das Sinnbild der
unausrottbaren EfBlust sind ?

Den Kampf gegen die Chanander hatte vor allem der Stamm
Ephrem auszukdmpfen. Sie wohnien zuerst mit Ephrem zusammen,
dann wurden sie wnterjocht und endlich awusgetilgt. Origenes legt das
so aus : Unser Fleisch und das, was des Fleisches ist, begehrt zunichst
wider den Geist, beim fortschreitenden Menschen gehorcht es dem

1 Migne, PG. 12, col. 929 ss.
2 Hom XXI, 2, col. g29 D,
31, c. col. 930 B,
41.¢c.930C.



396 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

Willen und endlich, beim vollkommenen, wird es gekreuzigt samt
seinen Lastern und Liisten.!'

Auf die Stelle Hom. XII 1 in Jes. Nave (Migne 12, col. 887 B.),
wo Origenes den Befehl zur Vertilgung von vier kanaanitischen
Volkern mit Eph. 6, 12 « Non erit vobis pugna adversus carnem et
sanguinem » in Zusammenhang bringt, hat schon Zéckler hingewiesen,
ohne aber dieser Spur weiter nachzugehen. 2

In dhnlicher Weise wird die « Reinigung » des Landes von den
Pheresiten und Amorrhiern behandelt. 3

c) Die Herkunft der einzelnen Laster des Achtlasterkatalogs.

Was lag nun niher, als bestimmte einzelne Laster auf bestimmte
Volker zu beziehen ? Diese Arbeit haben die dgyptischen, von der
alexandrinischen Tradition abhingigen Ménche geleistet. Die Ver-
bindung der Laster mit Ddmonen war durch die Heilige Schrift nahe-
gelegt 4, und durch die christliche Urliteratur (Pastor Hermae), die
gesamte spatgriechische Philosophie, und insbesondere durch Origenes
vollzogen worden.

Auch fiir die Auswahl der einzelnen Laster fiir den achtgliedrigen
Lasterkatalog war die philonisch-origenistische Gelehvtentradition mal3-
gebend.

Daneben ist es mir gelungen, hiefiir eine zweite Quelle in der
christlichen Urliteratur zu entdecken, namlich den Pastor des Hermas.

1. Die philonisch-alexandrinische Gelehrtentvadition.

Lasteraufzahlungen gibt es bei Kassian sehr viele.5 Sie alle
verraten mehr oder minder das Schema der acht Hauptlaster oder
erinnern an Aufzahlungen der Heiligen Schrift.

1 In Jesum Nave hom. XXII, 2, L. ¢. col. 931; 6, col. 933.

2 D. Lehrstiick von d. sieben Hauptsiinden, 14.

3 1. c. 4, col. 932; hom. XXIV, 1, col. 939 s. Auf Origenes geht auch
sicherlich die Schilderung der wider die Seele streitenden kanaanitischen Heer-
scharen bei Prudentius (T nach 4o5) Hamartig. v. 405 ss. zuriick, auf die Zdckler,
l. c. 44 aufmerksam machte.

4 of. Eph. 6, 12.

5 Vgl. Conl. V, 8, p. 434 ; insbesondere V, 16, 3 ss. p. 141 ; ferner: VII 13,
2--3, P. 194; 16 p. 195 s.; 19, p. 197; VI, 10, 3, p. 163; IX, 3, 1, p. 252;
X, 10, 6-10, p. 299 s.



und ihre historischen Quellen 397

Schon Zockler hat vermutet, daBl auf die Auswahl vielleicht
das stoische Schema der Grundaffekte : émbunin, ¢dPos, Amn, 43ovi 2,
oder das Schema der Kardinaltugenden maBgebend gewesen sein
konnten. Aber in welcher Weise ?

Zunichst geben Fingerzeige Evagrius Pont., Nilus, Makarius,
Johannes Chrysostomus.

Nilus fordert zur Verachtung der Bowpare, &6z und yodpara
auf. 3

Evagrius Pont. schreibt : « Es ist unméglich, dieser Leidenschaften
Herr zu werden, wenn man nicht ganzlich Speise, Besitz und Ehre
verachtet. » 4

Eine ganz ihnliche Stelle finde ich in den Briefen des Evagrius
(A0, 175 b «, bei Frankenberg p. 593).

Was mir an diesen Stellen auffiel, war die regelmiflige Verbindung
der xevn 8¢fe mit der EfB- und Habgier. Das stimmte nicht zu der
sonstigen Stellung der Eitelkeit im Lasterkatalog; dort ist sie als
Krankheit des Nus ein Gegensatz zu den fleischlichen Begierden.

Das erinnerte mich sofort an jene Stelle aus Johannes Chrysostomus,
in der die acht Seligkeiten und die Bergpredigtgebote unter das
Schema gebracht werden : opy, émbvpia tdv yonpmatoy, TOV GO RITOY
xol mepl Ty xevyy 8d6%wv.® Auf eine sehr dhnliche Stelle (in Gen.
hom. 37 c. 4 (Migne PG. 53, 348) hat Zockler aufmerksam gemacht. ¢

Die Vierteilung der Begehrlichkeit war also stereotyp. Zusammen
mit dem Zorn ergeben sich schon fiinf Laster: EBgier, Habsucht,
Unzucht, Ruhmsucht und Zorn.

Unbedingt mufBten nun die alten Ménche hinzunehmen den
Gegensatz zur Kardinaltugend der Starkmut und Geduld (av8pefa,
dmopovi). Die Starkmut zeigt sich einerseits im Ertragen von Mangel
und Schmerz ; ihr Gegensatz ist die Traurigkeit iiber solchen Mangel,
Mmn 7 5 die jmy ist zugleich einer von den stoischen Grundaffekten;

Llovel 5 f

2 Vgl. Avnim, Stoicorum veterum fragmenta. Lipsiae 1903, 1II, p. 92 ss.

3 De malign. cogit. 5, Migne, PG. 79, col. 1205 B. Vgl. auch: De octo
spirit. malit. 2; 1. c. col. 1148 A. _

1 Cap. pract. ad Anat. 63, Migne, PG. 40, col. 1236 D. Zur Lesart mopdrwv
siche ob. p. 389, Anm. 3.

5 In Matth. hom. XVIII, 5 u. XIX, 1 (initio), Migne, PG. 57, col 271
und 273. Vgl. Div. Thom. IX, (1922) p. 284.

6 1. c. 14, Anm. 18.

7 Vgl. Evagrius Pont. de octo vitios. cog. 5, 1. ¢. col, 1272 C.



308 ‘Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

anderseits duBert sich die Starkmut in der kraftigen Uberwindung
der Widerstinde gegen die Tugend. Ihr Gegensatz ist die oxydia,
die Verdrossenheit. ! Damit ist die Siebenzahl voll. Das achte Laster
(omepnmoavie) ist zweifellos aus den oben angefiihrten biblisch-
allegorischen Griinden hinzugefiigt worden, um die Achtzahl voll zu
machen. 2

Ein Durchblittern der Schriften Makarius des Agypters bestitigte
den bisherigen Befund. Es sind von Makarius in lateinischer Uber-
setzung eine Reihe von Spriichen erhalten, die groBe Ahnlichkeit
mit den evagrianischen haben. Sie behandeln : @) die Begebrlichkeit
und zwar die EfBgier, die Unkeuschheit und die Habsucht 3, &) die
Ruhmestitel des Monches *, darunter: 1. die Geduld (Starkmut) 4,
die Sanftmut (Gegensatz: Zorn!) g, die Unbestindigkeit und Ver-
drossenheit. 5°

Fast noch interessanter ist eine Stelle aus dem « Gebet» des
Makarius. ¢ Dort werden jene Laster aufgezihlt, um deren Verzeihung
man beten soll. Es werden unter anderen genannt: der Mangel an
geduldiger Ausdauer (Verdrossenheit ?), der Kleinmut (Traurigkeit!),
die Uneinigkeit (Zorn ?), die Unzucht, Efigier und bose Begierden,
eitle Ruhmsucht und Blasphemie (Hochmut !).

Es fehlt in dieser Reihe nur die Habsucht, die aber unter den
« bésen Begierden » mitenthalten ist.

In einem andern Lasterkatalog (Hom. 2 c. 4, col. 465 D.) fehlen
nur die Laster des Oupds. Neben der Eitelkeit ist ausdriicklich auch
der Hochmut genannt.

Die von Zockler 7 zitierten ILasteraufzihlungen aus Makarius
sind dhnlicher Art und verraten deutlich die Vierteilung der Begehr-
lichkeit in Efgier, Habgier, Unzucht, Eitelkeit.

Gehen wir nun von den Zeitgenossen Kassians zur alexandrinischen
Tradition iiber. : '

1 Genannt wird sie unter anderen w0y, von Makarius dem Agypter (Epist. 11,
Migne, PG. 34 col. 433 D.) in dem Zusammenhange : Verdrossenheit, Leicht-
fertigkeit, Mangel an geduldiger Ausdauer,

2 Uber den Neid, der durch Gregor den GroBen in das Hauptsiindenschema
aufgenommen wurde, siehe bei Kassian, Conl. XVIII, 16, 88-14, p. 528 ss. —
Conl. V, 16, 5, p. 143 wird er als SchoBling des Hochmutes bezeichnet.

8 M. PG. 34, 441 s. '

&L 443,

5 Vgl. zu diesem Punkte Conl. V, 16, 3, p. 142 ; Inst. X, 2 ss. p. 174 ss.

8 Oratio, Migne, PG. 34, col. 443.

7 Das Lehrst, von den sieben Hauptsiinden, zo.



und ihre historischen Quellen 399

Origenes. Ich mache auf folgende Stellen aufmerksam :

De princ. III 2, 2 (M. PG. XI 305 s.) spricht von den Anfechtungen
des Teufels und nennt folgende Affekte bezw. Laster : das Verlangen
nach Speise und Trank; die Begehrlichkeit, den Zorn und die
Traurigkeit (hiebei wird in auffallender Ubereinstimmung mit Kassian 1
der natiirliche Ursprung dieser Affekte hervorgehoben); unmiBige
Liebe, ungeziigelter Zorn und iibertriebene Trauer.

In demselben Kapitel (2), n. 6, col. 312 B. sagt Origenes, die
Damonen suchten durch die uns zugefiigten Leiden zu erreichen,
«daB wir entweder zu grolem Zorne oder zu iibermiBiger Traurigkeit
oder zu volliger Verzweiflung verfithrt werden, oder, was schlimmer
ist, daB wir, miide des Kampfes und vom Unmut (Verdrossenheit !)
besiegt, zu Klagen gegen Gott», zum Unglauben, Héiresie und
Blasphemie (Hochmut!2) getrieben werden. :

Wir vermissen in dieser Aufziahlung nur die eitle Ruhmsucht.

‘Zur Einteilung der Laster bei Kassian Conl. V 2 ss. vergleiche
man De princip. IIT 4, n. 2 u. 5. (M. PG. 321 B, 325 A.).

Insbesondere mache ich auch auf zwei Stellen In libr. Judic.
hom. III 3 und 5 (M. PG. 12, 959 B. und 961 B.) aufmerksam, wo
wir die Vierteilung der Begehrlichkeit in Habsucht, Unkeuschheit,
eitle Ruhmsucht (EBgier), wiederfinden.

Von Origenes stammt auch die bei Evagrius und bei Kassian
vorkommende Deutung des « daemonium meridianum » aus Psalm qo, 6
auf die Verdrossenheit. Selecta in Psalmos XC (Migne PG. 12,
col. 1552 C.) : «rov pesnpfowdv daipmovd gacy eivar tov Ti¢ dxmdiag. » 3

2. DaBl das Schema der vier Begierden auch Klemens von
Alexandrien nicht unbekannt war, dafiir zum Beweis Strom. II 20
(iber die Geduld und die Enthaltsamkeit des wahren Gnostikers).
Klemens spricht dort zuerst (M. PG. 8, col. 1049 B.) von der
¢mbupla und #3ovn tol yastpde, dann (ro4g C. s.) von der Begehr-
lichkeit nach schénen Frauen, nennt im Anschluf daran (ros2 B.),
die vier Grundaffekte der Stoiker #8ovidv, Admnyv, @dfov, Embupiay,
gegen die man kdmpfen misse. Es seien an sich gleichgiltige Dinge,

1 Vgl. Div. Thom. IX (1922), 289.

2 Vgl. Conl. V, 10, 5, p. 143.

3 Vgl. Kassian, Inst. X, 1, p. 174, «nonnulli senum hunc (sc. daemonem
acediae) esse pronuntiant meridianum daemonem. FEwagr. Pont, de octo vitios.
cog. 7 (Migne, PG. 40, col. 1274 B.): «d tiig anndlag Saipmy 6c zal peonuBpivoc

rohelitot. »



400 ' Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

welche Affekte zu verursachen pflegen, z. B. « Reichium und Armut,
Ruhm und Verachtung, Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod,
Leid und Lust. » (053 B.) _

Auch hier wieder die vierfache imibupie und daneben die vier
stoischen Grundaffekte. Einige Zeilen spéter (1056 A. B.) werden
nochmals die « Gewalten » zusammengefaf3t, wodurch wir leicht verfithrt
werden und die wir oben genannt haben : « Schonheit, Ehre, Unzucht,
Lust und derartige Phantasien. »

Strom. IV 6 (col. 1245 B.) werden wiederum «Schlemmerei,
Weiberliebe, Ehrliebe, Herrschbegierde und adhnliches » genannt.

Ich bin iiberzeugt, dall sich solcher Stellen noch viele finden
lieBen. Das Schema der vier Begierden 1aft sich namlich bis auf
Philo zuriickverfolgen, bei dem es an zahllosen Stellen auftritt.

3. Philo. Ich habe bei einem nur fliichtigen Durchbldttern philo-
nischer Schriften unter anderen folgende Stellen gefunden : « (Ein para-
diesisches Leben) wird eintreten, wenn weder die unverniinftigen Liiste
(780vaf) tiber die Seele Macht gewinnen, um in ihr Bollwerke der Efgier
(yastotpapyia) und . Wollust (dayvele) aufzurichten, noch ~Ruhm-,
Geld- oder Herrschsucht («f 8d8nc 7 yonmmdrwv 7 dpyfc Embupio)
die Herrschaft ergreifen, noch die Traurigkeit (ASmat) unser Denken
auf falsche und krumme Bahnen lenkt, noch die Furcht (gdBoc), der
schlechte Ratgeber, den fleiBigen Tateneifer unterbindet, noch Unbe-
sonnenheit (qgposivy), Feigheit (3sihia) und Ungerechtigkeit (aB8:xix)
und die ungezihlte Menge der anderen Laster uns zusetzt. !

Diese Stelle, die eine ganz auBerordentliche Ahnlichkeit mit
unserem Achtlasterschema aufweist, ist wohl unter den sehr zahl-
reichen Lasteraufzihlungen Philos 2 die interessanteste. Fiinf Laster
stimmen mit dem Achtlasterschema genau iiberein, und wenn wir die
Sethia  mit axmdie identifizieren wund vielleicht die adwia als
AuBerung der dpy7 fassen ® (in einem vollstindigen Katalog der zd6y
konnte {ibrigens der Zorn nicht fehlen), dann haben wir alle acht
Laster mit Ausnahme des Hochmutes.

Die Ahnlichkeit kann niemand verkennen. Aber noch interessanter
ist, was dieser Aufzdhlung zugrunde liegt. Es sind :

! De opif. mundi 26, n. 79 (ed. Cohn-Wendland I, 27).

* Der groBte Lasterkatalog, den ich je gelesen habe, mit orientalischer
Phantasie und Beredsamkeit zusammengestellt, findet sich bei Philo, de sacrif.
Abel et Caini 5, n. 32 (I, 214).

8 Vgl. Conl. V, 16, § 35, p. 142.



und ihre historischen Quellen 401

1. Die vier stoischen Grundaffekte, #8ovn, émlupia, Admy,
odBoc. Unter die #3ovei werden die EB- und Wollust untergebracht,
die aber ebensogut bei den &mbupfe hitten Platz finden kénnen.
Ruhm- und Geldsucht gehéren zu den Begierden, Mmy und oofog
werden nicht weiter eingeteilt.

2. Dagegen sind die agposivy, 3ethie und adule offenbar Gegen-
sitze der Kardinaltugenden Weisheit, Tapferkeit und Gerechtigkeit,
die ja Philo ebenso geldufig sind wie dem Klemens, Origenes oder
Kassian.

Ich glaube, daB diese Stelle allein geniigt, um zu zeigen, wo die
Quelle der Achtlasterlehre flieBt. Wer sich iiberzeugen will, daBl diese
Aufzahlung kein Zufall ist, sondern einem bei Philo stehend gewordenen
Schema entspricht, mag etwa folgende weitere Stellen nachschlagen :
Leg. alleg. I 24, n. #5 (I 81); 27 n. 86-87 (I 83); II 3 n. 8 (I 92),
wo die stoischen Grundaffekte zusammen mit dem Zorn genannt
werden. Ebenso : Quod Deus sit immut. 15 n. 7 (IT 72). Leg. all. II
26 n. 107 (I 112); De gigant. 9 n. 37 (IT 49); De agric. 4 n. 17 s.
(IT 98 s.). Immer wieder treten uns die Schemata der stoischen
Grundaffekte, der Kardinaltugenden, der (vierteiligen) Begehrlichkeit
entgegen.

AuBerordentlich interessant ist auch folgende Stelle : « Da wunsere
Seele dreiteilig ist, soll dem einen Teile der vo¥s und Adyos, dem anderen
der 6dpos, dem dritten die emtbupia zukommen. Es leidet aber ein
jeder sowohl an der eigenen Not, als auch gemeinsam mit den
anderen allen, insofern er mit ihnen in Beziehung steht. Denn der
vous erntet, was immer die Unbesonnenheit und Feigheit, Aus-
schweifung und Ungerechtigkeit sden, der 6uuds gebiert die wahn-
sinnigen und tollen Rasereien und alles andere, wovon er schwanger
ist, und die émbupfe fliegt mit ihrer torichten und darum stets
leichtfertigen Liebe jedem Kérper und Gegenstand, der ihr begegnet,
iiberallhin nach. Denn dann geht es wie auf einem Schiffe : wenn
Matrosen, Soldaten und Steuerleute sozusagen wahnsinnig auf dessen
Untergang gemeinsam hinarbeiten, dann gehen vor allem sie selbst
mit dem Schiff, dem sie nachstellen, zugrunde.»! Das schlimmste
Ubel, so wird weiter ausgefiithrt, ist die gleichzeitige Evkrankung aller
drer Seelenteile, weil dann keiner dem anderen zu Hilfe kommen kann. 2

1 De confus. lingu. 7, n. 22 (II, 233 s.).
2 Vgl 1. ¢, n. 25,

Divus Thomas. 56



402 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

Wir sehen aus dieser Stelle, wie die einzelnen Leidenschaften
als Krankheiten der drei Seelenteile angesehen wurden, genau so, wie
bei Kassian Conl. XXIV 15.1

Weitere Zitate werden sich wohl eriibrigen. 2 Uberall wiederholt
sich insbesondere die vierfache Begierde nach Speise und Trank, nach
Besitz, Ruhim (Macht) und nach geschlechtlichen Gentissen. ?

Halt man diesen Umstand mit der Horazstelle ep. I 1, 33-40
zusammen (avaritia miserque cupido, laudis amor, invidus, iracundus,
iners, vinosus, amator), so wird man zur Uberzeugung gelangen, dafB
diese Vierteilung der Begierde zu Anfang der christlichen Ara schon
stehende Formel gewesen sein mag. Umso weniger darf die Beziehung
der Laster auf die Planeten durch Servius im 4. Jahrhundert iiber-
raschen. 4 |

Als Resultat unserer bisherigen Untersuchung ergibt sich :

Die Achtlasterlehre Kassians und der dgyptischen Ménchsliteratur
geht auf Origenes zurtick, der wieder von Klemens Alex. und Philo
abhangig ist. _

Hervorgegangen ist das Schema aus einer Verquickung der
stoischen vier Affekte mit den Gegensitzen der vier Kardinaltugenden,
indem insbesondere die Begehrlichkeit nach ihren vier verschiedenen
Hauptgegenstanden eingeteilt wurde.

Die Achtzahl ist biblisch allegorischen Ursprungs.

2. Der « Hirt » des Hermas.

Eine weitere Quelle fiir die Achtlasterlehre, auf die meines
Wissens noch niemand aufmerksam gemacht hat, ist der « Hirt » des
Hermas, eine um die Mitte des 2. Jahrhunderts entstandene Schrift,
die in Agypten hohes Ansehen genof. Origenes hielt sie fiir inspiriert 5,
Kassian zitiert sie als beweisende Autoritit.® Jedenfalls wurde sie

1 Vgl. noch De confus. lingu. 20, n. 93 (II, 247) ; 23, n. 112 (250) ; de migr.
Abrah. 11 u. 60 (II, 280) enthilt wieder eine Vermischung der stoischen Affekte
mit den Gegensitzen der Kardinaltugenden; 39, n. 219 (II, 312); de fuga et
invent, 6, n. 35 (III, 117); 7, n. 39 (118); de decalogo 28, n. 151, 153 (IV,
30z s.) ; de special. leg. IV, 1, n. 83 ss. (V, 228 s.); Leg. alleg. 20, n. 79 (I, 1006).

2 Vgl. auch De migr. Abrah. 12, n. 66 (II, 280).

3 Vgl. insbesondere de special. leg. IV (de concupisc.), 2, n. 87—91, wo die
einzelnen Abarten der émlupia niher besprochen werden,

* Vgl. bei Schiwietz, in Theol. u. Glaube 1912, S. 376.

8 Comm. in Rom, 10, 31, M. PG. 14, 1282.

6 Vgl. C. VIII, 17, 1; XIII, 12, 7.



und ihre historischen Quellen 403

von den Einsiedlern fleiBig gelesen und konnte auf die Lehrentwicklung
in den Kreisen der Monche einen &dhnlichen EinfluB {iben, wie die
Schriften des Origenes.

Dem Inhalte nach kann man dieses Werk als da,s dlteste chrlsthche
Handbiichlein der Moral bezeichnen. ,

Eine genaue Analyse des «Hirten» mit Riicksicht auf unsere
Frage habe ich an anderer Stelle gegeben.! Hier seien nur die
Resultate angefiihrt :

I. Das erste, was mich auf diese Quelle fiir die acht Laster
aufmerksam gemacht hat, war der Umstand, dall der Tvawurigke:t
(lype) unter den 12 «Geboten» des Hirten ein eigener Abschnitt
(Mand. X) gewidmet war. Die anderen -elf «Gebote» behandeln
auBerdem eigens noch die Unkeuschheit und den Zorn, ihr allgemeines
Schema verrdt aber keine Ahnlichkeit mit dem Achtlasterschema.
Das Mand. X. verdient jedoch umsomehr beachtet zu werden, als
die Traurigkeit sonst in den ziemlich hiufigen Lasteraufzahlungen
des « Hirten » oft unerwahnt bleibt.

2. Der Pastor enthdlt eine Reihe von Lasteraufzdhlungen :

@) Manche von ihnen zeigen ganz offenkundige Ahnlichkeiten mit
dem Achtlasterschema, so Mand. VI. 22 wo nur Traurigkeit und
Verdrossenheit fehlen oder M. VIII. 33 mit 5 Lastern (es fehlen :
Zorn, Traurigkeit und Verdrossenheit).

b) Andere Aufzihlungen erinnern an jene Vierleilung der Begehy-
lichkeit (Unkeuschheit, Vollerei, Geiz, Ehrsucht), die uns bei den
Alexandrinern so oft begegnet ist. ¢ '

¢) Besonders auffallend ist das Bestreben, Tugend- und Laster-
rethen miat bestimmier Gliederzahl aufzustellen und die Zahlen allegorisch
zu deuten. Sieben Tugenden werden versinnbildet durch sieben
Frauen, die den Turm der Kirche stiitzen, zwolf schwarzgekleidete
Frauen stellen zwolf Laster dar. % Das konnte fiir Spatere ein Anlaf
sein, neue derartige Versuche zu machen.

1 Wryzol, Pasterz Hermasa a nauka o grzechach glownych ; im Miesi¢cznik
katechetyczny 1 wychow. (Katechet. u. padag. Monatsschrift) Lwéw, 1920,
Seite 281-286. '

2 Funk, Apost. Viter (Samml. Kriiger), Tiibingen u. Leipz., Mohr 1921,
8. [ 193]

31, c. [175] vgl. auch Sim. VI, 5, S. [201]

4 Mand. XII, 1, 3 [183].
5 Vis. III, 8, 1. c. [157]; Sim. IX, 15 [225]; Mand. VIII, 3 [175]



404 Die Hauptsiindenlehre des Johannes Cassianus

d) Ebenso bemerkenswert sind die Proben, in solchen Lasterreihen
stets das darauffolgende Laster psychologisch aus dem vorhergehenden
abzuleiten. Dieses Streben, psychologische Zusammenhdnge zwischen
den Lastern zu finden, 1st typisch fiir die gesamte Urliteratur iiber
die Hauptlaster. 1

3. Eine weitere Parallele bietet Mand. V 2, 42, wo vier Stufen
des Zornes unterschieden werden. Zu vergleichen wiren Cassian
Conl. V 11, 7; Ewvagr., De octo wvit. cog. 6.

4. Der Affekt der Trawrigkeit wird auf zwei Ursachen zuriick-
gefithrt, die uns bei Evagrius und Cassian wieder begegnen. 3

5. Endlich tritt auch hier schon neben jedes Laster ein daimonion
oder pmnewma, so dal man vielleicht die Behauptung wagen darf,
Origenes habe diese Lehre aus dem « Hirten » geschopft.

Damit scheint der Beweis erbracht zu sein :

I. Die Achtlasterlehre entstammt einem Versuche der dgyptischen
Monche, die smmeren menschlichen Leidenschaften (vgl. «Laster-
gedanken ») in ein Schema von bestimmter Gliederzahl zusammen-
zufassen. 4 ‘

2. Sie lehnen sich hiebei durchaus an die christliche Urliteratur,
insbesondere an Origenes und den « Hirten » des Hermas an.

3. Schon in diesen Quellen erweist sich die sfoische Tradition der
vier Grundaffekte und die platonische der vier Kardinaltugenden fiir
die Lasterschemata als mafligebend.

4. Die Achtzahl geht auf die allegorische Deutung der kanaanitischen
Volkerschaften zuriick, wofiir die letzte Quelle bei Philo flieBt.

(Schluf folgt.)

1 Vis, 111, 8, 4-7 [157]; Mand. V, 2, 4 [171]; vgl. Cassian, Conl. V, 10;
Inst. IV, 43.

% L & [E7L]:

8 Mand. X, 2 [171]. Vgl. Cass. C. V, 11, 8; L. IX, 4; Evagr. 1. c. 5.

1 Zgckler kann sich nicht enthalten, in der christlichen Achtlasterlehre « eines
von den vielerlei Symptomen jener auf moglichst duBerliche und mechanische
Gestaltung der Religiositit ausgehenden Richtung » zu entdecken, « die wahrend
der 1200-jdhrigen Entwicklung seit Konstantins Zeitalter die Christenheit
beherrscht hat». Die Lektiire der Urliteratur iiber die Hauptsiinden hétte ihn
eines Bessern belehren miissen. Was die Ménche damit bezwecken, ist die vollige
snnere Loslosung vom Irdischen.




	Die Hauptsündenlehre des Johannes Cassianus und ihre historischen Quellen

