Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : Das Ebenbild Gottes
Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquin oder Max Scheler.
Das Ebenbild Gottes.

Von P. Anton ROHNER O. P.

Der hl. Thomas von Aquin legt der Ethik und Moral der Vorbilder
eine iiberragende Bedeutung bei. Beweis dafiir ist unter anderem
auch sein Vorwort zur « Prima Secundae », in dem er, — iiberleitend
vom ersten zum zweiten Teil seiner Summe, sagt: Bisher haben wir
von Gott, unserem Vorbilde gesprochen, jetzt handelt es sich um den
Menschen, das Nachbild Gottes. Das Ebenbild Gottes also ist der
Kerngedanke der ganzen thomistischen Moral. Was ist das Ebenbild
Gottes, wie wird das Ebenbild Gottes im Menschen ausgebildet, wo
und wie wird das Ebenbild Gottes vollendet ? — Das sind die drei
Hauptfragen, aus denen Thomas alle Lebensfragen ableitet.

Augustinus, der Theologe, und Aristoteles, der Philosoph, kommen
einander nirgends so nahe und sind einander nirgends so fremd wie
an dieser Stelle. |

Das Ebenbild Gottes und der Geist ist sachlich ein- und dasselbe.
Augustinus betrachtet den Geist als Ebenbild Gottes, Aristoteles
betrachtet das Ebenbild Gottes als Geist. Beide haben das Gleiche
im Auge ; aber die AugenmafBe und die Einsichten beider sind so grund-
verschieden, daf sie verschiedener kaum sein kénnten. Der Unterschied
zwischen Theologie und Philosophie, zwischen dem Theologen und
Philosophen, zwischen Augustinus und Aristoteles, leuchtet — trotz
der Kongenialitdat beider — an keinem Punkte so strahlend hervor,
wie da, wo Augustinus vom Ebenbilde Gottes (mens) und Aristoteles
vom Geiste (nous) spricht. |

Augustinus lie zuweilen die theologischen und philosophischen
Gedankenlinien verschwommen ineinanderflieBen. Thomas von Aquin
mufite gelegenﬂich scharfe Striche machen, wenn er Augustinus inter-
pretierte. Er tat es immer pietédtvoll.



330 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Max Scheler sieht im Kampfe um das Ebenbild Gottes auch den
Héhepunkt alles geistigen Ringens. Er griindet seine Religionsphilo-
sophie und seine Ethik auf die Gottebenbildlichkeit im Menschen. Er
sucht auf den urspriinglichen Augustinus zuriickzugehen. Von den
Korrekturen des hl. Thomas will er nichts wissen. Da ihm aber die
Flitgel des hl. Augustinus nicht gegeben sind und die Metaphysik des
Aristoteles auch nicht sein Spezialgebiet zu sein scheint, geridt er mit
seiner Auffassung der Gottabbildlichkeit zu Thomas von Aquin in
einen Gegensatz, dem gegeniiber alle anderen Differenzen rein ab-
geleiteter Natur sind.

Die folgende Gegeniiberstellung der beiden Denker und ihrer
Lehren iiber das Ebenbild Gottes will den Nachweis dafiir erbringen.
Die soziale Seite der Ebenbildlehre scheiden wir hier aus. Die Aus-
dehnung der Untersuchung auf dieses Gebiet wiirde uns zu weit fiihren.

Die kurze Darlegung der thomistischen Doktrin, die wir aus
praktischen Griinden an zweiter Stelle bringen. wird zugleich eine
gedrangte Kritik der Theorie Schelers sein.

Der besseren Ubersicht wegen halten wir uns bei der Darstellung
Schelers an die Reihenfolge : Wesen der Ebenbildlichkeit — das Wissen
um die Ebenbildlichkeit, — Urspriinglichkeit der religiosen Erfahrung
als Folge der Gottebenbildlichkeit, — das natiirliche und #bernatiirliche
Ebenbild Gottes, — Unauldnglichkeit der Metaphysik fiir die Begriindung
der Religion des Ebenbildes, — Beweis fiir das Dasein Gottes aus der
Existenz der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott.

Das Wesen der Gottebenbildlichkeit. Das Ebenbild Gottes ist die
religivse Anlage des Menschen. Es ist dies ein eigenartiges Grund-
phidnomen. Die Charakteristik desselben kann {tiberaus leicht verfehlt
werden. Es ist darum kein Wunder, daBl die groBten Geister jahr-
hundertelang mit der Sprache gekdmpft haben, es treffend aus-
zudriicken. * Ebenbild Gottes zu sein, ist der tiefste Kern der
menschlichen Personlichkeit. Das Ebenbild Gottes ist der Geist qua
Geist. Der verantwortliche, frei schaffende und ordnende Menschen-

L Max Scheler, « Vom Ewigen im Menschen» Erster Band. «Religidse
Erneuerung ». Leipzig 1921, p. 434.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 331

geist ist erst definierbar durch seine Ebenbildlichkeit. 1 Die Einheit der
Menschennatur ruht in seiner Gottebenbildlichkeit. 2 Die geistigen
Wesen — als Ebenbilder Gottes — sind die ersten Schipfungen Gottes
und die ersten Empfinger seines Sichoffenbarens als des unendlichen
Geistes. ® Der menschliche Geist wird im religidsen Akte des Gottes-
glaubens in einer zweifachen Beziehung zum gottlichen Geiste erlebt :
als gottgewirktes und stetig erhaltenes Werk und seinem Sosein nach
als die erste natiirliche Offenbarung Gottes als des unendlichen
Geistes. * Das bloBe Kausalurteil wiirde fiir das religiése Verhiltnis
des menschlichen Geistes zum gottlichen gar nichts bedeuten — so
wichtig es fiir die Metaphysik ist. Vielmehr erlebt sich der mensch-
liche Geist als erste Kreatur Gottes auf dem Hintergrund des schon
vorhergehenden KreaturbewuBtseins aller endlichen Dinge und zugleich
als dauernd in ihm wurzelnd und in ihm «gritndend» und im
Vollzug seiner Akte von ihm bewegt. 3

Die religiose Auffassung des menschlichen Geistes als erster natiir-
licher Offenbarung Gottes bedeutet nicht nur, daB der menschliche
Geist gleich einem getriibten Miniaturbilde des gottlichen Geistes
diesem Geiste «gleiche ». ¢ Es handelt sich im religigsen Akte um
mehr als dieses Relationsurteil. Es handelt sich um ein Relations-
erlebnds, um das Erlebnis des Abglanz- und lebendigen Spiegelseins
des menschlichen Geistes im Verhaltnis zum géttlichen. Nicht nur
per lumen Dei cognoscimus omnia, sondern zugleich 4 lumine Dei. ?
Die gesamte augustinische Richtung der mittelalterlichen und neueren
Philosophie und Theologie bis zu Newman hat stets den Satz fest-
gehalten, daf3 die Seele, sofern sie alles « in Tumine Dei » erkennen und
lieben konne, einen direkten und unmittelbaren Kontakt mit dem
Allichte besitze, den sie sich ins reflexive BewuBtsein bringen kénne. 8
Erst Thomas von Aquinc hat aus diesem «in lumine » entschlossen
ein nur objektiv-kausal gemeintes «per lumen » machen zu dirfen
gemeint und dadurch die gegenwirtige Richtung des Gottesbeweises
der natiirlichen Theologie vorbereitet. ® Der Religiose aber erfaft es
erlebnismaBig, es sei der menschliche Geist nur ein Abglanz, die erste
und ebenbildliche Schépfungsspur des Schopfers aller endlichen Dinge.

! « Vom Ewigen im Menschen» (Vom kulturellen Wiederaufbau Europas),

. 200.
’ 2 « Vom Ewigen im Menschen (Probleme der Religion)», p. 287,
3 A, a. 0. 432. 4 A, a. 0. 432, 5 A. a. O, 432.
¢ Av B O. 432, TA a O 432 L 8 A. a. O, 380.
9 A, a. O. 380,



332 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Der Religiose gelangt in der religiosen Sammlung und bei Selbst-
vertiefung in die Wurzel seines geistigen Wesens schlieflich in die
fithlbare Nihe einer Stelle, wo er seinen Geist vom Geiste Gottes
«umhegt », «gespeist», «in ihm gegriindet», «von ihm gehalten »,
unmittelbar anschaut, ohne den gottlichen Geist selber mit wahr-
zunehmen. ! Diese Stelle, an der unser Geist sich als Geist, unsere
Person sich als Person weil3, ist das Aktzentrum, das Personlichkeitsse.
Die Ebenbildlichkeit mit Gott ist dem menschlichen Geiste selbst
eingeschrieben und zwar seinem Sein. > Das Aktzentrum des mensch-
lichen Geistes — die Geistesseele — ist im Unterschiede zum Actus
purus immer auch Akipotenzzentrum.3 Nur die Potenz religidser
Akte, wodurch die Seele sich religitses Wissen erwerben kann, ist mit
ihrem Sein selbst gesetzt. 4

Das Wissen um die Ebenbildlichkeit mit Gott. « Das Wesen dieses
religiosen Aktvorganges (in dem das Ebenbild Gottes um sich selbst
weil}) selbst genau aufzuweisen, sehen zu machen, ist mit so groflen
Schwierigkeiten verkniipft, dall ich an dieser Stelle mehr wie je das
vollstandig Unzureichende der menscblichen Sprache empfinde.»5
Das Sein der Ebenbildlichkeit ist selbst schon Wissen um sich, wenn
auch nur potentielles Wissen. ¢ Weil alles Sein des Geistes qua Geistes
immer auch potentielles Wissen um sich selbst ist, ist mit ihrer
Ahnlichkeit auch ein unmittelbares Sichdhnlichwissen potentiell gesetzt. 7
Unser Geist besitzt weder, eingeborene noch angeborene Ideen. Auch
die Idee Gottes ist nicht eingeboren.® Dall die geistige Seele des
Menschen ein Abbild und Spiegel der Geistigkeit Gottes ist, setzt
durchaus nicht mit, es sei ihr darum auch die Idee eines unendlichen
Geistes eingeboren. Nicht durch eine Idee, sondern durch ihr Sein
und Leben selbst ist die Seele in Gott eingewurzelt. ® Auch das Wissen
um die Abbildlichkeit ist ibr nicht eingeboren. Sie erwirbt es erst
durch Reflexion auf ihr Wesen und den religiosen Akt der Erfassung
Gottes als des Geistes. 10 Es ist nicht gesagt, daB3 der Mensch zur Fest-
stellung seiner Ebenbildlichkeit mit Gott das Urbild selbst auf natiirliche
Weise gewahren miiite. ' Damit sich der Mensch im Vollzug des
religiosen Aktes als erste natiirliche Offenbarung des unendlichen
Geistes und erste Schopfung Gottes erfahre, mufl er seinen Kern —

1 A, a. 0. 433. 2 A, a. O. 433. 3 A a. 0. 433.

A, a. 0. g4r1. 5 A. a. O, g2r1. 6 A, a. 0. 433.
T AL as Opgarl 8 A. a. O. 440. 9 A, a. O. 44r1.
10 A, a. 0. 440, 1A a. 0. 433.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 333

seine Ichstelle — im Aktzentrum seiner geistigen Akte erleben. ! Nur
in dem Mafle, als der Mensch im Gesste und nicht im Bauche (wie der
Apostel sagt) lebt, vermag er im religiosen Akt Gott als Geist zu erkennen. 2
Denn mit dem Worte Getst wird etwas bezeichnet, was der Mensch
erfahrungsmiflig nur findet oder doch finden kann an dem Teile der
Welt, der er selbst ist. 3 Dazu kommt die Demut des Geistes. Der
Demiitige schaut jenseits von Urteil und Sprache und Formel die
Unabhingigkeit dieser Welt in ihrem Sein vom Dasein seines geistigen
Aktes, die Abhingigkeit der Welt von einem Geiste iiberhaupt und
das Hereinleuchten der unendlichen Vernunft in alle echte Aktbetatigung
der endlichen Vernunft.* Der Demiitige im Geist erfafit erfahrungs-
maBig eine der fundamentalsten Einsichten der Philosophie, wonach
aller Erkenntnis ein Sein und allem Sein eine Erkenntnis entsprechen
miisse. 5 Der Demiitigste ist der Heilige. Der Heilige ist der Freieste
unter den Freien. Unter den schopferisch Tatigen ist er der unab-
hiangigste von fremdgegebener Materie, weil in thm die Schopferfreiheit
und, Schopfermacht Gottes sich am reinsten spiegelt. ¢ Die Schépfer-
macht und Schopferfreiheit Gottes ist die personal-geistige Kausalitit
Gottes. © Der Heilige erfa3t mit seinem frommen Sinn in der Natur
und in der Seele das « Spiegeln » Gottes, das Hindeuten und Hinweisen
aller Dinge und aller Ereignisse auf Gott als den Grundsinn der Welt. 8
Der Heilige erlebt und weill sich in seinem konkreten Aktzentrum
'(Personsein) « geeinigt » mit dem héchsten Gut, der unendlich heiligen
Wertperson Gottes — nur partiell zwar, nicht realiter, nur hinsichtlich
des Wesens seines Aktzentrums. ?

“Die Urspriinglichkest der veligiosen Ervfahrung als Folge der Gott-
ebenbildlichkeit.  DaBl der Mensch, auf welcher Stufe seiner religitsen
Entwicklung er sich auch befinde, #mmer und von vorneherein in einen
von der gesamten iibrigen Erfahrungswelt grundverschiedenen Seins-
und Wertbereich hineinblickt : das ist die erste sichere Wahrheit aller
Religionsphanomenologie. Es ist der Satz von der Urspriinglichkeit
und Unableitbarkeit veligioser Erfahrung.1© Die religiosen Akte und
ihr objektiver Gegenstands-, Seins-, Wertbereich stellen e ebenso
urspriinglich in sich geschlossenes Ganzes dar, wie etwa die Akte vom
Wesen der duBeren Wahrnehmung und die Aulenwelt. 11 Das Gottliche

1 A, a. O. 414. 2 A, & 0. 415 3 AL a. O. 413,

. YA a. 0. 416-23. 5 A, a. O. 417, 421. 8 A. a. 0. 426, 4%0.
P A a. O. 426, 8 A, a: 0. 342 ¥ A, a. 0. 633.
10 A, a. O. 308. 11 A, a. O. 397



334 Thomas von Aquin oder Max Scheler

gehort zu dem Urgegebenen des menschlichen BewuBtseins. 1 Die drei
Bestimmtheiten : Ens a se, Unendlichkeit, Allwirksamkeit und Heilig-
keit sind die formalsten Bestimmtheiten eines Seins und Gegenstandes
vom Wesen des Gottlichen. Als solche sind sie eingewickelt in den
intentionalen Gegenstanden jeglicher Religion — der niedersten, wie
der hochsten und absoluten. Sie sind die eimzigen, die das Gegenstands-
gebiet in einer religidsen Bewulltseinsweise unbedingt konstituieren
und umgrenzen — im Unterschiede zu allen anderen Gegenstdnden
moglichen BewuBtseins. 2 Prinzipiell konnen diese Attribute den
zugehorigen religiosen Akten an jeglichem Seienden offenbar werden.
Sie sind auf kein materiales Seinsgebiet beschrankt. Aber sie stammen
auch aus keinem in dem Sinne, daf} sie aus Gegenstinden wvorreligivser
Erfahrung auf irgend eine Weise abstrahiert wiren.3 Die religiésen
Akte gehéren zum endlichen BewuBtsein so konstitutiv, wie Denken,
Urteilen, Wahrnehmen, Erinnern. ¢ Die religiosen Akte zielen auf ein
ganz anderes Wesensreich von Gegenstianden intentional hin, als die
bloBen Wiinsche, Bediirfnisse, Sebnsiichte. ® Die religiosen Akte
gehorchen einer Gesetzlichkeit, die fiir sie autonom ist, 8 Das religios
Richtige und Falsche 1aBt sich nach den Normen, die aus dem Wesen
der Religion selbst geschopft sind, entscheiden.? Der religitse Gott
ist ein lebendiger Gott, ein Heilsgott. 8 Das Problem der Religion ist
~das Heilsproblem. ¢ Das religiose Subjekt ist der heilsbediirftige und
heilssuchende Mensch. 1® Das religiése Bediirfnis ist ein Verlangen
nach einem endgiiltigen Heile des Menschen und aller Dinge. 1 Das
Ziel der Religion ist das Heil des Menschen. 2 Diese Sitze aber sind
nur erklarlich durch den Satz: Alles religiose Wissen wm Gott als unser
Heil ist ein Wassen durch Golt im Sinne der Ebenbildlichkeit mit Gott, 13
Alles Wissen sowohl in Gott als auch um das Gottliche entspringt
einem und demselben Urquell, dem Ebenbild Gottes.

Das wnatiirliche und iibernatiivliche Ebenbild Gottes. Die Unter-
scheidung zwischen natiirlicher und offenbarter Religion ist keine
Scheidung, die im Gegenstandsbereiche und im Walrheitsbestande
der Religion selber irgendwie angetroffen wiirde. Nur ein Unterschied
in den Erkenntnisquellen, durch die bestimmte Attribute Gottes

A, a. 0. 379. 2 A, a. O. 396. 3 A. a. O. 397.
1 A, a. O. 524, 5 A, a. O. 524, 6 A. a. O. 323,
T A, a. O, 527. 8 A, a. O. 336-340. 9 A. a. 0. 335.
10 A a. O, 328 I A a. O, 335. 12 A. a. Q. 328.
1B A 8.0 330.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 335

nachtriglich begriindet und vor dem rationalen bezw. theologischen
BewuBtsein gesichert werden, darf mit der Unterscheidung gemeint
sein. ! Wo die Seele nicht Gott berithrt und ihn dadurch beriihrt,
dafB sie sich durch Gott bertihrt weill und fiihlt, da besteht kein religitses
Verhalten — auch keine «natiirliche » Religion. Die positive Religion
und die natiirliche Religion sind nicht dadurch unterschieden, daB3 jene
auf Offenbarung beruht, diese auf spontaner Vernunfterkenntnis des
Menschen — ganz unabhidngig vom religiosen Akt. Der Wesensunter-
schied der natiirlichen und der positiven Religion beruht vielmehr
auf der 47t und Weise der Offenbarung, d. h. darauf, ob die Offenbarung
eine generelle, durch die konstanten Wesenstatsachen der Innen- und
AuBenwelt, der Geschichte und der Natur symbolisch vermittelte,
jedem 1m religiosen Akt iiberall und zu jeder Zeit zugdngliche ist, oder
ob sie erfolgt und gegeben ist durch die besondere erhabene Gottver-
kniipftheit bestimmter Personen, deren Sein, Leistung, Lehre, Aussage ;
und dann vermittelt ist durch den Glauben «an» diese Person.
Offenbarung als solche — im weitesten Wortsinne — ist nur die
dem Wesen des veligiosen Aktes streng korvrelate Gegebenheitsart eines
Realen vom Wesen des Gottlichen iiberhaupt. Die Offenbarung reicht
also soweit, wie Religion iiberhaupt und sie umfaf3t insofern auch den
ganz andersartigen Gegensatz wahrer und falscher Religion.2 Al
Religion flieBt aus einer Quelle : objektiv aus der Offenbarung Gottes,
subjektiv aus dem Glauben.® Wir reden von natiirlicher Offenbarung,
soweit sich das Gottliché aufweist in Sachen, Ereignissen, Ordnungen,
die der Naturwirklichkeit, der seelischen und geschichtlichgesellschaft-
lichen Wirklichkeit angehoren. Es ist von positiver Offenbarung die
Rede, wenn das Gottliche sich darstellt durch das Medium des Wortes
und durch die homines religiosi im eminentesten Sinne. * Von Religion
kann nur die Rede sein, wo ihr Gegenstand géttliche personale Gestalt
tragt und wo Offenbarung dieses Persénlichen dem religidsen Akt
die Erfiillung gibt. Diese Personlichkeit ist fiir die Religion das
A. und O.% Wo die géttliche Person nicht vor Augen steht, gedacht,
geglaubt, inwendig vernommen wird — da kann man nicht von Religion
sprechen. 8 Soweit das « Gottliche » ein Sein von der Form der Personali-
tat ist, vermag es sich nur in der positiven Form der Offenbarung
zu offenbaren und nur soweit die Seinsform der Person noch nicht



336 Thomas von Aquin oder Max Scheler

in ihm gedacht ist — es z. B. nur bestimmt ist als Ens a se, unendliches
Sein, ewige Vernunft, Geist usw. — kann es sich auch in der Form
der natiirlichen Offenbarung dem Menschen darstellen.? Durch das
Wort vermag sich das Gottliche nur zu offenbaren, soweit es selbst
Person ist und sofern es sich uns in Personen offenbart. 2 Der natiir-
lichen Offenbarung entspricht der natiirliche Glaube, der positiven
Offenbarung der tibernatiirliche Glaube.?® Die natiirliche Religion
(gegriindet auf dem natiirlichen Glauben) ist die notwendige Vernunft-
basis der offenbarten. ¢ Man mul} unterscheiden : « Glauben an Etwas »
(faith) und « Glauben, daf} etwas sei» (belief). Der Glaube an Etwas
kann weder der Sphire der Verstandesakte noch der Willensakte
eingereiht werden. In ihm muB wieder unterschieden werden der
inhaltgebende Akt und der auf diesen Inhalt gerichtete Akt des
unbedingten Festhaltens. Der erste Akt ist « verhiilltes Schauen ».
Der zweite Akt wird am besten beschrieben, wenn wir an das denken,
was wir « Sich mit einer Sache identifizieren » nennen. « Sich mit der
Glaubenssache identifizieren » besagt : « Ich soll und will nur da sein
und wert sein, sofern Du, Glaubensgut, bist und wert bist», «wir
beide stehen und fallen zusammen» ® Jeder endliche Geist glaubt
entweder an Gott oder an einen Gotzen. & Der sogenannte Unglaube
setzt an die Stelle Gottes, d. h. die Absolutsphére seines Gegenstands-
reiches, ein endliches Gut.? Der Agnostiker ist de facto nicht ein

L A, a, 0. 376. 8, 8. 0. 377

# Im AnschluB an diese Unterscheidungen Schelers spricht Dr. Otio Griindler
in seiner Schrift : « Elemente zu einer Religionsphilosophie auf phinomenologischer
Grundlage » (Vorwort von Scheler), Kosel 1922. 1. von einem voraussetzungslosen
«natiirlichen und verntnftigen'»; 2. von einem im Vollzug des Glaubensaktes
sich erschlieBenden « ubernatulhchen und verniinftigen » ; 3. von einem nur in
der Offenbarung zuginglichen « iibernatitrlichen und tiberverntunftigen » Wissen
von Gott. Mit dem ersten Wissen soll es die Ontologie und Metaphysik, mit dem
zweiten scine neue Religionsphilosophie, mit dem dritten die Dogmatik zu tun
haben. Beziiglich der Dogmatik schreibt er: « Da der Inhalt der Offenbarung
prinzipiell alle menschliche Einsicht tbersteigt, gibt es kein wissenschattliches
Mittel, diese echte Offenbarung herauszufinden und somit festzustellen, welche
der vorhandenen Dogmatiken diese ideale Wissenschaft der Dogmatik tatsidchlich
verwirklicht. An welche Offenbarung ich glaube, das ist Sache meines personlichen
religidsen Eilebens, das wissenschaftlich weder bestitigt noch widerlegt werden
kann» (pag. 36). Diese Folgerung kann vielleicht aus den Pramissen Schelers
gezogen werden. Sie liegt aber sicher nicht in der Absicht Schelers. Das Buch
Griindlers 1st — trotz der besten Absicht des Verfassers und trotz vieler trefflicher
Gedanken — als Ganzes genommen, cine bedauerliche Entgleisung.

* A a. O. 620. 5 A, a. O. 56I. 8 A a. O. 550,

" A a. O. 550,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 337

Nichtglaubiger, sondern er ist ein Glaubiger an das Nichts. Das Nichts
ist sein Gott. An das Nichts glauben — das ist etwas ganz anderes
als Nichtglauben.* Uber und hinter den wechselnden Sinnesbildern,
ihren Anziehungen wund AbstoBungen auf den Menschen, ist eine
Absolutsphire des Geistes, die entweder durch den Glauben an Gott
erfiillt oder durch den Glauben an einen Gotzen verwirrt ist. 2 Allem
bewuBten Denken, Urteilen und Wollen, geht ein vorbewuBtes unend-
liches Fiihlen und Streben, ein heimliches Vorwissen Gottes vorher. 3
Das unendliche Streben vollzieht sich in der Absolutsphire. Die
Absolutsphédre ist das Ebenbild Gottes. Es gibt nur eine Absolut-
sphiare. Es gibt nur ein Ebenbild Gottes. Die natiirliche Religion
ist nur eine Art, durch die der iibernatiirliche personale Glaube erfiillt
wird. Eine andere Art ist die iibernatiirliche Religion. Jeder religiose
Glaube ist im Grunde iibernatiirlich. Der religiose Unglaube ist ein
aktiver positiver Widerstand gegen das Ubernatiirliche, Heilige.

Unzuldnglichkeit der Metaphysik fiir die Begriindung der gotleben-
bildlichen Religion. Der Glaube an den Gott der Religion lebt — auch
als natiirlicher Religionsglaube — nicht von Gnaden der Metaphysik. 4
Die Weltschopfung, die Personalitit Gottes, die individuelle Unsterb-
lichkeit, kénnen mit den Denkmitteln der Philosophie nicht streng
bewiesen werden.® Dagegen kann die Metaphysik (beispiélsweise)
erweisen : die Existenz eines Seienden, das nur aus seinem Wesen
heraus Dasein hat, die Existenz dieses Ens a se als Prima Causa alles
kontingent Daseienden, die Geistigkeit dieses Ens a se und seine Natur
als summum bonum und als Endziel aller Regsamkeit der Welt, seine
Unendlichkeit. Zum philosophisch Erkennbaren gehort ferner die
spezifische Geistigkeit der Menschenseele, ihre Wesenszugehérigkeit zu
einem Leibe und gleichwohl ihire reale Trennbarkeit von seinem Dasein,
die Wesensideen von hoéheren und reineren Geistern, die personale
Fortdauer der Menschenseele hinaus iiber den Tod, die Existenz
einer Freiheit des Geistes, speziell des Wollens. ¢ « Was ich aber
aufs bestimmteste leugne, ist die Behauptung, es griinde die Religion
ihre eigenen Fundamentalartikel (also auch die natirlichen) irgendwie
auf diese métaphysischen Sitze in dem Sinne, dall diese Artikel
evidenzlos oder ungegriindet und falsch wiirden, wenn nicht auf die
Metaphysik Berufung ergriffen wiirde. » 7 Die Begriindung der Religion

1 A. a. O. 563. A s O 562 A a. O, 563.
4 A, a. 0. 337. 5 A. a. O. 331, ) 8 A a. O. 347.
7 A. a. O. 348.

Divus Thomas. 29



338 Thomas von Aquin oder Max Scheler

durch Metaphysik fithrt zum exzessiven Rationalismus und macht
schlieflich die Offenbarung iiberfliissig, verwischt die Grenzen zwischen
Vernunft und Offenbarung und fithrt zu unléslichen Widerspriichen. 1
Sie nimmt der Metaphysik ihre Selbstindigkeit und umgibt sie mit
Mifltrauen. * Die Personalitit Gottes entzieht sich jeder Art spontaner
Vernunfterkenntnis seitens endlicher Wesen, weil es im gegenstind-
lichen Wesen einer rein geistigen Person selbst gelegen ist, daB ihr
Dasein nur durch Selbstmitteilung (Offenbarung) erkannt werden kann. 3
Wihrend fiir die Metaphysik die Personlichkeit des Géttlichen eine
nie erreichbare Grenze des Erkennens bildet, ist fiir die Religion diese
Personlichkeit das A. und O.4 Der Gott der Religion ist ein person-
licher, lebendiger Gott ; der Gott der Philosophie ist der starre Welt-
grund. Der lebendige Gott kann durch keinen reinen Vernunftbeweis
erreicht werden. Beweisbar sind nur Sitze iiber Reales, nicht das
Reale selbst. 5 Beweisbar ist ferner nur ein Satz, der schon gefunden
ist.  Wir wiirden Gott in unseren Beweisen nicht suchen, wenn wir
ihn nicht auf anderen Wegen schon gefunden hitten. Gott finden
lehren ist etwas grundsitzlich anderes und hoheres, als sein Dasein
beweisen. Nur derjenige, der Gott gefunden hat, kann ein Bediirinis
nach einem Beweis seines Daseins verspiiren. Die christliche Patristik
— Augustinus an der Spitze — lehrte noch Gott «finden» Thre
Gottesbeweise sind Angaben, wie das religivse BewuBtsein wverfihrt,
wenn es auf dem Wege zu Gott ist und wie es auf diesem Wege sein
Ziel erreicht. 8 Diese Angaben sind Awufweise, keine Beweise. Nicht
eine dullere Hinfithrung des Menschen zur Idee und Realitit Gottes
(sei es durch sogenannte Beweise oder durch Uberredung) ist der Weg,
auf dem der sogenannte Unglaube zu beseitigen ist, sondern der an
dem besonderen Leben jedes Menschen sicher mégliche Nachweis,
daB er an die Stelle Gottes ein endliches Gut gesetzt habe.? Wieso
finden denn die herkémmlichen Gottesbeweise bei allen, die nicht in
ciner bestimmten theologischen Tradition erzogen sind, auch bei
solchen, die von tiefster Gottesliebe erfiillt sind, eine so allseitige
Ablehnung ? 8 Kann denn die Religion — auch subjektiv die wurzel-
tiefste aller Anlagen und Potenzen des menschlichen Geistes — auf
einer festeren Basis stehen, als — awuf sich selbst, auf ihrem Wesen ?
Soll das Fundamentalste auf ein weniger Fundamentales gestellt

z ﬁ a. 0. 338-342 2 A o2 0. 382 1 3 A. a. O. 356
- a. 0. 535. 5 A, a. O. 543. 6 A, a. O. 545
? A a. O. 559. & A.a. 0. 596. 578



Thomas von Aquin oder Max Scheler 339

werden 71 Die Religion besitzt in der Selbstgegebenheit des Gegen-
standes, auf den der religiose Akt gerichtet ist —- in letzter Linie Gottes
— und in der Evidenz, in der sich diese Selbstgegebenheit dem Bewuft-
sein erschlieBt, ihren letzten wund hochsten ErkenntnismaBstab ;
und es hieBle nur das Festeste auf weniger Festes stellen, wenn man
das «ungeniigend » fande.2? Die religiose Aktklasse ist die einzige
essentielle Aktklasse, bei der ein Aktvollzug auch noch abhingig ist
und sich abhingig weill von dem Gegenstande, den er intentioniert.
« Alles Wissen um Gott ist auch ein Wissen durch Gott. »2® Ist aber
die Metaphysik auch nicht notwendig — weder logisch noch sachlich —
zur Begriindung der Religion, so ist sie doch religionspadagogisch
nicht eine zufillige, sondern eine wesensnotwendige Vorstufe aller
religiosen Erkenntnis und Selbstvollendung. ¢ Es ist nicht nur nicht
ausgeschlossen, sondern sogar notwendig zu fordern, dafl die religitse
Wahrheit und Erkenntnis die metaphysische durchleuchte und der
metaphysischen Erkenntnis eine letzte religidse Deutung verleihe.
So dient die Metaphysik der Religion und die Religion der Metaphysik,
trotzdem sie voneinander ﬁnabhéingig sind. Die religiose Erkenntnis
bleibt von der metaphysischen Erkenntnis geschieden.® Sie hat ihr
Eigenobjekt, ihre Eigennorm, ihren eigenen Weg, ihren selbstindigen
Zweck, ihre Eigenanlage. Aber auch die Metaphysik hat als Bediirfnis,
als Problem, als Gegenstand und als Methode eine selbstindige Ver-
Wufzelung im menschlichen Geiste. 7 Die Metaphysik mufl sich frei
gestalten, nur dann hat sie ihre Vollbedeutung fiir die Religion. 8
Die Frage nach dem Wesen der an sich bestehenden Welt und des
sie bedingenden Urgrundes ist die metaphysische Frage katexochen. ?
Daf} die Metaphysik ganz frei und aus sich selbst heraus zu Einsichten
kommt, welche die eigengesetzliche Entfaltung der Religion auf ihren
héchsten Stufen mitenthilt, das ist nur ein sicheres Zeichen jener
tieferen Einheit der menschlichen Natur, des menschlichen Geistes
und des Seins, die sich jenseits aller Absichtlichkeiten und blof} will-
kiirlich gewollten « Einheit » von selber durchsetzt und darlegt ; eben
dann darlegt, wenn allem, was wahrhaft in uns «vom Geiste » ist,
freier und eigengesetzlicher Spielraum seiner Entwicklung gewihrt
wird. 10 In der Religion ist Gott Objekt und zugleich Ursache ; in der

1 A. a. O. 582, * A..a 0. 605. ¢ A, 2.0, 58z
4 A, a. O. 616. 5 A. a. O. 620. § A. a. 0. 620.
7 A, a. 0. 334. 8 A, O, 354 £ % A a O 324
10 A, a. O. 331.



340 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Metaphysik ist er Gegenstand, aber nicht Ursache. In der Religion
wird Gott gefunden ; in der Metaphysik wird Gott gesucht. Der
gesuchte und gefundene Gott ist ein Gott; der Gott der Philosophie
und der Gott des Glaubens ist derselbe Gott. Der metaphysische und
der religiose Geist ist der ndmliche Geist. Kraft dieser Einheit wird
die Religion mit der Philosophie von selbst zusammen stimmen, wenn
beide in voller Freiheit sich entwickeln.

Beweis [tir das Dasein Gottes aus der Existenz der Ebenbildlichkeit
des Menschen. Wenn das Gottliche und alles, was mit ihm in wesentlicher
Beziehung steht, nur in Akten vom Wesen der religidsen Akte gegeben
ist, so ist die Darlegung der Existenz einer fiibernatiirlichen Seins-
sphéare an erster Stelle nicht durch « Beweise » zu erbringen, die von
Tatsachen auBerreligioser Erfahrung ausgehen, sondern durch Weckung
und Erweckung der religibsen Akte im menschlichen Geiste selbst ;
ferner, wenn diese Erweckung erfolgt ist, durch urspriinglichen « Auf-
weis » 1, resp. durch « Nachweis » 2 des wesensmifigen Anschauungs-
gehaltes, der in den religiosen Akten gegeben ist.® Trotzdem ist die
Frage berechtigt: Kann aus dem Dasein religioser Akte im Geiste
des Menschen das Dasein Gottes gefolgert werden ? Auf diese Frage
ist die einzige sinnvolle Antwort: Nur Gott kann die Ursache der
religivsen Anlage des Menschen sein. Der Gegenstand der religigsen
Akte ist zugleich die Ursache ihres Daseins. Alles Wissen von Gott
ist notwendig zugleich ein Wissen durch Gott.* In kunstgerechter
Form lautet der Beweis also : Der menschliche Geist vollzieht inten-
tionale Akte, die von allen moglichen Synthesen endlicher Welt-
erfahrung verschieden sind ; der menschliche Geist besitzt einen Uber-
schuff an Kriften und Fahigkeiten, die ebensowenig in der Welt-
erkenntnis und Weltarbeit eine Anwendung finden, als sie durch
Erfahrung der Welt und Anpassung an die Welt erkldrt werden konnen.
Nun aber ist eine alle mogliche irdische Anwendung iberfliigelnde
Kraft, ein vom Standpunkt auch der denkbar vollkommensten An-
passung an die Welt wnjaflicher Uberschuff von geistigen Kriften
und von geistigen Forderungen o/mne ein dazugehorendes reales unend-

1 « Unter « Aufweis» oder « Aufdeckung» versteht man ein erstmaliges
Zeigen von Etwas, das noch nicht gefunden ist.» p. 546.

2 « Unter « Nachweis » versteht man im Unterschiede von « Beweis» das
nach Regeln wiederfinden lehren von Etwas, das gefunden ist. p. 546.

2 A a. 0. 538.

1 A, a. 0. 547.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 341

liches Gegenstandsreich — Gott — ein véllig irrationales Faktum.
Also existiert Gott. ! :

Zusammenfassung. Im tiefsten Grunde der menschlichen Seele
leuchbtet das Bild Gottes auf. Diese Gottihnlichkeit ist die Stelle,
an der Gott unmittelbar auf die Seele einwirkt, sein Licht in die Seele
hineinstrahlt. Die Wirkung dieser Einstrahlung ist das eigentlichste
— Geistsein. Darum wird der Geist die erste Schopfung Gottes, die
urspriinglichste Offenbarung Gottes, lebendiger Spiegel Gottes genannt.
Lebt der Mensch im Geiste, ist er in seinem Wesen und Lieben dem
Geiste zugewandt, dann schaut er im Geiste das Ebenbild Gottes
unmittelbar. -Das Ebenbild Gottes ist ja nichts anderes als Licht
Gottes oder Gottesstrahl, der an einer bestimmten Stelle aufleuchtet.
Gott teilt sich dem Geist auf eine zweifache Weise mit : auf natiirliche
Weise durch die Sprache der Natur und der Geschichte, auf iiber-
natiirliche Weise durch das Wort der heiligen Person. Der Geist
antwortet auf diese Selbstmitteilung Gottes durch den Glauben —
den natiirlichen und iibernatiirlichen, durch die natiirliche und fiber-
nattirliche Religion. Die Religion griindet auf der objektiven Offen-
barung und dem subjektiven Glauben. Der menschliche Geist kann
der wirklichen Offenbarung Gottes auch einen aktiven positiven Wider-
stand entgegensetzen und an die Stelle Gottes in der unendlichen
Aktsphire ein Phantom setzen. Die Religion ist ihrem Wesen nach
autonom. Ihr Akt ist Eigenakt, ihr Objekt Eigenobjekt, ihre Gesetz-
lichkeit Eigengesetzlichkeit, ihre Intuition Grundintuition, ihr Erlebnis
Grunderlebnis, ihre Erkenntnis Eigenwissen. Die Religion steht auf
sich selbst. Sie 148t sich nicht durch auBerreligivse Akte begriinden.
Das hiefle: das Begriindete zum Grund des Grundes machen. Die
Metaphysik ist nicht Religion und die Religion ist nicht Metaphysik.
Die metaphysische Anlage des Menschen ist die der religivsen Anlage
nichstliegende Schicht des Geistes. Der Metaphysik kommt — auch
der Religion gegeniiber — volle Selbstandigkeit zu. Die Metaphysik
dient der Entfaltung der religiosen Erkenntnisse und vermittelt das
Verstindnis zwischen der Religion auf der einen und der Wissenschaft
und Kultur auf der anderen Seite. Die Religion soll die Metaphysik
durchleuchten. Wer die Religion verloren hat, kann nicht durch die
Vernunft iiberzeugt, sondern nur durch die Erweckung des Glaubens
wieder fiir die Religion gewonnen werden. Das Dasein Gottes — im

L A, a. O. 553.



342 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Vollsinn des Wortes genommen — kann durch die Philosophie nicht
bewiesen werden. Die Metaphysik aber kann auf Grund der Religion
das Dasein des lebendigen Gottes aufweisen. Der metaphysische und
religiose Geist sind in der Einheit der Gottebenbildlichkeit zur innigsten
Harmonie verbunden. Man lasse also die Religion und die Philosophie
sich moglichst frei entfalten und — die Ordnung wird sich von selbst
durchsetzen. Veritas liberabit vos.

II.

Thomas von Aquin spricht vom Ebenbild Gottes im Menschen
ex professo in der quaest. 93. des I. Teiles seiner Summa theologica.
Der Inhalt der Quaestion — kurz zusammengefal3t — ist folgender :
Das Bild ist eine Art Ahnlichkeit. Imago est similitudo quaedam.
Aber nicht jede Ahnlichkeit mit einem anderen wird Bild desselben
genannt. Zum Bildcharakter gehort, daB die Ahnlichkeit des Vorbildes
in ihm zum Ab- oder Ausdruck komme. Imago est similitudo expressa. !
Damit ist aber das Abbildsein noch nicht erschépft. Das Abbild wird
Vollbild, d. h. Ebenbild, wenn die Ahnlichkeit das spezifische Sosein
des Vorbildes betrifft und nicht nur in ganz allgemeinen, generischen
oder gar unwesentlichen Ziigen besteht.? Jeder endliche Geist als
Geist ist ein Ebenbild Gottes und je hoher ein Geist in der Gradordnung
der Geister steht, um so tiefer ist ithm die Gottebenbildlichkeit ein-
gedriickt. ® Im menschlichen Geiste wird ein dreifaches Ebenbild
Gottes unterschieden : Ein Ebenbild der Schépfung (imago creationis),
ein Ebenbild der Erlésung (imago recreationis) und ein Ebenbild der
vollendeten Ahnlichkeit (imago similitudinis). Sie heiBen zuweilen
auch : Ebenbild der Natur, Ebenbild der Gnade und Ebenbild der
Glorie. ¢ Das Ebenbild der Schépfung oder der Natur ist die allen
Menschen gemeinsame Geistnatur, sofern sie Anlage ist zur Gottes-
erkenntnis und Gottesliebe. 8 Das Ebenbild der Erlgsung oder der
Gnade ist die aktuelle oder habituelle Wiederspiegelung Gottes i der
Gotteserkenntnis und Gottesliebe, soweit eine solche hier auf Erden

1T1q.93a. 1.
21 q. 93 a. 2 unda. 6.
#14q.93a. 3
1 q. 93 a. 4.

% « Uno modo, seccundum quod homo habet aptitudinem naturalem ad intelli-
gendum et amandum Deum ; et haec aptitudo consistit in ipsa natura mentis,
quae est communis omnibus hominibus.» I q. 93 a. 4.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 343

durch die gottliche Gnade auf wmvollkommene Weise moglich ist. 1
Das Ebenbild der vollendeten Ahnlichkeit oder der Glorie ist die
vollkommene Abspiegelung Gottes im vollendeten Akte der Gottes-
erkenntnis und Gottesliebe. 2 Die Gotteserkenntnis und Gottesliebe
erreicht ihre Vollendung in der Anschauung Gottes und im Genusse
seiner Seligkeit. Nicht nur die eime gottliche Natur, sondern auch
die drer gottlichen Personen sind im Ebenbilde Gottes abgebildet. 3
Die Ebenbildlichkeit mit Gott mufl dem Vollzug der Akte der Erkenntnis
und Liebe Gottes im eigentlicheren Sinne zugesprochen werden als
den Prinzipien derselben, da im Aktvollzug die Ahnlichkeit mit dem
Actus Purus grofler ist als in der blofen Fahigkeit zum Akt.* Nicht
alle geistige Betédtigung des Menschen ist gottebenbildliche Betidtigung.
Nur in den religiosen Akten, d. h. in jenen, die sich auf Gott als eigen-
tiimlichen Gegenstand beziehen, wirkt sich das Ebenbild Gottes aus. 3

Die thomistische Ebenbildtheologie, die wir mit diesen paar
Strichen im Umrisse gezeichnet haben, ist ein Kommentar zur Eben-
bildlehre des hl. Augustinus. Das Eigenttimliche der thomistischen
Erklarung aber ruht in der Art, wie Thomas den Hohenflug Augustins
durch Anwendung des aristotelischen Begriffspaares Potenz und Akt
unserem Blicke ndher bringt. Thomas hat dadurch die Fliigel des
hl. Augustinus nicht beschnitten, wohl aber den héchsten und tiefsten
der Kirchenvéiter gerade in dem, worin er seine unverglelchhche GroBe
zeigt, vor Miverstindnissen geschiitzt.

Der hl. Thomas faBt die ganze Natur des menschlichen Geistes
auf als Potenz (aptitudo) zur ebenbildlichen Gotteserkenntnis und
Gottesliebe. Die aktuierte Potenz ist das Ebenbild Gottes im Vollsinne
des Wortes. Das, was der menschliche Geist von Natur aus hat, verhalt
sich zu dem, was er durch die Gnade und Glorie wird, wie Potenz zam
Akt. Tn der Beleuchtung von Potenz und Akt werden in der Ebenbild-
theorie des hl. Thomas die Gremzen der Natur und der Ubernatur
scharf voneinander abgehoben und ihre Gebiete deutlich sichtbar
gemacht. Ein Aufgesogenwerden der Natur durch die Ubernatur
und ein Sichverfliichtigen der Ubernatur in der Natur ist bei dieser

1« Alio modo, secundum quod homo actu vel habitu Deum cognoscit et
amat, sed tamen imperfecte; et haec est imago per conformitatem gratiae.»
Iq.93a. 4. Der Ausdruck « conformitas » gratiae (« Vergottung » durch die Gnade)
zeigt sehr schén an, worum es sich bei dieser Ebenbildlichkeit handelt,

* Tertio modo, secundum quod homo Deum actu cognoscit et amat perfecte ;
et sic attenditur imago secundum similitudinem gloriae.» I q. 93 a. 4.

*T14q.93a. 5. *Tq 93a. 7. °1q.93a. 8.



344 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Auffassung ausgeschlossen. Zweitens vermag Thomas durch seine
tiefsinnige Handhabung von Potenz und Akt in der Beurteilung der
Gottebenbildlichkeit sowohl der Vernunft wie dem Glauben die volle
und ganze Eigemart zu wahren, so daBl Zwei- und Vieldeutigkeiten
bei Thomas ' einfach unméglich- sind. Drittens endlich bringt die
Beziehung von Potenz und Akt die natlirliche und die tibernatiirliche
Ordnung in das wntimste Verhdlinis zueinander.

Und gerade diese drei Vorziige vermissen wir in der Lehre vom
Ebenbild bei Max Scheler.

1. Ein paar Fragen zuerst an Max Scheler ? Ist der menschliche
Geist ein selbstindiges, fiir sich bestehendes, substantielles, subsistentes
Wesen oder nicht ? Die Frage ist berechtigt. Oder ist vielleicht der Gaist
nur eine BewuBtseins-Einheit, eine Erlebniseinheit ? Die Frage dringt
sich um so mehr auf, als Scheler immer wiederholt : Geist ist Person-
lichkeit und die Person ist nur Person im Vollzug ihrer Akte. Kommt
dem Geiste die Selbstverantwortlichkeit nur so lange zu, als er das
Bewufisein dieser Verantwortlichkeit mit sich herumtrigt ? Und wird
etwa in dem MaBe, als das Gewissen eines Menschen sich abstumpft,
auch seine Geistigkeit ausgeléscht ? Diese Fragen sind recht zudringlich,
aber sie drangen sich von selber auf beim Lesen der Scheler’schen
Biicher. Besteht die «religiose Anlage» gerade so lange und nicht
linger als Gott den « Geist» beleuchtet ? Was wird denn eigentlich
vom gottlichen Lichte bestrahlt ? Miissen wir uns vielleicht den Geist
vorstellen als den Punkt, in den der Strahl des Gotteslichtes auslduft ?
Was ist denn der Geist ? Was denkt sich Scheler unter dem Wort
« Geist » 7 Ist er etwa ein gottlicher Hauch, der alles, was er beriihrt,
an sich zieht ? Ich gehe durch den Wald. Ein geheimnisvolles Siuseln
und Wehen und Fliistern und Reden Gottes geht durch den Wald.
Ich fithle mich geriihrt. Ist dieses Angehaucht- und Angesprochen-
werden mein «religioser Geist» ? Ich komme mit einem frommen
Menschen zusammen. Seine frommen Reden und seine fromme Art
gehen mir zu Herzen. Ist dieses fromme Angesprochenwerden mein
«religioser Geist » ? Was ist der metaphysische, was ist der religiose
Geist 7 Was ist itberhaupt der Geist ? Ist er iiberhaupt Etwas oder
ist er ein reines Zuriickbezogenwerden auf Gott ? Ist er eine Substanz
oder ist er nur eine Relation ? Oder gar nur ein Relationserlebnis ?
Scheler sagt: In der Gottebenbildlichkeit ruht die tiefste Einheit
der menschlichen Natur. Hat der Geist auch eine Natur ? Die Natur
geht immer auf eines. Worauf geht die Geistnatur ? Auf Gott. Und



Thomas von Aquin oder Max Scheler 345

im irreligiosen Menschen ? Worauf geht sie da ? Da geht sie auf
ein Phantom. Aber die Natur geht doch nicht bald da, bald dorthin.
Die Natur geht auf eines, Wie kann die Geistnatur bald schlafen,
bald wieder aufgeweckt werden ? Das ist doch sonst nicht Naturart.
Was bedeutet «die tiefste Einheit der Natur » des Geistes ? Ist diese
Einheit eine substantielle oder BewuBtseinseinheit bezw. Erlebnis-
einheit ? Ist Sesn und Bewuftsein auf der Hohe des Geistes ein und
dasselbe ? Wire das der Fall, dann wiirde der Unterschied zwischen
Natur und Ubernatur dahinfallen und dann miiBte auch jede Grenz-
bestimmung aufhéren. FaBt man den Unterschied zwischen iiber-
natiirlicher und natiirlicher Ordnung fest und ermst ins Auge, dann
hat man sich zundchst Klarheit zu verschaffen iiber die Differenz
des substantiellen endlichen Seins und des substantiellen umendlichen
Seins. Das Bewufisein richtet sich nach dem Sein. « Cognitum est
in cognoscente secundum modum cognoscentis. Cuiuslibet cognoscentis
cognitio est secundum modum suae naturae.»! Dem Unendlichen
der Seinsweise nach' eignet ein Unendliches der Erkenntnisweise nach
und der endlichen Seinsweise eines Dinges kommt auch eine endliche
Erkenntnisweise zu. Eine endliche Substanz mit semer endlichen
Seinsweise kann nicht eine unendliche Substanz mit ihrer unendlichen
Seinsweise werden. Das wiére nicht nur sinnlos, sondern widersinnig,
weil dadurch beides, das Unendliche und das Endliche, aufgehoben
wiirden. Sinnvoll also ist die Einsicht in das Wesen der Ubernatur
nur dann, wenn das Ubernatiirliche in der Weise gefaBt wird, daf
die unendliche Erkenntnisweise des unendlichen Gottes dem end-
lichen Geiste so mitgeteilt wird, daB er nicht auf seine Weise, sondern
auf Gottes Weise, nicht mit seinen etgenen Augen, sondern mit Gotles
Augen schaut. Und weil Gottes Auge in erster Linie auf seinem Wesen
ruht und erst von da aus auf seine Geschépfe blickt, darum liegt es
im Wesen der iibernatiirlichen Erkenntnis, unmittelbar auf Gott und
von Gott her auf das andere gerichtet zu sein.® Unser Denken und
Leben und Lieben und Fiihlen kann nur soweit iibernatiirlich genannt
werden, als Gottes Art, sich selbst und die Welt und das Leben anzu-
schauen, wmsere Anschauungsweise wird, als der Formalgrund, der
Gott ergen ist, die Form wird, in der wiz Gott erkennen, als Gott uns
nicht in unendlicher Ferne als letztes Glied einer langen Kausalreihe



346 Thomas von Aquin oder Max Scheler

und letzter Ruhepunkt eines unruhigen Strebens erscheint, sondern
als Prinzip eines neuen, hoheren Lebens. !

Darin liegt ein Doppelverhiltnis eingeschlossen : ein Kausal-
verhdltnis und ein Wesensverhdlinis. 2 Das Kausalverhiltnis lautet :
Soll Gottes Art, sich selbst zu erkennen und zu lieben, unsere Weise
werden, Gott zu fassen und zu lieben, dann mull Gott dem Geiste
Licht von seinem Lichte, Kraft von seiner Kraft mitteilen. Gottes
Licht und Gottes Kraft, unser Licht und unsere Kraft geworden, ist
etwas Gewirktes und besitzt alle Eigenschaften des Gewirkten. In
dieser Beziechung ist Gott die Ursache und das Ubernatiirliche in uns
die Wirkung Gottes. Das Wesensverhiltnis wird durch den Satz durch-
sichtig : Gott ist im ibernatiirlichen Leben unser Hesl (beatitudo),
unser Gegenstand (objectum), unser Akt. Die drei Ausdriicke « Gott —
Heil », — « Gott — Gegenstand » — « Gott — Akt » sind bedeutungsvoll.
DafBl all unser iwbernatiirliches Erkennen ein Heilserkennen, unser
iibernatiirliches Wissen ein Heilswissen, unsere iibernatiirliche GewilSheit
eine HeilsgewiBheit sei, steht fitr Thomas iiberall fest. Die « Beatitudo »
bildet fiir Thomas immer und iiberall die Grenzlinie zwischen iiber-
natiirlicher und natiirlicher Lebensfithrung und zwischen natiirlicher
Ethik und theologischer Moral.

Wenn der hl. Thomas von Aquin von gegenstindlicher Erkenntnis
und Liebe Gottes spricht, dann sagt er das Hochste, was ein Mensch
iiberhaupt sagen kann. Gegensiand des Erkennens (das Analoge gilt
auch vom Wollen) ist nach Thomas in erster Linie das anschaulich
Gegebene und was nicht in der Anschauung gegeben ist, nur soweit,
als es mit dem Gegebenen der Anschauung in Verkniipfung steht.
Nun aber ist das Wesen Gottes hier auf Erden nie anschaulich gegeben
und kann nie mit einer natiirlichen Anschauung verkniipft werden.
Also ist die gegenstindliche Erkenntnis Gottes ihrem Wesen  nach
iibernatiirlicher Art. Darum gibt Thomas einmal auf die Frage: Wie
denn die Religion des natiirlichen Ethos zur Religion der gottlichen
Liebe sich verhalte, die kurze Antwort: Die ethische Religion steht
zu Gott in einem Zweckverhdlinis, die gottliche Liebe dagegen in einem
Objektverhdltnis. 3

1T1q.12a.4; I-IT q. 4 a. 18; I q. 12 a. 1 ad 4; II-II q. 81 a. 5 ad I
et ad 2; I-IT q. 4 a. 8. '

21q.12a. 1 ad 4: « Potest esse proportio creaturae ad Deum, in quantum
se habet ad ipsum, ut effectus ad causam, et ut potentia ad actum.»

8 JI-IT q. 81 a. 5 ad 1 et 2 : « Virtutes theologicae habent actum circa Deum



Thomas von Aquin oder Max Scheler 347

Den beiden augustinischen Ausdriicken «Heil» und « Objekt »
setzt Thomas als dritten den aristotelischen terminus « Actus» an die
Seite. In der Erklirung des Gottebenbildes tritt der «actus» derart
in den Vordergrund, daB er gar nicht iibersehen werden kann.! In der
Verwendung des Aktbegriffes erscheint hier — wie iiberall bei Thomas
— die thomistische Eigenart. Wo steckt der Grund der Vorliebe des
hl. Thomas fiir den « Actus » ? Weil diese Auffassung wie keine andere
geeignet ist, Licht in die dunkelsten Gebiete zu bringen. Der Akt
birgt in sich die Forderung, nach der Potenz zu suchen. Die Potenz
ist viel schwerer zu fassen als der Akt. Und doch gibt es keine rechte
Aktanschauung ohne die richtige Potenzauffassung. Actus proprius
est in propria potentia. Das Wesensverhdltnis, das in der Proportion
der Potenz zum Akte liegt und das Kausalverhdiltnis, das in der
Aktuierung der passiven Potenz durch die entsprechende aktive Potenz
besteht, wird von Thomas von Aquin bei allen Arten des Werdens
analog angewendet — angefangen von der Erklarung der einfachsten
Lokalbewegung bis hinauf zur hoéchsten iibernatiirlichen geistigen
Anniaherung an Gott.

In der Erkenntnis des hl. Thomas: Die menschliche Geistnatur
ist wesentlich Anlage zur (ibernatiirlichen) Gofteserkenninis und Goites-
liebe, verbinden sich die hochste augustinische und tiefste aristotelische
Einsicht. Diesen fundamentalen Satz konnte nur jener so emfach
niederschreiben, der sowohl den theologischen Blick des Augustinus
als auch das metaphysische Aqge des Aristoteles zu eigen hatte. Die
aristotelische Metaphysik des Geistwesens und die augustinische
Theologie des Ebenbildwesens werden von Thomas an dieser Stelle
in das Verhdltnis von Potenz zu Akt gesetzt. Der metaphysische
Zug des Geistes hat eine unendliche aptitudinale Spannweite. Die
tiefste Anlage des Geistes ist seine metaphysische Anlage. Der meta-
physische Geist verhilt sich zum dibernatirlichen Geist wie Potenz
zum Akt. .

Wenn vom natiirlichen und iibernatiirlichen Ebenbild Gottes
die Rede ist, liegt die Gefahr nahe, in diese Unterscheidung einen
Sinn hineinzulegen, der grundverkehrt wire, den Sinn ndmlich : das
natiirliche Ebenbild Gottes im Menschen ist die Anlage zur natiirlichen
Erkenntnis und Liebe Gottes; das iibernatiirliche Ebenbild Gottes

sicut circa proprium objectum ; religio ordinat hominem in Deum, non sicut in
objectum, sed sicut in finem. »
1T q. 93 a. 4.



348 Thomas von Aquin oder Max Scheler

ist die Anlage zur {ibernatiirlichen Erkenntnis und Liebe Gottes. Der
Unterschied zwischen Natur und Ubernatur ist nur insofern in der
Naturanlage des endlichen Geistes begriindet, als diese ndmliche reine
Naturanlage das eine Mal eine Beziehung zur akfiven endlichen, das
andere Mal eine Beziehung zur aktfiven unendlichen Potenz besagt.
Durch eine endliche aktive Potenz kann die gottebenbildliche Anlage
des endlichen Geistes nicht aktuiert werden. Ein solches Urteil wire
ein evidenter Widerspruch, ‘da ja das gottebenbildliche Erkennen
und Lieben ein Gotterkennen und Gottlieben ist, wie Gott sich selbst
erkennt und liebt. ,

Die natiirliche Gotteserkenntnis und -Liebe ist eher ein Gott-
suchen als ein Gotthaben. In der natiirlichen Gotteserkenntnis haben
wir es — wie Thomas einmal sagt — eigentlich nur mit einem Schatten
Gottes (umbra Dei) zu tun. Der vollendetste Einblick in den Zusammen-
hang Gottes mit der Welt auf Grund des Kausalschlusses und die
vollkommenste Hingabe des Menschen an Gott in Folge natiirlicher
Einsicht ginge ebensowenig iiber das reine Gottesebenbildseinkdnnen
hinaus, wie die elementarste natiirliche Erkenntnis und Liebe Gottes.

Mit Potenz und Akt sind die Grenzen der Natur und Ubernatur
ganz klar umschrieben.

Der Kampf Schelers gegen eine natiirliche Religion, die sich auf
eine offenbarungsfreie rein natiirliche Gotteserkenntnis stiitzt, wird
dadurch gegenstandslos. Durch ein verstdndnisvolles Eingehen auf
den thomistischen Pofenzbegriff aber ware Scheler von den folgenden
vier schweren Belastungen befreit worden : 1. Er hitte seine Scheu
vor dem herkommlichen Schopfungsbegriff abgelegt ; 2. er hitte keinen
Anstand mehr genommen, der Personalitdt den Vollbegriff der Substanz
beizulegen ; 3. er hitte in der Metaphysik nicht mehr eine Gefahr fiir
die Religion sehen konnen ; 4. er hatte die Frage stellen und ldsen
konnen : Wie ist eine ibernatiirliche Ordnung diberhaupt moglich, wie
kann ein endlicher Geist ein Ebenbild und Kind Gottes werden ?

Es ist ein Jammer. Der Pofenzbegriff ist dem modernen Denken
einfach abhanden gekommen. Das Fehlen des Potenzbegriffes spielt
in der Entwicklung des modernen Geistes eine verhidngnisvolle Rolle.
Man verfolge die Geschichte der neueren Naturwissenschaft, man
verfolge die Geschichtsphilosophie, man verfolge die Geschichte der
Philosophie, man verfolge innerhalb der Geschichte der Philosophie
insbesondere ‘die Geschichte der Erkenntnistheorie, iiberall wird man
finden, daB der Potenzbegriff fehlt.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 349

2. Scheler tut sich viel darauf zugute, die Eigenart der Religion nach-
gewiesen zu haben. Alle seine Untersuchungen iiber Religion gipfeln
im Satz: « Alles Wissen um Gott ist auch ein Wissen durch Gott. »
Aus diesem Grundsatz wird dann der weitere religitse Satz abgeleitet :
«Die in der Offenbarung enthaltenen Aussagen diirfen nicht an einer
aufer ihr befindlichen Sachnorm ermessen werden.» Wer also die
Religion — sagt Scheler — nach dem beurteilt, was sie fiir das Diesseits,
fiir die Wissenschaft, fiir die Kultur, fiir den Fortschritt getan hat
oder noch tut, der verkennt durchaus ihr Wesen. Die Religion ist
autonom. Ihr Gegenstand ist Gott. Im Glauben, Hoffen und Lieben
erfassen wir den lebendigen, personlichen Gott. Der Glaube aber hat
mit dem gewodhnlichen Erkennen und Wollen nichts zu tun. Wir
glauben etwas, weil wir an eine Person glauben, weil eine heilige oder
heiligste Person es ist, die redet, handelt, sich dauflert. Es gibt auch
ein religioses Erlebnis.

Diese AuBerungen sind sehr wahr, soweit sie die iibernatiirliche
Ordnung nach der Aktseite hin im Auge haben. Das iibernatiirliche
Denken und das iibernatiirliche Leben hat ein eigenes Objekt und
ein eigenes Gebiet, stiitzt sich auf eigene Prinzipien, wird nach eigenen
Gesetzen geregelt und an eigenen Normen gemessen, geht den eigenen
Weg und hilt sich an eine eigene Methode. Thomas wiederholt diese
Wahrheit an einem fort und betont sie stets mit Nachdruck.® Die
Eigenart eines Aktes aber wird nicht voll durchschaut, wenn die Eigenart
der Potenz nicht mit ins Auge gefafit wird. Proprius actus est in
propria potentia.

- Das AuBlerachtlassen des Pofenzbegriffes hat auch in dieser Hinsicht
bei Scheler tiefgehende Folgen. Nicht nur die AuBenseite seiner Reli-
gionsphilosophie wird dadurch bertihrt, nicht nur einzelne Stellen
an der Peripherie seines Systems ungiinstig beeinflufit, sondern das
Herz seiner ganzen Lebensauffassung wird getroffen. Das Herz und
Zentrum der Scheler’schen Lebensauffassung ist sein  « phdnomeno-
logischer » Standpunkt. Das Wesen dieser « Phdnomenologie » besteht
darin, daf in allen Lebensfragen, insbesondere den religidsen Fragen,
das Erlebnis, die innere Erfahrung, das letzte entscheidende Wort
haben soll.

11q.93a 4; 1 q.8a.3;I-11q.23a.1;IIlq.4a.7adz2: III
q. 112 a, 3; II-11 q. 1 a. 2 ad 3; II-II q. 1 &, 1; 1I-I1 q. 17 a. 2 : II-II q. 23
a.1; II-I1 q. 2 a. 6 ad 3: «humana cognitionon est regula fidei, sed veritas divina. »



350 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Thomas weist nach, da} diese sogenannte « phianomenologische »
Ansicht im Fehlen des Potenzbegriffes die letzte Wurzel habe. Der
Nachweis findet sich in I-II q. 112 a. 5. Es ist ja wohl wahr — sagt
Thomas — daB alles das, was wesentlich mit der Seele selbst gegeben
ist, erfahrungsmdpig (experimentali cognitione) wahrgenommen wird. 3
So nehmen wir den Willen im Vollzug des Wollens, das Leben im
Vollzug des Lebens, erlebnismaBig wahr. 2 Ferner : Wenn wir etwas
wissen, sind wir auch gewil3, daB wir es wissen, und wenn wir glauben,
sind wir auch gewill, dafl wir glauben. 3 Eine Heilsgewillheit aber,
auf die wir alle Sitze, die unser Heil betreffen, aufbauen kénnten,
gibt es nicht. Beweis: Um eine solche Gewiflheit zu haben, miilite
uns Gott, das Prinzip und Objekt der Gnade, anschaulich gegenwartig
sein, so daB wir mit' GewiBheit seine Gegenwart bezw. Abwesenheit
wahrnehmen konnten. Nun aber ist uns Gott hier auf Erden nicht
anschaulich gegenwirtig, kann uns auch gar nicht so gegenwirtig
sein. Also haben wir hienieden keine Hetlsgewifheit. ¢ Dall uns Gott
hier auf Erden nicht anschaulich gegenwirtig ist, beweist Thomas
an der angezogenen Stelle aus der Schrift. Dafl er uns hier unten
nicht gegenwirtig sein kann, folgert Thomas aus dem Verhiltnis von
Potenz und Akt. In syllogistischer Form wiirde seine Folgerung etwa
so lauten : Proprius actus est in propria potentia. Nun aber ist das
Licht der Vernunft, solange es auf das simnlich Gegebene eingestellt
bleibt, nicht die potentia propria fiir das lumen visionis. Also koénnen
wir hier unten Gott nicht schauen. Den Untersatz befestigt Thomas
an der psychologischen Tatsache, daB3 die Hohe unserer Kontemplation
genau Schritt hélt mit der Abkehr vom Sinnlichen. Die letzte Spitze
intellektueller Betdtigung in der Anschauung Gottes wird also die
volle Abkehr von der Mitbetdtigung der Sinne zur Voraussetzung

haben. &
Da aber der Glaube ein verhiilltes Schauen und das Glaubenslicht

eine Anteil- und Vorwegnahme des Glorienlichtes ist, findet im leben-
digen Glauben eine so deutliche Gnadenerfahrung und ein so unzwei-
deutiges Heilserlebnis statt, daB — menschlich gesprochen — in ihm
eine untriigliche Gewihr beziiglich des Seelenzustandes geboten wird. ¢

11IIq.1124a 5adr. 2 1III q. 112 a. 5 ad 2.

# 1, c. ad 2, ‘ 4 I-II q. 112 a. 5.

5 Summa c. Gent. III c. 47. In diesem Kapitel findet sich auch eine inte-
ressante Auseinandersetzung mit den Vertretern des Augustinismus seiner Zeit
iiber die Auffassung des hl. Augustinus.

¢ T-IT q. 112 a. 5.



Thomas von Aquin oder Max Scheler : 351

Doch absolut untriiglich ist das religiose Erlebnis nicht. Es hingt
von vielen Faktoren ab. Wie vieles wird unter dem Deckmantel des
religiosen Erlebnisses herumgeboten, was mit Religion nichts zu schaffen
hat ? Das religiose Erlebnis darf nicht zur Basis einer Religionsphilo-
sophie oder gar zum Fundament einer Theologie des Lebens gemacht
werden.

In diesem Punkte besteht zwischen Thomas und Scheler ein
abgrundtiefer Gegensatz. Scheler fundiert das Leben und das Wissen
um das Leben auf die gottrunkene persoénliche Freiheit; Thomas
dagegen hélt es mit dem hl. Paulus : Aliud fundamentum nemo potest
ponere, quam quod positum est, quod est Christus Jesus. Das Licht
des Auktoritdtsglanbens, das der Verbindung mit Christus in seiner
Kirche voranleuchtet, entspricht ganz der spezifischen Natur des
menschlichen Geistes, der in seiner Ausbildung auf Erden auf den
Fortschritt in der geordneten Gemeinschaft hingeordnet ist. Proprius
actus est in propria potentia.

3. Scheler setzt in seiner Polemik gegen die Theologie der Schule
voraus, daBl — geméB ihrer Lehre — die Séitze der geoffenbarten
Wahrheit erst durch Berufung auf die Metaphysik evident, begriindet
und wakr wiirden. ' Man staunt, so etwas zu lesen bei einem so ernsten
Gelehrten, wie Scheler es ist. Mir ist bisher noch kein Scholastiker
unter die Augen gekommen, der die Ewidenz, die Begriindung und
die Wahrheit der Glaubenswahrheiten von der Vernunft abhingig
gemacht hitte. Der Akt hat seine Evidenz, seine Begriindung und seine
Wabhrheit doch nicht von der Potenz. In der natiirlichen Ordnung
hat umgekehrt die Potenz ihre Evidenz, ihre Begriindung und ihre
Wahrheit vom Akt. Im Verhiltnis der natiirlichen zur iibernatiirlichen
Ordnung trifft auch das nicht zu. Beide haben innerhalb ihrer Grenzen
eine volle Selbstandigkeit, was aber nicht ausschliet, daBl das Eine,
das Niedere, sich dem anderen, dem Ho6heren unterordne, analog wie
die Potenz dem Akt untergeordnet ist. Scheler ist also iiberall da im
Recht, wo er der Urspriinglichkeit sowohl des Glaubens wie der
Philosophie das Wort redet. Aber er hat Unrecht, wo er die beiden
in Harmonie zu bringen sucht. '

Zu diesem Zwecke hat er das sogenannte « Konformitdtssystem »
ersonnen. 2 Das Konformitdtssystem ist das System — wir méchten
so sagen — des Getrenntmarschierens und Vereintschlagens. Diese
neue Ansicht will —in drei Sdtze zusammengefalt — etwa das Folgende

1 M. Scheler, a. a. O. 348. 2 A. a. 0. 348-37s.



352 Thomas von Aquin oder Max Scheler

lehren : Das wirklich-Daseiende im Geistesleben wird nur berithrt durch
die Religion ; die Vernunft hat es mit gegebenen Wesenszusammen-
hingen zu tun. Die Religion — das Personlichste im Menschen —
verbindet uns mit dem wahren Gott; die Philosophie fithrt nur zu
einem starren Ens. Die Attribute aber, die der homo religiosﬁs seinem
lebendigen Gott beilegt, sind konform den Attributen, die der echte
Philosoph seinem Weltgrund zuschreibt. Und diese Konformitit
griindet in der Einheit der Menschennatur — im Ebenbild Gottes.

Wird Realitit und Wesen, Existenz und Essenz, Religion und
Philosophie so auseinander gerissen, wie es hier geschieht, dann kann
selbstverstiandlich von einem Beweis fiir das Dasein Gottes nicht mehr
die Rede sein, dann kann Realitit {iberhaupt nicht mehr bewiesen
werden.

Dagegen sind die Personalitdt Gottes und die Schépfung und die
individuelle Unsterblichkeit in dem Sinne, in welchem Scheler sie nimmid,
durch die Vernunft wirklich nicht beweisbar. Scheler versteht unter
Personlichkeit Gottes das, was Thomas die « Quidditas », die Eigenart
Gottes nennt. Selbstverstindlich kann diese nicht bewiesen werden.
Scheler faBt die Kreatur Gottes als Spur bezw. als Bild Gottes auf.
In diesem Verstande kann die Schépfung unwidersprechlich wieder nicht
bewiesen werden. Scheler denkt beim Worte «individuelle Unsterblich-
keit » an das Fortleben der Kinder Gottes in der Gemeinschaft des
himmlischen Vaters. Fiir eine solche Unsterblichkeit kann evidenter-
maflen wieder kein Vernunftbeweis erbracht werden.

Weit mehr als dieses Spielen mit Zweideutigkeiten interessiert
uns die merkwiirdige Schichtung des Geisteslebens in seinem « Kon-
formititssystem ». Nach dieser Auffassung ist die tiefste Schicht des
endlichen Geisteslebens die religiose Schicht — die Gottebenbildlichkeit.
Diese «religiose Anlage » mufl angesehen werden als Aké oder noch
besser als Aktzentrum, denn sie ist die letzte Wurzel nicht nur eimer
Aktklasse, sondern aller intenticnalen Akte iiberhaupt. Aus der Wurzel
der Gottebenbildlichkeit wichst in gerader Richtung der Stamm sowohl
des religidsen Lebens, wie auch les religiosen Wissens. Als Seiten- und
NebenschoBling wichst aus der gleichen Wurzel der metaphysische
Trieb hervor, so daf weder ein regelrechter Betrieb der Metaphysik
von der Religion noch die Religion von der Metaphysik abhingig ist.
Die gemeinsame Verwurzelung der Religion und der Philosophie in
der Einheit der Natur, d. h. im Ebenbilde Gottes, wird zur IFolge haben,
daB, wenn beide sich naturgemifl und frei und selbstindig auswirken,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 353

beide in den Endresultaten iibereinstimmen werden. Der doppelte
Stamm — Religion und Metaphysik — ist im Hervorgehen aus der
gemeinsamen Wurzel vorldufig ein doppeltes Kiénnen, eine Doppel-
potenz — Potenz im Sinne eines aktiven Vermégens. Potentia activa
fundatur in actu. Actus est prior quam potentia.1 Auf diese Weise
scheint Scheler den Begriff seines « Aktpotenzzentrums » zu gewinnen,
in dem die Gottebenbildlichkeit den adidquatesten Ausdruck findet.

Dieser Ausdrucksweise sich anschlieend, miifite man das Ebenbild
Gottes in thomistischer Fassung « Potenzakizentrum » nennen.

Der sachliche Gegensatz zwischen Thomas und Scheler erscheint
in dieser sprachlichen Differenz am klarsten. :

Wenn Thomas vom substanziellen Sein des Geistes redet, dann
spricht er allerdings vom actus subsistens. Handelt es sich aber um
das Wachstum und um die Ausbildung des Geistes, dann legt Thomas
dem ganzen Werden eine pura potentia passiva zu Grunde. Diese
rein passive Geistesanlage ist eine unendliche, lebendige, fithlbare
Potenzsphdre,; unendlich — weil sie Geistesanlage ist, lebendig, — weil
sie aus dem substantiellen Geistesleben stammt, fithlbar — weil sie
sich in einer erlebnisméBigen Urruhe duflert, bis sie Erfiillung findet.
In der absoluten Potenzsphire des Geistes, die wesentlich Anlage ist
zu Gott (aptitudo ad cognoscendum et amandum Deum) unterscheidet
Thomas eine doppelte Proportion : eine inaddquate zam Vernunftlichte,
eine addiquate zum Gotteslichte. Durch diese fundamentalen Ein-
sichten sind die beiden Fragen : Wie ist natiirliche Gotteserkenntnis
moglich ? — wie ist {ibernatiirliche Gotteserkenntnis méglich ?
zugleich und mit einem Schlage gelost. Wer — wie Scheler es tut —
eine tibernatiirliche Gottesschau annimmt und zugleich die Méglich-
keit einer streng beweisbaren natiirlichen Gotteserkenntnis leugnet,
der stellt offenkundig zwel sich selbst widersprechende Behaup-
tungen auf. '

Der merkwiirdige Widerspruch, in den sich Natur und Ubernatur

L Scheler sagt (a. a. O. 460) : « Der Aktus geht, wie schon Aristoteles erkannte,
iiberall der Potenz vorher.» Darauf ist zu erwidern, daB Aristoteles ein solches
« tibevall » nicht kennt und nicht anerkennt. Aristoteles unterscheidet: In der
Ordnung der Vollkommenheit des Seins und des Tdtigseins geht der Akt der Potenz
vorher. In der Ordnung des Werdens dagegen geht die Potenz dem Akt vorher.
Zudem unterscheidet Aristoteles zwischen der aktiven und passiven Potenz. In der
passiven Potenz unterscheidet Aristoteles wiederum eine Beziehung derselben
zum entsprechenden A#kfus und eine Beziehung zur korrespondierenden Potentia
activa.

Divus Thomas. . 23



354 Thomas von Aquin oder Max Scheler

in der Spekulation Schelers verwickeln, ist eine Folge des Mangels an
Einsicht in den fundamentalen Potenzbegriff. *

Ein Blick noch auf den Gottesbeweis Schelers, der seiner « Kon-
formititstheorie » angepallt ist, mége den SchluBl unseres Artikels
bilden. _

Der Beweis geht von der «religiosen Anlage » des Menschengeistes
aus. Er steht also auf dem Boden der «religidsen Erfahrung », da nach
Scheler die «religiose Anlage » des Menschen, nicht das Ergebnis eines
Schlusses, sondern der Inhalt eines « Erlebnisses » ist.

Der Mittelbegriff des Beweises ist die natiirliche « Unerfiillbarkeit
der religitsen Anlage». In diesem Begriffe berithren sich Erlebnis
und Spekulation, Erlebnis und Arbeit, Erlebnis und Erfolg.

Den SchluB3 des Beweises bildet der lebendige, persinliche Gott.
Was keine Religion fiir sich allein und keine Metaphysik fiir sich allein
zustande bringt, das gelingt der vereinfen Kraft beider.

In geschlossener Form lautet der Beweis so : Tatsichlich (erlebnis-
mafBig) hat der Mensch eine religiése Anlage, die natiirlich unerfillbar
ist. Eine natiirlich unerfiillbare Anlage weist auf eine iibernatiirliche
Ursache dieser Anlage hin. Also existiert ein persénlicher Gott. Im
SchluBsatz ist zwar der Ausdruck «persénlich» enthalten, der sich
in den Priamissen nicht findet. Daran wird sich jedoch niemand stofen,
der wei}, dal — nach Scheler — die Religion das Personlichste im
Menschen und die religitse Anlage die personlichste Anlage des Menschen
ist. Was ist von diesem Beweis zu halten ? Es kommt alles darauf an,
wie die Termini in den beiden Vordersitzen interpretiert werden,
insbesondere der terminus «religiose Anlage ».

Entweder versteht Scheler unter «religioser Anlage » die religitse
Anlage bezw. das religiose Bedtrfnis, das sich im homo religiosus,
im Heiligen offenbart.

Oder er versteht unter «religidser Anlage » jene Tiefschicht des
Geistes, jene Absolutsphire, die sich — nach Schelers Amnsicht — in
allen Menschen, den religiésen und unreligiésen, den Glaubigen und
den Ungliaubigen, durch kontinuierliche Einstrahlung Gottes mani-
festiert.

1 Der Mangel des Potenzbegriffs hat bei Scheler auch zur Folge, dal} er
zwischen der Ordnung des Seins und des Tdtigseins nicht klar unterscheidet,
Dieser Mangel ist meines Erachtens der Grundmangel Schelers. Eine Auseinander-
setzung mit ihw in dieser Sache muB einem spiteren Artikel vorbehalten werden.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 355

Oder endlich : er versteht unter «religioser Anlage » das, was wir
mit Thomas darunter verstehen, ndmlich die aptitudo ad infinitum,
die wir wohl in der bestindigen Unruhe des Geistes fiiklen, aber nur
durch den Potenzbegrift wirklich begrifflich fassen.

Unter der ersten Voraussetzung hat der Beweis ungefihr den Sinn
des thomistischen Beweises: «Sancti habent desiderium videndi
divinam essentiam. Desiderium Sanctorum non est inane. Ergo
Sancti Deum videbunt.»?! Der Beweis hat einen rein dogmatischen
Charakter. Er ist giiltig — aber nur fiir den Heiligen. Er besitzt eine
schlagende Beweiskraft — aber nur fiir den Heiligen. Es ist nicht
ausgeschlossen, dal dem Beweis Schelers ein dhnlicher Gedankengang
zu Grunde liegt. '

Unter der zweiten Voraussetzumg wird emiment vorausgesetzt, was
formell zu beweisen ware. Hier wird vorausgesetzt, dal Gott (Beatitudo
— Objectum — Actus) auch Ursache der «religiosen Anlage » sei.
Damit wird aber eminenterweise das Dasein Gottes schon vorausgesetzt.

Unier der drvitten Voraussetzung will der Beweis sagen : Geist und
Geistesanlage und Geistbetdtigung und Geistesstreben und Geistes-
bediirfnis kann durch keine endliche Ursache erklart werden. Das
aber, was existiert, und durch keine endliche Ursache erklirt werden
kann, muf3 auf eine wmendliche Ursache — Gott — zurlickgefiihrt
werden. - Also ... '

Dieser Beweis ist stichhaltig. Er 1st dem hl. Thomas sehr gelaufig.
Wo immer Thomas vom Ursprung des Geistes spricht, operiert er mit
Vorliebe mit diesem Argument. " . '

Sollte Scheler mit dieser dritten Interpretation sich einverstanden
erklaren, so wiirden wir ihm freudig die Hand reichen, mit der Bitte,
seine Religionsphilosophie noch einmal zu revidieren und bei dieser
Revision das Hauptaugenmerk auf den Potenzbegriff zu richten.

Allen aber, denen es um die Wahrheit zu tun ist und die eine
griindliche scholastische Philosophie studiert haben, moéchten wir das
Studium Schelers dringend empfehlen. Er irrt schwer — aber man
kann trotzdem vieles aus ihm lernen.

1 S. Thomas, TII Suppl. q. 92 a. 1.



	Thomas von Aquin oder Max Scheler : Das Ebenbild Gottes

