
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : Das Ebenbild Gottes

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin oder Max Scheler

Das Ebenbild Gottes.

Von P. Anton ROHNER 0. P.

Der hl. Thomas von Aquin legt der Ethik und Moral der Vorbilder
eine überragende Bedeutung bei. Beweis dafür ist unter anderem
auch sein Vorwort zur « Prima Secundae », in dem er, — überleitend
vom ersten zum zweiten Teil seiner Summe, sagt : Bisher haben wir
von Gott, unserem Vorbilde gesprochen, jetzt handelt es sich um den
Menschen, das Nachbild Gottes. Das Ebenbild Gottes also ist der

Kerngedanke der ganzen thomistischen Moral. Was ist das Ebenbild

Gottes, wie wird das Ebenbild Gottes im Menschen ausgebildet, wo
und wie wird das Ebenbild Gottes vollendet — Das sind die drei

Hauptfragen, aus denen Thomas alle Lebensfragen ableitet.

Augustinus, der Theologe, und Aristoteles, der Philosoph, kommen
einander nirgends so nahe und sind einander nirgends so fremd wie
an dieser Stelle.

Das Ebenbild Gottes und der Geist ist saclilich ein- und dasselbe.

Augustinus betrachtet den Geist als Ebenbild Gottes, Aristoteles
betrachtet das Ebenbild Gottes als Geist. Beide haben das Gleiche

im Auge ; aber die Augenmaße und die Einsichten beider sind so

grundverschieden, daß sie verschiedener kaum sein könnten. Der Unterschied
zwischen Theologie und Philosophie, zwischen dem Theologen und
Philosophen, zwischen Augustinus und Aristoteles, leuchtet — trotz
der Kongenialität beider — an keinem Punkte so strahlend hervor,
wie da, wo Augustinus vom Ebenbilde Gottes (mens) und Aristoteles

vom Geiste (nous) spricht.
Augustinus ließ zuweilen die theologischen und philosophischen

Gedankenlinien verschwommen ineinanderfließen. Thomas von Aquin
mußte gelegentlich scharfe Striche machen, wenn er Augustinus
interpretierte. Er tat es immer pietätvoll.



330 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Max Scheler sieht im Kampfe um das Ebenbild Gottes auch den

Höhepu/nkt alles geistigen Ringens. Er gründet seine Religionsphilosophie

und seine Ethik auf die Gottebenbildlichkeit im Menschen. Er
sucht auf den ursprünglichen Augustinus zurückzugehen. Von den

Korrekturen des hl. Thomas will er nichts wissen. Da ihm aber die

Flügel des hl. Augustinus nicht gegeben sind und die Metaphysik des

Aristoteles auch nicht sein Spezialgebiet zu sein scheint, gerät er mit
seiner Auffassung der Gottabbildlichkeit zu Thomas von Aquin in
einen Gegensatz, dem gegenüber alle anderen Differenzen rein
abgeleiteter Natur sind.

Die folgende Gegenüberstellung der beiden Denker und ihrer
Lehren über das Ebenbild Gottes will den Nachweis dafür erbringen.
Die soziale Seite der Ebenbildlehre scheiden wir hier aus. Die
Ausdehnung der Untersuchung auf dieses Gebiet würde uns zu weit führen.

Die kurze Darlegung der thomistischen Doktrin, die wir aus

praktischen Gründen an zweiter Stelle bringen., wird zugleich eine

gedrängte Kritik der Theorie Schelers sein.

I.

Der besseren Übersicht wegen halten wir uns bei der Darstellung
Schelers an die Reihenfolge : Wesen der Ebenbildlichkeit — das Wissen

um die Ebenbildlichkeit, — Ursprünglichkeit der religiösen Erfahrung
als Folge der Gottebenbildlichkeit, — das natürliche und übernatürliche

Ebenbild Gottes, — Unzulänglichkeit der Metaphysik für die Begründung
der Religion des Ebenbildes, — Beweis für das Dasein Gottes aus der
Existenz der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott.

Das Wesen der Gottebenbildlichkeit. Das Ebenbild Gottes ist die

religiöse Anlage des Menschen. Es ist dies ein eigenartiges
Grundphänomen. Die Charakteristik desselben kann überaus leicht verfehlt
werden. Es ist darum kein Wunder, daß die größten Geister

jahrhundertelang mit der Sprache gekämpft haben, es treffend
auszudrücken. 1 Ebenbild Gottes zu sein, ist der tiefste Kern der
menschlichen Persönlichkeit. Das Ebenbild Gottes ist der Geist qua
Geist. Der verantwortliche, frei schaffende und ordnende Menschen-

1 Max Scheler, « Vom Ewigen im Menschen ». Erster Band. « Religiöse
Erneuerung». Leipzig 1921, p. 434.



Thomas von Aquin oder Max Sehe 1er 331

geist ist erst definierbar durch seine Ebenbildlichkeit.1 Die Einheit der
Menschennatur ruht in seiner Gottebenbildlichkeit. 2 Die geistigen
Wesen — als Ebenbilder Gottes — sind die ersten Schöpfungen Gottes
und die ersten Empfänger seines Sichoffenbarens als des unendlichen
Geistes. 3 Der menschliche Geist wird im religiösen Akte des

Gottesglaubens in einer zweifachen Beziehung zum göttlichen Geiste erlebt :

als gottgewirktes und stetig erhaltenes Werk und seinem Sosein nach
als die erste natürliche Offenbarung Gottes als des unendlichen
Geistes. 4 Das bloße Kausalurteil würde für das religiöse Verhältnis
des menschlichen Geistes zum göttlichen gar nichts bedeuten — so

wichtig es für die Metaphysik ist. Vielmehr erlebt sich der menschliche

Geist als erste Kreatur Gottes auf dem Hintergrund des schon

vorhergehenden Kreaturbewußtseins aller endlichen Dinge und zugleich
als dauernd in ihm wurzelnd und in ihm « gründend » und im

Vollzug seiner Akte von ihm bewegt. 5

Die religiöse Auffassung des menschlichen Geistes als erster natürlicher

Offenbarung Gottes bedeutet nicht nur, daß der menschliche
Geist gleich einem getrübten Miniaturbilde des göttlichen Geistes

diesem Geiste « gleiche ». 6 Es handelt sich im religiösen Akte um
mehr als dieses ~Re\d±ionsurteil. Es handelt sich um ein Relations-
erlebnis, um das Erlebnis des Abglanz- und lebendigen Spiegelseins

des menschlichen Geistes im Verhältnis zum göttlichen. Nicht nur
per lumen Dei cognoscimus omnia, sondern zugleich in lumine Dei. 7

Die gesamte augustinische Richtung der mittelalterlichen und neueren
Philosophie und Theologie bis zu Newman hat stets den Satz
festgehalten, daß die Seele, sofern sie alles «in lumine Dei » erkennen und
lieben könne, einen direkten und unmittelbaren Kontakt mit dem
Allichte besitze, den sie sich ins reflexive Bewußtsein bringen könne. 8

Erst Thomas von Aquino hat aus diesem «in lumine» entschlossen

ein nur objektiv-kausal gemeintes «per lumen» machen zu dürfen

gemeint und dadurch die gegenwärtige Richtung des Göttesbeweises

der natürlichen Theologie vorbereitet. 9 Der Religiöse aber erfaßt es

erlebnismäßig, es sei der menschliche Geist nur ein Abglanz, die erste
und ebenbildliche Schöpfungsspur des Schöpfers aller endlichen Dinge.

1 «Vom Ewigen im Menschen » (Vom kulturellen Wiederaufbau Europas),
p. 269.

2 « Vom Ewigen im Menschen (Probleme der Religion) », p. 287.
3 A. a. O. 432.

4 A. a. O. 432. 5 A. a. O. 432.
6 A. a. O. 432.

7 A. a. O. 432 f. 8 A. a. O. 589.
9 A. a. O. 589.



332 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Der Religiöse gelangt in der religiösen Sammlung und bei
Selbstvertiefung in die Wurzel seines geistigen Wesens schließlich in die
fühlbare Nähe einer Stelle, wo er seinen Geist vom Geiste Gottes
« umhegt », « gespeist », « in ihm gegründet », « von ihm gehalten »,

unmittelbar anschaut, ohne den göttlichen Geist selber mit
wahrzunehmen. 1 Diese Stelle, an der unser Geist sich als Geist, unsere
Person sich als Person weiß, ist das Aktzentrum, das Persönlichkeitssew.
Die Ebenbildlichkeit mit Gott ist dem menschlichen Geiste selbst

eingeschrieben und zwar seinem Sein. 2 Das Aktzentrum des menschlichen

Geistes — die Geistesseele — ist im Unterschiede zum Actus

purus immer auch Aktpotenzzentrum. 3 Nur die Potenz religiöser
Akte, wodurch die Seele sich religiöses Wissen erwerben kann, ist mit
ihrem Sein selbst gesetzt. 4

Das Wissen um die Ebenbildlichkeit mit Gott. « Das Wesen dieses

religiösen Aktvorganges (in dem das Ebenbild Gottes um sich selbst

weiß) selbst genau aufzuweisen, sehen zu machen, ist mit so großen

Schwierigkeiten verknüpft, daß ich an dieser Stelle mehr wie je das

vollständig Unzureichende der menschlichen Sprache empfinde. »5

Das Sein der Ebenbildlichkeit ist selbst schon Wissen um sich, wenn
auch nur potentielles Wissen. 6 Weil alles Sein des Geistes qua Geistes

immer auch potentielles Wissen um sich selbst ist, ist mit ihrer
Ähnlichkeit auch ein unmittelbares Sichähnlichwissen potentiell gesetzt.7
Unser Geist besitzt weder, eingeborene noch angeborene Ideen. Auch
die Idee Gottes ist nicht eingeboren. 8 Daß die geistige Seele des

Menschen ein Abbild und Spiegel der Geistigkeit Gottes ist, setzt
durchaus nicht mit, es sei ihr darum auch die Idee eines unendlichen
Geistes eingeboren. Nicht durch eine Idee, sondern durch ihr Sein

und Leben selbst ist die Seele in Gott eingewurzelt. 9 Auch das Wissen

um die Abbildlichkeit ist ihr nicht eingeboren. Sie erwirbt es erst
durch Reflexion auf ihr Wesen und den religiösen Akt der Erfassung
Gottes als des Geistes. 10 Es ist nicht gesagt, daß der Mensch zur
Feststellung seiner Ebenbildlichkeit mit Gott das Urbild selbst auf natürliche
Weise gewahren müßte. 11 Damit sich der Mensch im Vollzug des

religiösen Aktes als erste natürliche Offenbarung des unendlichen
Geistes und erste Schöpfung Gottes erfahre, muß er seinen Kern —

1 A. a. o. 433.
4 A. a. O. 441.
7 A. a. O. 441.

10 A. a. O. 440.

2 A. a. O. 433.
5 A. a. O. 421.
8 A. a. O. 440.

11 A. a. O. 433.

3 A. a. O. 433.
6 A. a. O. 433.
9 A. a. O. 441.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 333

seine Ichstelle — im Aktzentrum seiner geistigen Akte erleben. 1 Nur
in dem Maße, als der Mensch im Geiste und nicht im Bauche (wie der

Apostel sagt) lebt, vermag er im religiösen Akt Gott als Geist zu erkennen. 2

Denn mit dem Worte Geist wird etwas bezeichnet, was der Mensch

erfahrungsmäßig nur findet oder doch finden kann an dem Teile der
Welt, der er selbst ist. 3 Dazu kommt die Demut des Geistes. Der
Demütige schaut jenseits von Urteil und Sprache und Formel die

Unabhängigkeit dieser Welt in ihrem Sein vom Dasein seines geistigen
Aktes, die Abhängigkeit der Welt von einem Geiste überhaupt und
das Hereinleuchten der unendlichen Vernunft in alle echte Aktbetätigung
der endlichen Vernunft. 4 Der Demütige im Geist erfaßt erfahrungsmäßig

eine der fundamentalsten Einsichten der Philosophie, wonach
aller Erkenntnis ein Sein und allem Sein eine Erkenntnis entsprechen
müsse. 5 Der Demütigste ist der Heilige. Der Heilige ist der Freieste

unter den Freien. Unter den schöpferisch Tätigen ist er der
unabhängigste von fremdgegebener Materie, weil in ihm die Schöpferfreiheit
und. Schöpfermacht Gottes sich am reinsten spiegelt. 6 Die Schöpfermacht

und Schöpferfreiheit Gott-es ist die personal-geistige Kausalität
Gottes. 7 Der Heilige erfaßt mit seinem frommen Sinn in der Natur
und in der Seele das. « Spiegeln » Gottes, das Hindeuten und Hinweisen

aller Dinge und aller Ereignisse auf Gott als den Grundsinn der Welt. 8

Der Heilige erlebt und weiß sich in seinem konkreten Aktzentrum

(Personsein) « geeinigt » mit dem höchsten Gut, der unendlich heiligen
Wertperson Gottes — nur partiell zwar, nicht realiter, nur hinsichtlich
des Wesens seines Aktzentrums. 9

*Die Ursprünglichkeit der religiösen Erfahrung als Folge der
Gottebenbildlichkeit. Daß der Mensch, auf welcher Stufe seiner religiösen
Entwicklung er sich auch befinde, immer und von vorneherein in einen

von der gesamten übrigen Erfahrungswelt grundverschiedenen Seinsund

Wertbereich hineinblickt : das ist die erste sichere Wahrheit aller

Keligionsphänomenologie. Es ist der Satz von der Ursprünglichkeit
und Unableitbarkeit religiöser Erfahrung. 10 Die religiösen Akte und

ihr objektiver Gegenstands-, Seins-, Wertbereich stellen ein ebenso

ursprünglich in sich geschlossenes Ganzes dar, wie etwa die Akte vom
Wesen der äußeren Wahrnehmung und die Außenwelt. 11 Das Göttliche

1 A. a. O. 414.
4 A. a. O. 416-23.
3 A. a. O. 426.

10 A. a. O. 398.

2 A. a. O. 415.
5 A. a. O. 417, 421.
8 A. a. O. 342.

11 A. a. O. 397

3 A. a. O. 413.
6 A. a. O. 426, 480.
9 A. a. O. 633.



334 Thomas von Aquin oder Max Scheler

gehört zu dem Urgegebenen des menschlichen Bewußtseins. 1 Die drei
Bestimmtheiten : Ens a se, Unendlichkeit, Allwirksamkeit und Heiligkeit

sind die formalsten Bestimmtheiten eines Seins und Gegenstandes

vom Wesen des Göttlichen. Als solche sind sie eingewickelt in den
intentionalen Gegenständen jeglicher Religion — der niedersten, wie
der höchsten und absoluten. Sie sind die einzigen, die das Gegenstandsgebiet

in einer religiösen Bewußtseinsweise unbedingt konstituieren
und umgrenzen — im Unterschiede zu allen anderen Gegenständen

möglichen Bewußtseins. 2 Prinzipiell können diese Attribute den

zugehörigen religiösen Akten an jeglichem Seienden offenbar werden.
Sie sind auf kein materiales Seinsgebiet beschränkt. Aber sie stammen
auch aus keinem in dem Sinne, daß sie aus Gegenständen irreligiöser
Erfahrung auf irgend eine Weise abstrahiert wären. 3 Die religiösen
Akte gehören zum endlichen Bewußtsein so konstitutiv, wie Denken,
Urteilen, Wahrnehmen, Erinnern. 4 Die religiösen Akte zielen auf ein

ganz anderes Wesensreich von Gegenständen intentional hin, als die
bloßen Wünsche, Bedürfnisse, Sehnsüchte. 5 Die religiösen Akte
gehorchen einer Gesetzlichkeit, die für sie autonom ist. 6 Das religiös
Richtige und Falsche läßt sich nach den Normen, die aus dem Wesen

der Religion selbst geschöpft sind, entscheiden. 7 Der religiöse Gott
ist ein lebendiger Gott, ein Heilsgott. 8 Das Problem der Religion ist
das Heilsproblem. 9 Das religiöse Subjekt ist der heilsbedürftige und
heilssuchende Mensch. 10 Das religiöse Bedürfnis ist ein Verlangen
nach einem endgültigen Heile des Menschen und aller Dinge. 11 Das

Ziel der Religion ist das Heil des Menschen. 12 Diese Sätze aber sind

nur erklärlich durch den Satz : Alles religiöse Wissen um Gott als unser
Heil ist ein Wissen durch Gott im Sinne der Ebenbildlichkeit mit Gott. 13

Alles Wissen sowohl in Gott als auch um das Göttliche entspringt
einem und demselben Urquell, dem Ebenbild Gottes.

Das natürliche und übernatürliche Ebenbild Gottes. Die
Unterscheidung zwischen natürlicher und offenbarter Religion ist keine

Scheidung, diè im Gegenstandsbereiche und im Walirheitsbestande
der Religion selber irgendwie angetroffen würde. Nur ein Unterschied
in den Erkenntnisquellen, durch die bestimmte Attribute Gottes

1 A. a. O. 379.
4 A. a. O. 524.
7 A. a. O. 527.

10 A. a. O. 328.
13 A. a. O. 350.

2 A. a. O. 396.
5 A. a. O. 524.
8 A. a. O. 336-340.

11 A. a. O. 335.

3 A. a. O. 397.
6 A. a. O. 525.
9 A. a. O. 335.

12 A. a. O. 328.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 335

nachträglich begründet und vor dem rationalen bezw. theologischen
Bewußtsein gesichert werden, darf mit der Unterscheidung gemeint
sein. 1 Wo die Seele nicht Gott berührt und ihn dadurch berührt,
daß sie sich durch Gott berührt weiß und fühlt, da besteht kein religiöses
Verhalten — auch keine «natürliche» Religion. Die positive Religion
und die natürliche Religion sind nicht dadurch unterschieden, daß jene
auf Offenbarung beruht, diese auf spontaner Vernunfterkenntnis des

Menschen — ganz unabhängig vom religiösen Akt. Der Wesensunterschied

der natürlichen und der positiven Religion beruht vielmehr
auf der Art und Weise der Offenbarung, d. h. darauf, ob die Offenbarung
eine generelle, durch die konstanten Wesenstatsachen der Innen- und
Außenwelt, der Geschichte und der Natur symbolisch vermittelte,
jedem im religiösen Akt überall und zu jeder Zeit zugängliche ist, oder

ob sie erfolgt und gegeben ist durch die besondere erhabene Gottverknüpf

theit bestimmter Personen, deren Sein, Leistung, Lehre, Aussage ;

und dann vermittelt ist durch den Glauben « an » diese Person.

Offenbarung als solche — im weitesten Wortsinne '— ist nur die

dem Wesen des religiösen Aktes streng korrelate Gegebenheitsart eines

Realen vom Wesen des Göttlichen überhaupt. Die Offenbarung reicht
also soweit, wie Religion überhaupt und sie umfaßt insofern auch den

ganz andersartigen Gegensatz wahrer und falscher Religion. 2 Alle
Religion fließt aus einer Quelle : objektiv aus der Offenbarung Gottes,

subjektiv aus dem Glauben. 3 Wir reden von natürlicher Offenbarung,
soweit sich das Gôttliché aufweist in Sachen, Ereignissen, Ordnungen,
die der Naturwirklichkeit, der seelischen und geschichtlichgesellschaftlichen

Wirklichkeit angehören. Es ist von positiver Offenbarung die

Rede, wenn das Göttliche sich darstellt durch das Medium des Wortes

und durch die homines religiosi im eminentesten Sinne. 4 Von Religion
kann nur die Rede sein, wo ihr Gegenstand göttliche personale Gestalt

trägt und wo Offenbarung dieses Persönlichen dem religiösen Akt
die Erfüllung gibt. Diese Persönlichkeit ist für die Religion das

A. und O. 5 Wo die göttliche Person nicht vor Augen steht, gedacht,

geglaubt, inwendig vernommen wird — da kann man nicht von Religion
sprechen. 6 Soweit das « Göttliche » ein Sein von der Form der Personalität

ist, vermag es sich nur in der positiven Form der Offenbarung

zu offenbaren und nur soweit die Seinsform der Person noch nicht

1 A. a. O. 349. 2 A. a. O. 536, 537. 3 A. a. O. 350.
4 A. a. O. 376. 5 A. a. O. 535. 6 A. a. O. 535.



336 Thomas von Aquin oder Max Scheler

in ihm gedacht ist — es z. B. nur bestimmt ist als Ens a se, unendliches
Sein, ewige Vernunft, Geist usw. — kann es sich auch in der Form
der natürlichen Offenbarung dem Menschen darstellen. 1 Durch das

Wort vermag sich das Göttliche nur zu offenbaren, soweit es selbst
Person ist und sofern es sich uns in Personen offenbart. 2 Der natürlichen

Offenbarung entspricht der natürliche Glaube, der positiven
Offenbarung der übernatürliche Glaube. 3 Die natürliche Religion
(gegründet auf dem natürlichen Glauben) ist die notwendige' Vernunftbasis

der offenbarten. 4 Man muß unterscheiden : « Glauben an Etwas »

(faith) und «Glauben, daß etwas sei» (belief). Der Glaube an Etwas
kann weder der Sphäre der Verstandesakte noch der Willensakte
eingereiht werden. In ihm muß wieder unterschieden werden der

inhaltgebende Akt und der auf diesen Inhalt gerichtete Akt des

unbedingten Festhaltens. Der erste Akt ist « verhülltes Schauen ».

Der zweite Akt wird am besten beschrieben, wenn wir an das denken,
was wir « Sich mit einer Sache identifizieren » nennen. « Sich mit der
Glaubenssache identifizieren » besagt : « Ich soll und will nur da sein

und wert sein, sofern Du, Glaubensgut, bist und wert bist », « wir
beide stehen und fallen zusammen ». 5 Jeder endliche Geist glaubt
entweder an Gott oder an einen Götzen. 6 Der sogenannte Unglaube
setzt an die Stelle Gottes, d. h. die Absolutsphäre seines Gegenstandsreiches,

ein endliches Gut. 7 Der Agnostiker ist de facto nicht ein

1 A. a. O. 376. 2 A. a. O. 377.
3 Im Anschluß an diese Unterscheidungen Schelers spricht Dr. Otto Gründler

in seiner Schrift : « Elemente zu einer Religionsphilosophie auf phänomenologischer
Grundlage » (Vorwort von Scheler), Kösel 1922. 1. von einem voraussetzungslosen
« natürlichen und vernünftigen1 » ; 2. von einem im Vollzug des Glaubensaktes
sich erschließenden « übernatürlichen und vernünftigen » ; 3. von einem nur in
der Offenbarung zugänglichen « übernatürlichen und übervernünftigen » Wissen
von Gott. Mit dem ersten Wissen soll es die Ontologie und Metaphysik, mit dem
zweiten seine neue Religionsphilosophie, mit dem dritten die Dogmatik zu tun
haben. Bezüglich der Dogmatik schreibt er : « Da der Inhalt der Offenbarung
prinzipiell alle menschliche Einsicht übersteigt, gibt es kein wissenschaftliches
Mittel, diese echte Offenbarung herauszufinden und somit festzustellen, welche
der vorhandenen Dogmatiken diese ideale Wissenschaft der Dogmatik tatsächlich
verwirklicht. An welche Offenbarung ich glaube, das ist Sache meines persönlichen
religiösen Erlebens, das wissenschaftlich weder bestätigt noch widerlegt werden
kann » (pag. 36). Diese Folgerung kann vielleicht aus den Prämissen Schelers

gezogen werden. Sie liegt aber sicher nicht in der Absicht Schelers. Das Buch
Gründlers ist — trotz der besten Absicht des Verfassers und trotz vieler trefflicher
Gedanken — als Ganzes genommen, eine bedauerliche Entgleisung.

4 A. a. O. 620. 5 A. a. O. 561. 6 A. a. O. 559.
7 A. a. O. 559.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 337

Nichtgläubiger, sondern er ist ein Gläubiger an das Nichts. Das Nichts
ist sein Gott. An das Nichts glauben — das ist etwas ganz anderes
als Nichtglauben. 1 Über und hinter den wechselnden Sinnesbildern,
ihren Anziehungen und Abstoßungen auf den Menschen, ist eine

Absolutsphäre des Geistes, die entweder durch den Glauben an Gott
erfüllt oder durch den Glauben an einen Götzen verwirrt ist. 2 Allem
bewußten Denken, Urteilen und Wollen, geht ein vorbewußtes unendliches

Fühlen und Streben, ein heimliches Vorwissen Gottes vorher. 3

Das unendliche Streben vollzieht sich in der Absolutsphäre. Die
Absolutsphäre ist das Ebenbild Gottes. Es gibt nur eine Absolutsphäre.

Es gibt nur ein Ebenbild Gottes. Die natürliche Religion
ist nur eine Art, durch die der übernatürliche personale Glaube erfüllt
wird. Eine andere Art ist die übernatürliche Religion. Jeder religiöse
Glaube ist im Grunde übernatürlich. Der religiöse Unglaube ist ein

aktiver positiver Widerstand gegen das Übernatürliche, Heilige.
Unzulänglichkeit der Metaphysik für die Begründung der

gottebenbildlichen Religion. Der Glaube an den Gott der Religion lebt — auch
als natürlicher Religionsglaube — nicht von Gnaden der Metaphysik. 4

Die Weltschöpfung, die Personalität Gottes, die individuelle Unsterblichkeit,

können mit den Denkmitteln der Philosophie nicht streng
bewiesen werden. 5 Dagegen kann die Metaphysik (beispielsweise)
erweisen : die Existenz eines Seienden, das nur aus seinem Wesen

heraus Dasein hat, die Existenz dieses Ens a se als Prima Causa alles

kontingent Daseienden, die Geistigkeit dieses Ens a se und seine Natur
als summum bonum und als Endziel aller Regsamkeit der Welt, seine
Unendlichkeit. Zum philosophisch Erkennbaren gehört ferner die
spezifische Geistigkeit der Menschenseele, ihre Wesenszugehörigkeit zu
einem Leibe und gleichwohl ihre reale Trennbarkeit von seinem Dasein,
die Wesensideen von höheren und reineren Geistern, die personale
Fortdauer der Menschen seele hinaus über den Tod, die Existenz
einer Freiheit des Geistes, speziell des Wollens. 6 « Was ich aber
aufs bestimmteste leugne, ist die Behauptung, es gründe die Religion
ihre eigenen Fundamentalartikel (also auch die natüilichen) irgendwie
auf diese metaphysischen Sätze in dem Sinne, daß diese Artikel
evidenzlos oder ungegründet und falsch würden, wenn nicht auf die

Metaphysik Berufung ergriffen würde. » 7 Die Begründung der Religion

1 A. a. O. 563. 2 A. a. O. 562 f. 3 A. a. O. 563.
4 A. a. O. 337. 5 A. a. O. 331. 6 A. a. O. 347.
7 A. a. O. 348.

Divus Thomas. 22



33» Thomas von Aquin oder Max Scheler

durch Metaphysik führt zum exzessiven Rationalismus und macht
schließlich die Offenbarung überflüssig, verwischt die Grenzen zwischen

Vernunft und Offenbarung und führt zu unlöslichen Widersprüchen. 1

Sie nimmt der Metaphysik ihre Selbständigkeit und umgibt sie mit
Mißtrauen. 2 Die Personalität Gottes entzieht sich jeder Art spontaner
Vernunfterkenntnis seitens endlicher Wesen, weil es im gegenständlichen

Wesen einer rein geistigen Person selbst gelegen ist, daß ihr
Dasein nur durch Selbstmitteilung (Offenbarung) erkannt werden kann. 3

Während für die Metaphysik die Persönlichkeit des Göttlichen eine

nie erreichbare Grenze des Erkennens bildet, ist für die Religion diese

Persönlichkeit das A. und O. 4 Der Gott der Religion ist ein persönlicher,

lebendiger Gott ; der Gott der Philosophie ist der starre
Weltgrund. Der lebendige Gott kann durch keinen reinen Vernunftbeweis
erreicht werden. Beweisbar sind nur Sätze über Reales, nicht das

Reale selbst. 5 Beweisbar ist ferner nur ein Satz, der schon gefunden
ist. Wir würden Gott in unseren Beweisen nicht suchen, wenn wir
ihn nicht auf anderen Wegen schon gefunden hätten. Gott finden
lehren ist etwas grundsätzlich anderes und höheres, als sein Dasein
beweisen. Nur derjenige, der Gott gefunden hat, kann ein Bedürfnis
nach einem Beweis seines Daseins verspüren. Die christliche Patristik
— Augustinus an der Spitze — lehrte noch Gott « finden ». Ihre
Gottesbeweise sind Angaben, wie das religiöse Bewußtsein verfährt,

wenn es auf dem Wege zu Gott ist und wie es auf diesem Wege sein

Ziel erreicht. 6 Diese Angaben sind Aufweise, keine Beweise. Nicht
eine äußere Hinführung des Menschen zur Idee und Realität Gottes
(sei es durch sogenannte Beweise oder durch Überredung) ist der Weg,
auf dem der sogenannte Unglaube zu beseitigen ist, sondern der an
dem besonderen Leben jedes Menschen sicher mögliche Nachweis,
daß er an die Stelle Gottes ein endliches Gut gesetzt habe. 7 Wieso

finden denn die herkömmlichen Gottesbeweise bei allen, die nicht in

einer bestimmten theologischen Tradition erzogen sind, auch bei

solchen, die von tiefster Gottesliebe erfüllt sind, eine so allseitige
Ablehnung 8 Kann denn die Religion — auch subjektiv die wurzeltiefste

aller Anlagen und Potenzen des menschlichen Geistes — auf
einer festeren Basis stehen, als — auf sich selbst, auf ihrem Wesen

Soll das Fundamentalste auf ein weniger Fundamentales gestellt

1 A. a. O. 338-342. 2 A. a. O. 352 f. 3 A. a. O. 356.
4 A. a. O. 535. a. O. 543. 6 A. a. O. 545.
7 A. a. O. 559. s A. a. O. 576. 578.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 339

werden 1 Die Religion besitzt in der Selbstgegebenheit des

Gegenstandes, auf den der religiöse Akt gerichtet ist — in letzter Linie Gottes

— und in der Evidenz, in der sich diese Selbstgegebenheit dem Bewußtsein

erschließt, ihren letzten und höchsten Erkenntnismaßstab ;

und es hieße nur das Festeste auf weniger Festes stellen, wenn man
das « ungenügend » fände. 2 Die religiöse Aktklasse ist die einzige
essentielle Aktklasse, bei der ein Aktvollzug auch noch abhängig ist
und sich abhängig weiß von dem Gegenstande, den er intentioniert.
« Alles Wissen um Gott ist auch ein Wissen durch Gott. » 3 Ist aber

die Metaphysik auch nicht notwendig — weder logisch noch sachlich —
zur Begründung der Religion, so ist sie doch religionspädagogisch
nicht eine zufällige, sondern eine wesensnotwendige Vorstufe aller
religiösen Erkenntnis und SelbstVollendung. 4 Es ist nicht nur nicht
ausgeschlossen, sondern sogar notwendig zu fordern, daß die religiöse
Wahrheit und Erkenntnis die metaphysische durchleuchte und der

metaphysischen Erkenntnis eine letzte religiöse Deutung verleihe. 5

So dient die Metaphysik der Religion und die Religion der Metaphysik,
trotzdem sie voneinander unabhängig sind. Die religiöse Erkenntnis
bleibt von der metaphysischen Erkenntnis geschieden. 6 Sie hat ihr
Eigenobjekt, ihre Eigennorm, ihren eigenen Weg, ihren selbständigen
Zweck, ihre Eigenanlage. Aber auch die Metaphysik hat als Bedürfnis,
als Problem, als Gegenstand und als Methode eine selbständige
Verwurzelung im menschlichen Geiste. 7 Die Metaphysik muß sich frei
gestalten, nur dann hat sie ihre Vollbedeutung für die Religion. 8

Die Frage nach dem Wesen der an sich bestehenden Welt und des
sie bedingenden Urgrundes ist die metaphysische Frage katexochen. 9

Daß die Metaphysik ganz frei und aus sich selbst heraus zu Einsichten
kommt, welche die eigengesetzliche Entfaltung der Religion auf ihren
höchsten Stufen mitenthält, das ist nur ein sicheres Zeichen jener
tieferen Einheit der menschlichen Natur, des menschlichen Geistes

und des Seins, die sich jenseits aller Absichtlichkeiten und bloß
willkürlich gewollten « Einheit » von selber durchsetzt und darlegt ; eben

dann darlegt, wenn allem, was wahrhaft in uns « vom Geiste » ist,
freier und eigen gesetzlicher Spielraum seiner Entwicklung gewährt
wird. 10 In der Religion ist Gott Objekt und zugleich Ursache ; in der

1 A. a. O. 582.
4 A. a. O. 616.
7 A. a. O. 334.

10 A. a. O. 351.

2 A. a. O. 605.
5 A. a. O. 620.
8 A. a. O. 354 f.

3 A. a. O. 587.
6 A. a. O. 620.
9 A. a. O. 325.



340 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Metaphysik ist er Gegenstand, aber nicht Ursache. In der Religion
wird Gott gefunden ; in der Metaphysik wird Gott gesucht. Der
gesuchte und gefundene Gott ist ein Gott ; der Gott der Philosophie
und der Gott des Glaubens ist derselbe Gott. Der metaphysische und
der religiöse Geist ist der nämliche Geist. Kraft dieser Einheit wird
die Religion mit der Philosophie von selbst zusammen stimmen, wenn
beide in voller Freiheit sich entwickeln.

Beweis für das Dasein Gottes aus der Existenz der Ebenbildlichkeit
des Menschen. Wenn das Göttliche und alles, was mit ihm in wesentlicher

Beziehung steht, nur in Akten vom Wesen der religiösen Akte gegeben

ist, so ist die Darlegung der Existenz einer übernatürlichen
Seinssphäre an erster Stelle nicht durch « Beweise » zu erbringen, die von
Tatsachen außerreligiöser Erfahrung ausgehen, sondern durch Weckung
und Erweckung der religiösen Akte im menschlichen Geiste selbst ;

ferner, wenn diese Erweckung erfolgt ist, durch ursprünglichen « Aufweis

»1, resp. durch « Nachweis » 2 des wesensmäßigen Anschauungsgehaltes,

der in den religiösen Akten gegeben ist. 3 Trotzdem ist die

Frage berechtigt : Kann aus dem Dasein religiöser Akte im Geiste

des Menschen das Dasein Gottes gefolgert werden Auf diese Frage
ist die einzige sinnvolle Antwort : Nur Gott kann die Ursache der

religiösen Anlage des Menschen sein. Der Gegenstand der religiösen
Akte ist zugleich die Ursache ihres Daseins. Alles Wissen von Gott
ist notwendig zugleich ein Wissen durch Gott. 4 In kunstgerechter
Form lautet der Beweis also : Der menschliche Geist vollzieht inten-
tionale Akte, die von allen möglichen Synthesen endlicher
Welterfahrung verschieden sind ; der menschliche Geist besitzt einen
Überschuß an Kräften und Fähigkeiten, die ebensowenig in der
Welterkenntnis und Weltarbeit eine Anwendung finden, als sie durch

Erfahrung der Welt und Anpassung an die Welt erklärt werden können.

Nun aber ist eine alle mögliche irdische Anwendung überflügelnde

Kraft, ein vom Standpunkt auch der denkbar vollkommensten

Anpassung an die Welt unfaßlicher Überschuß von geistigen Kräften
und von geistigen Forderungen ohne ein dazugehörendes reales unend-

1 « Unter « Aufweis » oder « Aufdeckung » verstellt man ein erstmaliges
Zeigen von Etwas, das noch nicht gefunden ist. » p. 546.

2
« Unter « Nachweis » versteht man im Unterschiede von « Beweis » das

nach Regeln wiederfinden lehren von Etwas, das gefunden ist. p. 546.
3 A. a. O. 538.
4 A. a. O. 547.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 341

liches Gegenstandsreich — Gott — ein völlig irrationales Faktum.
Also existiert Gott. 1

Zusammenfassung. Im tiefsten Grunde der menschlichen Seele

leuchtet das Bild Gottes auf. Diese Gottähnlichkeit ist die Stelle,

an der Gott unmittelbar auf die Seele einwirkt, sein Licht in die Seele

hineinstrahlt. Die Wirkung dieser Einstrahlung ist das eigentlichste
— Geistsein. Darum wird der Geist die erste Schöpfung Gottes, die

ursprünglichste Offenbarung Gottes, lebendiger Spiegel Gottes genannt.
Lebt der Mensch im Geiste, ist er in seinem Wesen und Lieben dem
Geiste zugewandt, dann schaut er im Geiste das Ebenbild Gottes
unmittelbar. Das Ebenbild Gottes ist ja nichts anderes als Licht
Gottes oder Gottesstrahl, der an einer bestimmten Stelle aufleuchtet.
Gott teilt sich dem Geist auf eine zweifache Weise mit : auf natürliche
Weise durch die Sprache der Natur und der Geschichte, auf
übernatürliche Weise durch das Wort der heiligen Person. Der Geist

antwortet auf diese Selbstmitteilung Gottes durch den Glauben —
den natürlichen und übernatürlichen, durch die natürliche und
übernatürliche Religion. Die Religion gründet auf der objektiven
Offenbarung und dem subjektiven Glauben. Der menschliche Geist kann
der wirklichen Offenbarung Gottes auch einen aktiven positiven Widerstand

entgegensetzen und an die Stelle Gottes in der unendlichen

Aktsphäre ein Phantom setzen. Die Religion ist ihrem Wesen nach

autonom. Ihr Akt ist Eigenakt, ihr Objekt Eigenobjekt, ihre
Gesetzlichkeit Eigengesetzlichkeit, ihre Intuition Grundintuition, ihr Erlebnis
Grunderlebnis, ihre Erkenntnis Eigenwissen. Die Religion steht auf
sich selbst. Sie läßt sich nicht durch außerreligiöse Akte begründen.
Das hieße : das Begründete zum Grund des Grundes machen. Die
Metaphysik ist nicht Religion und die Religion ist nicht Metaphysik.
Die metaphysische Anlage des Menschen ist die der religiösen Anlage

nächstliegende Schicht des Geistes. Der Metaphysik kommt — auch

der Religion gegenüber — volle Selbständigkeit zu. Die Metaphysik
dient der Entfaltung der religiösen Erkenntnisse und vermittelt das

Verständnis zwischen der Religion auf der einen und der Wissenschaft

und Kultur auf der anderen Seite. Die Religion soll die Metaphysik
durchleuchten. Wer die Religion verloren hat, kann nicht durch die
Vernunft überzeugt, sondern nur durch die Erweckung des Glaubens
wieder für die Religion gewonnen werden. Das Dasein Gottes — im

1 A. a. O. 553.



342 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Vollsinn des Wprtes genommen — kann durch die Philosophie nicht
bewiesen werden. Die Metaphysik aber kann auf Grund der Religion
das Dasein des lebendigen Gottes aufweisen. Der metaphysische und
religiöse Geist sind in der Einheit der Gottebenbildlichkeit zur innigsten
Harmonie verbunden. Man lasse also die Religion und die Philosophie
sich möglichst frei entfalten und — die Ordnung wird sich von selbst
durchsetzen. Veritas liberabit vos.

II.

Thomas von Aquin spricht vom Ebenbild Gottes im Menschen

ex professo in der quaest. 93. des I. Teiles seiner Summa theologica.
Der Inhalt der Quaestion — kurz zusammengefaßt — ist folgender :

Das Bild ist eine Art Ähnlichkeit. Imago est similitudo quaedam.
Aber nicht jede Ähnlichkeit mit einem anderen wird Bild desselben

genannt. Zum Bildcharakter gehört, daß die Ähnlichkeit des Vorbildes
in ihm zum Ab- oder Ausdruck komme. Imago est similitudo expressa.1
Damit ist aber das Abbildsein noch nicht erschöpft. Das Abbild wird
Vollbild, d. h. Ebenbild, wenn die Ähnlichkeit das spezifische Sosein

des Vorbildes betrifft und nicht nur in ganz allgemeinen, generischen
oder gar unwesentlichen Zügen besteht. 2 Jeder endliche Geist als

Geist ist ein Ebenbild Gottes und je höher ein Geist in der Gradordnung
der Geister steht, um so tiefer ist ihm die Gottebenbildlichkeit
eingedrückt. 3 Im menschlichen Geiste wird ein dreifaches Ebenbild
Gottes unterschieden : Ein Ebenbild der Schöpfung (imago creationis),
ein Ebenbild der Erlösung (imago recreationis) und ein Ebenbild der
vollendeten Ähnlichkeit (imago similitudinis). Sie heißen zuweilen
auch : Ebenbild der Natur, Ebenbild der Gnade und Ebenbild der
Glorie. 4 Das Ebenbild der Schöpfung oder der Natur ist die allen
Menschen gemeinsame Geistnatur, sofern sie Anlage ist zur
Gotteserkenntnis und Gottesliebe. 5 Das Ebenbild der Erlösung oder der
Gnade ist die aktuelle oder habituelle Wiederspiegelung Gottes in der
Gotteserkenntnis und Gottesliebe, soweit eine solche hier auf Erden

1 I q. 93 a. 1.
2 I q. 93 a. 2 und a. 6.
3 I q. 93 a. 3.
4 I q. 93 a. 4.
5 « Uno modo, secundum quod homo habet aptitudinem naturalem ad intelli-

gendum et amandum Deum ; et haec aptitudo consistit in ipsa natura mentis,
quae est communis omnibus hominibus. » I q. 93 a. 4.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 343

durch die göttliche Gnade auf unvollkommene Weise möglich ist. 1

Das Ebenbild der vollendeten Ähnlichkeit oder der Glorie ist die
vollkommene Abspiegelung Gottes im vollendeten Akte der
Gotteserkenntnis und Gottesliebe. 2 Die Gotteserkenntnis und Gottesliebe
erreicht ihre Vollendung in der Anschauung Gottes und im Genüsse

seiner Seligkeit. Nicht nur die eine göttliche Natur, sondern auch
die drei göttlichen Personen sind im Ebenbilde Gottes abgebildet. 3

Die Ebenbildlichkeit mit Gott muß dem Vollzug der Akte der Erkenntnis
und Liebe Gottes im eigentlicheren Sinne zugesprochen werden als

den Prinzipien derselben, da im Aktvollzug die Ähnlichkeit mit dem

Actus Purus größer ist als in der bloßen Fähigkeit zum Akt. 4 Nicht
alle geistige Betätigung des Menschen ist gottebenbildliche Betätigung.
Nur in den religiösen Akten, d. h. in jenen, die sich auf Gott als
eigentümlichen Gegenstand beziehen, wirkt sich das Ebenbild Gottes aus. 5

Die thomistische Ebenbildtheologie, die wir mit diesen paar
Strichen im Umrisse gezeichnet haben, ist ein Kommentar zur
Ebenbildlehre des hl. Augustinus. Das Eigentümliche der thomistischen

Erklärung aber ruht in der Art, wie Thomas den Höhenflug August ins
durch Anwendung des aristotelischen Begriffspaares Potenz und Akt
unserem Blicke näher bringt. Thomas hat dadurch die Flügel des

hl. Augustinus nicht beschnitten, wohl aber den höchsten und tiefsten
der Kirchenväter gerade in dem, worin er seine unvergleichliche Größe

zeigt, vor Mißverständnissen geschützt.
Der hl. Thomas faßt die ganze Natur des menschlichen Geistes

auf als Potenz (aptitudo) zur ebenbildlichen Gotteserkenntnis und
Gottesliebe. Die aktuierte Potenz ist das Ebenbild Gottes im Vollsinne
des Wortes. Das, was der menschliche Geist von Natur aus hat, verhält
sich zu dem, was er durch die Gnade und Glorie wird, wie Potenz zum
Akt. In der Beleuchtung von Potenz und Akt werden in der Ebenbildtheorie

des hl. Thomas die Grenzen der Natur und der Ubernatur
scharf voneinander abgehoben und ihre Gebiete deutlich sichtbar

gemacht. Ein Aufgesogen werden der Natur durch die Übernatur
und ein Sichverflüchtigen der Übernatur in der Natur ist bei dieser

1 « Alio modo, secundum quod homo actu vel habitu Deum cognoscit et
amat, sed tarnen imperfecte ; et haec est imago per conformitatem gratiae. »

I q. 93 a. 4. Der Ausdruck « conformitas » gratiae (« Vergottung » durch die Gnade)
zeigt sehr schön an, worum es sich bei dieser Ebenbildlichkeit handelt.

2 Tertio modo, secundum quod homo Deum actu cognoscit et amat perfecte ;

et sic attenditur imago secundum similitudinem gloriae. » I q. 93 a. 4.
3 I q. 93 a. s. i I q. 93 a. 7. 5 I q. 93 a. 8.



344 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Auffassung ausgeschlossen. Zweitens vermag Thomas durch seine

tiefsinnige Handhabung von Potenz und Akt in der Beurteilung der
Gottebenbildlichkeit sowohl der Vernunft wie dem Glauben die volle

und ganze Eigenart zu wahren, so daß Zwei- und Vieldeutigkeiten
bei Thomas einfach unmöglich sind. Drittens endlich bringt die

Beziehung von Potenz und Akt die natürliche und die übernatürliche
Ordnung in das intimste Verhältnis zueinander.

Und gerade diese drei Vorzüge vermissen wir in der Lehre vom
Ebenbild bei Max Scheler.

T. Ein paar Fragen zuerst an Max Scheler Ist der menschliche
Geist ein selbständiges, für sich bestehendes, substantielles, subsistences
Wesen oder nicht Die Frage ist berechtigt. Oder ist vielleicht der Geist

nur eine Bewußtseins-Einheit, eine Erlebniseinheit Die Frage drängt
sich um so mehr auf, als Scheler immer wiederholt : Geist ist
Persönlichkeit und die Person ist nur Person im Vollzug ihrer Akte. Kommt
dem Geiste die Selbstverantwortlichkeit nur so lange zu, als er das

Bewußtsein dieser Verantwortlichkeit mit sich herumträgt Und wird
etwa in dem Maße, als das Gewissen eines Menschen sich abstumpft,
auch seine Geistigkeit ausgelöscht Diese Fragen sind recht zudringlich,
aber sie drängen sich von selber auf beim Lesen der Scheler'schen

Bücher. Besteht die « religiöse Anlage » gerade so lange und nicht
länger als Gott den « Geist » beleuchtet Was wird denn eigentlich
vom göttlichen Lichte bestrahlt Müssen wir uns vielleicht den Geist

vorstellen als den Punkt, in den der Strahl des Gotteslichtes ausläuft
Was ist denn der Geist Was denkt sich Scheler unter dem Wort
« Geist » Ist er etwa ein göttlicher Hauch, der alles, was er berührt,
an sich zieht Ich gehe durch den Wald. Ein geheimnisvolles Säuseln

und Wehen und Flüstern und Reden Gottes geht durch den Wald.
Ich fühle mich gerührt. Ist dieses Angehaucht- und Angesprochenwerden

mein « religiöser Geist » Ich komme mit einem frommen

Menschen zusammen. Seine frommen Reden und seine fromme Art
gehen mir zu Herzen. Ist dieses fromme Angesprochenwerden mein
« religiöser Geist » Was ist der metaphysische, was ist der religiöse
Geist Was ist überhaupt der Geist Ist er überhaupt Etwas oder
ist er ein reines Zurückbezogenwerden auf Gott Ist er eine Substanz
oder ist er nur eine Relation Oder gar nur ein Relationserlebnis
Scheler sagt : In der Gottebenbildlichkeit ruht die tiefste Einheit
der menschlichen Natur. Hat der Geist auch eine Natur Die Natur
geht immer auf eines. Worauf geht die Geistnatur Auf Gott. Und



Thomas von Aquin oder Max Scheler 345

im irreligiösen Menschen Worauf geht sie da Da geht sie auf
ein Phantom. Aber die Natur geht doch nicht bald da, bald dorthin.
Die Natur geht auf eines. Wie kann die Geistnatur bald schlafen,
bald wieder aufgeweckt werden Das ist doch sonst nicht Naturart.
Was bedeutet « die tiefste Einheit der Natur » des Geistes Ist diese

Einheit eine substantielle oder Bewußtseinseinheit bezw. Erlebniseinheit

Ist Sein und Bewußtsein auf der Höhe des Geistes ein und
dasselbe Wäre das der Fall, dann würde der Unterschied zwischen

Natur und Übernatur dahinfallen und dann müßte- auch jede
Grenzbestimmung aufhören. Faßt man den Unterschied zwischen
übernatürlicher und natürlicher Ordnung fest und ernst ins Auge, dann
hat man sich zunächst Klarheit zu verschaffen über die Differenz
des substantiellen endlichen Seins und des substantiellen unendlichen
Seins. Das Bewußtsein richtet sich nach dem Sein. « Cognitum est

in cognoscente secundum modum cognoscentis. Cuiuslibet cognoscentis
cognitio est secundum modum suae naturae. »1 Dem Unendlichen
der Seinsweise nach eignet ein Unendliches der Erkenntnisweise nach
und der endlichen Seinsweise eines Dinges kommt auch eine endliche
Erkenntnisweise zu. Eine endliche Substanz mit seiner endlichen
Seinsweise kann nicht eine unendliche Substanz mit ihrer unendlichen
Seinsweise werden. Das wäre nicht nur sinnlos, sondern widersinnig,
weil dadurch beides, das Unendliche und das Endliche, aufgehoben
würden. Sinnvoll also ist die Einsicht in das Wesen der Übernatur

nur dami, wenn das Übernatürliche in der Weise gefaßt wird, daß

die unendliche Erkenntnisweise des unendlichen Gottes dem
endlichen Geiste so mitgeteilt wird, daß er nicht auf seine Weise, sondern
auf Gottes Weise, nicht mit seinen eigenen Augen, sondern mit Gottes

Augen schaut. Und weil Gottes Auge in erster Linie auf seinem Wesen

ruht und erst von da aus auf seine Geschöpfe blickt, darum liegt es

im Wesen der übernatürlichen Erkenntnis, unmittelbar auf Gott und

von Gott her auf das andere gerichtet zu sein. 2 Unser Denken und
Leben und Lieben und Fühlen kann nur soweit übernatürlich genannt
werden, als Gottes Art, sich selbst und die Welt und das Leben
anzuschauen, unsere Anschauungsweise wird, als der Formalgnmd, der
Gott eigen ist, die Form wird, in der wir Gott erkennen, als Gott uns
nicht in unendlicher Ferne als letztes Glied einer langen Kausalreihe

1 I q.. i2 a. 4.
2 I q. 12 a. 4.



346 Thomas von Aquin oder Max Scheler

und letzter Ruhepunkt eines unruhigen Strebens erscheint, sondern
als Prinzip eines neuen, höheren Lebens.1

Darin liegt ein DoppelVerhältnis eingeschlossen : ein Kausal-
Verhältnis und ein Wesensverhältnis. 2 Das KausalVerhältnis lautet :

Soll Gottes Art, sich selbst zu erkennen und zu lieben, unsere Weise

werden, Gott zu fassen und zu lieben, dann muß Gott dem Geiste

Licht von seinem Lichte, Kraft von seiner Kraft mitteilen. Gottes

Licht und Gottes Kraft, unser Licht und unsere Kraft geworden, ist
etwas Gewirktes und besitzt alle Eigenschaften des Gewirkten. In
dieser Beziehung ist Gott die Ursache und das Ubernatürliche in uns
die Wirkung Gottes. Das Wesensverhältnis wird durch den Satz
durchsichtig : Gott ist im übernatürlichen Leben unser Heil (beatitudo),
unser Gegenstand (objectum), unser Akt. Die drei Ausdrücke «Gott —
Heil », — « Gott — Gegenstand » -— « Gott — Akt » sind bedeutungsvoll.
Daß all unser übernatürliches Erkennen ein Heilserkennen, unser
übernatürliches Wissen ein Heilswissen, unsere übernatürliche Gewißheit
eine Heilsgewißheit sei, steht für Thomas überall fest. Die « Beatitudo »

bildet für Thomas immer und überall die Grenzlinie zwischen
übernatürlicher und natürlicher Lebensführung und zwischen natürlicher
Ethik und theologischer Moral.

Wenn der hl. Thomas von Aquin von gegenständlicher Erkenntnis
und Liebe Gottes spricht, dann sagt er das Höchste, was ein Mensch

Überhaupt sagen kann. Gegenstand des Erkennens (das Analoge gilt
auch vom Wollen) ist nach Thomas in erster Linie das anschaulich

Gegebene und was nicht in der Anschauung gegeben ist, nur soweit,
als es mit dem Gegebenen der Anschauung in Verknüpfung steht.
Nun aber ist das Wesen Gottes hier auf Erden nie anschaulich gegeben

und kann nie mit einer natürlichen Anschauung verknüpft werden.

Also ist die gegenständliche Erkenntnis Gottes ihrem Wesen nach

übernatürlicher Art. Darum gibt Thomas einmal auf die Frage : Wie

denn die Religion des natürlichen Ethos zur Religion der göttlichen
Liebe sich verhalte, die kurze Antwort : Die ethische Religion steht

zu Gott in einem Zweckverhältnis, die göttliche Liebe dagegen in einem

Objektverhältnis. 3

1 I q. 12 a. 4 ; I-II q. 4 a. 18 ; I q. 12 a. 1 ad 4 ; II-II q. 81 a. 5 ad 1

et ad 2 ; I-II q. 4 a. 8.
2 I q. 12 a. 1 ad 4 : « Potest esse proportio creaturae ad Deum, in quantum

se habet ad ipsum, ut effectus ad causam, et ut potentia ad actum. »

3 II-II q. 81 a. 5 ad 1 et 2 : « Virtutes theologicae ha bent actum circa Deum



Thomas von Aquin oder Max Scheler 347

Den beiden augustmischen Ausdrücken « Heil » und « Objekt »

setzt Thomas als dritten den aristotelischen terminus « Actus » an die
Seite. In der Erklärung des Gottebenbildes tritt der « actus » derart
in den Vordergrund, daß er gar nicht übersehen werden kann. 1 In der

Verwendung des Aktbegriffes erscheint hier — wie überall bei Thomas

— die thomistische Eigenart. Wo steckt der Grund der Vorliebe des

hl. Thomas für den « Actus » Weil diese Auffassung wie keine andere

geeignet ist, Licht in die dunkelsten Gebiete zu bringen. Der Akt
birgt in sich die Forderung, nach der Potenz zu suchen. Die Potenz

ist viel schwerer zu fassen als der Akt. Und doch gibt es keine rechte

Aktanschauung ohne die richtige Potenzauffassung. Actus proprius
est in propria potentia. Das Wesensverhältnis, das in der Proportion
der Potenz zum Akte liegt und das Kausalverhältnis, das in der

Aktuierung der passiven Potenz durch die entsprechende aktive Potenz

besteht, wird von Thomas von Aquin bei allen Arten des Werdens

analog angewendet — angefangen von der Erklärung der einfachsten

Lokalbewegung bis hinauf zur höchsten übernatürlichen geistigen
Annäherung an Gott.

In der Erkenntnis des hl. Thomas : Die menschliche Geistnatur

ist wesentlich Anlage zur (übernatürlichen) Gotteserkenntnis und Gottesliebe,

verbinden sich die höchste augustinische und tiefste aristotelische

Einsicht. Diesen fundamentalen Satz konnte nur jener so einfach

niederschreiben, der sowohl den theologischen Blick des Augustinus
als auch das metaphysische Auge des Aristoteles zu eigen hatte. Die
aristotelische Metaphysik des Geistwesens und die augustinische
Theologie des Ebenbildwesens werden von Thomas an dieser Stelle
in das Verhältnis von Potenz zu Akt gesetzt. Der metaphysische
Zug des Geistes hat eine unendliche aptitudinale Spannweite. Die
tiefste Anlage des Geistes ist seine metaphysische Anlage. Der
metaphysische Geist verhält sich zum übernatürlichen Geist wie Potenz

zum Akt.
Wenn vom natürlichen und übernatürlichen Ebenbild Gottes

die Rede ist, liegt die Gefahr nahe, in diese Unterscheidung einen

Sinn hineinzulegen, der grundverkehrt wäre, den Sinn nämlich : das

natürliche Ebenbild Gottes im Menschen ist die Anlage zur natürlichen
Erkenntnis und Liebe Gottes ; das übernatürliche Ebenbild Gottes

sicut circa, proprium objectum ; religio ordinat hominem in Deum, non sicut in
objectum, sed sicut in finem. »

1 I q. 93 a. 4.



34Ö Thomas von Aquin oder Max Scheler

ist die Anlage zur übernatürlichen Erkenntnis und Liebe Gottes. Der
Unterschied zwischen Natur und Übernatur ist nur insofern in der
Naturanlage des endlichen Geistes begründet, als diese nämliche reine

Naturanlage das eine Mal eine Beziehung zur aktiven endlichen, das

andere Mal eine Beziehung zur aktiven unendlichen Potenz besagt.
Durch eine endliche aktive Potenz kann die gottebenbildliche Anlage
des endlichen Geistes nicht aktuiert werden. Ein solches Urteil wäre
ein evidenter Widerspruch, da ja das gottebenbildliche Erkennen
und Lieben ein Gotterkennen und Gottlieben ist, wie Gott sich selbst

erkennt und liebt.
Die natürliche Gotteserkenntnis und -Liebe ist eher ein Gott-

suchen als ein Gotthaben. In der natürlichen Gotteserkenntnis haben

wir es — wie Thomas einmal sagt — eigentlich nur mit einem Schatten
Gottes (umbra Dei) zu tun. Der vollendetste Einblick in den Zusammenhang

Gottes mit der Welt auf Grund des Kausalschlusses und die
vollkommenste Hingabe des Menschen an Gott in Folge natürlicher
Einsicht ginge ebensowenig über das reine Gottesebenbildseinkönnen

hinaus, wie die elementarste natürliche Erkenntnis und Liebe Gottes.

Mit Potenz und Akt sind die Grenzen der Natur und Übernatur

ganz klar umschrieben.
Der Kampf Schelers gegen eine natürliche Religion, die sich auf

eine offenbarungsfreie rein natürliche Gotteserkenntnis stützt, wird
dadurch gegenstandslos. Durch ein verständnisvolles Eingehen auf
den thomistischen Potenzbegriff aber wäre Scheler von den folgenden
vier schweren Belastungen befreit worden : i. Er hätte seine Scheu

vor dem herkömmlichen Schöpfungsbegriff abgelegt ; 2. er hätte keinen
Anstand mehr genommen, der Personalität den Vollbegriff der Substanz

beizulegen ; 3. er hätte in der Metaphysik nicht mehr eine Gefahr für
die Religion sehen können ; 4. er hätte die Frage stellen und lösen

können : Wie ist eine übernatürliche Ordnung überhaupt möglich, wie

kann ein endlicher Geist ein Ebenbild und Kind Gottes werden

Es ist ein Jammer. Der Potenzbegriff ist dem modernen Denken

einfach abhanden gekommen. Das Fehlen des Potenzbegriffes spielt
in der Entwicklung des modernen Geistes eine verhängnisvolle Rolle.
Man verfolge die Geschichte der neueren Naturwissenschaft, man
verfolge die Geschichtsphilosophie, man verfolge die Geschichte der

Philosophie, man verfolge innerhalb der Geschichte der Philosophie
insbesondere die Geschichte der Erkenntnistheorie, überall wird man
finden, daß der Potenzbegriff fehlt.



Thomas von Aquin oder Max Sehe!er 349

2. Scheler tut sich viel darauf zugute, die Eigenart der Religion
nachgewiesen zu haben. Alle seine Untersuchungen über Religion gipfeln
im Satz : « Alles Wissen um Gott ist auch ein Wissen durch Gott. »

Aus diesem Grundsatz wird dann der weitere religiöse Satz abgeleitet :

« Die in der Offenbarung enthaltenen Aussagen dürfen nicht an einer
außer ihr befindlichen Sachnorm ermessen werden. » Wer also die

Religion — sagt Scheler — nach dem beurteilt, was sie für das Diesseits,

für die Wissenschaft, für die Kultur, für den Fortschritt getan hat
oder noch tut, der verkennt durchaus ihr Wesen. Die Religion ist
autonom. Ihr Gegenstand ist Gott. Im Glauben, Hoffen und Lieben
erfassen wir den lebendigen, persönlichen Gott. Der Glaube aber hat
mit dem gewöhnlichen Erkennen und Wollen nichts zu tun. Wir
glauben etwas, weil wir an eine Person glauben, weil eine heilige oder

heiligste Person es ist, die redet, handelt, sich äußert. Es gibt auch

ein religiöses Erlebnis.
Diese Äußerungen sind sehr wahr, soweit sie die übernatürliche

Ordnung nach der Aktseite hin im Auge haben. Das übernatürliche
Denken und das übernatürliche Leben hat ein eigenes Objekt und
ein eigenes Gebiet, stützt sich auf eigene Prinzipien, wird nach eigenen

Gesetzen geregelt und an eigenen Normen gemessen, geht den eigenen

Weg und hält sich an eine eigene Methode. Thomas wiederholt diese

Wahrheit an einem fort und betont sie stets mit Nachdruck.1 Die

Eigenart eines Aktes aber wird nicht voll durchschaut, wenn die Eigenart
der Potenz nicht mit ins Auge gefaßt wird. Proprius actus est in
propria potentia.

Das Außerachtlassen des Potenzbegriffes hat auch in dieser Hinsicht
bei Scheler tiefgehende Folgen. Nicht nur die Außenseite seiner
Religionsphilosophie wird dadurch berührt, nicht nur einzelne Stellen

an der Peripherie seines Systems ungünstig beeinflußt, sondern das

Herz seiner ganzen Lebensauffassung wird getroffen. Das Herz und
Zentrum der Scheler'schen Lebensauffassung ist sein « phänomenologischer

» Standpunkt. Das Wesen dieser « Phänomenologie » besteht

darin, daß in allen Lebensfragen, insbesondere den religiösen Fragen,
das Erlebnis, die innere Erfahrung, das letzte entscheidende Wort
haben soll.

1 I q. 93 a. 4 ; I q. 89 a. 3 ; MI q. 23 a. 1 ; MI q. 4 a. 7 ad 2 ; MI
q. 112 a. 3 ; II-II q. 1 a. 2 ad 3 ; II-II q. 1 a. 1 ; II-II q. 17 a. 2 ; II-II q. 25
a. 1 ; II-II q. 2 a. 6 ad 3 : «humana cognitionon est régula fidei, sed Veritas divina. »



350 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Thomas weist nach, daß diese sogenannte « phänomenologische »

Ansicht im Fehlen des Potenzbegriffes die letzte Wurzel habe. Der
Nachweis findet sich in I-II q. 112 a. 5. Es ist ja wohl wahr — sagt
Thomas — daß alles das, was wesentlich mit der Seele selbst gegeben

ist, erjahrungsmäßig (experimentali cognitione) wahrgenommen wird.1
So nehmen wir den Willen im Vollzug des Wollens, das Leben im
Vollzug des Lebens, erlebnismäßig wahr. 2 Ferner : Wenn wir etwas

wissen, sind wir auch gewiß, daß wir es wissen, und wenn wir glauben,
sind wir auch gewiß, daß wir glauben. 3 Eine Heilsgewißheit aber,
auf die wir alle Sätze, die unser Heil betreffen, aufbauen könnten,
gibt es nicht. Beweis : Um eine solche Gewißheit zu haben, müßte
uns Gott, das Prinzip und Objekt der Gnade, anschaulich gegenwärtig
sein, so daß wir mit Gewißheit seine Gegenwart bezw. Abwesenheit
wahrnehmen könnten. Nun aber ist uns Gott hier auf Erden nicht
anschaulich gegenwärtig, kann uns auch gar nicht so gegenwärtig
sein. Also haben wir hienieden keine Heilsgewißheit. 4 Daß uns Gott
hier auf Erden nicht anschaulich gegenwärtig ist, beweist Thomas

an der angezogenen Stelle aus der Schrift. Daß er uns hier unten
nicht gegenwärtig sein kann, folgert Thomas aus dem Verhältnis von
Potenz und Akt. In syllogistischer Form würde seine Folgerung etwa
so lauten : Proprius actus est in propria potentia. Nun aber ist das

Licht der Vernunft, solange es auf das sinnlich Gegebene eingestellt
bleibt, nicht die potentia propria für das lumen visionis. Also können

wir hier unten Gott nicht schauen. Den Untersatz befestigt Thomas

an der psychologischen Tatsache, daß die Höhe unserer Kontemplation
genau Schritt hält mit der Abkehr vom Sinnlichen. Die letzte Spitze
intellektueller Betätigung in der Anschauung Gottes wird also die
volle Abkehr von der Mitbetätigung der Sinne zur Voraussetzung
haben. 5

Da aber der Glaube ein verhülltes Schauen und das Glaubenslicht

eine Anteil- und Vorwegnahme des Glorienlichtes ist, findet im lebendigen

Glauben eine so deutliche Gnadenerfahrung und ein so

unzweideutiges Heilserlebnis statt, daß — menschlich gesprochen — in ihm
eine untrügliche Gewähr bezüglich des Seelenzustandes geboten wird. 6

1 I-II q. 112 a. 5 ad 1. 2 I-II q. 112 a. 5 ad 2.
3 1. c. ad 2. 4 I-II q. 112 a. 5.
5 Summa c. Gent. III c. 47. In diesem Kapitel findet sich auch eine

interessante Auseinandersetzung mit den Vertretern des Augustinismus seiner Zeit
über die Auffassung des hl. Augustinus.

ß T-II q. 112 a. 5.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 351

Doch absolut untrüglich ist das religiöse Erlebnis nicht. Es hängt
von vielen Faktoren ab. Wie vieles wird unter dem Deckmantel des

religiösen Erlebnisses herumgeboten, was mit Religion nichts zu schaffen

hat Das religiöse Erlebnis darf nicht zur Basis einer Religionsphilosophie

oder gar zum Fundament einer Theologie des Lebens gemacht
werden.

In diesem Punkte besteht zwischen Thomas und Scheler ein

abgrundtiefer Gegensatz. Scheler fundiert das Leben und das Wissen

um das Leben auf die gottrunkene persönliche Freiheit ; Thomas

dagegen hält es mit dem hl. Paulus : Aliud fundamentum nemo potest

ponere, quam quod positum est, quod est Christus Jesus. Das Licht
des Autoritätsglaubens, das der Verbindung mit Christus in seiner

Kirche voranleuchtet, entspricht ganz der spezifischen Natur des

menschlichen Geistes, der in seiner Ausbildung auf Erden auf den

Fortschritt in der geordneten Gemeinschaft hingeordnet ist. Proprius
actus est in propria potentia.

3. Scheler setzt in seiner Polemik gegen die Theologie der Schule

voraus, daß — gemäß ihrer Lehre — die Sätze der geoffenbarten
Wahrheit erst durch Berufung auf die Metaphysik evident, begründet

und wahr würden.1 Man staunt, so etwas zu lesen bei einem so ernsten

Gelehrten, wie Scheler es ist. Mir ist bisher noch kein Scholastiker

unter die Augen gekommen, der die Evidenz, die Begründung und
die Wahrheit der Glaubenswahrheiten von der Vernunft abhängig
gemacht hätte. Der Akt hat seine Evidenz, seine Begründung und seine

Wahrheit doch nicht von der Potenz. In der natürlichen Ordnung
hat umgekehrt die Potenz ihre Evidenz, ihre Begründung und ihre
Wahrheit vom Akt. Im Verhältnis der natürlichen zur übernatürlichen
Ordnung trifft auch das nicht zu. Beide haben innerhalb ihrer Grenzen

eine volle Selbständigkeit, was aber nicht ausschließt, daß das Eine,
das Niedere, sich dem anderen, dem Höheren unterordne, analog wie

die Potenz dem Akt untergeordnet ist. Scheler ist also überall da im
Recht, wo er der Ursprünglichkeit sowohl des Glaubens wie der

Philosophie das Wort redet. Aber er hat Unrecht, wo er die beiden

in Harmonie zu bringen sucht.
Zu diesem Zwecke hat er das sogenannte « Konformitätssystem »

ersonnen. 2 Das Konformitätssystem ist das System — wir möchten
so sagen — des Getrenntmarschierens und Vereintschlagens. Diese

neue Ansicht will — in drei Sätze zusammengefaßt — etwa das Folgende
1 M. Scheler, a. a. O. 348. 2 A. a. O. 348-375.



352 Thomas von Aquin oder Max Scheler

lehren : Das wirklich-Daseiende im Geistesleben wird nur berührt durch
die Religion ; die Vernunft hat es mit gegebenen Wesenszusammenhängen

zu tun. Die Religion — das Persönlichste im Menschen —
verbindet uns mit dem wahren Gott ; die Philosophie führt nur zu
einem starren Ens. Die Attribute aber, die der homo religiosus seinem

lebendigen Gott beilegt, sind konform den Attributen, die der echte

Philosoph seinem Weltgrund zuschreibt. Und diese Konformität
gründet in der Einheit der Menschennatur — im Ebenbild Gottes.

Wird Realität und Wesen, Existenz und Essenz, Religion und
Philosophie so auseinander gerissen, wie es hier geschieht, dann kann
selbstverständlich von einem Beweis für das Dasein Gottes nicht mehr
die Rede sein, dann kann Realität überhaupt nicht mehr bewiesen

werden.

Dagegen sind die Personalität Gottes und die Schöpfung und die
individuelle Unsterblichkeit in dem Sinne, in welchem Scheler sie nimmt,
durch die Vernunft wirklich nicht beweisbar. Scheler versteht unter
Persönlichkeit Gottes das, was Thomas die « Quidditas », die Eigenart
Gottes nennt. Selbstverständlich kann diese nicht bewiesen werden.
Scheler faßt die Kreatur Gottes als Spur bezw. als Bild Gottes auf.

In diesem Verstände kann die Schöpfung unwidersprechlich wieder nicht
bewiesen werden. Scheler denkt beim Worte « individuelle Unsterblichkeit

» an das Fortleben der Kinder Gottes in der Gemeinschaft des

himmlischen Vaters. Für eine solche Unsterblichkeit kann evidenter-
maßen wieder kein Vernunftbeweis erbracht werden.

Weit mehr als dieses Spielen mit Zweideutigkeiten interessiert

uns die merkwürdige Schichtung des Geisteslebens in seinem « Kon-
formitätssystem ». Nach dieser Auffassung ist die tiefste Schicht des

endlichen Geisteslebens die religiöse Schicht — die Gottebenbildlichkeit.
Diese «religiöse Anlage» muß angesehen werden als Akt oder noch
besser als Aktzentrum, denn sie ist die letzte Wurzel nicht nur einer

Aktklasse, sondern aller intentionalen Akte überhaupt. Aus der Wurzel
der Gottebenbildlichkeit wächst in gerader Richtung der Stamm sowohl

des religiösen Lebens, wie auch des religiösen Wissens. Als Seiten- und
Nebenschößling wächst aus der gleichen Wurzel der metaphysische

Trieb hervor, so daß weder ein regelrechter Betrieb der Metaphysik
von der Religion noch die Religion von der Metaphysik abhängig ist.
Die gemeinsame Verwurzelung der Religion und der Philosophie in
der Einheit der Natur, d. h. im Ebenbilde Gottes, wird zur Folge haben,
daß, wenn beide sich naturgemäß und frei und selbständig auswirken,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 353

beide in den Endresultaten übereinstimmen werden. Der doppelte
Stamm — Religion und Metaphysik — ist im Hervorgehen aus der

gemeinsamen Wurzel vorläufig ein doppeltes Können, eine Doppelpotenz

— Potenz im Sinne eines aktiven Vermögens. Potentia activa
fundatur in actu. Actus est prior quam potentia. 1 Auf diese Weise

scheint Scheler den Begriff seines « Aktpotenzzentrums » zu gewinnen,
in dem die Gottebenbildlichkeit den adäquatesten Ausdruck findet.

Dieser Ausdrucksweise sich anschließend, müßte man das Ebenbild
Gottes in thomistischer Fassung « Potenzaktzentrum » nennen.

Der sachliche Gegensatz zwischen Thomas und Scheler erscheint

in dieser sprachlichen Differenz am klarsten.
Wenn Thomas vom substanziellen Sein des Geistes redet, dann

spricht er allerdings vom actus subsistens. Handelt es sich aber um
das Wachstum und um die Ausbildung des Geistes, dann legt Thomas
dem ganzen Werden eine pura potentia passiva zu Grunde. Diese

rein passive Geistesanlage ist eine unendliche, lebendige, fühlbare
Potenzsphäre ; unendlich — weil sie Geistesanlage ist, lebendig, — weil
sie aus dem substantiellen Geistesleben stammt, fühlbar — weil sie

sich in einer erlebnismäßigen Unruhe äußert, bis sie Erfüllung findet.

In der absoluten Potenzsphäre des Geistes, die wesentlich Anlage ist

zu Gott (aptitudo ad cognoscendum et amandum Deum) unterscheidet
Thomas eine doppelte Proportion : eine inadäquate zum Vernunftlichte,
eine adäquate zum Gotteslichte. Durch diese fundamentalen
Einsichten sind die beiden Fragen : Wie ist natürliche Gotteserkenntnis

möglich — wie ist übernatürliche Gotteserkenntnis möglich
zugleich und mit einem Schlage gelöst. Wer — wie Scheler es tut —
eine übernatürliche Gottesschau annimmt und zugleich die Möglichkeit

einer streng beweisbaren natürlichen Gotteserkenntnis leugnet,
der stellt offenkundig zwei sich selbst widersprechende Behauptungen

auf.
Der merkwürdige Widerspruch, in den sich Natur und Übernatur

1 Scheler sagt (a. a. O. 469) : « Der Aktus gebt, wie schon Aristoteles erkannte,
überall der Potenz vorher. » Darauf ist zu erwidern, daß Aristoteles ein solches
« überall » nicht kennt und nicht anerkennt. Aristoteles unterscheidet : In der
Ordnung der Vollkommenheit des Seins und des Tätigseins geht der Akt der Potenz
vorher. In der Ordnung des Werdens dagegen geht die Potenz dem Akt vorher.
Zudem unterscheidet Aristoteles zwischen der aktiven und passiven Potenz. In der
passiven Potenz unterscheidet Aristoteles wiederum eine Beziehung derselben
zum entsprechenden Aktus und eine Beziehung zur korrespondierenden Potentia
activa.

Divus Thomas. 23



354 Thomas von Aquin oder Max Scheler

in der Spekulation Schelers verwickeln, ist eine Folge des Mangels an

Einsicht in den fundamentalen Potenzbegriff. 1

Ein Blick noch auf den Gottesbeweis Schelers, der seiner «

Konformitätstheorie » angepaßt ist, möge den Schluß unseres Artikels
bilden.

Der Beweis geht von der « religiösen Anlage » des Menschengeistes

aus. Er steht also auf dem Boden der « religiösen Erfahrung », da nach
Scheler die « religiöse Anlage » des Menschen, nicht das Ergebnis eines

Schlusses, sondern der Inhalt eines « Erlebnisses » ist.
Der Mittelbegriff des Beweises ist die natürliche « Unerfüllbarkeit

der religiösen Anlage ». In diesem Begriffe berühren sich Erlebnis
und Spekulation, Erlebnis und Arbeit, Erlebnis und Erfolg.

Den Schluß des Beweises bildet der lebendige, persönliche Gott.
Was keine Religion für sich allein und keine Metaphysik für sich allein
zustande bringt, das gelingt der vereinten Kraft beider.

In geschlossener Form lautet der Beweis so : Tatsächlich (erlebnismäßig)

hat der Mensch eine religiöse Anlage, die natürlich unerfüllbar
ist. Eine natürlich unerfüllbare Anlage weist auf eine übernatürliche

Ursache dieser Anlage hin. Also existiert ein persönlicher Gott. Im
Schlußsatz ist zwar der Ausdruck « persönlich » enthalten, der sich

in den Prämissen nicht findet. Daran wird sich jedoch niemand stoßen,
der weiß, daß — nach Scheler — die Religion das Persönlichste im
Menschen und die religiöse Anlage die persönlichste Anlage des Menschen

ist. Was ist von diesem Beweis zu halten Es kommt alles darauf an,
wie die Termini in den beiden Vordersätzen interpretiert werden,
insbesondere der terminus « religiöse Anlage ».

Entweder versteht Scheler unter « religiöser Anlage » die religiöse
Anlage bezw. das religiöse Bedürfnis, das sich im homo religiosus,
im Heiligen offenbart.

Oder er versteht unter «religiöser Anlage» jene TiefSchicht des

Geistes, jene Absolutsphäre, die sich — nach Schelers Ansicht — in
allen Menschen, den religiösen und unreligiösen, den Gläubigen und
den Ungläubigen, durch kontinuierliche Einstrahlung Gottes
manifestiert.

1 Der Mangel des Potenzbegriffs hat bei Scheler auch zur Folge, daß er
zwischen der Ordnung des Seins und des Tätigseins nicht klar unterscheidet.
Dieser Mangel ist meines Erachtens der Grundmangel Schelers. Eine Auseinandersetzung

mit ihm in dieser Sache muß einem späteren Artikel vorbehalten werden.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 355

Oder endlich : er versteht unter « religiöser Anlage » das, was wir
mit Thomas darunter verstehen, nämlich die aptitudo ad infinitum,
die wir wohl in der beständigen Unruhe des Geistes fühlen, aber nur
durch den Potenzbegriff wirklich begrifflich fassen.

Unter der ersten Voraussetzung hat der Beweis ungefähr den Sinn
des thomistischen Beweises : « Sancti habent desiderium videndi
divinam essentiam. Desiderium Sanctorum non est inane. Ergo
Sancti Deum videbunt. »1 Der Beweis hat einen rein dogmatischen
Charakter. Er ist gültig — aber nur für den Heiligen. Er besitzt eine

schlagende Beweiskraft r- aber nur für den Heiligen. Es ist nicht
ausgeschlossen, daß dem Beweis Schelers ein ähnlicher Gedankengang
zu Grunde liegt.

Unter der zweiten Voraussetzung wird eminent vorausgesetzt, was

formell zu beweisen wäre.. Hier wird vorausgesetzt, daß Gott (Beatitudo
— Objectum — Actus) auch Ursache der « religiösen Anlage » sei.

Damit wird aber eminenterweise das Dasein Gottes schon vorausgesetzt.
Unter der dritten Voraussetzung will der Beweis sagen : Geist und

Geistesanlage und Geistbetätigung und Geistesstreben und
Geistesbedürfnis kann durch keine endliche Ursache erklärt werden. Das

aber, was existiert, und durch keine endliche Ursache erklärt werden

kann, muß auf eine unendliche Ursache — Gott — zurückgeführt
werden. Also

Dieser Beweis ist stichhaltig. Er ist dem hl. Thomas sehr geläufig.
Wo immer Thomas vom Ursprung des Geistes spricht, operiert er mit
Vorliebe mit diesem Argument.

Sollte Scheler mit dieser dritten Interpretation sich einverstanden
erklären, so würden wir ihm freudig die Hand reichen, mit der Bitte,
seine Religionsphilosophie noch einmal zu revidieren und bei dieser

Revision das Hauptaugenmerk auf den Potenzbegriff zu richten.
Allen aber, denen es um die Wahrheit zu tun ist und die eine

gründliche scholastische Philosophie studiert haben, möchten wir das

Studium Schelers dringend empfehlen. Er irrt schwer — aber man
kann trotzdem vieles aus ihm lernen.

1 5. Thomas, III Suppl. q. 92 a. 1.

-SX3-


	Thomas von Aquin oder Max Scheler : Das Ebenbild Gottes

