
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Die Gottsehnsucht der Seele

Autor: Hallfell, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gottsehnsucht der Seele.

Von Dr. P. M. HALLFELL, Trier.

Was ist das Leben — Ein Entgegengehn
Ein sehnend Heimwärtsziehn aus fremden Landen,
Ein tastend Suchen in der Dunkelheit
Zum lichten Vaterhaus der Fernverbannten.

Benedikta von Spiegel O. S. B.

Die Gottsehnsucht ist die treibende Unruhe der Seele nach Gott,
zu deren Lebensbild der hl. Augustinus und nach ihm so viele andere
in ihren Konversionsschriften die mannigfaltigsten Einzelzüge gezeichnet
haben. Unter dem Alltagskleide des Glückseligkeitstriebes hat sie

nach der feinsinnigen Bemerkung des hl. Thomas von Aquin (I q. 2

a. 1 ad 1) von jeher jedes Menschenkind zu einem bewußten oder
unbewußten Gottsucher gemacht. Und sie wird auch noch dem letzten
bei seinem Heimwärtsziehn zum lichten Vaterhause treue Raphaelsdienste

leisten.
Es ist ein erfreuliches Zeichen der Zeit, daß sich die Menschen

von heute vielfach — vielleicht ohne sich reflexiv darüber Rechenschaft

zu geben — von dieser treibenden Unruhe nach Gott ergriffen
fühlen. Neben dem psychologischen, ist es das religiös-aszetische
Interesse1, das uns bestimmt, der Gottsehnsucht unsere liebende

1 Wir unterlassen es, die apologetische Tragstärke und Tragweite der
Gottsehnsucht zur Begründung eines selbständigen Gottesbeweises zu untersuchen.
Nach dieser Seite haben die Darlegungen von P. Manser O. P. in Heft 1, p. 44-50
und Heft 2, p. 146-164 hinreichend Licht verbreitet. Da die Gottsehnsucht der
Seele einerseits gleichsam Klage führt über die XJnvollendung der Seele und
andererseits gleichsam die Hände ausstreckt nach einem allseits vollkommenen
Wesen, um von dessen Seinsfülle eine Anleihe zu machen und den eigenen
Fehlbetrag aufzufüllen, so ist der Verfasser gegenwärtiger Abhandlung der Ansicht,
daß der « Gottesbeweis aus der GottSehnsucht oder dem Gottesbedürfnis der
Seele » sich nur in Verbindung mit dem vierten thomistischen Beweise erfolgreich
führen läßt, jenem Beweise nämlich, dem die Studienkongregation unter dem
27. Juli 1914 folgende Formulierung gegeben hat : Deum esse a posteriori demon-
stramus, hoc' est, per ea, quae facta sunt, ducto argumento ab effectibus ad causam,
videlicet a rebus, quae secundum minoratas perfectiones essendi, vivendi, intelli-
gendi plus et minus sunt, vivunt, intelligunt : ad eum qui est maxime intelligens
maxime vivens, maxime ens (Act. Ap. Sed. 1914, 386).



Die Gottsehnsucht der Seele 297

Aufmerksamkeit zuzuwenden und uns eine Doppelaufgabe zu stellen,
nämlich zu untersuchen :

1. wo die Wurzeln liegen,' aus denen die Gottsehnsucht ihre
unversiegliche Kraft zieht. Bei der Lösung dieser Aufgabe wird uns
vornehmlich die Metaphysik der Ziel- und Zweckursächlichkeit
zuverlässige Führerdienste leisten. — Sie wird uns zudem zu einem Stand-
und Gesichtspunkte emporführen, von dem aus es

2. möglich sein wird, der andern Teilaufgabe gerecht zu werden,
nämlich die Gottsehnsucht in ihrer Erfüllung zu würdigen.

I.

Die Gottsehnsucht der Seele in ihrer Begründung.

Unter dem Ausdruck «Sehnsucht» verbirgt sich zunächst ein
seelischer Vorgang, eine Anwandlung, eine Regung des Strebevermögens,
durch die es wach, rege wird, sich gleichsam erhebt, sich dehnt und
« ausgreift nach einem bekömmlichen und erreichbaren Ferngut » (S. th.
I q. 12 a. 1). Das Wort «Sehnsucht» gibt uns demnach das Geleite

zum Felde einer transzendentalen Beziehung, in welchem die Ziel-
oder Z^cÄursächlichkeit gebietet. In der Sehnsucht « sucht » ja die
Seele nach einem Fern- und darum Fremdgut, das ihr gut und darum
erstrehensze^ erscheint. Warum aber — Um durch die

Besitzergreifung des Ferngutes dem Innenzustande eines Mangels, eines

Bedürfnisses, einer Not abzuhelfen. So legt jede Sehnsuchtsregung
einer jeden Menschenseele ein zuverlässiges, einwandfreies Zeugnis
für das tatsächliche Vorhandensein eines Doppelzieles : erstens einer

Außens&che, die in ihrer Güte und Seinsvollkommenheit ein aktives

Aufbesserungsvermögen besitzt. 1 Zweitens offenbart und beklagt die

Seele durch eine jede ihrer Sehnsuchtsregungen ein subjektives
Aufbesserungsbedürfnis, läßt aber auch bereits die Hoffnung durchklingen,
daß durch jenes Außen- und Ferngut Abhilfe geschafft und
Aufbesserung gebracht werden kann und wird (S. th. I q. 12 a. 6). Dem

Kundigen entgeht es- nicht, daß die weitere Untersuchung nunmehr
nach zwei Seiten hin geführt werden muß, nach der ontologischen

und psychologischen, um so die Begründung und Verankerung der

1 Inquantum ens est secundum esse suum perfectivum alterius et conser-
vativum, habet rationem finis respectu illius quod ab eo perficitur (De Veritate
q. 21 a. 1).



298 Die Gottsehnsucht der Seele

Sehnsuchtsregung im allgemeinen und der Gottsehnsucht im besondern

frei zu legen.
Weil nun die Seele mit der Stimme ihrer Sehnsucht am lautesten

und eindringlichsten den eigenen subjektiven Fehlbestand, das eigene

Auibesserungsbedürfnis und die eigene Auibesserungsmöglichkeit in
das Bewußtsein hineinruft, so wollen wir zunächst nach dieser Seite

hin eine Erhebung anstellen :

I. Die Begründung der Gottsehnsucht nach der psychologischen
Seite. Mit feinem Verständnis lauscht der hl. Thomas auf die Stimme
des Sehnens und Verlangens in der Menschenseele. Und was vernimmt
er Er erlauscht von der Sehnsucht das Geständnis : Nur not-gedrungen,

vom Bedürfnis (necessitate) gedrängt, bin ich hier. 1
« Nur, weil selber

gedrängt, dränge ich », sagt der hl. Thomas zu wiederholten Malen

von der Sehnsucht (I q. 80 a. i ; I-II q. 27 a. 1) ; « ich dränge auf
Abhilfe und Erfüllung, wie der Architekt bei seinen Bauleuten auf
die Fertigstellung und Vollendung des Baues drängt» (I-II q. 12 a. 1).

« Nie-endende Not drängt mich, und darum muß ich meinerseits
auf nie-endende Abhilfe drängen — de necessitatibus meis erue me

(Ps. 24, 17) » — ist ein weiteres Geständnis, das der hl. Thomas von
der Sehnsucht erlauscht und sich folgendermaßen von ihr erläutern
läßt : Nie enden, noch ausgehen wollen die Nöte und Bedürfnisse
leiblicher Art, die mich zur leiblichen Sß/&sferhaltung und Selbst-

behauptung drängen. Die zeitliche Aufeinanderfolge macht dieselbe

sozusagen unendlich. Denn eine Nahrungsaufnahme reiht sich an die
andere ; und ein Verlangen nach Speise und Trank löst das andere ab,
daher denn auch der Herr zur Samariterin am Jakobsbrunnen sagen
konnte : « Jeden, der von diesem Wasser trinkt, wird wieder dürsten »

(Joh. 4, 13). Und ähnlich verhält es sich mit den andern Naturtrieben,
welche zur Fremderbultung, insbesondere der Erziehung und Versorgung
der eigenen Nachkommen dienen (S. th. I-II q. 30 a. 4). Noch ein

anderer Umstand trägt dazu bei, die Nöten und Bedürfnisse der

genannten Art nie zur Erfüllung und zum Abschluß kommen zu lassen

und daher ihr Treiben und Drängen unaufhörlich zu machen. Selbst

wenn durch gewordene Abhilfe Not und Bedürfnis scheinbar gestillt
worden sind, so löst das doch keinen Gesamtgenuß aus, der in jedem

1 Die ursprüngliche Bedeutung von « nécessitas » — nec-esse — ist Bedürfnis
und erst in zweiter Linie Not, Zwang (Alfred von Mensi in seinem klärenden
Artikel : « Nöte oder Bedürfnisse ?» — Allg. Rundschau, 6. Januar 1923, p. 9).



Die Gottsehnsucht der Seele 299

Augenblicke voll und ganz ausgekostet werden könnte. Weil an körperliche

Organe gebunden, müssen Genuß und Ergötzung sich verteilen,

zersplittern. Es kann nur eine teil- und bruchstückweise Befriedigung
zustande kommen. Begierde und Verlangen bleiben offen und stehen

immer noch nach mehr. 1

« Vollends nicht zur Ruhe kommen lassen mich die Nöte und
Bedürfnisse übersinnlicher, geistiger Art. Sie nehmen erst da ein Ende,
wo die geistige Erkenntnis- und Strebekraft ein Ende nehmen. Die
aber werden nie ein Ende nehmen, weder in dem Vollzug ihrer Betätigung,

noch in der Erschöpfung ihres Objektes. Sie sind ja unendlich »

(I-II q. 30 a. 4, c. und ad 2).
Noch auf eine weitere psychologische Eigentümlichkeit der menschlichen

Sehnsucht wird der hl. Thomas aufmerksam. Die menschliche
Seele läßt in ihrer Sehnsucht ungezählte Nöten und Bedürfnisse auf
sich einwirken, oft genug gebieterisch und gewaltsam auf sich
einstürmen ; sie wird gedrängt, getrieben, gepeinigt, gemartert ; sie gibt
sich als passives Duldervermögen — Appetitus est potentia passiva —
ist der stehende Ausdruck des hl. Thomas (I q. 80 a. 2 ; I-II q. 27

a. 1 und anderwärts). Aber andererseits entwickelt sie gerade in ihrer
Sehnsucht, ihrem Begehren und Verlangen eine aktive Arbeits-, Angriffs-,
Wirk- und Stoßkraft, die uns berechtigtes Staunen abnötigt (I-II q.
12 a. 1). Der Grund liegt in dem Lichte, das die Seele in der Eigen-
erkenntnis nach zwei Seiten hin, gleichsam nach rückwärts und vorwärts
wirft, nach dem Ursprung, aus dem sich die Sehnsucht erhebt und
nach dem Ziele, zu dem sie hinstrebt. Eine vergleichende Gegenüberstellung

mit dem Drängen und Treiben, Sehnen und Streben der
niederen Naturwesen wird das noch verdeutlichen.

Darin hat die Sehnsucht der Menschenseele vor derjenigen der

übrigen Naturwesen nichts voraus, das sie überhaupt mit einer

Erkenntnis anhebt, durch eine Erkenntnis geleitet und zum Ziele und
Ende gebracht wird. Das trifft selbst für das Streben der leb- und
erkenntnis\os>en Dinge zu. Denn auch an dessen Anfang, Mitte und
Ende steht eine Erkenntnis, aber eine Fremd- oder Außenerkenntnis.
Kurz und bündig sagt der hl. Thomas : « Das Streben in den niederen

Naturdingen richtet sich nach einer Außenerkermtnis » (motus appetitus

naturalis sequitur apprehensionem intellectus separati — I-II
1 Coniunctioni sensibilis ad sensum adjungitur motus, qui est actus imper-

fectus : unde et delectationes sensibiies non sunt totae simul, sed in eis aliquid
pertransit et aliquid expectatur consummandum (I-II q. 31 a. 5).



3oo Die Gottsehnsucht der Seele

q. 40 a. 3) 1. Unter Vorgang unseres Führers unterscheiden wir in
den Naturdingen ein Streben, das so ausschließlich Alleinwerk des

Außenstehenden ist, daß nicht einmal eine in den Naturdingen
wohnende Anlage dazu vorhanden ist, die uns berechtigte, jenes Streben

naturhaft oder naturgemäß zu nennen. Dieser Art ist der Emportrieb
eines in die Luft geschossenen Pfeiles. Der Schütze, die Außenintelligenz,
gibt dem Pfeile zwar eine Höhenbewegung, Flugrichtung und ein Ziel,
keineswegs aber eine Naturanlage zu eigen, kraft deren dem Pfeile
der Drang und Trieb innewohnte, nach oben zu streben. Ein solcher
Auftrieb ist zu Beginn, während des ganzen Verlaufes und am Ende
rein passiv. Er ist äußerer Zwang.

Neben dieser durch unwiderstehliche Gewalt von außen in die

Naturkörper hineingetriebenen Bewegung ist ihnen eine andere Bewegung,
aber auf ganz andere Weise, eigen. Der hl. Thomas äußert sich darüber
folgendermaßen : Die leb- und erkenntnislosen Naturdinge sind des

weiteren von einer Außenmtekigewz in der Weise zielgeleitet und
zielgeordnet, daß sie bei ihrem Eintritte ins Dasein von jener
Außenintelligenz mit der Wesensform die stets wirksame und nie versagende
Naturanlage zur Zielstrebigkeit als unveräußerliche Mitgift ^Verhalten
haben, die fortan das Treiben und Drängen zum Ziele nicht mehr
zur Ruhe kommen läßt, sondern dauernd nährt und unterhält. Von
dieser Art ist der Niedertrieb eines fallenden Steines. Sein Hang und
Drang nach der Tiefe hat seinen Ursprung und Anfang, seine Richtung
und sein Ziel zunächst und unmittelbar in einem Innenprmzvp, der der
Natur des Steines zugesellten Schwerkraft, deren Zug nach unten daher
auch naturhaft oder naturgemäß genannt wird. Ebenso besitzet alle

Naturkörper ein Jfmmprinzip, kraft dessen sie in etwa selber auf ihr
Ziel zugehen und hinziehen und sich von dem gewaltsam Bewegten
unterscheiden, das immer nur gestoßen oder gezerrt werden muß. Darum
ist ihr zielgeleitetes und zielgeordnetes Streben auch nicht mehr rein
passiv, nicht mehr ausschließlich Alleinwerk der Außenintelligenz.
Nein, sie leisten dieser bei der Verwirklichung der Naturzwecke durch
das von ihr erhaltene Innenprinzip aktive Mithilfe. 2

1 Appetitus in rebus naturalibus sequitur apprehensionem, vel Cognitionen!,
non tarnen ipsorum appetentium, sed illius qui ea in finem ordinat (De Veritate,
q. 22 a. 1 ad 2).

2 Omnia naturalia habent in se ipsis aliquod inclinationis principium, ita
ut quodammodo ipsa vadant, et non solum ducantur in fines debitos ; violenta
enim tantummodo ducuntur, quia nil conferunt moventi. Sed naturalia coo-
perantur inclinanti et dirigenti per principium eis inditum (De Veritate, q. 22 a. 1).



Die Gottsehnsucht der Seele 301

Die erkenntnisbegdbten Wesen sind in ihrer Zielstrebigkeit in
noch höherem Grade selbsttätig. Das ist es ja gerade, was sie nach
einer sinnigen Bemerkung des hl. Thomas um eine Stufe höher in der

Gleichförmigkeit mit ihrem ersten Ursprünge, der nur die erste
Außenintelligenz sein kann, emporführt. Ihr ist es nämlich eigentümlich,
allen andern Dingen Bewegung, Zielleitung und Zielsetzung zu geben,

aber selber von keinem Außenstehenden zu empfangen (De Veritate,
q. 22 a. 4), sondern in und durch sich selbst zu besitzen. Je mehr
aktive EVgmtätigkeit daher —. selbstverständlich durch Anteilnahme —
ein Geschöpf hat, desto mehr hat es von der besagten Ähnlichkeit
mit seinem Schöpfer. Während demnach das kenntnisZostf Naturwesen

neben der Wesensform und den mit ihr angegebenen
Naturkräften kein aktives Innenprinzip hat, das ein eigenes Strebevermögen
aufwecken, anregen und nach einem Außengute in Bewegung setzen

könnte, erwirbt sich bereits das mit bloßer Sm^serkenntnis begabte
Wesen durch die Eigentätigkeit der äußern und innern Sinneserfahrung
ein solches aktives Innenprinzip, das nun seinerseits das sehnende

Verlangen eines besondern Strebevermögens entzündet und nach außen

zu Sinnesgütern hin- oder von Sinnesübeln wegleitet. Dieses aktive
Innenprinzip ist ein durch die Sinneserkenntnis nach innen versetztes
und in dem sinnlichen Erkenntnisbilde innen gegenwärtiges, anreizendes

Sinnesg^Z oder abstoßendes Sinnes^èeZ. 1 « So hebt denn », wie der
hl. Thomas sich ausdrückt, « das sinnliche Strebevermögen zwar schon

mit einer Eigenerkenntnis des Sinneswesens an, ist aber in seinen

Äußerungen — weil stoffgebunden — noch ganz und gar passiv. Das Tier
leitet nicht selbst die Triebe seines sinnlichen Strebevermögens ein : es

wird von ihnen geleitet » (S. th. I-II q. 26 a. x ; de Veritate, q. 22 a. 4).

Jenes aktive Innenprinzip (appetibile apprehensum) hat mit seiner

Gefolgschaft von zielgeleiteten Naturtrieben noch eine andere

Bedeutung, die wir nicht unberücksichtigt lassen dürfen : Es begründet
eine transzendentale Beziehung zwischen dem Sinneswesen und den

von ihm erfaßten oder erfaßbaren Sinnesgütern. Vom Standpunkte
des Sinneswesens aus nennt sie der hl. Thomas öfters « coaptatio,
aptitudo, proportio, conformitas » — Anpassung, Angleichung —
(S. th. I-II q. 25 a. 2 ; q. 26 a. 1, 2) ; vom Standpunkte der Sinnesgüter

gebraucht er lieber den Ausdruck « connaturalis, convenientia »

1 Natura autem sensitiva in se ipsa habet aliquod inclinans, scilicet appetibile
apprehensum (De Veritate, q. 22 a. 4).



302 Die Gottsehnsucht der Seele

— Zuträglichkeit, Bekömmlichkeit — (S. th. I-II q. 26 a. 2 ; q. 28

a. 1 ad 2). Immer und überall aber sieht er in ihr den untrüglichen
und damit unabweisbaren Tdtfbeweis, daß jede naturgemäße, erkenntnisgeborene

Sehnsucht einen Sinn hat — naturale desiderium non potest
esse inane — (S. c. G. III c. 57). 1

Unvergleichlich höher steht der vernunftbegabte Mensch in seiner
aktiven Selbsttätigkeit beim Innenvorgang des Sehnens und Verlangens.
Mit allen Geschöpfen — auch den leb- und erkenntnislosen — teilt
er die Abhängigkeit von einer Außenintelligenz, von der er seine

Wesensform und damit den unwiderstehlichen Drang, sein Eigenwohl
und sein Eigenbestes zu ersehnen und zu erstreben, erhalten hat. Aber
seine Wesensform ist eine mit Sinneserkenntnis begabte Seele. Und
darum öffnet er sich der Außenwelt, läßt deren Sinnesgüter in sinnlichen
Erkenntnisbildern in sich eingehen, um nun seinerseits im Interesse
des Eigenwohles gleichsam aus sich heraus zu treten, in sehnendem

Verlangen zu den Sinnesgütern hinzustreben und sich dieselben in
ihrem objektiven Seinsgehalt anzueignen. — Noch mehr Seine Wesensform

ist eine mit Gmfeserkenntnis begabte Seele. Innerlich unabhängig
von den beengenden Fesseln des Stoffes, erschließt sich die Seele in
ihrer Vernunfterkenntnis allem, was irgendwie an Seinsvollkommenheit
wirklich ist, gewesen ist, der Möglichkeit nach sein wird, sein kann
oder sein könnte. An diesen in den intellektuellen Erkenntnisbildern
innerlich in der Seele gegenwärtigen und darum als bekömmlich und
erstrebenswert erkannten Gütern entzündet sich das geistige
Strebevermögen und drängt nun im Dienste des Eigenwohles und Eigenbesten
mit Sehnsucht nach außen, um sich der Wirklichkeit nach in den
Besitz des Erstrebten zu setzen (De Veritate, q. 22 a. 4 ; S. c. G. III
c. 113). In den Äußerungen ihres geistigen Strebevermögens oder
ihres Willens erhebt sich die Seele zu einer aktiven Selbstbestimmung
und Selbstbewegung, welche die Grenzen des geschöpflich überhaupt
Möglichen erreichen (De Veritate, q. 22 a. 12 ; S. th. I q: 82 a. 4).
Ferner legt die Seele in den Äußerungen ihres geistigen Strebevermögens

die Grundlage zu einer transzendentalen Beziehung so weit
und so tief, daß ihr nichts fremd und ferne, nichts gleichgültig bleiben
kann, sie vielmehr alles, was irgendwie wahr, gut und schön ist, in
diese Beziehung mit einbegreifen muß (De Veritate, q. 22 a. 10). In
den Äußerungen ihres geistigen Strebevermögens erbringt die Seele

1 De Veritate, q. 22 a. 1 ad 3.



Die Gottsehnsucht der Seele 303

fortgesetzt den unwiderleglichen Tatfbeweis ihrer Angleichung und
Anpassung, ihrer subjektiven Einstellung und Zuständigkeit, ihrer
Aufnahme- und 'Besitzfähigkeit von allem, was sie als wahr, gut und
schön erkennt, ihrer Aufnahme- und Besitzfähigkeit Gottes selbst ;

sie ist wirklich nach der wuchtigen Sprache des hl. Thomas : «

gottmächtig)) — capax Dei — (S. th. III q. 6 a. 2 ; de Veritate,

q. 22 a. 2 ad 5).
Es ist allerdings richtig, bemerkt der hl. Thomas in feinsinniger

Weise, daß sowohl das sinnliche als auch das geistige Strebevermögen,
um in Tätigkeit zu treten, eine intentioneile, d. h. durch die zugehörige
Erkenntnis vermittelte Angleichung und Anpassung (similitudo) mit
dem Strebeobjekt voraussetzt. Aber eine solche genügt nicht und
reicht keineswegs aus. Sonst müßte ja beispielsweise alles, was bei

einem Tiere durch die Sinneserfahrung eingeht, dessen Strebevermögen
entweder für oder gegen das Sinnesobjekt anreizen, was sicherlich
nicht zutrifft. Es wird zudem noch eine Angleichung an die wirkliche,
naturgegebene Güte und Seinsvollkommenheit des sinn- oder
vernunfterkannten Gegenstandes verlangt — Omne quod appétit aliquid,
appétit illud inquantum habet aliquam similitudinem cum ipso. Nec

similitudo ilia sufficit quae est secundum esse spirituale ; alias oporteret,
ut animal appeteret quidquid cognoscit ; sed oportet quod sit similitudo

secundum esse naturae. — Aber dieser An- und Ausgleich und
die dadurch erzielte Übereinstimmung, Ähnlichkeit und Gleichheit
läßt ein zweifaches Stadium zu : die Güte und Seinsvollkommenheit
des Strebeobjektes ist in ihrer ganzen Bekömmlichkeit in den

Vollbesitz des Subjektes übergegangen, ist ihm einverleibt, assimiliert
worden. In diesem Falle kommen Sehnen und Verlangen nach dem

Ziele zum Stillstand und werden durch die Befriedigung im erreichten
Ziele abgelöst. Im zweiten Stadium liegt die Aneignung, Anteil- und
Übernahme der bekömmlichen Seinsvollkommenheit des Objektes

zwar im Bedürfnisse und auch in der Macht des Subjektes oder ist
erst teilweise und unvollständig durchgeführt, dann allerdings äußert

sich das treibende Verlangen, zu Ende zu kommen. Und je näher es

dem Ende und der Vollendung ist, desto heftiger wird es, mit ganzer
Arbeit abzuschließen. Es ist ähnlich damit, wie mit der Bewegung des

fallenden Körpers, die sich gegen Ende immer mehr beschleunigt.
In dem Maße nämlich, in dem man sich zu einem erstrebten Ziele hin
bewegt, verwirklicht man in sich die Anpassung und Angleichung an
die einem bekömmliche und förderliche Seinsvollkommenheit des



304 Die Gottsehnsucht der Seele

Strebeobjektes und Zieles (De Veritate, q. 22 a. 1 ad 3). Dieser
Gedanke gibt uns das Geleite zur Untersuchung der Frage, wie die
Gottsehnsucht nach der ontologischen Seite begründet sei.

2. Die Begründung der Gottsehnsucht nach der ontologischen Seite.

Wie bei allen geschaffenen Wesen, so ist nach einer trefflichen
Bemerkung des Römischen Katechismus (IV, c. 12, 3) auch beim
Menschen die Sehnsucht der Seele dem Eigenwohl zugewandt und auf
die Eigenvollendung und Eigenvervollkommnung eingestellt, ein durchaus
thomistischer Gedanke, dem man nur nachzugehen braucht, um zu
erkennen, daß die Sehnsucht der Seele nach der ontologischen Seite

letzten Endes in dem höchsten Gute, in Gott, begründet ist : « Alle
Naturwesen sind von dem Streben und Verlangen nach der
Eigenvollendung erfüllt. Weil nun jedwede Seinsvollkommenheit jedweden
Dinges eine proportionale Anteilnahme und Verähnlichung der göttlichen
SeinsVollkommenheit darstellt, so kann man sagen, daß jedwedes
Wesen in seiner Weise Gott suche. Nur die Art und Weise, wie es

geschieht, ist verschieden. Die einen der gottsehnsüchtigen Dinge
haben Kenntnis von Gott selbst : ein Vorrecht der vernünftigen Kreatur ;

andere dagegen dringen in ihrer Erkenntnis nur bis zu einigen
Bruchstücken der von Gottes Güte gewordenen Sinnesgüter vor. Es ist das

der Anteil der einfachen Sinneswesen ; alle andern aber — weil jeder
Eigenerkenntnis bar — werden durch den Zwang ihres Naturtriebes
von einer über ihnen stehenden Fremdintelligenz zielgeleitet und
geführt » (I q. 6 a. 1 ad 2). 1

Die Eigenvollendung und -Vollkommenheit des Menschen bedeutet
nun die tatsächliche Verwirklichung der Gesamt- und Allheit dessen,

wozu* er Kraft und Anlage hat. Das Vollendete, Vollkommene ist ja
das fertig Gemachte, zum allseitigen Abschluß Gebrachte, dem das

ganze und volle, ihm zustehende und erreichbare Seinsmaß zuteil

geworden ist, so daß ihm nichts mehr mangelt noch abgeht (Importât
autem perfectio quandam universalitatem, quia perfectum est, cui

nihil deest — II-II q. 184 a. 2). Wollte man ein Einzelinventar über
die verschiedenen Sein sVollkommenheiten des zur endgültigen
Vollendung gelangten Menschen aufstellen, so könnte man sich vorteilhaft
von den Gesichtspunkten leiten lassen, die der hl. Thomas dafür angibt.

1 Dieser theozentrischen Einstellung aller Kreaturen auf Gott widmet der
hl. Ihomas eigene, sehr anregende Abhandlungen in : De Veritate, q. 22 a. 2 ;

S. th. I q. 44 a. 4 ; S. c. G. III c. 17-19.



Die Gottsehnsucht der Seele 305

Die einen gruppieren sich um die Perfectio 'prima, die Geistseele, durch
die der Mensch die erste, grundlegende Vollendung, sein substantiellpersönliches

Dasein und Leben erhält und Miält, aber damit auch

zum Besitzer eines wesentlichen Gutes gemacht wird, an dem sich
sein sehnendes Verlangen ununterbrochen entzündet. Denn einmal
kann der Mensch dieses sein Leben nicht nach der Weise des ewigen
Gottes ganz und ungeteilt auf einmal zum vollkommenen Besitz und
Genuß haben. Und darum bleibt in ihm stets das Verlangen nach

fortgesetztem, nie endendem Weiterbesitz rege. In diesem Ewigkeitsverlangen

aber Umfaßt er — wenn auch nicht in reflexiv bewußter
Weise — den ewigen Gott, da Er es ja ist, der ihm die « Perfectio prima »,

die Geistseele unmittelbar gegeben hat und dauernd erhält. 1 Er
strebt in seiner Weise und nach dem Ausmaß seiner Natur die

Gleichförmigkeit mit der göttlichen Ewigkeitsdauer an (suo modo tendit
in similitudinem divinae perpetuitatis — Comp, theol. c. 103 —).

Dann aber besitzt der Mensch in dieser seiner « Perfectio prima »

und dem daraus sich ergebenden persönlichen Dasein und Leben

gleichsam ein Behältnis einer Unendlichkeit von vorab unerfüllten
Möglichkeiten, trägt aber auch eben deshalb eine unversiegliche Quelle

von Sehnsüchten in sich, die alle auf die Verwirklichung der « Perfectio
secunda » -— den finis operationis — das endgültige Fertig- und
Vollendetsein, den vollkommenen Abschluß, die allseitige Vollendung im
Tun und Wirken hindrängen (I q. 6 a. 3 ; I q. 73 a. 1) und eben

deshalb letzten Endes den unendlich vollkommenen, seligen und
beseligenden Gott umfangen. « Der Mensch ist nämlich in seiner

spezifischen Eigenbetätigung — der Perfectio secunda — entweder
schon bis zur erreichbaren Höhe und Vollendung emporgestiegen,
oder muß doch wenigstens in diesem Aufstiege begriffen sein. »

2 Der

erste Fall bestimmt das Lebensbild unserer bereits zur endgültigen

Vollendung gelangten Brüder und Schwestern im Himmel. « Sie

betätigen sich im beseligenden Genüsse Gottes. Und ihr Sehnen und

Verlangen geht auf dessen unaufhörliche Weiterbetätigung. Wir wissen

zwar, daß ihrer Gottsehnsucht keine sachliche Unvollendung mehr

innewohnt, wenn schon wir dem menschlichen Namen nicht alle Unvoll-
kommenheit abstreifen können » (De Veritate, q. 22 a. 2 ad 4). —
Der zweite Fall bestimmt das Lebens^/ des noch im Diesseits lebenden

1 De Virt. in comm., q. 1 a. 10 ; de Veritate, q. 22 a. 1 ad 4.
2 Secunda perfectio est operatio, quae est finis rei, vel id propter quod ad

finem devenitur (De Veritate, q. 1 a. 10 ad 3).

Divus Thomas. 20



3°6 Die Gottsehnsucht der Seele

Menschen und damit auch dessen Sehnsucht nach Verwirklichung
dieses Lebenszieles, nämlich der Höchstvollendung in der diesseitigen
Lebenstätigheit des Menschen. «Die spezifische Eigenbetätigung des

diesseitigeil Menschen ist zweifach : Mit der einen tritt er nicht aus
sich seihst heraus und an einen Außengegenstand heran. Sie ist nämlich
so geartet, daß sie innen selbst zum Abschluß kommt und mit ihrem
Ergebnis eine Selbstvervollkommnung und Selbstverwirklichung des

tätigen Subjektes bedeutet (Duplex est actio : quaedam quae consistit
in ipso agente et est perfectio et actus agentis, ut intelligere et velle —
De Potentia, q. 3 a. 15 ; S. c. G. II c. 1 —). » Über den Sinn des

komplexen Ausdruckes : « Perfectio et actus agentis » erklärt sich der
hl. Thomas in seinem gedankenreichen und -tiefen Werkchen :

Compendium theologiae, c. 103, folgendermaßen : Dank seiner vernunftbegabten

Geistseele erhebt sich der Mensch durch sein persönliches
Sein und Leben weit über alle materiellen Geschöpfe. Die rein körperlichen

Dinge sind nämlich durch die Materie in ihrem Sein so gegen
die Außenwelt abgeschlossen, so endgültig und allseitig fertiggestellt
und zum Abschluß gebracht, daß ihnen jede tatsächliche Unbestimmtheit

und jede Aufbesserungsmöglichkeit und -Sehnsucht abgeht. Nicht
so der Mensch. Er ist in seinem substanziell-persönlichen Sein der
Außenwelt gegenüber erschlossen und zugänglich ; ist von Anfang an
und fortgesetzt in der Möglichkeit, durch seine geistige Erkenntnis
und Strebefähigkeit in lebendige Verbindung und Beziehung zu

ungezählt vielen erkenn- und ersehnbaren Außendingen zu treten.
In dem Augenblick und in dem Maße, in dem nun die Erkenntnis-
und Strebetätigkeit anhebt und einsetzt, anhält und fortdauert, entfaltet
und entwickelt sich die Persönlichkeit. Was in ihr nur Anlage und
Möglichkeit war, wird in ihr Tatsächlichkeit und Wirklichkeit; worauf
sie nur einen « Gutschein » besaß, das wird ihr eigenster, wirklicher
Besitz (Tendit igitur intellectualis creatura per suam operationem,
ut in se habeat actu, quod per naturam in potentia habet). Hier also

liegen nach dem hl. Thomas die Wurzeln der « Persönlichkeitskultur »,

von der so viel geredet und geschrieben wird.
Soll die Persönlichkeitskultur in den richtigen Bahnen verlaufen,

soll sie ihre Vollendung und Krönung finden, so muß sie über der

sogenannten « Sachkultur » stehen, muß sich dieselbe unterordnen
und in ihren Dienst nehmen. In ihrem Grund und Aufriß beschreibt
der Aquinate die Sachkultur, wenn er sagt : « Noch eine zweite Tätigkeit
nennt der Mensch sein eigen, jene nämlich, die er in ihrem Ergebnis



Die Gottsehnsucht der Seele 307

aus sich selbst heraus- und in einen Außengegenstand hineinleitet. »

Und so ist es der Außengegenstand, der eine weitere Aufbesserung und
Vervollkommnung, Vollendung und Aktuierung erfährt (Quaedam

vero actio hominis egreditur ab agente in patiens extrinsecum et est

perfectio et actus patientis, sicut calefacere, movere et huiusmodi —
De Pot. q. 3 a. 15). 1 Daß aber die Persönlichkeitskultur über der
Sachkultur stehen muß, um sich dieselbe unterzuordnen und dienstbar
zu machen, leitet der hl. Thomas aus folgender einfachen Erwägung
her : « Die tätige Person geht ihrer Natur, Würde und Erhabenheit
nach dem Werke ihrer Hände vor (Persona enim significat id, quod
est perfectissimum in tota natura — I q. 29 a. 3). » Das ist ausschlaggebend

für das Verhältnis der beiden in Frage stehenden Tätigkeitsarten.

Die erstgenannte, auf die Vervollkommnung der Persönlichkeit
abzielende geistige Erkenntnis- und Strebetätigkeit beherrscht und
überwiegt wesentlich die zweite (S. c. G. II c. 1).

Soll also das Sehnen und Verlangen des Menschen nach seiner
« Perfectio secunda », seiner allseits abschließenden Höchstvollendung
und -beseligung mit Erfolg gekrönt sein, so muß es sich der
Höchstvollendung seiner geistigen Erkenntnis- und Strebekraft zuwenden

und zugewandt halten. Das heißt mit andern Worten : es muß im
Bereiche beider Tätigkeiten eine ausgesprochene Gottsehnsucht sein

und bleiben. Denn da das letztliche und endgültige Eigengut jedweder
Sache durch ihre allseitig vollkommene Eigentätigkeit bestimmt wird,
so muß man sagen, daß die geistige Erkenntnis in dem Maße das

Schlechte, Fehler- und Mangelhafte abstreift, als sie Irrtümer ablegt
und in dem Maße an Güte und Vollkommenheit zunimmt, als ihr
Wahrheitsbesitz zunimmt (De Verit. q. 1 a. 8). Und somit ist die auf
die abschließende Höchstvollendung in der menschlichen Erkenntnis
gehende Sehnsucht auf die höchste Wahrheit, auf Gott, eingestellt (S. c. G.

III c. 25 ; Comp, theol. c. 103). «Die Vollkommenheit und Vollendung,
die dem Menschen durch die geringste Gotteserkenntnis zuteil wird,
überwiegt bei weitem jede, noch so ausgebreitete Kenntnis der

geschaffenen Natur. »
2

1 Eo quod talis actio est perfectio facti, « factionis » nomen assumit ; unde
manufacta dicuntur quae per actionem huiusmodo ab artifice in esse procedunt
(S. c. G. II, c. 1).

2 Intellectus igitur quantumcumque modicum possit de divina cognitione
percipere, illud erit sibi pro ultimo fine magis quam perfecta cognitio inferiorum
intelligibilium (S. c. G. III c. 25 ; de Veritate, q. 10 a. 7 ad 3).



3°8 Die Gottsehnsucht der Seele

Die Königsaufgabe bei der Verwirklichung der « Perfectio secunda »

im Menschen fällt der geistigen Strebekraft, dem Willen, zu. Es ist
nämlich der Wille wegen seiner Unkörperlichkeit oder Geistigkeit
wesentlich reflexiv tätig, d. h. er ist mit nachfolgenden Willensregungen
für oder gegen sich selbst, für oder gegen frühere oder jetzige Eigen-
betätigen eingenommen, ersehnt oder befürchtet solche für die Zukunft.
Noch mehr : er dehnt diese seine reflexive Tätigkeit auf die ganze
Persönlichkeit, mit allem was sie ist und hat, tut und vermag, aus.

Er regt und treibt die Erkenntniskraft, lenkt und führt die äußern

und innern Sinne, nimmt zustimmende oder ablehnende Haltung den

Regungen des niedern Strebevermögens gegenüber an ; begleitet alle
Innenerlebnisse und äußern Handlungen, alle Seelen- und Leibeszuständlich-
keiten mit Wohlwollen oder Mißbilligung ; folgt all diesem mit Liebe
oder Haß in die Vergangenheit und schickt die Sehnsucht nach vielem,
aber auch die Furcht vor vielem in die Zukunft voraus. Kurz und
bündig zeichnet der hl. Thomas die oberherrliche Stellung des Willens
innerhalb der Kleinwelt des eigenen Ichs, wenn er sagt : « Wenn der
Wille kraft seiner reflexiven Tätigkeit sich selbst oder andern
Seelenkräften gebietet, sich selber oder andern gut oder übel will, gut oder

übel tut, so macht er sich und diesen andern gegenüber nur sein Besitz-

und Eigentumsrecht geltend ; er zwingt oder lockt die andern, für ihn
selbst in Dienst und Arbeit zu treten. » (Cum autem voluntas super
aliam potentiam fertur, comparatur ad earn secundum suam proprie-
tatem ; unde inclinât unamquamque in propriam operationem —
De Veritate, q. 22 a. 12).

Wenn irgend einmal, so muß jetzt an das Axiom des hl. Thomas
erinnert werden : « Was jemand innerlich durch Willensanlage oder

-eingewöhnung ist oder geworden ist, auf das ist sein Tun und Lassen,

sein Lieben und Hassen, sein Sehnen und Fürchten eingestellt. »1

Das Werturteil über einen Menschen wird demnach durch die Güte

und Vollkommenheit seines Willens bestimmt. « Der Mensch ist bereits

gut und vollkommen, der einen guten und vollkommenen Willen hat.
Denn durch die Wirkkraft des gutgearteten und erzogenen Willens

bringt er in sich das zur tatsächlichen Entfaltung und Auswirkung,
was an guten Anlagen und Möglichkeiten in ihm ist » (S. c. G. III
c. 116). Nach diesem goldenen Grundsatz, der die ganze christliche

1 Quale est unumquodque, talia operatur et in sibi convenientia tendit
(S. c. G. IV c. 19 ; S. th. II-II q. 20 a. 4 ad 3).



Die Gottsehnsucht der Seele 309

Erziehungslehre trägt, muß derjenige, der es mit der Veredlung, der

Aufbesserung, der Vervollkommnung seiner selbst, kurz seiner «

Persönlichkeitskultur » ernst und aufrichtig meint, sein Sehnen und Suchen,
sein Streben und Verlangen vornehmlich der Bildung und Erziehung,
der Aufbesserung und Vervollkommnung seines Willens zuwenden.
« Denn die bloß intellektuelle Ertüchtigung gibt wohl eine gewisse

Fertigkeit und Geschicklichkeit im geschäftlichen Leben, sieht aber

ganz von dem guten Gebrauch der Kenntnisse und Fertigkeiten ab.

Die Willensbildung und -Veredlung aber leitet uns an, von unserm
Wissen und Können einen guten Gebrauch zu machen, das, was wir
besitzen oder erarbeiten, gut zu verwenden » (De Virtute in com., q. 1

a. 2 ad 11).

Der Wille aber ist gut, der dem Guten zugewandt, dem Wohlwollen

und Wohltun, insbesondere dem höchsten, allen Geschöpfen gemeinsamen

Gesellschaftsgute, Gott, in liebender Wertschätzung zugetan ist.
Der Wille ist mithin in seiner Sehnsucht nach Selbstvervollkommnung
und der endgültigen Höchstvollendung wohlberaten und wohlgeleitet,
der gottsehnsüchtig ist und immer mehr zu werden strebt. Die erzieherische

Bedeutung dieser Wahrheit wird vollends jedem klar, der sich

vom hl. Thomas in die Begründung dieser großen und wichtigen
Zusammenhänge einführen läßt : Im Gegensatz zur Erkenntnistätigkeit,
durch die der Mensch die Dinge in sich hineinzieht und sich selbst

angleicht, kommt die Strebetätigkeit dadurch zustande und zur
Auswirkung, daß umgekehrt der Mensch sich selber in seiner Hinneigung
den Dingen anpaßt und angleicht (S. th. II-II q. 23 a. 6 ad 1) 1. So

kommt es, daß ich mich an der Güte des Strebeobjektes orientieren
muß, um ein zutreffendes Werturteil über die Güte des menschlichen

Willens und damit des Menschen überhaupt abgeben zu können (De

Veritate, q. 22, a. Ii). «Das bist du», sagt der hl. Augustinus (Serm.

96, n. 1 ; 121, n. 1), « auf was dein Sehnen und Lieben geht ; du liebst
die Erdendinge — du selbst bist erdhaft ; du liebst Gott — du bist

gottförmig. Ich stände wahrhaftig an, es aus mir selber zu behaupten.
Aber die Schrift selber ermuntert mich dazu. Hören wir, was sie sagt :

,Steht nicht geschrieben in eurem Gesetze : Ich sagte : Ihr seid Götter

1 La volonté n'attire pas à soi l'objet qu'elle aime, mais elle va le trouver,
elle l'embrasse avec les bras de ses affections, elle s'unit à lui et se change en lui
prenant ses conditions et ses qualités. D'où il s'ensuit que l'homme ne se rend
pas semblable à une chose par la pensée qu'il a d'elle, mais par l'amour qu'il lui
porte (St. Jure, De la Connaissance et de l'Amour de N. S. J. Christ, I, p. 198).



3io Die Gottsehnsucht der Seele

und insgesamt Söhne des Höchsten ?' » (Ps. 81, 6 ; Joh. 10, 34). Klar
und bestimmt steht ihm selbst das Gottsuchen und stellt er allen das

Gottsuchen als einzige, diesseitige Lebensaufgabe vor Augen, wenn er
betet: «Herr, mein Gott, meine einzige Hoffnung; laß nicht zu, daß

ich der Abständigkeit und Erschlaffung erliege und ablasse, dich zu
suchen. Gib vielmehr, daß ich dein Angesicht mit immer wachsendem

Eifer suche. Mache meine Sehnsucht nach dir nachhaltig und kraftvoll.
Du lässest dich ja finden und gibst den Suchenden die zuversichtliche

Hoffnung, dich immer mehr zu finden. »1

Mit diesem Gebete wenden wir uns der Lösung der zweiten Hauptfrage

zu : Wie findet die Gottsehnsucht im diesseitigen Leben ihre

Erfüllung? —

II.

Die Gottsehnsucht der Seele in ihrer diesseitigen Erfüllung.

Das gottsehnsüchtige Gebet des hl. Augustinus empfiehlt sich

ohne Zweifel durch seine Innigkeit ; aber ebensosehr durch seinen

tiefdogmatischen Lehrgehalt, der bereits keim- und wurzelhaft die

Lösung der Frage, die uns hier beschäftigt, enthält. Die Gottsehnsucht
findet ihre Erfüllung durch die Begegnung und das Zusammengehen
zweier Suchenden, Gottes — Tu, Deus, da quaerendi vires — und
des Menschen — ne fatigatus nolim te quaerere. — Diesen Gedanken

macht sich der hl. Thomas zu eigen (De Veritate, q. 29 a. 4 ad 9)

und entwirft in heiliger Begeisterung und überirdischer Erleuchtung
ein Doppelbild : das Bild des die Seele des Menschen suchenden Gottes

und das Bild der gottsuchenden Seele.

I. Im Hintergrunde alles Weltgeschehens und aller Menschengeschichte

erhebt sich vor dem Geistesauge des Aquinaten das Bild
des die Seele des Menschen suchenden Gottes. Um auch uns den Blick
für dieses hehre Bild zu schärfen, stützt er sich auf eine überraschend

einfache Erwägung : Jedermann besorgt seine eigenen Angelegenheiten.
Wollte sich jemand um das kümmern, was ihn nichts angeht, so träfe
ihn berechtigter Tadel. Anders aber ist das Verhältnis, das einen
Menschen mit seinem Nebenmenschen, anders das Verhältnis, das ihn

1 Domine, Deus meus, una spes mea, exaudi me, ne fatigatus nolim te
quaerere, sed quaeram faciem tuam semper ardenter. Tu da quaerendi vires
qui invenire te fecisti, et magis magisque inveniendi te spem dedisti De Trinitate,
1. 15, c. 28).



Die Göttsehnsucht der Seele

mit Gott verbindet. Für gewöhnlich sind es verwandtschaftliche
Beziehungen oder Interessengemeinschaften, durch die die Menschen

einander näher gebracht werden. Die rein geistigen Vorgänge der
Seele bieten an sich kein Annäherungsmittel, es sei denn, daß sie nach
außen durch Wort oder Tat in die Erscheinung treten. — Und das

Verhältnis des Menschen zu Gott Was bedingt beispielsweise sein

Ursprungsverhältnis zu Gott Doch offenbar, daß er eine Ähnlichkeit
mit seinem Ursprünge, Gott, aufweise. Die Seele aber ist es, insbesondere

in ihrer Geistigkeit, die den Menschen auf eine besondere Stufe der
Ähnlichkeit mit Gott hinaufhebt. Und darum liegt es auf der Hand,
daß in der Ursprungsfolge nach dem Plane und der Absicht Gottes
der Würde und Erhabenheit, der Bedeutung und Wichtigkeit nach die
Seele den Vorrang hat, und einzig und allein der Seele willen der Leib
ins Dasein tritt. Und so ist Gottes Vatersorge vornehmlich der Seele

des Menschen zugewandt und erstreckt sich der Seele willen auf den

Leib. Aus dieser Ursprungsfolge ergibt sich des weitern, daß der Seele

und zwar ihrem geistigen Teile die Erstaufgahe zufällt, den Menschen

zur Höchstvollendung, die naturgemäß allseitige Befriedigung und
Beseligung auslöst, zu führen. Alles andere, was der Mensch noch
sein eigen nennt, muß sich in den Dienst dieser Aufgabe stellen. Somit

ist der Grund ersichtlich, warum die Führung und Leitung, die Menschen

sich gegenseitig angedeihen lassen, eine ganz andere Folge und Ordnung
nehmen als die Fügungen und Führungen der göttlichen Vorsehung.
Der Mensch kann in seiner Sorge um den Nebenmenschen nicht unmittelbar

über dessen 5^/^angelegenheiten befinden. Er kann es nur,
insofern dieselben einen Einfluß nach außen leiten oder von außen

erfahren. Anders die Vorsehung Gottes. Ihr ist es nämlich unmittelbar
um das Heil der Seele, das in dem beseligenden Besitze und Genüsse

Gottes besteht, zu tun ; alles andere aber wird in ihre Vor- und Obsorge

mit einbezogen, insoweit es das Heil der Seele fördern hilft. Die

Gesamtvorsehung Gottes bezweckt also nur das eine : die Seele des Menschen

zum Genüsse Gottes zu bereiten (S. c. G. III c. 130), oder um eine

moderne Redewendung zu gebrauchen : sie. bezweckt, dem Menschen

die denkbar erhabenste « Persönlichkeits »- oder « Seelen »-kultur zuteil
werden zu lassen.

Doch das Bild des die Seele des Menschen suchenden Gottes erhält
unter der kundigen Hand des hl. Thomas zwei Einzelzüge, denen wir
umso größere Aufmerksamkeit zuwenden wollen, je wertvollere Angaben
sie uns demnächst über die Lebensaufgabe der gottsuchenden Seele



312 Die Gottsehnsucht der Seele

machen können. Auf seiner Suche nach der Menschenseele bewerkstelligt
Gott die größtmögliche Vereinigung und Verbindung, sowie die
größtmögliche Verähnlichung und Gleichförmigkeit seiner selbst mit dem
Menschen. Er geht in seiner suchenden Liebe so weit, sich selber dem

Menschengeschlecht zuzugesellen, sich selber zum « Deus humanatus »

(Opusc. 53 [Parisiis], a. i ; S. c. G. IV c. 54), zu einem « in der

Menschheit selbst lebenden Gott » zu machen. Hier haben wir einen der

kurzen, « gewaltigen, große Durchblicke und Überblicke gewährenden
Sätze, an denen die Theologie des hl. Thomas so reich ist », vor uns. 1

Der Ausdruck : « Deus humanatus » ist in der Tat eine der hohen

Bergesspitzen innerhalb der Landschaft der Theologie, von denen aus
sich entzückende Fernsichten darbieten. Halten wir etwas Umschau :

Der die Menschenseele suchende Gott hat sich zum « Deus humanatus

», zu dem « in der Menschheit lebenden Gott » gemacht. In welcher
Menschheit — Er ist der in der ihm durch Geburt aus Maria persönlich

geeinten Menschheit lebende Gott. In seiner ihm unwiderruflich zur
persönlichen Einheit einvermählten Menschheit hat Gott gerade das

Mittel gewählt, das auch den schwerfälligsten Menschen von seiner
suchenden Liebe überzeugen muß. In seinem mit großer Begeisterung
und Wärme geschriebenen Werkchen : De dilectione Dei et proximi,
c. 10, legt der hl. Thomas mit einer sinnigen Bemerkung folgenden

Vergleich nahe : Wenn ein unmündiges Kind Überlegung hätte, so

wäre es von nichts tiefer und nachhaltiger überzeugt, als von der

verlangenden Liebe der Mutter. Und warum — Es würde ja immer
wieder beobachten, wie es die Mutter in der räumlich-zeitlichen Nähe
des Kindes zurückhält oder wieder zu ihr hinzieht, wenn sie sich
zeitweise entfernen mußte. Das Kind würde des weitern beobachten,
wie die Mutter sich selber klein macht, mit dem Kinde und bei dem

Kinde selber Kind wird, um das Kind aus seiner Hilflosigkeit und
UnVollendung zu sich emporzuziehen. Damit nun nicht, so fahren wir
im Gedankengang des hl. Thomas fort, der uns liebste Mensch durch
seine liehe- und huldvolle Gegenwart, sowie seine rührende Anpassung
an uns eine größere Anziehungskraft auf uns ausübe, als Gott selbst,
wurde Gott Mensch, einer aus uns.2 « Da er in GoÄfesgestalt — und

1 Prälat Dr. M. Grabmann in seinem überaus anregend geschriebenen
Werkchen : Die Idee des Lebens in der Theologie des hl. Thomas von Aquin
(Paderborn 1922) p. 68).

2 Ne in hoc — in naturae conformitate — praeponderaret et ideo praeeligeretur
homo Deo, Deus factus est homo (De dilectione Dei et proximi, c. 9).



Die Gottsehnsucht der Seele 313

darum unsichtbar — war, machte er sich äußerlich — und mithin
sichtbar — ; indem er Knechtsgestslt annahm, ward er als Menschen-

gleichbild und im Äußern als Mensch erfunden » (Phil. 2, 7). Er war,
um in der Sprache des hl. Augustinus zu reden, in Wort und Tat darauf
bedacht, sich unserm gläubigen Sinne als Gott und Mensch kund zu

tun, als Gott der uns erschaffen ; als Mensch, der uns aufgesucht hat1,

um zunächst in menschlicher Gestalt und Erscheinungsform ein Menschenalter

hindurch, dann aber in der eucharistischen Gestalt und
Erscheinungsform bis zum Ende der Welt in unserer räumlich-zeitlichen Nähe

und Gegenwart zu verweilen und bei uns zu bleiben.

Auf seiner Suche nach der Menschenseele verlangt es den « Deus

humanatus », den in der Menschheit lebenden Gott, nach einer viel
innigeren Annäherung, einer viel innigeren Vereinigung und
Verbindung mit jedem einzelnen Menschen, als es die räumlich-zeitliche
Anwesenheit war, mit der er während seiner irdischen Pilgerschaft die

allerseligste Jungfrau, den hl. Joseph, seine Apostel und so viele andere

beglückte ; als es seine eucharistische Gegenwart in unsern Kirchen ist,
die es den Kirchenbesuchern ermöglicht, sich auf einige Schritte dem

Herrn zu nähern. Sein Name : « Deus humanatus » soll für jeden
einzelnen Menschen eine eigen-persönliche, tiefinnerliche Bedeutung
erhalten. Es verlangt ihn danach, durch die Gnade sich der Menschheit

der einzelnen Begnadeten einzuvermählen, um in ihr zu leben : « Ich
lebe zwar, doch nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir » (Gal. 2,

20). Christus, der « Deus humanatus », lebt in der ihm durch die Gnade

geeinten Menschheit keineswegs in einem untätigen Zustande. Die
Devise seines Lebens : Pater meus operatur et ego operor (Joan. 5, 17)

bestätigt sich auch hier. Er wirkt nämlich die Aus- und Aufbesserung
der ihm in und durch die Gnade zu einenden oder geeinten Menschheit,

die, wie der hl. Thomas sich ausdrückt : « inanis », d. h. jeder
übernatürlichen Seinsvollkommenheit los und ledig ist und darum der

Aus- und Aufbesserung dringlichst bedarf. — Natura autem humana

et anima est inanis, i. e. non plena, sed in potentia ad plenitudinem
(Comment, in Phil. 2. 7).

Er wirkt die Aufbesserung der ihm neuerlich durch die Gnade

geeinten Menschheit durch Anteilgäbe an der eigenen Seinsfülle, an

den eigenen Geheimnissen, vorab an dem Geheimnisse seines vorweit-

1 Etenim semper hoc egit dictis et factis suis, ut Deus credatur et homo :

Deus qui nos fecit, homo qui nos quaesivit (Tract. 28 in Joan.).



314 Die Gottsehnsucht der Seele

liehen, ewigen Lebens im Schöße des Vaters, an der Gottessohnschajt.
Sie will er nicht zum ausschließlichen Alleinbesitz haben, sucht sie

vielmehr an uns Menschen zum Mitbesitz weiterzugeben. « Denn
dazu suchte uns der ewige Gottessohn in unserer Menschenkindschaft
auf, damit er nicht allein sei in seiner Gotteskindschaft, sondern sich

viele Brüder zugeselle. »1 Er wirkt in der ihm durch die Gnade

geeinten Menschheit die Ausbreitung und Weiterführung der Geheimnisse

seines historisch-zeitlichen Lebens und macht dadurch die einzelnen

Gläubigen zu lebendigen Ab- und Nachbildern seiner selbst. — In
seinem Kommentar zu Col. i, 24, erläutert der hl. Thomas diese das

Wesen des Christentums berührende Wahrheit an dem wichtigsten
Geheimnisse des historischen Lebens Jesu, an dem Geheimnisse des

Leidens Jesu. Adimplebo ea quae desunt passionum Christi in carne
mea. — Ich ergänze, d. h. ich bringe das mir gewordene Kleinmaß
an Leiden herzu, um damit das Leiden Christi aufzufüllen (adimplebo),
auf daß es sein Vollmaß erreiche. — Was in aller Welt, so fragen wir
in staunender Ergriffenheit, fehlte, mangelte dem mit dem Tode Jesu

abgeschlossenen Leiden, daß der Völkerapostel von der Notwendigkeit
einer Ergänzung, einer Auffüllung spricht « Das allerdings fehlte,

ging dem Leiden Christi noch ab, daß es in Paulus, dem Gliede Christi
und ähnlich in allen andern seine Weiterleitung und Ausdehnung erfahre
nachdem es in Christi physischem Eigenleibe seinen Anfang genommen »

(Hoc enim deerat, quod sicut Christus passus erat in corpore suo, ita

pateretur in Paulo membro suo et similiter in aliis).
Das also ist das Ziel des die Menschens^Ze suchenden « Deus

humanatus », des menschgewordenen und darum in der Menschheit
lebenden Gottes, daß er in jedem Menschen eine andere Menschheit

finde, der er die Geheimnisse der eigenen Gottes- und
Menschenkindschaft zum Mitbesitz geben und damit die Höchstvollendung und

Vollbefriedigung und Beseligung zuteil werden lassen könne. Es wird
tatsächlich erreicht, wenn der Mensch auf seiner Gottsuche nun seinerseits

den Weg geht, auf dem Gott ihm entgegenkommt. Dieser Gedanke

mahnt uns, dem Lebensprogramm des gottsuchenden Menschen unsere

Aufmerksamkeit zuzuwenden. Es wird sich herausstellen, daß es sich

in seinen Forderungen aufs engste an das Bild des die Menschens^Zö

suchenden Gottes anlehnt.

1 Deus unicum Filium suum misit in hune mundum, ut non esset unus,
sed fratres haberet adoptatos (S. Aug. in Joan, tract. II).



Die Gottsehnsucht der Seele 315

2. « Prima V anima » — entgegnete der totkranke Papst
Benedikt XV., als man ihm nahelegte, noch einige tüchtige Ärzte
hinzuziehen zu wollen, damit die Lungenentzündung nicht weitergreife.

— «Prima V anima» — zuerst die Seele! Benedikt Heß den
Beichtvater rufen und erst nachher die Ärzte.1 « Prima V anima » —
ist die Erstforderung für das Sterben, weil es die Erstforderung für das

Leben ist. Das Heil, die Kultur der Seele geht allem andern vor, muß
aller « Sachkultur » Anfang, Mitte und Ende sein und bleiben. «Denn
was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, an
seiner Seele aber Schaden leidet » (Matth. 16, 26.) Jedwede Kreatur
ist ja nach der magistralen Darlegung des hl. Thomas (S. th. I-II
q. 29 a. 4 ; II-II q. 25 a. 7) zuvörderst das, was die Hauptsache an
ihr ist. Diese Wahrheit hat sich dergestalt in den Sprachgebrauch
eingebürgert, daß man sagt : eine Stadt- oder Volksgemeinde tue das,

was das Stadt- oder VolksOberhaupt tut, weil das Oberhaupt gleichsam
die Stadt- oder Volksgemeinde selber ist. — Der Mensch ist aber
selbstverständlich in erster Linie vernünftige Seele, hernach erst Sinnes-
und Körperwesen, oder in die Sprache des hl. Paulus übersetzt : Wir
beherbergen in uns den inneren und den äußeren Menschen (2. Kor. 4,
16). «Sehet also zu, ihr Brüder, wie ihr vorsichtig wandelt, nicht wie
Unweise, sondern wie Weise » (Eph. 5, 15), die in ihrer Gottsehnsucht
dem inneren Menschen die größte Wertschätzung entgegenbringen,
sich infolgedessen an das Werturteil und den Willen Gottes anlehnen

und angleichen (S. Thomas in Eph. c. 5, lect. 6).
Diese Gottsucher sind wohl beraten ; sie haben den richtigen Weg

beschritten, auf dem sie unfehlbar Gott finden. Denn weil sie die
Absichten Gottes, der ja seinerseits auch nur die Seelen sucht, zu den

ihrigen machen, so stehen sie mit Gott in Arbeitsgemeinschaft (De

Veritate, q. 29 a. 4 ad 9). Sie wirken ihr Heil, ihre allseitige
Vollendung und Beseligung. Ohne daß sie sich reflexiv darüber Rechenschaft

zu gehen brauchen, ist nach der tröstlichen Lehre des hl. Thomas
ihr Sehnen und Trachten auf die vollkommenste Betätigung der Geistseele,

die allseitige Beseligung — wenn auch erst im Jenseits — auslöst,
eingestellt. Von einer solchen Betätigung aber muß man vier Stücke

verlangen : der Art nach muß sie zu den immanenten gehören, d. h.
sie muß in der Seele selbst zum Abschluß kommen, darf also keine

jener Tätigkeiten sein, durch die ein Außenwerk fertiggestellt, um-

1 Das Neue Reich, 18. Nov. 1922, p. 137.



3i6 Die Gottsehnsucht der Seele

gestaltet oder verändert würde ; in diesem Falle würde die Seele sich

ja sosuzagen an das Außenwerk aus- und weggeben, um ihm eine

Vollendung und Vollkommenheit zuzuführen, die es vorher nicht hatte.
Das Außenwerk würde, weil Ziel und Ende, die Stellung der Herrin
einnehmen ; die Seele hingegen müßte sich mit der Rolle der Dienerin
zufrieden geben und gelangte nie zu einer vollendeten und allseitigen
Befriedigung. Aber nicht jede immanente Betätigung kann das

bieten und gewährleisten, worauf das Sehnen und Trachten des inneren
Menschen abzielt. Das vermag nur die Tätigkeit des geistigen
Erkennens, die in der vornehmsten Seelenkraft ihr Quellprinzip hat.
Soll sie es aber nun wirklich tun, so muß sie — es ist das dritte
Erfordernis — den erhabensten Erkenntnisgegenständ, den es gibt
und überhaupt geben kann, Gott nämlich, in ihren Bereich ziehen

und ihm den Platz einräumen, der ihm gebührt. Endlich muß sie

mühelos und vollkommen, leicht und vergnüglich von statten gehen

(S. c. G. I c. 100).
Wenn nun der die Menschenaffe suchende Gott sich selbst den

Menschen zugesellte, sich zum « Dens humanatus », zum in der Menschheit

lebenden Gott machte und damit die denkbar innigste Vereinigung
und Verähnlichung mit dem Menschen einging, so tat er es, um einerseits

seiner verlangenden Liehe nach uns den wirksamsten Tdtfheweis

folgen zu lassen 1
; aber andererseits tat er es ebensosehr, um unserer

verlangenden Liebe nach Gott entgegen zu kommen, ihr im einzelnen
sowohl leichterkennbares Ziel, als auch leichtgangbarer Weg sein zu
können.

Der die Seele suchende Gott wurde hienieden durch einen
einzigartigen Verbindungsvorgang der « Dens humanatus » — der in der
Menschheit lebende Gott. — Die gottsuchende Seele muß hienieden
durch einen zwar geheimnisvollen, aber durchaus wirklichen Annäherangs-,

Verbindungs- und Vereinigungsvorgang dem « Deus humanatus »,

dem menschgewordenen Gott ein- und auferbaut (Epb. 2, 20 ; Col. 2, 7),

eingepfropft und eingepflanzt (Rom. ir, 17 ; 6, 5), einverleibt und
einvermählt (Eph. 3, 6 ; 2. Cor. 11, 2) werden. Dadurch erhält der Mensch

nach den Vätern, insbesondere nach dem hl. Chrysologus (Horn. 67),
die Berechtigung, den Ehrentitel : « homo deificatus » — eines ver-
göttlichten Menschen — oder den vom hl. Paulus geprägten Namen :

1 Die Liebe Gottes zu uns ist nämlich kein müßiger, untätiger Zustand ;
im Gegenteil : sie vollbringt große Dinge — Amor Dei non est otiosus : magna
enim operatur (S. th. III q. 79 a. 1 ad 2).



Die Gottsehnsucht der Seele 317

« homo in Christo » (2. Cor. 12, 2) — eines Menschen in Christus — zu
führen.

Dieses : « esse » und « vivere » in Christo (Rom. 6, 11 ; Eph. 1, 10 ;

2, 13 ; Phil. 4, 7 ; 2. Tim. 3, 12) ist für das diesseitige Leben Ziel und
Ende der gottsuchenden Seele, an dem ihre Gottsehnsucht hienieden
ihre Erfüllung findet. Weil Christus der Sohn Gottes, vom Vater
ausgeht, nicht um eine Zielbestimmung zu erhalten, sondern um allen

Geschöpfen Zielbestimmung zu sein 1, so müssen wir in der Angelegenheit
unserer Gottsehnsucht mit dem hl. Augustinus sprechen : « Unserer
Gottsehnsucht Erfüllung und Verwirklichung ist Christus. Denn in
ihm und von ihm werden wir zur Vollendung gebracht. Darum ist ein

ganzer und vollkommener Mensch, wer bei ihm angelangt ist. Bist
du das, so brauchst du nicht weiter zu suchen. Du bist am Ziele »

(S. Aug. in Ps. 56). Haben wir den Anschluß an Christus gefunden
und vollzogen, sind und leben wir in ihm (viventes in Christo Jesu
Domino nostro — Rom. 6, 11 —), so haben wir die uns von Gott für das

diesseitige Leben zugedachte Ausgestaltung und Vollendung erworben ;

wir sind « in ihm (Christus) reich geworden an allen Heilsgütern »

(1. Cor. 1, 5). Denn was immer in Christus ist : die Geheimnisse seiner

Gotteskindschaft im Schöße des Vaters, sowie die Geheimnisse seiner

Menschenkindschaft im Schöße der Menschheit werden auf uns
übergeleitet (S. Thomas, Comment, in Rom. 8, 33; Eph. 5, 1).2 Das:
« esse in Christo » — das Sein und Leben in Christus — heißt : bereits

in der Heimat geborgen sein. Denn Christus ist in seiner Gottheit

unsere Heimat, nach der unser Sehnen geht — Deus Christus est

patria, quo imus (S. Aug. Serm. 3 de Verb. Dom.).
In seiner Menschheit aber ist Christus der für alle leicht gangbare

Weg — Homo Christus via est, qua imus (a. a. O.) —, weil er nach

Analogie eines Weges durch die Geheimnisse seiner Menschheit

verbindet, was sonst unverbunden und isoliert bliebe, und weiterhin
zwischen Gott und Mensch, dem Himmel und der Erde, dem Jenseits

und Diesseits einen Güteraustausch, eine Interessen- und Arbeitsgemeinschaft

herstellt, eine Wahrheit, der der hl. Thomas in seiner S. c. G.

1 Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De
Potentia, q. 3 a. 15).

2 Der Grundsatz des hl. Cyrill von Alex. : « Was immer in Christus ist, das
wird auch auf uns übergeleitet » (Thesaurus, ass. 20) hat neuerdings durch die
aszetischen Schriften des Benediktinerabtes von Maredsous, D. Columba Marmion :

Le Christ-, vie de l'âme ; Le Christ dans ses mystères ; Le Christ, Idéal du moine,
Abbaye de Maredsous, Belgique, eine herrliche Beleuchtung erfahren.



3iS Die Gottsehnsucht der Seele

IV c. 55, sowie seiner Schrift : De humanitate Christi (Opusc. 53, a. 18)
liebevolle Aufmerksamkeit zugewandt hat.

Christus, der Weg, versagt nun seinerseits nie. Denn er ist und
bleibt in der Wirkkraft der in seiner Menschheit vollzogenen Geheimnisse

den Menschen aller Zeiten und Zonen innigst gegenwärtig (virtus
ipsius humanitatis praesentialiter attingit omnia loca et tempora —
S. th. III q. 56 a. 1 ad 3 —). Es kommt nur alles darauf an, daß die

gottsuchende Seele ihrerseits nicht versage, daß sie im Gegenteil « mit
den geistigen Schritten eines liebebeseelten Glaubens auf Christum zueile,
ihn in den Geheimnissen seiner Menschheit gläubig erkenne und
umfange. 1 » Denn gerade zu dem Ende vereinigte Gott in seinem Sohne

die eigene Natur mit einem Leibe, schloß sie durch diese Einverleibung
sozusagen in einen Kanal ein, um durch ihn die Heilswasser den

heilsbegierigen und heilsempfänglichen Menschen zuzuleiten. Damit mm
diese Wasser auch tatsächlich einfließen, müssen die Menschen durch
den Glauben die Zugänge ihrer Seelen öffnen, an Christus ansetzen

und so den Gnadeneinfluß entgegennehmen (In solo Filio essentia

divina est unita corpori, quodammodo incorporata, inclusa per canalem,
median te quo aquae salutiferae derivantur in animas. Jam vero oportet,
ut homines fide mentes adapertas adducant et tangentes Christum

accipiant gratiam [Opusc. 52, c. 8]). Und nur in dem Maße, als sie

den glaubensvollen Anschluß an Christus und die in seiner Menschheit

vollzogenen Geheimnisse finden und behalten, sind sie wohlberatene
und erfolgreiche Gesucher. « Wer mich (im Glauben hienieden) sieht,
der sieht auch den Vater ; — denn ich und der Vater sind eins » (Job. 14,

9 ; 30)- 2

Zu den wohlberatenen und erfolgreichen Gottsuchern rechnet der
hl. Thomas alle jene, in denen er das redliche Bemühen eines guten —
zielgeordneten — Willens entdeckt. Denn dadurch leiten sie den von
Christus ausströmenden, heilwirkenden Gnadeneinfluß in die eigenen

Seelen. Sie ergreifen nämlich, so gut sie es können, alle jene Dinge
und Einrichtungen, in denen die Kraft des Erlösungstodes Christi
wirksam ist : Effluxus salutis a Christo in homines est per Studium

1 Non enim ad Christum ambulando, sed credendo currimus (S. Aug. tract,
in Jo. 26, 3) ; Crede et tetigisti me Hac manu tange me, his oculis quaere
me (S. Bern, in pass, et res. Dom. 15).

2 D. Col. Marmion, Le Christ, vie de l'âme, 119 ff., 497 ff. Sämtliche
Schriften der hl. Theresia von Jesu (Regensburg 1919), I. Bd. 22. Hauptstück,
274-291.



Die Gottsehnsucht der Seele 319

bonae voluntatis, quo homo Christo et omnibus iis adhaeret, in quibus
virtus mortis Christi operatur (S. c. G. IV c. 55). Sie finden sich auch

außerhalb der Wahrheit der katholischen Kirche, gehören aber jedenfalls
zu jenen Leuten, denen der heilige Papst Gregor der Große nachrühmt,
« daß sie sich geflissentlich im Handel und Wandel nach ihrer oft
genug geringen Gotteserkenntnis richten » (Horn. 23 in Evang.). Zu
den Dingen und Einrichtungen, in denen die Kraft des Erlösungstodes
Christi wirksam ist, gehört aber unter allen Umständen das Gebet,

dem darum der hl. Thomas den lieblichen Namen gibt : oratio est

desiderii interpres apud Deum (S. th. II-II q. 83 a. 9) ; « es ist der
Sehnsucht Stimme bei Gott. » Ruft die gottsehnsüchtige Seele in
Dank- und Bitt-, in Reue- und Sühnegesinnung mit dieser Stimme nach

Gott, so erhält sie sicherlich Antwort, findet ganz gewiß ihren Gott
und damit die Erfüllung ihrer Sehnsucht. Tut sie es nicht, so bleibt
sie in ihrer Gottsehnsucht macht- und kraftlos, frucht- und ergebnislos.

In bestimmteren Formen äußert sich das « redliche Bemühen »

des gottsehnsüchtigen katholischen Christen. Warum Weil sich ihm
« die Dinge und Einrichtungen, in denen die Kraft des Erlösungstodes
Christi wirksam ist », in ganz bestimmten, unzweideutigen Formen
darbieten. Neben der bereits erwähnten, gewissenhaften Pflichterfüllung
im beruflichen Leben und der Übung des Gebetes sind es in vorzüglicher
Weise die Sakramente, diese allüberall hin reichenden « Handlungen
Christi », wie die Theologie sie nennt. Es ist vor allem das Sakrament
der heiligen Eucharistie, das der lebendige Christus selbst ist. In diesem

hehren Sakramente werden die dreiunddreißig Jahre Jesu fortgesetzt
auf Erden und fortgesetzt an tausend Orten auf einmal, sodaß Millionen
Seelen in ihre wirkliche Sphäre hineingezogen werden. Die gottsehnsüchtige

Seele, die in den übernatürlichen Kraftbereich dieser Dinge
und Einrichtungen tritt ; die insbesondere dem Verlangen Christi,
seine eucharistische Opferfeier und sein eucharistisches Opfermahl mit
uns zu halten — Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum

(Luc. 22, 15) — entspricht, findet sich in ihrer Gottsehnsucht am Ziele,
in der unmittelbarsten Gottesnähe, dem wirklichen Besitze Gottes.
Sie lehnt sich in der wichtigsten Angelegenheit ihres Lebens an den

Willen Christi an, der einzigen, zu Recht bestehenden Norm für unser
Verhalten.1 Dank der « christozentrischen Methode » vermeidet sie in

1 Unusquisque operans sumit regulam operis sui a fine. Unde si Christus
est finis vitae nostrae, vitam nostram debemus reguläre non secundum volun-
tatem nostram, sed secundum voluntatem Christi (S. Thomas in 2. Cor. 5, 15).



320 Die Gottsehnsucht der Seele

ihrer Gottsehnsucht die Verirrungen und Torheiten mancher moderner
Gottsucher, die in ihrer Gottsehnsucht sich selbst zum Maß und Ziel
machen, einzig und allein nach der « egozentrischen Methode » vorgehen,
eine Methode, auf die man das Wort des hl. Thomas anwenden muß :

non eligit ea, quae sunt vere a Christo tradita, sed ea, quae sibi propria
mens suggerit (S. th. II-II q. Ii a. i).

Die wohlberatene und zielgeordnete Gottsehnsucht der Seele

verdient die Lobeserhebung, die der hl. Bernhard ihr gewidmet hat :

«Ein gar großes Gut ist die Gottsehnsucht. Ich stehe nicht an, sie

in meiner Wertschätzung an die Spitze aller Seelengüter zu stellen.

Mit ihr nimmt jeder Versuch zum übernatürlich Guten seinen Anfang ;

sie besiegelt und beschließt jeden Fortschritt. Sie geht nicht hinter

irgend einer Tugend her ; eröffnet vielmehr die Reihe aller. An welche

Tugend sollte sie sich auch anschließen, da ja keine vorausgeht Welcher
sollte sie den Vortritt lassen, da sie ja jeder vorerst das Merkmal der

Vollendung aufprägen muß — In einer Seele, in der die Gottsehnsucht
keine Heimstätte hat, da süche nicht nach Tugend ; wo du aber
Gottsehnsucht antriffst, da brauchst du um den Fortschritt in der Tugend
nicht zu bangen.

,Suchet den Herrn', sagt der Psalmist (Ps. 104, 4), ,suchet sein

Angesicht immerdar !' — Warum Weil der Herr sich von dem, der
ihn gefunden hat, immer mehr suchen und finden läßt. Nicht mit
den körperlichen Schritten deiner Füße, sondern mit den geistigen
Schritten deines frommen Verlangens gehe auf die Suche nach Gott.
Und hast du ihn gefunden, so erstirbt die heilige Sehnsucht nach ihm
nicht ; sie lebt neu auf. Oder meinst du, daß der Hochgang der Freude
über den gefundenen Gott der Niedergang der Sehnsucht nach ihm
sei Nein : sie ist für die Sehnsucht, was das öl für das Feuer ist.
Gewiß Die Freude wird ihr Vollmaß erreichen, aber für die
Gottsehnsucht kein Ende herbeiführen. Deiner stillen Erwägung aber

stelle ich das Problem anheim : wie man aufrichtig nach etwas suchen

kann, von dem man weiß, daß es schon da ist, und wie man
sehnsüchtig nach etwas verlangen kann, das man schon hat » (In Cantica,
serm. 84, 1).

{=x=>


	Die Gottsehnsucht der Seele

