Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Die Gottsehnsucht der Seele

Autor: Hallfell, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gottsehnsucht der Seele.

Von Dr. P. M. HALLFELL, Trier,

Was ist das Leben ? — Ein Ewntgegengehn!

Ein sehnend Heimwdrisziehn aus fremden Landen,
Ein fastend Suchen in der Dunkelheit

Zum lichten Vaterhaus der Fernverbannten.

Benedikta von Spiegel O. S. B.

Die Gottsehnsucht ist die #reibende Unruhe der Seele nach Gott,
zu deren Lebensbild der hl. Augustinus und nach ihm so viele andere
in thren Konversionsschriften die mannigfaltigsten Einzelziige gezeichnet
haben. Unter dem Alltagskleide des Gliickseligkeitstriebes hat sie
nach der feinsinnigen Bemerkung des hl. Thomas von Aquin (I q. 2
a. I ad 1) von jeher jedes Menschenkind zu einem bewufBten oder
unbewuflten Goftsucher gemacht. Und sie wird auch noch dem letzten
bei seinem Heimwirtsziehn zum lichten Vaterhause treue Raphaels-
dienste leisten.

Es ist ein erfreuliches Zeichen der Zeit, daB3 sich die Menschen
von heute vielfach — vielleicht ohne sich reflexiv dariiber Rechen-
schaft zu geben — von dieser treibenden Unruhe nach Gott ergriffen
fithlen. Neben dem psychologischen, ist es das religids-aszetische
Interesse 1, das wuns bestimmt, der Gottsehnsucht unsere liebende

1 Wir unterlassen es, die apologetische Tragstirke und Tragweite der Gott-
sehnsucht zur Begriindung eines selbstindigen Gottesbeweises zu untersuchen.
Nach dieser Seite haben die Darlegungen von P. Manser O. P. in Heft 1, p. 44—50
und Heft 2, p. 146—164 hinreichend Licht verbreitet. Da die Gottsehnsucht der
Seele einerseits gleichsam Klage fithrt tber die Unvollendung der Seele und
andererseits gleichsam die Héande ausstreckt mach einem allseits vollkommenen
Wesen, um von dessen Seinsfiille eine Anleihe zu machen und den eigenen Fehl-
betrag aufzufiillen, so ist der Verfasser gegenwirtiger Abhandlung der Ansicht,
daB der «Gottesbeweis aus der Gottsehnsucht oder dem Gottesbediivfnis der
Seele » sich nur in Verbindung mit dem wvierien thomistischen Beweise erfolgreich
fiihren 14Bt, jenem Beweise némlich, dem die Studienkongregation unter dem
27. Juli 1914 folgende Formulierung gegeben hat : Deum esse a posteriori demon-
stramus, hoc est, per ea, quae facta sunt, ducto argumento ab effectibus ad causam,
videlicet a rebus, quae secundum minoratas perfectiones essendi, vivendi, intelli-
gend.i plus et minus sunt, vivunt, intelligunt : ad eum qui est maxime intelligens
maxime vivens, maxime ens (Act. Ap. Sed. 1914, 386).



Die Gottsehnsucht der Seele 297

Aufmerksamkeit zuzuwenden und uns eine Doppelaufgabe zu stellen,
namlich zu untersuchen :

1. wo die Wurzeln liegen, aus denen die Gottsehnsucht ihre
unversiegliche Kraft zieht. Bei der Losung dieser Aufgabe wird uns
vornehmlich die Metaphysik der Ziel- und Zweckursdichlichkeit zuver-
lassige Fiihrerdienste leisten. — Sie wird uns zudem zu einem Stand-
und Gesichtspunkte emporfithren, von dem aus es

2. moglich sein wird, der andern Teilaufgabe gerecht zu werden,
némlich die Gottsehnsucht in ihrer Evfiillung zu wiirdigen.

Die Gottsehnsucht der Seele in ihrer Begriindung.

Unter dem Ausdruck «Sehnsucht» verbirgt sich zunichst ein
seelischer Vorgang, eine Anwandlung, eine Regung des Strebevermdigens,
durch die es wach, rege wird, sich gleichsam erhebt, sich dehnt und
« ausgreift nach einem bekémmlichen und errveichbarem Ferngut» (S. th.
I q. 12 a. 1). Das Wort « Sehnsucht » gibt uns demnach das Geleite
zum Felde einer transzendentalen Beziehung, in welchem die Ziel-
oder Zweckursichlichkeit gebietet. In der Sehnsucht «sucht» ja die
Seele nach einem Fern- und darum Fremdgut, das ihr gut und darum
erstrebenswert erscheint. Warum aber ? — Um durch die Besitz-
ergreifung des Ferngutes dem Imnenzustande eines Mangels, eines
Bediirfnisses, einer Not abzuhelfen. So legt jede Sehnsuchtsregung
einer jeden Menschenseele ein zuverlissiges, einwandfreies Zeugnis
fir das tatsdchliche Vorhandensein eines Doppelzicles : erstens einer
Aupensache, die in ihrer Giite und Seinsvollkommenheit ein akfives
Aufbesserungsvermogen besitzt. ' Zweitens offenbart und beklagt die
Seele durch eine jede ihrer Sehnsuchtsregungen ein subjektives Auf-
besserungsbediirfnis, 148t aber auch bereits die Hoffnung durchklingen,
daB ‘durch jenes Awufen- und Ferngut Abhilfe geschafft und Auf-
besserung gebracht werden kann und wird (S. th. I q. 12 a. 6). Dem
Kundigen entgeht es nicht, daBl die weitere Untersuchung nunmehr
nach zwei Seiten hin gefiihrt werden muB, nach der ontologischen
und psychologischen, um so die Begritndung und Verankerung der

1 Inquantum ens est secundum esse suum perfectivum alterius et conser-
vativum, habet rationem finis respectu illius quod ab eo perficitur (De Veritate
q. 21 a. I).



298 Die Gottsehnsucht der Seele

Sehnsuchtsregung im allgemeinen und der Gottsehnsucht im besondern
frei zu legen.

Weil nun die Seele mit der Stimme ihrer Sehnsucht am lautesten
und eindringlichsten den eigenen subjektiven Fehlbestand, das eigene
Aufbesserungsbediivfnis und die eigene Aufbesserungsmoglichkeit in
das BewuBtsein hineinruft, so wollen wir zunichst nach dieser Seite
hin eine Erhebung anstellen :

1. Die Begriindung der Gottsehnsucht nach der psychologischen
Seite. Mit feinem Verstandnis lauscht der hl. Thomas auf die Stimme
des Sehnens und Verlangens in der Menschenseele. Und was vernimmt
er ? Er erlauscht von der Sehnsucht das Gestandnis : Nur not-gedrungen,
vom Bediirfnis (necessitate) gedrdngt, bin ich hier.' «Nur, weil selber
gedrangt, dringe ich», sagt der hl. Thomas zu wiederholten Malen
von der Sehnsucht (I q. 80 a. r; I-II q. 27 a. 1); «ich dringe auf
Abhilfe und Ertfiilllung, wie der Architekt bei seinen Bauleuten auf
die Fertigstellung und Vollendung des Baues drangt» (I-II q. 12 a. 1).

« Nie-endende Not drangt muich, und darum mull ¢k meinerseits
auf wie-endende Abhilfe dringen — de necessitatibus meis erue me
(Ps. 24, 17) » — ist ein weiteres Gestdndnis, das der hl. Thomas von
der Sehnsucht erlauscht und sich folgendermaBen von ihr erldutern
1aBt : Nie enden, noch ausgehen wollen die Note und Bediirfnisse
leiblicher Art, die mich zur leiblichen Selbsterhaltung und Selbst-
behauptung dringen. Die zeitliche Auwfeinanderfolge macht dieselbe
sozusagen wumendlich. Denn eine Nahrungsaufnahme reiht sich an die
andere ; und ein Verlangen nach Speise und Trank 16st das andere ab,
daher denn auch der Herr zur Samariterin am Jakobsbrunnen sagen
konnte : « Jeden, der von diesem Wasser trinkt, wird wieder diirsten »
(Joh. 4, 13). Und dhnlich verhilt es sich mit den andern Naturtrieben,
welche zur Fremderhaltung, inshesondere der Erziehung und Versorgung
der eigenen Nachkommen dienen (S. th. I-IT q. 30 a. 4). Noch ein
anderer Umstand tragt dazu bei, die Noéten und Bediirfnisse der
genannten Art nie zur Erfiillung und zum AbschluBl kommen zu lassen
und daher ihr Treiben und Dvingen wumnawufhérlich zu machen. Selbst
wenn durch gewordene Abhilfe Not und Bediirfnis scheinbar gestillt
worden sind, so lost das doch keinen Gesamitgenull aus, der in jedem

! Die urspriingliche Bedeutung von « necessitas » — nec-esse — ist Bediirfnis
und erst in zweiter Linie Not, Zwang (Alfred von Mensi in seinem klirenden
Artikel : « N6te oder Bediirfnisse ? » — Allg. Rundschau, 6. Januar 1923, p. 9).



Die Gottsehnsucht der Seele 209

Augenblicke voll und ganz ausgekostet werden koénnte. Weil an kérper-
liche Organe gebunden, miissen Genul und Ergétzung sich wverieilen,
zersplittern. Es kann nur eine feil- und bruchstiickweise Befriedigung
zustande kommen. Begierde und Verlangen bleiben offen und stehen
immer noch nach mehr.t

« Vollends nicht zur Ruhe kommen lassen mich die Néte und
Bediirfnisse dbersinnlicher, geistiger Art. Sie nehmen erst da ein Ende,
wo die geistige Erkenntnis- und Strebekraft ein Ende nehmen. Die
aber werden #ie ein Ende nehmen, weder in dem Vollzug ihrer Betéti-
gung, noch in der Erschopfung ihres Objektes. Sie sind ja wunendlich »
(I-IT q. 30 a. 4, c. und ad 2).

Noch auf eine weitere psychologische Eigentiimlichkeit der mensch-
lichen Sehnsucht wird der hl. Thomas aufmerksam. Die menschliche
Seele lift in ihrer Sehnsucht ungezdhlte Noten und Bediirfnisse auf
sich einwirken, oft genug gebieterisch und gewaltsam auf sich ein-
stiirmen ; sie wird gedrangt, getrieben, gepeinigt, gemartert ; sie gibt
sich als passives Duldervermoégen — Appetitus est potentia passiva —
ist der stehende Ausdruck des hl. Thomas (I q. 80 a. 2; I-II q. 27
a. T und anderwdrts). Aber andererseits entwickelt sie gerade in ihrer
Sehnsucht, ihrem Begehren und Verlangen eine aktive Arbeits-, Angriffs-,
Wirk- und StoBkraft, die uns berechtigtes Staunen abnétigt (I-II q.
12z a. 1). Der Grund liegt in dem Lichte, das die Seele in der Eigen-
erkenntnis nach zwei Seiten hin, gleichsam nach riickwarts und vorwarts
wirft, nach dem Ursprung, aus dem sich die Sehnsucht erhebt und
nach dem Ziele, zu dem sie hinstrebt. Eine vergleichende Gegeniiber-
stellung mit dem Dringen und Treiben, Sehnen und Streben der
niederen Naturwesen wird das noch verdeutlichen.

Darin hat die Sehnsucht der Menschenseele vor derjenigen der
iibrigen Naturwesen nichts voraus, das sie iiberhaupt mit einer
Erkenntnis anhebt, durch eine Erkenntnis gelettet und zum Ziele und
Ende gebracht wird. Das trifft selbst fiir das Streben der leb- und
erkenninislosen Dinge zu. Denn auch an dessen Anfang, Mitte und
Ende steht eine Erkemmtnis, aber eine Fremd- oder Awufenerkenntnis.
Kurz und biindig sagt der hl. Thomas : « Das Streben in den niederen
Naturdingen richtet sich nach einer Awufenerkenntnis» (motus appe-
titus naturalis sequitur apprehensionem intellectus separati — I-II

1 Coniunctioni sensibilis ad sensum adjungitur motus, qui est actus imper-
fectus : unde et delectationes sensibiles non sunt totae simul, sed in eis aliquid
pertransit et aliquid expectatur consummandum (I-IT q. 31 a. 3).



300 Die Gottsehnsucht der Seele

q. 40 a. 3)1 Unter Vorgang unseres Fiihrers unterscheiden wir in
den Naturdingen ein Streben, das so ausschlieBlich Alleinwerk des
AuBenstehenden ist, daB nicht einmal eine in den Naturdingen
wohnende Anlage dazu vorhanden ist, die uns berechtigte, jenes Streben
naturhaft oder naturgemdf zu nennen. Dieser Art ist der Emportried
eines in die Luft geschossenen Pfeiles. Der Schiitze, die Aufenintelligenz,
gibt dem Pfeile zwar eine Hobhenbewegung, Flugrichtung und ein Ziel,
kemeswegs aber eine Naturamlage zu eigen, kraft deren dem Pfeile
der Drang und Trieb innewohnte, nach oben zu streben. Ein solcher
Auftrieb ist zu Beginn, widhrend des ganzen Verlaufes und am Ende
rein passiv. Er ist dullerer Zwang.

Neben dieser durch unwiderstehliche Gewalt von auflen in die
Naturkérper hineingetriebenen Bewegung ist ihnen eine andere Bewegung,
aber auf ganz andere Weise, eigen. Der hl. Thomas duBert sich dariiber
folgendermafBlen : Die leb- und erkenntnislosen Naturdinge sind des
weiteren von einer Awufenintelligenz in der Weise zielgeleitet und
zielgeordnet, dall sie bei ihrem Einiritte ins Dasein von jener AuBen-
mtelligenz mit der Wesensform die stets wirksame und nie versagende
Naturanlage zur Zielstrebigkeit als unverdubBerliche Mitgift miterhalten
haben, die fortan .das Treiben und Drangen zum Ziele nicht mehr
zur Ruhe kommen 1iB3t, sondern dauernd ndhrt und unterhdlt. Von
dieser Art ist der Niedertrieb eines fallenden Steines. Sein Hang und
Drang nach der Tiefe hat seinen Ursprung und Anfang, seine Richtung
und sein Ziel zundchst und wunmitielbay in einem Inmenprinzip, der der
Natur des Steines zugesellten Schwerkraft, deren Zug nach unten daher
auch naturhaft oder naturgemdfi genannt wird. Ebenso besitzen alle
Naturkérper ein Innenprinzip, kraft dessen sie in etwa selber auf ihr
Ziel zugehen und hinziehen und sich von dem gewalisam Bewegten
unterscheiden, das immer nur gestofen oder gezerrt werden mufl. Darum
ist ihr zielgeleitetes und zielgeordnetes Streben auch nicht mehr rein
passiv, nicht mehr ausschlieBlich Alleinwerk der AuBenintelligenz.
Nein, sie leisten dieser bei der Verwirklichung der Naturzwecke durch
das von ihr erhaltene Innenprinzip akfive Mithilfe. 2

1 Appetitus in rebus naturalibus sequitur apprehensionem, vel cognitionem,
non tamen ipsorum appetentium, sed illius gui ea in finem ordinat (De Veritate,
q. 22 a. 1 ad 2).

* Omnia naturalia habent in se ipsis aliquod inclinationis principium, ita
ut quodammodo ipsa vadant, et non solum ducantur in fines debitos; violenta
enim tantummodo ducuntur, quia nil conferunt moventi. Sed naturalia coo-
perantur inclinanti et dirigenti per principium eis inditum (De Veritate, q. 22 a, 1),



Die Gottsehnsucht der Seele 30T

Die erkemminisbegabten Wesen sind in ihrer Zielstrebigkeit in
noch hoéherem Grade selbstiditig. Das ist es ja gerade, was sie mach
einer sinnigen Bemerkung des hl. Thomas um eine Stufe hoher in der
Gleichformigkeit mit ithrem ersfen Ursprunge, der nur die erste Aullen-
intelligenz sein kann, emporfithrt. Ihr ist es namlich eigentiimlich,
allen andern Dingen Bewegung, Zielleitung und Zielsetzung zu geben,
aber selber von keinem AuBenstehenden zu empfangen (De Veritate,
q. 22 a. 4), sondern in und durch sich selbst zu besitzen. Je mehr
aktive Eigentitigkeit daher — selbstverstandlich durch Anteilnahme —
ein Geschopf hat, desto mehr hat es von der besagten Ahnlichkeit
mit seinem Schépfer. Wihrend demnach das kenntnislose Natur-
wesen neben der Wesensform und den mit ihr angegebenen Natur-
kriaften kein aktives Innenprinzip hat, das ein eigenes Strebevermégen
aufwecken, anregen und nach einem AuBengute in Bewegung setzen
konnte, erwirbt sich bereits das mit bloBer Simmeserkenntnis begabte
Wesen durch die Eigentitigkeit der dulern und innern Sinneserfahrung
ein solches aktives Innenprinzip, das nun seinerseits das sehnende
Verlangen eines besondern Strebevermogens entzindet und nach aullen
zu Sinnesgiitern /in- oder von Sinnesiibeln wegleifer. Dieses aktive
Innenprinzip ist ein durch die Sinneserkenntnis nach innen versetztes
und in dem sinnlichen Erkenntnisbilde innen gegenwirtiges, anreizendes
Sinnesgut oder abstofendes Sinnessibel.' «So hebt denn», wie der
hl. Thomas sich ausdriickt, «das sinnliche Strebevermégen zwar schon
mit einer Eigenerkenntnis des Sinneswesens an, ist aber in seinen Aufe-
rungen — well stoffgebunden — noch ganz und gar passiv. Das Tier
leitet nicht selbst die Triebe seines sinnlichen Strebevermogens ein : es
wird von ihnen geleitet » (S. th. I-II q. 26 a. 1 ; de Veritate, q. 22 a. 4).

Jenes aktive Innenprinzip (appetibile apprehensum) hat mit semer
Gefolgschaft von zielgeleiteten Naturtrieben noch eine andere Be-
deutung, die wir nicht unberiicksichtigt lassen diirfen : Es begriindet
eine transzendentale Beziehung zwischen dem Sinneswesen und den
von ihm erfaBten oder erfaBbaren Sinnesgiitern. Vom Standpunkte
des Sinneswesens aus nennt sie der hl. Thomas o&fters «coaptatio,
aptitudo, proportio, conformitas» — Anpassung, Angleichung —
(S. th. I-II q. 25 a. 2; q. 26 a. 1, 2) ; vom Standpunkte der Sinnes-
giiter gebraucht er lieber den Ausdruck «connaturalis, convenientia »

I Natura autem sensitiva in se ipsa habet aliquod inclinans, scilicet appetibile
apprehensum (De Veritate, q. 22 a. 4).



302 Die Gottsehnsucht der Seele

— Zutraglichkeit, Bekommlichkeit — (S. th. I-IT q. 26 a. 2; q. 28
a. 1 ad 2). Immer und iiberall aber sicht er in ihr den untriiglichen
und damit unabweisbaren Tatbeweis, dafl jede naturgemile, erkenntnis-
geborene Sehnsucht einen Sinn hat — naturale desiderium non potest
esse inane — (S. ¢. G. III ¢. 5%).1

Unvergleichlich héher steht der vernumftbegabte Mensch in seiner
akiiven Selbsttitigkeit beim Innenvorgang des Sehnens und Verlangens.
Mit allen Geschopfen — auch den leb- und erkenninislosen — teilt
er die Abhéngigkeit von einer Auflenintelligenz, von der er seine
Wesensform und damit den unwiderstehlichen Drang, sein Eigenwohl
und sein Eigenbestes zu ersehnen und zu erstreben, erhalten hat. Aber
seine Wesensform ist eine mit Sinmeserkenninis begabte Seele. Und
darum o6ffnet er sich der AuBBenwelt, 1483t deren Sinnesgiiter in sinnlichen
Erkenninisbildern in sich eingehen, um nun seinerseits im Interesse
des Eigenwohles gleichsam aus sich heraus zu treten, in sehnendem
Verlangen zu den Sinnesgiitern hinzustreben und sich dieselben in
ihrem objektiven Seinsgehalt anzueignen. — Noch mehr ! Seine Wesens-
form ist eine mit Geisteserkenntnis begabte Seele. Innerlich unabhdngig
von den beengenden Fesseln des Stoffes, erschlieft sich die Seele in
ihrer Vernunfterkenntnis allemn, was irgendwie an Seinsvollkommenheit
wirklich ist, gewesen ist, der Mdoglichkeit nach sein wird, sein kann
oder sein koénnte. An diesen in den intellektuellen Erkenntnisbildern
innerlich in der Seele gegenwirtigen und darum als bekdmmlich und
erstrebenswert erkannten Giitern entziindet sich das geistige Strebe-
vermdégen und dringt nun im Dienste des Eigenwohles und Eigenbesten
mit Sehnsucht nach auBen, um sich der Wirklichkeit nach in den
Besitz des Erstrebten zu setzen (De Veritate, q. 22 a. 4; S. ¢. G. III
c. 113). In den AuBerungen ihres geistigen Strebevermogens oder
ihres Willens erhebt sich die Seele zu einer aktiven Selbstbestimmung
und Selbstbewegung, welche die Grenzen des geschopflich iiberhaupt
Moglichen erreichen (De Veritate, q. 22 a. 12; S. th. I q: 82 a. 4).
Ferner legt die Seele in den AuBerungen ihres geistigen Strebever-
mogens die Grundlage zu einer transzendentalen Beziehung so weit
und so tief, daBl ihr nichts fremd und ferne, nichts gleichgiiltig bleiben
kann, sie vielmehr alles, was irgendwie wahr, gut und schén ist, in
diese Beziehung mit einbegreifen muf3 (De Veritate, q. 22 a. 10). In
den AuBerungen ihres geistigen Strebevermégens erbringt die Seele

1 De Veritate, gq. 22 a. 1 ad 3.



Die Gottsehnsucht der Seele 303

fortgesetzt den unwiderleglichen Zafbeweis ihrer Angleichung und
Anpassung, ihrer subjektiven Einstellung und Zustdndigkeit, ihrer
Aufnahme- und Besitzfdhigkeit von allem, was sie als wahr, gut und
schon erkennt, ihrer Aufnahme- und Besitzfdhigkeit Gottes selbst ;
sie ist wirklich nach der wuchtigen Sprache des hl. Thomas: «goit-
mdchtigy — capax Dei — (S. th. III q. 6 a. 2; de Veritate,
q. 22 a. 2 ad 3).

Es ist allerdings richtig, bemerkt der hl. Thomas in feinsinniger
Weise, da3 sowohl das sinnliche als auch das geistige Strebevermégen,
um in Tatigkeit zu treten, eine intentionelle, d. h. durch die zugehorige
Erkenntnis vermittelte Angleichung und Anpassung (similitudo) mit
dem Strebeobjekt voraussetzt. Aber eine solche geniigt nicht und
reicht keineswegs aus. Sonst miillte ja beispielsweise alles, was bei
einem Tiere durch die Sinneserfahrung eingeht, dessen Strebevermogen
entweder fiir oder gegen das Sinnesobjekt anreizen, was sicherlich
nicht zutrifft. Es wird zudem noch eine Angleichung an die wirkliche,
naturgegebene Giite und Seimsvollkommenheit des sinn- oder vernunft-
erkannten Gegenstandes verlangt — Omne quod appetit aliquid,
appetit illud inquantum habet aliquam similitudinem cum ipso. Nec
similitudo illa sufficit quae est secundum esse spirituale ; alias oporteret,
ut animal appeteret quidquid cognoscit ; sed oportet quod sit simili-
tudo secundum esse naturae. — Aber dieser An- und Ausgleich und
die dadurch erzielte Ubereinstimmung, Ahnlichkeit und Gleichheit
laBt ein zweifaches Stadium zu: die Giite und Seinsvollkommenheit
des Strebeobjektes ist in ihrer ganzen Bekémmlichkeit in den
Vollbesitz des Subjektes {ibergegangen, ist ihm einverleibt, assimiliert
worden. In diesem Falle kommen Sehnen und Verlangen nach dem
Ziele zum Stillstand und werden durch die Befriedigung #m erreichten
Ziele abgelb‘st. Im zweiten Stadium liegt die Aneignung, Anteil- und
Ubernahme der bekémmlichen Seinsvollkommenheit des Objektes
zwar im Bediirfnisse und auch in der Macht des Subjektes oder ist
erst teilweise und unvollstindig durchgefiihrt, dann allerdings duBert
sich das treibende Verlangen, zu Ende zu kommen. Und je ndher es
dem Ende und der Vollendung ist, desto heftiger wird es, mit ganzer
Arbeit abzuschliefen. Es ist dhnlich damit, wie mit der Bewegung des
fallenden Korpers, die sich gegen Ende immer mehr beschleunigt.
In dem MaBe namlich, in dem man sich zu einem erstrebten Ziele hin
bewegt, verwirklicht man in sich die Anpassung und Angleichung an
die einem bekdémmliche und forderliche Seinsvollkommenheit des



304 Die Gottsehnsucht der Seele

Strebeobjektes und Zieles (De Veritate, q. 22 a. 1 ad 3). Dieser
Gedanke gibt uns das Geleite zur Untersuchung der Frage, wie die
Gottsehnsucht nach der omfologischen Seite begriindet sei.

2. Die Begriindung dev Gottsehnsucht nach der omtologischen Seite.

Wie bei allen geschaffenen Wesen, so ist nach einer trefflichen
Bemerkung des Romischen Katechismus (IV, c. 12, 3) auch beim
Menschen die Sehnsucht der Seele dem Eigenwohl zugewandt und auf
die Eigenvollendung und Eigenvervollkommmnung eingestellt, ein durchaus
thomistischer Gedanke, dem man nur nachzugehen braucht, um zu
erkennen, dal} die Sehnsucht der Seele nach der ontologischen Seite
letzten Endes in dem hoéchsten Gute, in Gott, begriindet ist: « Alle
Naturwesen sind von dem Streben und Verlangen nach der Eigen-
vollendung erfilllt. Weil nun jedwede Seinsvollkommenheit jedweden
Dinges eine proportionale Anteilnahme und Verdahnlichung der géttlichen
Seinsvollkommenheit darstellt, so kann man sagen, daBl jedwedes
Wesen in seiner Weise Gott suche. Nur die Art und Weise, wie es
geschieht, ist verschieden. Die einen der gottsehnsiichtigen Dinge
haben Kenntnis von Gott selbst : ein Vorrecht der verniinftigen Kreatur ;
andere dagegen dringen in ihrer Erkenntnis nur bis zu einigen Bruch-
stiicken der von Gottes Giite gewordenen Simmesgiiter vor. Es ist das
der Anteil der einfachen Sinneswesen ; alle andern aber — weil jeder
Eigenerkenntnis bar — werden durch den Zwang ihres Naturtriebes
von einer {iiber ihnen stehenden Fremdintelligenz zielgeleitet und
gefithrt » (I q. 6 a. 1 ad 2).1!

Die Eigenvollendung und -Vollkommenheit des Menschen bedeutet
nun die tatsdchliche Verwirklichung der Gesami- und Allheit dessen,
wozu er Kraft und Anlage hat. Das Vollendete, Vollkommene ist ja
das fertig Gemachte, zum allseitigen Abschlul Gebrachte, dem das
ganze und wvolle, ihm zustehende und erreichbare Seinsmal} zuteil
geworden ist, so daf ihm nichis mehr mangelt noch abgeht (Importat
autem perfectio quandam universalitatem, quia perfectum est, cui
nihil deest — II-II q. 184 a. 2). Wollte man ein Einzelinventar iiber
die verschiedenen Seinsvollkommenheiten des zur endgiiltigen Voll-
endung gelangten Menschen aufstellen, so kénnte man sich vorteilhaft
von den Gesichtspunkten leiten lassen, die der hl. Thomas dafiir angibt.

!t Dieser theozentrischen Einstellung aller Kreaturen auf Gott widmet der
hl. Thomas eigene, sehr anregende Abhandlungen in: De Veritate, q. 22 a. 2;
S. th. I q. 44 a. 4; S. ¢. G. III c. 17-10.



Die Gottsehnsucht der Seele 305

Die einen gruppieren sich um die Perfectio prima, die Geistseele, durch
die der Mensch die ersfe, grundlegende Vollendung, sein substantiell-
personliches Dasein und Leben evhdlt und bdehélt, aber damit auch
zum Besitzer eines wesentlichen Gutes gemacht wird, an dem sich
sein sehnendes Verlangen ununterbrochen entziindet. Denn einmal
kann der Mensch dieses sein Leben nicht nach der Weise des ewigen
Gottes ganz und ungeteilt auf einmal zum vollkommenen Besitz und
Genull haben. Und darum bleibt in ihm stets das Verlangen nach
fortgesetztem, nie endendem Werterbesitz rege. In diesem Ewigkeits-
verlangen aber umfal3t er — wenn auch nicht in reflexiv bewuBter
Weise — den ewigen Gott, da Er es ja ist, der ihm die « Perfectio prima »,
die Geistseele unmittelbar gegeben hat und dauernd erhalt. ! Er
strebt in seiner Weise und nach dem Ausmaf} seiner Natur die Gleich-
formigkeit mit der gottlichen Ewigkeitsdauer an (suo modo tendit
in similitudinem divinae perpetuitatis — Comp. theol. ¢. 103 —).
Dann aber besitzt der Mensch in dieser seiner « Perfectio prima »
und dem daraus sich ergebenden personlichen Dasein und Leben
gleichsam ein Behéltnis einer Unendlichkeit von vorab wmnerfiillien
Moglichkeiten, tragt aber auch eben deshalb eine unversiegliche Quelle
von Sehnsiichten in sich, die alle auf die Verwirklichung der « Perfectio
secunda » — den finis operationts — das endgiiltige Fertig- und Voll-
endetsein, den vollkommenen Abschluf3, die allseitige Vollendung im
Tun und Wirken hindrangen (I q. 6 a. 3; I q. #3 a. 1) und eben
deshalb letzten Endes den unendlich vollkommenen, seligen und
beseligenden Gott umfangen. «Der Mensch ist namlich in seiner
spezifischen Eigenbetdtigung — der Perfectio secunda — entweder
schon bis zur erreichbaren Héhe und Vollendung emporgestiegen,
oder mufl doch wenigstens in diesem Aufstiege begriffen sein.»? Der
erste Fall bestimmt das Lebensbild unserer bereits zur endgiiltigen
Vollendung gelangten Briider und Schwestern im Himmel. «Sie
betitigen sich im beseligenden Genusse Gottes. Und ihr Sehnen und
Verlangen geht auf dessen wunaufhorliche Weitterbetitigung. Wir wissen
zwar, daB ihrer Gottsehnsucht keine sachliche Unvollendung mebr
innewohnt, wenn schon wir dem menschlichen Namen nicht alle Unvoll-
kommenheit abstreifen kénnen » (De Veritate, q. 22 a. 2 ad 4). —
Der zweite Fall bestimmt das Lebensziel des noch im Diesseits lebenden

1 De Virt. in comm., q. T a. 10; de Veritate, q. 22 a. 1 ad 4.
2 Secunda perfectio est operatio, quae est finis rei, vel id propter quod ad
finem devenitur (De Veritate, q. 1 a. 10 ad 3).

Divus Thomas. 20



306 Die Gottsehnsucht der Seele

Menschen und damit auch dessen Sehnsucht nach Verwirklichung
dieses Lebenszieles, ndmlich der Hdchstvollendung in der diesseitigen
Lebenstdtigkeit des Menschen. «Die spezifische Eigenbetitigung des
diesseitigen Menschen ist zweifach : Mit der einen tritt er nicht aus
sich selbst heraus und an einen Auflengegenstand heran. Sie ist ndmlich
so geartet, daB sie #nnen selbst zum Abschlul kommt und mit ihrem
Ergebnis eine Selbstvervollkommnung und Selbstverwirklichung des
tatigen Subjektes bedeutet (Duplex est actio: quaedam quae consistit
in ipso agente et est perfectio et actus agentis, ut intelligere et velle —
De Potentia, q. 3 a. 15; S. ¢. G. IT ¢. T —).» Uber den Sinn des
komplexen Ausdruckes : « Perfectio et actus agentis» erklart sich der
hl. Thomas in seinem gedankenreichen und -tiefen Werkchen : Com-
pendium theologiae, c. 103, folgendermaflen : Dank seiner vernunft-
begabten Geistseele erhebt sich der Mensch durch sein persénliches
Sein und Leben weit iiber alle materiellen Geschépfe. Die rein kérper-
lichen Dinge sind ndmlich durch die Materie in ihrem Sein so gegen
die AuBenwelt abgeschlossen, so endgiiltig und allseitig fertiggestellt
und zum Abschlull gebracht, dafl ihnen jede tatsdchliche Unbestimmt-
heit und jede Aufbesserungsméglichkeit und -sehnsucht abgeht. Nicht
so der Mensch. Er ist in seinem substanziell-personlichen Sein der
AuBlenwelt gegeniiber erschlossen und zuginglich ; ist von Anfang an
und fortgesetzt in der Mdglichkeit, durch seine geistige Erkenntnis
und Strebefihigkeit in lebendige Verbindung und Beziehung zu
ungezihll vielen erkenn- und ersehnbaren Aullendingen zu treten.
In dem Augenblick und in dem MaBe, in dem nun die Erkenntnis-
und Strebetitigkeit anhebt und einsetzt, anhélt und fortdauert, entfaltet
und entwickelt sich die Personlichkeit. Was in ihr nur Anlage und
Méglichkeit war, wird in ihr Tatsdchlichkeit und Wirklichkeit,; worauf
sie nur einen « Gutschein » besaB, das wird ihr eigenster, wirklicher
Besitz (Tendit igitur intellectualis creatura per suam operationem,
ut in se habeat actu, quod per naturam in potentia habet). Hier also
liegen nach dem hl. Thomas die Wurzeln der « Persénlichkeitskultur »,
von der so viel geredet und geschrieben wird.

Soll die Personlichkeitskultur in den richtigen Bahnen verlaufen,
soll sie ihre Vollendung und Krénung finden, so mul} sie iber der
sogenannten « Sachkultur » stehen, mufl sich dieselbe unterordnen
und in ihren Dienst nehmen. In ihrem Grund und Aufri3 beschreibt
der Aquinate die Sachkultur, wenn er sagt : « Noch eine zweite Tatigkeit
nennt der Mensch sein eigen, jene namlich, die er in ihrem Ergebnis



Die Gottsehnsucht der Seele 307

aus sich selbst Aeraus- und in einen AuBengegenstand /hineinleitet. »
Und so ist es der Aufengegenstand, der eine weitere Aufbesserung und
Vervollkommnung, Vollendung und Aktuierung erfahrt (Quaedam
vero actio hominis egreditur ab agente in patiens extrinsecum et est
perfectio et actus patientis, sicut calefacere, movere et huiusmodi —
De Pot. q. 3 a. 15).1 Dall aber die Personlichkeitskultur iiber der
Sachkultur stehen muf3, um sich dieselbe unterzuordnen und dienstbar
zu machen, leitet der hl. Thomas aus folgender einfachen Erwigung
her : «Die tdtige Person geht ihrer Natur, Wiirde und Erhabenheit
nach dem Werke ihrer Hande vor (Persona enim significat id, quod
est perfectissimum in tota natura — I q. 29 a. 3).» Das ist ausschlag-
gebend fiir das Verhdltnis der beiden in Frage stehenden Tatigkeits-
arten. Die erstgenannte, auf die Vervollkommnung der Personlichkeit
abzielende geistige Erkenntnis- und Strebetédtigkeit beherrscht und
iiberwiegt wesentlich die zweite (S. c. G. IT c. 1).

Soll also das Sehnen und Verlangen des Menschen nach seiner
« Perfectio secunda », seiner allseits abschlieBenden Héchstvollendung
und -beseligung mit Erfolg gekront sein, so mufl es sich der Hoéchst-
vollendung seiner geistigen Erkenntnis- und Strebekraft zuwenden
und zugewandt halten. Das heift mit andern Worten : es muB im
Bereiche beider Tétigkeiten eine ausgesprochene Gottsehnsucht sein
und bleiben. Denn da das letztliche und endgiiltige Eigengut jedweder
Sache durch ihre allseitig vollkommene Eigentitigkeit bestimmt wird,
so muB man sagen, daB} die geistige Evkenntnis in dem MaBe das
Schlechte, Fehler- und Mangelhafte abstreift, als sie Irrtiimer ablegt
und in dem MaBe an Giite und Vollkommenheit zunimmt, als ihr
Wahrheitsbesitz zunimmt (De Verit. q. 1 a. 8). Und somit ist die auf
die abschlieBende Héchstvollendung in der menschlichen Erkenntnis
gehende Sehnsucht auf die héchste Wahrheit, auf Gott, eingestellt (S.c. G.
ITI c. 25 ; Comp. theol. c. 103). « Die Vollkommenheit und Vollendung,
die dem Menschen durch die geringste Gotteserkenntnis zuteil wird,
iiberwiegt bei weitem jede, noch so ausgebreitete Kenntnis der
geschaffenen Natur. » 2

1 Eo quod talis actio est perfectio facti, « factionss » nomen assumit ; unde
manufacta dicuntur quae per actionem huiusmodo ab artifice in esse procedunt
(S. c. G. II, c. 1).

2 Intellectus igitur quantumcumque modicum possit de divina cognitione
percipere, illud erit sibi pro ultimo fine magis quam perfecta cognitio inferiorum
intelligibilium (S. ¢. G. IIT c. 25 ; de Veritate, q. 10 a. 7 ad 3).



308 Die Gottsehnsucht der Seele

Die Konigsaufgabe bei der Verwirklichung der « Perfectio secunda »
im Menschen fallt der geistigen Strebekraft, dem Willen, zu. Es ist
namlich der Wille wegen seiner Unkorperlichkeit oder Geistigkeit
wesentlich zeflexiv tatig, d. h. er ist mit nachfolgenden Willensregungen
fitr oder gegem sich selbst, fiir oder gegen frithere oder jetzige Eigen-
betatigen eingenommen, ersehnt oder befiirchtet solche fiir die Zukunft.
Noch mehr: er dehnt diese seine reflexive Tatigkeit auf die ganze
Personlichkeit, mit allem was sie ist und hat, tut und vermag, aus.
Er regt und freibt die Erkenntniskraft, lenkt und fithrt die duflern
und innern Sinne, nimmt zustimmende oder ablehnende Haltung den
Regungen des niedern Strebevermdogens gegeniiber an ; begleitet alle Innen-
erlebnisse und duBern Handlungen, alle Seelen- und Leibeszustandlich-
keiten mit Wohlwollen oder MiBbilligung ; folgt all diesem mit Liebe
oder Haf3 in die Vergangenheit und schickt die Sehnsucht nach vielem,
aber auch die Furcht vor vielem in die Zukunft voraus. Kurz und
biindig zeichnet der hl. Thomas die oberherrliche Stellung des Willens
innerhalb der Kleinwelt des eigenen Ichs, wenn er sagt: « Wenn der
Wille kraft seiner reflexiven Tétigkeit sich selbst oder andern Seelen-
kraften gebietet, sich selber oder andern gut oder iibel will, gut oder
iibel #uf, so macht er sich und diesen andern gegeniiber nur sein Besuiz-
und Eigentumsrecht geltend ; er zwingt oder lockt die andern, fiir ihn
selbst in Dienst und Arbeit zu treten.» (Cum autem voluntas super
aliam potentiam fertur, comparatur ad eam secundum suam proprie-
tatem ; unde inclinat unamquamque in propriam operationem -—
De Veritate, q. 22 a. 12).

Wenn irgend einmal, so muB jetzt an das Axiom des hl. Thomas
erinnert werden : « Was jemand innerlich durch Willensanlage oder
-eingewthnung ist oder geworden ist, auf das ist sein Tun und Lassen,
sein Lieben und Hassen, sein Sehnen und Fiirchten eingestellt.»?!
Das Werturteil iiber einen Menschen wird demmnach durch die Giite
und Vollkommenheit seines Willens bestimmt. « Der Mensch #st bereits
gut und vollkommen, der einen guten und vollkommenen Willen hat.
Denn durch die Wirkkraft des gutgearteten und erzogenen Willens
bringt er in sich das zur tatsdchlichen Entfaltung und Auswirkung,
was an guten Anlagen und Méglichkeiten in ihm ist» (S. c. G. III
c. 116). Nach diesem goldenen Grundsatz, der die ganze christliche

1 Quale est unumqﬁodque, talia operatur et in sibi convenientia tendit
(S. c. G. IV c. 19; S, th. II-II q. 20 a. 4 ad 3).



Die Gottsehnsucht der Seele 309

Erziehungslehre tragt, muf3 derjenige, der es mit der Veredlung, der
Aufbesserung, der Vervollkommnung seiner selbst, kurz seiner « Person-
lichkeitskultur » ernst und aufrichtig meint, sein Sehnen und Suchen,
sein Streben und Verlangen vornehmlich der Bildung und Erziehung,
der Aufbesserung und Vervollkommnung seines Willens zuwenden.
«Denn die bloB entellektuelle Ertiichtigung gibt wohl eine gewisse
Fertigkeit und Geschicklichkeit im geschaftlichen Leben, sieht aber
ganz von dem guten Gebrauch der Kenntnisse und Fertigkeiten ab.
Die Willensbildung und -veredlung aber leitet uns an, von unserm
Wissen und Konnen einen gulen Gebrauch zu machen, das', was wir
besitzen oder erarbeiten, gut zu verwenden » (De Virtute in com., q. 1
a. 2 ad 1I).

Der Wille aber ist gut, der dem Guten zugewandt, dem Wohlwollen
und Wohl#un, insbesondere dem hochsten, allen Geschépfen gemein-
samen Gesellschaftsgute, Goft, in liebender Wertschitzung zugetan ist.
Der Wille ist mithin in seiner Sehnsucht nach Selbstvervollkommnung
und der endgiiltigen Hoéchstvollendung wohlberaten und wohlgeleitet,
der gottsehnsiichtig ist und immer mehr zu werden strebt. Die erziehe-
rische Bedeutung dieser Wahrheit wird vollends jedem klar, der sich
vom hl. Thomas in die Begriimdung dieser groBen und wichtigen
Zusammenhinge einfiibren l1aBt : Im Gegensatz zur Erkenntnistitigkeit,
durch die der Mensch die Dinge in sich hinemnzieht und sich selbst
angleicht, kommt die Strebetitigkeit dadurch zustande und zur Aus-
wirkung, daB umgekehrt der Mensch sich selber in seiner Hinneigung
den Dingen anpaBt und angleicht (S. th. II-IT q. 23 a. 6 ad 1) So
kommt es, daB} ich mich an der Giite des Strebeobjektes orientieren
muBl, um ein zutreffendes Werturteil iiber die Giite des menschlichen
Willens und damit des Menschen iiberhaupt abgeben zu konnen (De
Veritate, q. 22, a. 11). «Das bist du», sagt der hl. Augustinus (Serm.
96, n. I; 121, n. 1), «auf was dein Sehnen und Lieben geht ; du liebst
die Erdendinge — du selbst bist erdhaft ; du liebst Gott — du bist
gottférmig. Ich stinde wahrbaftig an, es aus mir selber zu behaupten.,
Aber die Schrift selber ermuntert mich dazu. Horen wir, was sie sagt :
Steht nicht geschrieben in eurem Gesetze : Ich sagte : Ihr seid Gotter

1 Ta volonté n’attire pas a soi 'objet qu’elle aime, mais elle va le trouver,
elle ’'embrasse avec les bras de ses affections, elle s'unit a lui et se change en lui
prenant ses conditions et ses qualités. D’oul il s’ensuit que ’'homme ne se rend
pas semblable & une chose par la pensée qu’il a d’elle, mais par I'amour qu’il lui
porte (St. Jure, De la Connaissance et de 'Amour de N. S, J. Christ, I, p. 198).



310 Die Gottsehnsucht der Seele

und insgesamt Séhne des Hochsten ?¢» (Ps. 81, 6; Joh. 10, 34). Klar
und bestimmt steht ihm selbst das Goftsuchen und stellt er allen das
Gottsuchen als einzige, diesseitige Lebensaufgabe vor Augen, wenn er
betet : « Herr, mein' Gott, meine einzige Hoffnung ; 1afl nicht zu, daf3
ich der Abstandigkeit und Erschlaffung erliege und ablasse, dich zu
suchen. Gib vielmehr, daB ich dein Angesicht mit immer wachsendem
Eifer suche. Mache meine Sehnsucht nach dir nachhaltig und kraftvoll.
Du lassest dich ja finden und gibst den Suchenden die zuversichtliche
Hoffnung, dich immer mehr zu finden. »*

Mit diesem Gebete wenden wir uns der Losung der zweiten Haupt-
frage zu: Wie findet die Gotisehnsucht im diesseitigen Leben ihre
Erfiillung ? —

I1.

Die Gottsehnsucht der Seele in ihrer diesseitigen Erfiillung.

Das gottsehnsiichtige Gebet des hl. Augustinus empfiehlt sich
ohne Zweifel durch seine Innigkeit; aber ebensosehr durch seinen
tiefdogmatischen Lehrgehalt, der bereits keim- und wurzelhaft die
Losung der Frage, die uns hier beschiftigt, enthalt. Die Gottsehnsucht
findet ihre Erfilllung durch die Begegnung und das Zusammengehen
zweler Suchenden, Gottes — Tu, Deus, da quaerendi vires — und
des Menschen — ne fatigatus nolim te quaerere. — Diesen Gedanken
macht sich der hl. Thomas zu eigen (De Veritate, q. 29 a. 4 ad g)
und entwirft in heiliger Begeisterung und {iberirdischer Erleuchtung
ein Doppelbild : das Bild des die Seele des Menschen suchenden Gottes
und das Bild der gottsuchenden Seele.

. Im Hintergrunde alles Weltgeschehens und aller Menschen-
geschichte erhebt sich vor dem Geistesauge des Aquinaten das Bild
des die Seele des Menschen suchenden Gottes. Um auch uns den Blick
fiir dieses hehre Bild zu schirfen, stiitzt er sich auf eine iiberraschend
einfache Erwigung : Jedermann besorgt seine etgenen Angelegenheiten.
Wollte sich jemand um das kiimmern, was ihn nichts angeht, so trafe
ihn berechtigter Tadel. Anders aber ist das Verhiltnis, das einen
Menschen mit seinem Nebenmenschen, anders das Verhiltnis, das ihn

1 Domine, Deus meus, una spes mea, exaudi me, ne fatigatus nolim te
quaerere, sed quaeram faciem tuam semper ardenter. Tu da quaerendi vires
qui invenire te fecisti, et magis magisque inveniendi te spem dedisti ! ( De Trinitate,
1. 15, c. 28).



Die Gottsehnsucht der Seele 3II

mit Goit verbindet. Fiir gewohnlich sind es verwandtschaftliche
Beziehungen oder Interessengemeinschaften, durch die die Menschen
einander ndher gebracht werden. Die rein geistigen Vorginge der
Seele bieten an sich kein Annédherungsmittel, es sei denn, dafB sie nach
auBen durch Wort oder Tat in die Erscheinung treten. — Und das
Verhiltnis des Menschen zu Gott ? Was bedingt beispielsweise sein
Ursprungsverhiltnis zu Gott ? Doch offenbar, daB er eine Ahnlichkeit
mit seinem Ursprunge, Gott, aufweise. Die Seele aber ist es, inshesondere
in ihrer Geistigkeit, die den Menschen auf eine besondere Stufe der
Ahnlichkeit mit Gott hinaufhebt. Und darum liegt es auf der Hand,
daBl in der Ursprumgsfolge nach dem Plane und der Absicht Gottes
der Wiirde und Erhabenheit, der Bedeutung und Wichtigkeit nach die
Seele den Vorrang hat, und einzig und allein der Seele willen der Leib
ins Dasein tritt. Und so ist Gottes Vatersorge vornehmlich der Seele
des Menschen zugewandt und ‘erstreckt sich der Seele willen auf den
Leib. Aus dieser Ursprungsfolge ergibt sich des weitern, dafl der Seele
und zwar ihrem, geistigen Teile die Erstaufgabe zufillt, den Menschen
zur Hochstvollendung, die naturgemidB allseitige Befriedigung und
Beseligung auslost, zu fithren. Alles andere, was der Mensch noch
sein eigen nennt, muf sich in den Dienst dieser Aufgabe stellen. Somit
ist der Grund ersichtlich, warum die Fiithrung und Leitung, die Menschen
sich gegenseitig angedeihen lassen, eine ganz andere Folge und Ordnung
nehmen als die Fiigungen und Fiihrungen der géttlichen Vorsehung.
Der Mensch kann in seiner Sorge um 'den Nebenmenschen nicht unmittel-
bar iiber dessen Seelemangelegenheiten befinden. Er kann es nur,
insofern dieselben einen EinfluB nach auBen leiten oder vom aufen
erfahren. Anders die Vorsehung Goites. Thr ist es namlich unmittelbar
um das Heil der Seele, das in dem beseligenden Besitze und Genusse
Gottes besteht, zu tun ; alles andere aber wird in ihre Vor- und Obsorge
mit einbezogen, insoweit es das Heil der Seele férdern hilft. Die Gesamt-
vorsechung Gottes bezweckt also nur das eine : die Seele des Menschen
zum Genusse Gottes zu bereiten (S. c. G. III c. 130), oder um eine
moderne Redewendung zu gebrauchen : sie bezweckt, dem Menschen
die denkbar erhabenste « Persdnlichkeils »- oder « Seelen »-kultur zuteil
werden zu lassen.

Doch das Bild des die Seele des Menschen suchenden Gottes erhilt
unter der kundigen Hand des hl. Thomas zwei Einzelziige, denen wir
umso grofere Aufmerksamkeit zuwenden wollen, je wertvollere Angaben
sie uns demndchst iiber die Lebensaufgabe der gotisuchenden Seele



312 Die Gottsehnsucht der Seele

machen koénnen. Auf seiner Suche nach der Menschenseele bewerkstelligt
Gott die groBtmogliche Vereinigung und Verbindung, sowie die groBt-
mogliche Verihnlichung wund Gleichformaigkeit seiner selbst mit dem
Menschen. Er geht in seiner suchenden Liebe so weit, sich selber dem
Menschengeschlecht zuzugesellen, sich selber zum « Deus humanatus »
(Opusc. 53 [Parisiis], a. 1; S. c. G. IV c. 54), zu einem «in der
Menschheit selbst lebenden Gott» zu machen. Hier haben wir einen der
kurzen, « gewaltigen, groBe Durchblicke und Uberblicke gewihrenden
Sitze, an denen die Theologie des hl. Thomas so reich ist », vor uns. !
Der Ausdruck : «Deus humanatus» ist in der Tat eine der hohen
Bergesspitzen innerhalb der Landschaft der Theologie, von denen aus
sich entziickende Fernsichten darbieten. Halten wir etwas Umschau :

Der die Menschenseele suchende Gott hat sich zum « Deus humana-
tus », zu dem «in der Menschheit lebenden Gott» gemacht. In welcher
Menschheit ? — Er ist der 2% der ihm dutch Geburt aus Maria persinlich
geeinten Menschheit lebende Gott. In seiner ihm unwiderruflich zur
personlichen Einheit einvermahlten Menschheit hat Gott gerade das
Mittel gewdhlt, das auch den schwerfilligsten Menschen von seiner
suchenden Liebe iiberzeugen mull. In seinem mit groBer Begeisterung
und Wirme geschriebenen Werkchen : De dilectione Dei et proximi,
c. 10, legt der hl. Thomas mit einer sinnigen Bemerkung folgenden
Vergleich nahe: Wenn ein unmiindiges Kind Uberlegung hitte, so
wire es von nichts tiefer und nachhaltigef iiberzeugt, als von der
verlangenden Liebe der Mutter. Und warum ? — Es wiirde ja immer
wieder beobachten, wie es die Mutter in der rdumlich-zeitlichen Ndhe
des Kindes zuriickhdlt oder wieder zu ihr hinzieht, wenn sie sich zeit-
weise entfernen muBte. Das Kind wiirde des weitern beobachten,
wie die Mutter sich selber klein macht, mit dem Kinde und bei dem
Kinde selber Kind wird, um das Kind aus seiner Hilflosigkeit und
Unvollendung zu sich emporzuziehen. Damit nun nicht, so fahren wir
im Gedankengang des hl. Thomas fort, der uns liebste Mensch durch
seine liebe- und huldvolle Gegenwart, sowie seine rithrende Anpassung
an uns eine groBere Anzichungskraft auf uns ausiibe, als Gott selbst,
wurde Gott Mensch, einer aus uns.?® «Da er in Gotfesgestalt — und

! Prilat Dr. M. Grabmann in seinem {iberaus anregend geschriebenen
Werkchen : Die Idee des Lebens in der Theologie des hl. Thomas von Aquin
(Paderborn 1922) p. 68).

# Ne in hoc —in naturae conformitate — praeponderaret et ideo praeeligeretur
homo Deo, Deus factus est homo (De dilectione Dei et proximi, c. 9).



Die Gottsehnsucht der Seele 313

darum unsichtbar — war, machte er sich auBerlich — und mithin
sichtbar — ; indem er Kmnechisgestalt annahm, ward er als Menschen-
gleichbild und im AuBern als Mensch erfunden » (Phil. 2, 7). Er war,
um in der Sprache des hl. Augustinus zu reden, in Wort und Tat darauf
bedacht, sich unserm glaubigen Sinne als Gott und Mensch kund zu
tun, als Gott der uns erschaffen ; als Mensch, der uns aufgesucht hat*,
um zunichst in menschlicher Gestalt und Erscheinungsform ein Menschen-
alter hindurch, dann aber in der ewcharistischen Gestalt und Erschei-
nungsform bis zum Ende der Welt in unserer rdumlich-zeitlichen Ndihe
und Gegenwart zu verweilen und ber uns zu bleiben.

Auf seiner Suche nach der Menschenseele verlangt es den « Dewus
humanatus », den in der Menschheit lebenden Gott, nach einer viel
innigeren - Anndherung, einer viel innigeren Vereinigung und Ver-
bindung mit jedem einzelnen Menschen, als es die rdumlich-zeitliche
Anwesenheit war, mit der er wéhrend seiner irdischen Pilgerschaft die
allerseligste Jungfrau, den hl. Joseph, seine Apostel und so viele andere
begliickte ; als es seine eucharistische Gegenwart in unsern Kirchen ist,
die es den Kirchenbesuchern ermdéglicht, sich auf einige Schritte dem
Herrn zu ndhern. Sein Name: «Deus humanatus » soll fir jeden
einzelnen Menschen eine eigen-persinliche, tiefinnerliche Bedeutung
erhalten. Es verlangt ihn danach, durch die Gnade sich der Menschheit
der einzelnen Begnadeten eimzuvermdhlen, um in ihr zu leben : «Ich
lebe zwar, doch nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir » (Gal. 2,
20). Christus, der « Deus humanatus », lebt in der ihm durch die Gnade
geeinten Menschheit keineswegs in einem untédtigen Zustande. Die
Devise seines Lebens : Pater meus operatur et ego operor (Joan. 5, 17)
bestdtigt sich auch hier. Er wirkt ndmlich die Aus- und Aufbesserung
der ihm in und durch die Gnade zu einenden oder geeinten Menschheit,
die, wie der hl. Thomas sich ausdriickt : «#manis», d. h. jeder {iiber-
natiirlichen Seinsvollkommenheit los und ledig ist und darum der
Aus- und Aufbesserung dringlichst bedarf. — Natura autem humana
et anima est inanis, i. e. non plena, sed in potentia ad plenitudinem
(Comment. in Phil. 2. 7).

Er wirkt die Aufbesserung der ihm neuerlich durch die Gnade
geeinten Menschheit durch Anteilgabe an der eigenen Seinsfiille, an
den eigenen Geheimnissen, vorab an dem Geheimnisse seines vorweli-

1 Etenim semper hoc egit dictis et factis suis, ut Deus credatur et homo :
Deus qui nos fecit, homo qui nos quaesivit (Tract. 28 in Joan.).



314 Die Gottsehnsucht der Seele

lichen, ewigen Lebens im Schole des Vaters, an der Gottessohnschaft.
Sie will er nicht zum ausschlieBlichen Alleinbesitz haben, sucht sie
vielmehr an uns Menschen zum Mitbesitz weiterzugeben. «Denn
dazu suchte uns der ewige Gottessohn in unserer Menschenkindschaft
auf, damit er nicht allein sei in seiner Gotteskindschaft, sondern sich
viele Briider zugeselle.»! Er wirkt in der ihm durch die Gnade
geeinten Menschheit die Ausbreitung und Weiterfithrung der Geheim-
nisse seines historisch-zeitlichen Lebens und macht dadurch die einzelnen
Glaubigen zu lebendigen Abd- und Nachbildern seiner selbst. — In
seinem Kommentar zu Col. 1, 24, erldutert der hl. Thomas diese das
Wesen des Christentums berithrende Wahrheit an dem wichtigsten
Geheimnisse des fhistorischen Lebens Jesu, an dem Geheimnisse des
Leidens Jesu. Adimplebo ea quae desunt passionum Christi in carne
mea. — Ich erginze, d. h. ich bringe das mir gewordene Kleinmal
an Leiden herzu, um damit das Leiden Christi aufzufiillen (adimplebo),
auf dafl es sein Vollmall erreiche. — Was in aller Welt, so fragen wir
in staunender Ergriffenheit, fehlte, mangelte dem mit dem Tode Jesu
abgeschlossenen Leiden, dall der Volkerapostel von der Notwendigkeit
einer Erginzung, einer Awffillung spricht ? «Das allerdings fehlte,
ging dem Leiden Christi noch ab, daB es in Pawulus, dem Gliede Christi
und dhnlich in allen andern seine Weiterleitung und Ausdehnung erfahre
nachdem es in Christi physischem Eigenleibe seinen Anfang genommen »
(Hoc enim deerat, quod sicut Christus passus erat in corpore suo, ita
pateretur in Paulo membro suo et similiter in aliis).

Das also ist das Ziel des die Menschenseele suchenden « Deus
humanatus », des menschgewordenen und darum in der Menschheit
lebenden Gottes, daBl er in jedem Menschen eine andere Menschheit
finde, der er die Geheimnisse der eigenen Gottes- und Menschen-
kindschaft zum Mitbesitz geben und damit die Héchstvollendung und
Vollbefriedigung und Beseligung zuteil werden lassen kénne. Es wird
tatsichlich erreicht, wenn der Mensch auf seiner Gottsuche nun seiner-
seits den Weg geht, auf dem Gott ihm entgegenkommt. Dieser Gedanke
mahnt uns, dem Lebensprogramm des gottsuchenden Menschen unsere
Aufmerksamkeit zuzuwenden. Es wird sich herausstellen, dall es sich
in seinen Forderungen aufs engete an das Bild des die Menschenseele
suchenden Gottes anlehnt.

1 . . C
Deus unicum Filium suum .... misit in hunc mundum, ut non esset unus,
sed fratres haberet adoptatos (S. Aug. in Joan. tract. II).



Die Gottsehnsucht der Seele 315

2. «Prima I amima» — entgegnete der totkranke Papst
Benedikt XV., als man ihm nahelegte, noch einige tiichtige Arzte
hinzuziehen zu wollen, damit die Lungenentziindung nicht weiter-
greife. — « Prima I’ antma » — zuerst die Seele ! Benedikt lieB den
Beichtvater rufen und erst nachher die -Arzte. 1 « Prima I’ anima » —
ist die Erstforderung fiir das Sterben, weil es die Erstforderung fiir das
Leben ist. Das Heil, die Kultur der Seele geht allem andern vor, mul3
aller « Sachkultur » Anfang, Mitte und Ende sein und bleiben. « Denn
was nitzt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, an
seiner Seele aber Schaden leidet ? » (Matth. 16, 26.) Jedwede Kreatur
ist ja nach der magistralen Darlegung des hl. Thomas (S. th. I-II
q. 29 a. 4; II-II q. 25 a. %) zuvorderst das, was die Hauplsache an
ihr ist. Diese Wahrheit hat sich dergestalt in den Sprachgebrauch
eingebiirgert, dall man sagt : eine Stadt- oder Volksgemeinde tue das,
was das Stadt- oder Volksoberhaupt tut, weil das Oberhaupt gleichsam
die Stadt- oder Volksgemeinde selber ist. — Der Mensch ist aber
selbstverstindlich in erster Linie verniinftige Seele, hernach erst Sinnes-
und Korperwesen, oder in die Sprache des hl. Paulus iibersetzt : Wir
beherbergen in uns den snneren und den duferen Menschen (2. Kor. 4,
16). « Sehet also zu, ihr Briider, wie ihr vorsichtig wandelt, nicht wie
Unweise, sondern wie Weise » (Eph. 5, 15), die in ihrer Gottsehnsucht
dem inneren Menschen die groflte Wertschitzung entgegenbringen,
sich infolgedessen an das Werturteil und den Willen Gottes anlehnen
und angleichen (S. Thomas in Eph. c. 5, lect. 6).

Diese Gottsucher sind wohl beraten ; sie haben den richtigen Weg
beschritten, auf dem sie unfehlbar Gott finden. Denn weil sie die
Absichten Gottes, der ja seinerseits auch nur die Seelen sucht, zu den
ihrigen machen, so stehen sie mit Gott in Arbeitsgemeinschaft (De
Veritate, q. 29 a. 4 ad g). Sie wirken ihr Heil, ihre allseitige Voll-
endung und Beseligung. Ohne daB sie sich reflexiv dariiber Rechen-
schaft zu geben brauchen, ist nach der trostlichen Lehre des hl. Thomas
ihr Sehnen und Trachten auf die vollkommenste Betitigung der Geist-
seele, die allseitige Beseligung — wenn auch erst im Jenseits — auslost,
eingestellt. Von einer solchen Betitigung aber mul man wvier Stiicke
verlangen : der A7 nach muB sie zu den smmanenten gehoren, d. h.
sie muB » der Seele selbst zum AbschluBB kommen, darf also keine
jener Titigkeiten sein, durch die ein Awufenwerk fertiggestellt, um-

1 Das Neue Reich, 18. Nov. 1922, p. 137.



316 Die Gottsehnsucht der Seele

gestaltet oder verdndert wiirde ; in diesem Falle wiirde die Seele sich
ja sosuzagen an das AuBenwerk aus- und weggeben, um ithm eine Voll-
endung und Vollkommenheit zuzufiithren, die es vorher nicht hatte.
Das AuBenwerk wiirde, weil Ziel und Ende, die Stellung der Herrin
einnehmen ; die Seele hingegen miilite sich mit der Rolle der Dienerin
zufrieden geben und gelangte nie zu einer vollendeten und allseitigen
Befriedigung. Aber nicht jede immanente Betdtigung kann das
bieten und gewdéhrleisten, worauf das Sehnen und Trachten des inneren
Menschen abzielt. Das vermag nur die Titigkeit des geistigen Er-
kennens, die in der vornehmsten Seelenkraft ihr Quellprinzip hat.
Soll sie es aber nun wirklich tun, so mull sie — es ist das dritte
Erfordernis — den erhabensten Erkenntnisgegensiand, den es gibt
und tiberhaupt geben kann, Gott ndmlich, in ihren Bereich ziehen
und ihm den Platz einrdumen, der ihm gebihrt. Endlich muf} sie
mithelos und vollkommen, leicht und vergniiglich von statten gehen
(8. & G 1 & 100):

Wenn nun der die Menschenseele suchende Gott sich selbst den
Menschen zugesellte, sich zum « Deus humanatus », zum, in der Mensch-
heit lebenden Gott machte und damit die denkbar innigste Vereinigung
und Verdhnlichung mit dem Menschen einging, so tat er es, um einer-
seits seimer verlangenden Liebe nach uns den wirksamsten Tatbeweis
folgen zu lassen!; aber andererseits tat er es ebensosehr, um wunserer
verlangenden Liebe nach Gott entgegen zu kommen, ihr im einzelnen
sowohl leichterkennbares Ziel, als auch leichtgangbarer Weg sein zu
kénnen.

Der die Seele suchende Gott wurde hienieden durch einen einzig-
artigen Verbindungsvorgang der «Deus humanatus» — der in der
Menschheit lebende Gott. — Die gottsuchende Seele mull hienieden
durch einen zwar geheimnisvollen, aber durchaus wirklichen Annihe-
rungs-, Verbindungs- und Vereinigungsvorgang dem « Deus humanatus »,
dem menschgewordenen Gott ein- und auferbaut (Eph. 2, 20 ; Col. 2, 7),
eingepfropft und eingepflanzt (Rom. 11, 17 ; 6, 5), einverleibt und ein-
vermdhlt (Eph. 3, 6 ; 2. Cor. 11, 2) werden. Dadurch erhilt der Mensch
nach den Vitern, insbesondere nach dem hl. Chrysologus (Hom. 67),
die Berechtigung, den Ehrentitel : « homo deificatus » — eines ver-
gottlichten Menschen — oder den vom hl. Paulus geprigten Namen :

! Die Liebe Gottes zu uns ist nimlich kein miiBiger, untitiger Zustand ;
im Gegenteil : sie vollbringt groBe Dinge — Amor Dei non est otiosus: magna
enim operatur (S. th, ITI q. 79 a. 1 ad 2).



Die Gottsehnsucht der Seele 3T

«homo 1n Chyisto» (2. Cor. 12, 2) — eines Menschen in Christus — zu
fiihren.

Dieses : «esse» und « vivere » i Christo (Rom. 6, 11 ; Eph. 1, 10 ;
2, 13 ; Phil. 4, 7; 2. Tim. 3, 12) ist fiir das diesseitige Leben Ziel und
Ende der gottsuchenden Seele, an dem ihre Gottsehnsucht hienieden
ihre Erfilllung findet. Weil Christus der Sohn Gottes, vom Vater
ausgeht, nicht um eine Zielbestimmung zu erhalten, sondern um allen
Geschopfen Zielbestimmung zu sein 1, so miissen wir in der Angelegenheit
unserer Gottsehnsucht mit dem hl. Augustinus sprechen : « Unserer
Gottsehnsucht Erfillung und Verwirklichung ist Christus. Denn in
thim und von thm werden wir zur Vollendung gebracht. Darum ist ein
ganzer und vollkommener Mensch, wer bei ihm angelangt ist. Bist
du das, so brauchst du nicht weiter zu suchen. Du bist am Ziele »
(S. Aug. in Ps. 56). Haben wir den Anschluf8 an Christus gefunden
und vollzogen, sind und leben wir in 1thm (viventes in Christo Jesu
Domino nostro — Rom. 6, 11 —), so haben wir die uns von Gott fiir das
diesseitige Leben zugedachte Ausgestaltung und Vollendung erworben ;
wir sind «in ihm (Christus) reich geworden an allen Heilsgiitern »
(x. Cor. 1, 5). Denn was immer in Christus ist : die Geheimnisse seiner
Gotteskindschaft im SchoBe des Vaters, sowie die Geheimnisse seiner
Menschenkindschaft im SchoBe der Menschheit werden auf uns iiber-
geleitet (S. Thomas, Comment. in Rom. 8, 33; Eph. 5, 1).2 Das:
«esse in Christo » — das Sein und Leben in Christus — heil3t : bereits
in der Heimat geborgen sein. Denn Christus ist in seiner Goftheit
unsere Heimat, nach der unser Sebnen geht — Deus Christus est
patria, quo imus (S. Aug. Serm. 3 de Verb. Dom.).

In seiner Menschheit aber ist Christus der fiir alle leicht gangbare
Weg — Homo Christus via est, qua imus (a. a. O.) —, weil er nach
Analogie eines Weges durch die Geheimnisse seiner Menschheit wver-
bindet, was sonst unverbunden und isoliert bliebe, und weiterhin
zwischen Gott und Mensch, dem Himmel und der Erde, dem Jenseits
und Diesseits einen Giiteraustausch, eine Interessen- und Arbeitsgemein-
schaft herstellt, eine Wahrheit, der der hl. Thomas in seiner S. c. G.

1 Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De
Potentia, q. 3 a. 13).

2 Der Grundsatz des hl. Cyrill von Alex.: « Was immer in Christus ist, das
wird auch auf uns iibergeleitet » (Thesaurus, ass. 20) hat neuerdings durch die
aszetischen Schriften des Benediktinerabtes von Maredsous, D. Columba Marmion :
Le Christ, vie de ’dme ; Le Christ dans ses mystéres ; Le Christ, Idéal du moine,
Abbaye de Maredsous, Belgique, eine herrliche Beleuchtung erfahren.



318 Die Gottsehnsucht der Seele

IV c. 55, sowie seiner Schrift : De humanitate Christi (Opusc. 53, a. 18)
liebevolle Aufmerksamkeit zugewandt hat. ' ,

Christus, der Weg, versagt nun seinerseits nie. Denn er ist und
bleibt in der Wirkkraft der in seiner Menschheit vollzogenen Geheim-
nisse den Menschen aller Zeiten und Zonen innigst gegenwartig (virtus
ipsius humanitatis praesentialiter attingit ommnia loca et tempora —
S. th. III q. 56 a. T ad 3 —). Es kommt nur alles darauf an, daB} die
gottsuchende Seele ihrerseits nicht versage, daf3 sie im Gegenteil «mit
den geistigen Schritten eines licbebeseelten Glaubens auf Christum zueile,
ihn in den Geheimnissen seiner Menschheit glaubig erkenne und um-
fange.1» Denn gerade zu dem Ende vereinigte Gott in seinem Sohne
die eigene Natur mit einem Leibe, schlof sie durch diese Einverleibung
sozusagen in einen Kanal ein, um durch ihn die Heilswasser den heils-
begierigen und heilsempfianglichen Menschen zuzuleiten. Damit nun
diese Wasser auch tatsichlich einflieBen, miissen die Menschen durch
den Glauben die Zuginge ihrer Seelen 6ffnen, an Christus ansetzen
und so den Gnadeneinflu entgegennehmen (In solo Filio essentia
divina est unita corpori', quodammodo incorporata, inclusa per canalem,
mediante quo aquae salutiferae derivantur in animas. Jam vero oportet,
ut homines fide mentes adapertas adducant et tangentes Christum
accipiant gratiam [Opusc. 52, c. 8]). Und nur in dem Mafe, als sie
den glaubensvollen Anschlul an Christus und die in seiner Menschheit
vollzogenen Geheimnisse finden und behalten, sind sie wohlberatene
und erfolgreiche Goffsucher. « Wer mich (im Glauben hienieden) sieht,
der sieht auch den Vater ; — denn ich und der Vater sind eins » (Joh. 14,
9 ; 10, 30).2

Zu den wohlberatenen und erfolgreichen Gottsuchern rechnet der
hl. Thomas alle jene, in denen er das redliche Bemiihen eines guten —
zielgeordneten — Willens entdeckt. Denn dadurch leiten sie den von
Christus ausstromenden, heilwirkenden GnadeneinfluB in die eigenen
Seelen. Sie ergreifen ndmlich, so gut sie es konnen, alle jene Dinge
und Einrichtungen, in denen die Kraft des Erlésungstodes Christi
wirksam ist : Effluxus salutis a Christo in homines est per studium

1 Non enim ad Christum ambulando, sed credendo currimus (S. Aug. tract.
in Jo. 26, 3); Crede et tetigisti me .... Hac manu tange me, his oculis quaere
me (S. Bern. in pass. et res. Dom. 15).

2 D. Col. Marmion, Le Christ, vie de I'dme, 119 ff., 497 ff. Samtliche
Schriften der hl. Theresia von Jesu (Regensburg 1919), I. Bd. 22. Hauptstiick,
274-291.



Die Gottsehnsucht der Seele 319

bonae voluntatis, quo homo Christo et omnibus iis adhaeret, in quibus
virtus mortis Christi operatur (S. c. G. IV c. 55). Sie finden sich auch
auflerhalb der Wahrheit der katholischen Kirche, gehéren aber jedenfalls
zu jenen Leuten, denen der heilige Papst Gregor der GroBe nachrithmt,
«daB sie sich geflissentlich im Handel und Wandel nach ihrer oft
genug geringen Gotteserkenntnis richten » (Hom. 23 in Evang.). Zu
den Dingen und Einrichtungen, in denen die Kraft des Erlosungstodes
Christi wirksam ist, gehort aber unter allen Umstdnden das Gebet,
dem darum der hl. Thomas den lieblichen Namen gibt: oratio est
desideri interpres apud Deum (S. th. II-II q. 83 a. g); «es ist der
Sehnsucht Stimme bei Gott.» Ruft die gottsehnsiichtige Seele in
Dank- und Bitt-, in Reue- und Sithnegesinnung mit dieser Stimme nach
Gott, so erhilt sie sicherlich Antwort, findet ganz gewil3 ihren Gott
und damit die Erfiillung ihrer Sehnsucht. Tut sie es nicht, so bleibt
sie in ihrer Gottschnsucht macht- und kraftlos, frucht- und ergebnislos.

In bestimmieren Formen duBert sich das «redliche Bemiihen »
des gottsehnsiichtigen katholischen Christen. Warum ? Weil sich ihm
«die Dinge und Einrichtungen, in denen die Kraft des Erlésungstodes
Christi wirksam ist», in ganz bestimmten, unzweideutigen Formen
darbieten. Neben der bereits erwdhnten, gewissenhaften Pflichierfiillung
im beruflichen Leben und der Ubung des Gebetes sind es in vorziiglicher
Weise die Sakramente, diese allitberall hin reichenden « Handlungen
Christi », wie die Theologie sie nennt. Es ist vor allem das Sakrament
der heiligen Eucharistie, das der lebendige Christus selbst ist. In diesem
hehren Sakramente werden die dreiunddreiBig Jahre Jesu fortgesetzt
auf Erden und fortgesetzt an tausend Orten auf einmal, soda Millionen
Seelen in ihre wirkliche Sphire hineingezogen werden. Die gottsehn-
siichtige Seele, die in den ibernatiirlichen Kraftbereich dieser Dinge
und Einrichtungen tritt; die insbesondere dem Verlangen Christi,
seine eucharistische Opferfeier und sein eucharistisches Opfermahl mit
uns zu halten — Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum
(Luc. 22, 15) — entspricht, findet sich in ihrer Gottsehnsucht am Ziele,
in der unmittelbarsten Gottesndhe, dem wirklichen Besifze Gottes.
Sie lehnt sich in der wichtigsten Angelegenheit ihres Lebens an den
Willen Christi an, der einzigen, zu Recht bestehenden Norm fiir unser
Verhalten.* Dank der «christozentrischen Methode » vermeidet sie in

1 Unusquisque operans sumit regulam operis sui a fine. Unde si Christus
est finis vitae nostrae, vitam nostram debemus regulare non secundum volun-
tatem nostram, sed secundum voluntatem Christi (S. Thomas in 2. Cor. 5, 15).



320 Die Gottsehnsucht der Seele

ihrer Gottsehnsucht die Verirrungen und Torheiten mancher moderner
Gottsucher, die in ihrer Gottsehnsucht sich selbst zum MafBl und Ziel
machen, einzig und allein nach der « egozentrischen Methode » vorgehen,
eine Methode, auf die man das Wort des hl. Thomas anwenden muB :
non eligit ea, quae sunt vere a Christo tradita, sed ea, quae sibi propria
mens suggerit (S. th. II-II q. 11 a. 1).

Die wohlberatene und zielgeordnete Gottsehnsucht der Seele
verdient die Lobeserhebung, die der hl. Bernhard ihr gewidmet hat :
«Ein gar grofles Gut ist die Gottsehnsucht. Ich stehe nicht an, sie
in meiner Wertschiatzung an die Spitze aller Seelengiiter zu stellen.
Mit ihr nimmt jeder Versuch zum iibernatiirlich Guten seinen Anfang ;
sie besiegelt und beschlieBt jeden Fortschritt. Sie geht nicht hinter
17gend einer Tugend her ; eréffnet vielmehr die Reihe aller. An welche
Tugend sollte sie sich auch anschliefen, da ja keine vorausgeht ? Welcher
sollte sie den Vortritt lassen, da sie ja jeder vorerst das Merkmal der
Vollendung aufprigen mufl ? — In einer Seele, in der die Gottsehnsucht
keine Heimstétte hat, da siiche nicht nach Tugend ; wo du aber Gott-
sehnsucht antriffst, da brauchst du um den Fortschritt in der Tugend
nicht zu bangen. |

,Suchet den Herrn¢, sagt der Psalmist (Ps. 104, 4), ,suchet sein
Angesicht immerdar I© — Warum ? Weil der Herr sich von dem, der
ihn gefunden hat, immer mehr suchen und finden 1laB3t. Nicht mit
den korperlichen Schritten deiner Fiile, sondern mit den geistigen
Schritten deines frommen Verlangens gehe auf die Suche nach Gott.
Und hast du ihn gefunden, so erstirbt die heilige Sehnsucht nach ihm
nicht ; sie lebt neu auf. Oder meinst du, daBl der Hochgang der Freude
itber den gefundenen Gott der Niedergang der Sehnsucht nach ihm
sei ? Nein : sie ist fiir die Sehnsucht, was das Ol fiir das Feuer ist.
GewiB ! Die Freude wird ihr Vollmaf3 erreichen, aber fiir die Gott-
sehnsucht kein Ende herbeifiihren. Deiner stillen Erwéigung aber
stelle ich das Problem anheim : wie man aufrichtig nach etwas suchen
kann, von dem man weill, dafl es schon da ist, und wie man sehn-
siichtig nach etwas verlangen kann, das man schon hat» (In Cantica,
serm. 84, I).



	Die Gottsehnsucht der Seele

