
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : Ethik der Vorbilder

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin oder Max Scheler

Ethik der Vorbilder.

Von P. Ant. ROHNER 0. P.

Die « Mystiker » wachsen gegenwärtig wie die Pilze aus dem Boden.
Und sie machen Schule. Nietzsche's Jüngerschar ist eher im Zu- als

im Abnehmen begriffen. Rud. Steiner zieht durch seine anthropo-
theosophisch-gnostischen Deklamationen nicht nur Ungelehrte, sondern
auch Männer der Wissenschaft in seinen Bann. Der Buddhismus

empfiehlt sich unserer unruhigen Zeit in immer neuen, immer wechselnden

Formen. Die Zahl der Neu-Buddhisten wächst unheimlich. Diesen

Strömungen sich anpassend, macht ein gewisser Johannes Müller selbst

aus ünserm Heiland so etwas wie einen Buddha. Und viel « Volk »

läuft hinter ihm her. In der allerletzten Zeit hat sich in Deutschland
eine « Neue Deutsche Schopenhauergesellschaft » mit ausgesprochen
« mystischen » Tendenzen gebildet. Und auch diese Schopenhauerkreise
mit ihren engeren und weiteren Arbeitsringen nehmen immer größere
Dimensionen an.

Das sind nun alles krankhafte Erscheinungen. Man muß vor
ihnen warnen, denn sie sind sehr ansteckend. Sie zu widerlegen, wäre

vergebliche Mühe. Der Herrgott und die Zeit werden auch diese

Wunden heilen.

Mit Unrecht dagegen werden die drei großen Ethiker der Gegenwart

: Wl. Solovjoff, Rud. Rucken und Max Scheler zu den « Mystikern »

gezählt. Wohl haben alle drei einen ziemlich breiten « mystischen »

Einschlag in ihrer Ethik. Das ist aber noch kein hinreichender Grund,
sie mit den genannten « Mystikern » auf eine Stufe zu stellen. Alle
drei sind viel zu scharf- und tiefsinnig, viel zu ernst, viel zu wahrheitsliebend,

viel zu nüchtern, als daß sie mit dem Schwärm der « mystischen »

Schwärmer nur so in einem Atemzuge genannt werden dürften.
Die drei Denker verfolgen ein ähnliches Ziel. Der russisch-orthodoxe

Solovjoff, der deutsch-protestantische Eucken, der römisch-katholische
Scheler sind der Ansicht, daß alle Spaltung im Leben der Völker,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 251

namentlich die Trennung der christlichen Konfessionen und die ganze,
tiefe Unzufriedenheit der einzelnen mit dem Kulturstand der Gegenwart,

einer Verflachung des Lebens und der Lebensauffassung

entsprungen sei. Eine Vertiefung des Lebens und der Lebensanschauung,
insbesondere eine religiöse Wiedererneuerung würde — so meinen sie —
die Getrennten von selbst wieder zusammenschließen und den
Verzweifelten Mut geben.

Wl. Solovjoff geht von der Überzeugung aus, daß im
morgenländischen Kirchenwesen von den drei großen Prinzipien des

Fortschrittes — der Auktorität, der Tradition und der Freiheit — eigentlich
nur die Tradition lebendig geblieben sei. Er stellt sich die Aufgabe,
sein Volk wieder auf die Auktorität und Freiheit aufmerksam zu machen.
Den verschiedenen Theorien der modernen Ethik gegenüber verteidigt
er siegreich die These : Es gibt eine ewige, unwandelbare, unendliche,
persönliche Wahrheit, Güte und Schönheit. Diese ist in Christus in
die Erscheinung getreten. Die lebendige Verbindung mit Christus
aufrecht zu erhalten, ist Sache der Kirche. Auf dieser Verbindung
beruht ihre Auktorität. Sie muß sich von den Fesseln des Staates

befreien. Der einzelne gewinnt den lebendigen Zusammenhang mit
Christus durch ein mystisches Schauen und liebendes Erlebnis. Dies

ist die höchste Tat der persönlichen Freiheit. Also nicht die Tradition
allein, sondern Tradition und Auktorität und Freiheit zusammen bilden
die große, erzieherische Lebensmacht, — die lebendige Kirche. Solovjoff
hat im einzelnen oft geirrt. Seine Absicht aber war rein. Er war von
einer großen Liebe zur Wahrheit beseelt. Sein Lebenswerk wurde
insofern mit Erfolg gekrönt, als er kurz vor seinem Tode (1900) sich
in die katholische Kirche aufnehmen ließ.

Rud. Eucken verhehlt sich nicht, daß die einseitige Betonung
der Freiheit, als des Prinzips des Fortschrittes, dem Protestantismus
selbst tiefe Wunden geschlagen und viel Zerwürfnis und Willkür und

Verweltlichung in die europäische Menschheit hineingetragen habe.

Er will die Tradition und Auktorität wieder zur Geltung bringen.
Vertiefte philosophiegeschichtliche Studien haben ihn zur Einsicht
gebracht, daß ein und dieselbe geistige Lebenssubstanz in den

Anschauungen der großen Denker der Vergangenheit wirksam gewesen
sei. Er zieht daraus den Schluß, daß ein pietätvolles Zurückgehen
auf diese Höhepunkte früheren Denkens und Schaffens für eine fruchtbare

Neuorientierung in der Gegenwart unerläßlich sei. Damit glaubt
er die Tradition als Prinzip des Fortschrittes wiedergewonnen zu haben.



252 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Der nämliche Begriff der Lebenssuhstanz führt ihn auch auf den Begriff
der Auktorität. Die Lebenssubstanz wird von allen großen Denkern
als etwas Überlegenes erlebt, geschaut, empfunden, als etwas, das

allem Wandel und Werden der einzelnen entrückt ist, das von allem

subjektiven Gutdünken sich als unabhängig erweist. Die Substanz
des Geisteslebens ist nichts Starres, sondern in beständiger Umbildung
begriffen. Sie tritt nicht von außen her an den Menschen heran, sondern

bricht mit Gewalt aus dem geistigen Inneren hervor. Auf diese Weise

meint Eucken zu jener begrifflichen Fassung der Auktorität
vorgedrungen zu sein, wie eben die Neuzeit sie verlangt. Solovjoff war
viel unbefangener in seinem Sinnen und Suchen. Eucken hat sowohl
die Auktorität als auch die Tradition vollständig in den Begriff der
« protestantischen Freiheit » umgebogen.

Max Scheler hat sich in den Gedanken hineingearbeitet, daß in
der katholischen Kirche Auktorität und Tradition allerdings eine

sinn- und liebevolle Pflege finden, daß aber die Persönlichkeit in ihrer
Bedeutung als Faktor einer Neu- und Höherbildung des Lebens nicht
gebührend gewürdigt werde. Sein Führer ist Augustinus. Er ist fest

überzeugt, auf augustinischen Wegen zu wandeln. Neben Augustinus
übt auch Bl. Pascal und Malebranche einen großen Reiz auf ihn aus.

Nicht durch schattenhafte Reflexionen und blutleere Definitionen
und schemenartige Demonstrationen, sondern durch ursprüngliches
Schauen und lebendiges Erleben soll — meint Scheler — das katholische
Leben in seiner Tiefe und Reinheit erfaßt werden. Er spielt mit Vorliebe
den hl. Augustinus gegen den hl. Thomas aus und bekennt sich offen

und ausdrücklich zum Ontologismus.
Die Grundlage seiner Ethik bildet eine doppelte « Wesensschau » :

eine abstrakte und eine konkrete. Die abstrakte « Wesensschau »

ist jene Art unmittelbarer Anschauung, durch die uns ideale Werte
oder Wertgehalte und Wertbeziehungen gegeben sind, ohne Rücksicht

darauf, ob und wie ein denkendes Subjekt sie denkt und beurteilt, ob

und wie sie in den Dingen verwirklicht sind. Die konkrete « Wesensschau »

besteht darin, daß eine Person im Vollzug ihrer Akte sich selbst oder
eine Fremdperson unmittelbar erlebt und im Erlebnis dieser Person, als

der konkreten Trägerin und Vollzieherin aller geistig-sittlichen Akte,
die abstrakten Wesenszusammenhänge als erfüllt und verwirklicht
schaut.

Die « Gottesschau » ist die höchste (abstrakte und konkrete)
« Wesensschau ». '



Thomas von Aquin oder Max Scheier 253

Das Verhältnis dieser doppelten « Wesensschau » ist folgendes :

Das konkrete Wesen fundiert das abstrakte Wesen, die konkrete
Wesensschau ist die Voraussetzung für die abstrakte Wesensschau.

Beweis : Das Vollwirkliche ist die Voraussetzung für das Unerfülltwirkliche,

das Konkrete die Voraussetzung für das Abstrakte. Die
Person — vor allem die göttliche Person — ist das Konkrete und das

Vollwirkliche in der geistigen Ordnung. Sie ist die Trägerin und
Vollzieherin aller geistigen Akte mit ihren Inhalten. Also schauen wir
den Personwert eher als die unpersönlichen Werte. Populär ausgedrückt :

Um das nachdenken und nachwollen zu können, was eine unendliche
Person uns vorgedacht und vorgewollt hat, müssen wir uns durch eine

ursprüngliche Personalitätserfahrung in diese Person hineindenken

und hineinleben. Um ein und dasselbe wollen und wählen zu können,
was eine höher stehende endliche Person als unser Vorbild will und
wählt, müssen wir zuallererst mit dieser Person durch ein Erlebnis
der Liebe und Verehrung eins werden. Aus diesem Grunde nennt
Scheier seine Ethik « Personalwertethik » oder « materiale Wertethik »

im Gegensatz sowohl zum Formalismus der Ethik Kants als auch

zum Impersonalismus der Lustethik, der Erfolgsethik, der Lebensund

Kulturethik und modernen Sozialethik.
Wie man sieht, vertritt Scheier gegenüber der nominalistischen

und konzeptualistischen (formalistischen) Ethik den Standpunkt der

realistischen bezw. ultrarealistischen Ethik.
Auf eine Auseinandersetzung mit Solovjoff und Eucken, so

verlockend sie wäre, müssen wir hier verzichten. Wir beschäftigen uns
in den folgenden Zeilen ausschließlich mit Max Scheier.

Das unbestreitbare Verdienst Schelers um die Kritik der
neuzeitlichen Ethik soll in einem späteren Artikel besprochen werden.

Die zahlreichen Spitzen, die er gegen den hl. Thomas richtet, hoffen

wir ebenfalls in weiteren Artikeln brechen zu können. Für heute

beschränken wir uns auf seine Ethik der Vorbilder. Ein doppelter
Grund ist dabei entscheidend : Einmal ist Schelers Vorbilderethik,
obgleich sie den Schlußstein seines ethischen Aufbaues bildet, wie kein
anderer Teil zur Einführung in seinen ethischen Neuontologismus

geeignet, da kein anderer Teil das Ganze seiner Lebensauffassung
so klar wiederspiegelt wie dieser ; sodann ist Thomas von Aquin —
wie die Jubiläumsenzyklika sagt — für uns Vorbild im Leben, im
Lehren und im Tun. Und dieses Thomas-Vorbildsein wird "uns erst
recht klar, wenn wir seine Vorbildethik kennen.



254 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Soweit wir die spärliche Literatur über das Verhältnis von Thomas

zu Max Scheler überschauen, scheint bei den kirchlich gesinntem
katholischen Ethikern die Neigung vorzuherrschen, beide miteinander
versöhnen zu wollen. Ihr Grundsatz lautet : Thomas von Aquin und
Max Scheler. Die begabtesten Anhänger Schelers dagegen (Scheler
selbst auch) wollen von diesem «Sowohl - als auch» nichts wissen. Ihr
Ruf ist : Entweder Scheler oder Thomas. Wir halten es mit den

letzteren. Zwischen dem Doctor communis Ecclesiae und Herrn Prof.
Dr. Max Scheler besteht in den Grundsätzen eine unüberbrückbare Kluft.

Die Grundfehler aller Richtungen des Ganz- und Halbontologismus,.
des Alt- und Neuontologismus lassen sich auf deren vier zurückführen :

1. Verwischung der Grenzen zwischen der natürlichen und
übernatürlichen Ordnung ;

2. Konstruktion einer Gotteserkenntnis und GottesVerehrung
ohne eine solide ontologische Substruktion ;

3. Einseitige Betonung der Intuition und inneren Erfahrung auf
Kosten einer vernünftigen Überlegung ;

4. Auseinanderreißen des Menschen in ein Doppelwesen, trotz
der einsichtigsten und unmittelbarsten Erfahrung seiner Einheit.

Diesen vier Punkten hat Thomas von Aquin seine sorgfältigste
Aufmerksamkeit gewidmet.

Keiner unter allen katholischen Lehrern hat den Unterschied
zwischen der Natur und Übernatur so scharf hervorgehoben, ihre
Grenzen so genau bestimmt und beide so harmonisch vereinigt wie
Thomas von Aquin.

Keiner hat das bonum in communi und das bonum subsistens

so weit auseinandergehalten und doch wieder so nahe zusammengebracht

wie Thomas von Aquin.
Keiner hat das intuitive und das diskursive Element in unserer

Erkenntnis, das ruhende und das ringende Moment in unserem Leben,

jedes in seiner Eigenart, so eindeutig definiert und beide in ihrem
Zusammenhang und in ihrem Zusammenwirken für das Ganze der
Denk- und Lebensarbeit so klar dargestellt wie Thomas von Aquin.

Keiner hat die wesentliche Verschiedenheit des geistigen und
sinnlich-leiblichen Teiles im Menschen und zugleich die denkbar größte
Einheit heider so evident gemacht wie Thomas von Aquin.

Nach diesen vier Gesichtspunkten stellen wir nun den vierfachen
Gegensatz in den Grundzügen der Vorbild erethik des hl. Thomas
und Max Schelers dar.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 255

I.

Max Scheler : Der Name Person ist nicht ein relativer, sondern
ein absoluter Name.1 Person ist eine Einheitsform oder Totalität,
die sich selbst genügt. 2 Die Person vollzieht ihre Existenz erst im
Erlebnis ihrer möglichen Erlebnisse. 3 Zum Wesen der Person gehört,
daß sie nur existiert und lebt im Vollzug intentionaler Akte. 4 Der
Personbegriff findet erst auf einer bestimmten Stufe menschlicher
Existenz Anwendung. 5 Die Person ist eine Person, insofern sie die
Akte des anderen aus dessen geistigem Zentrum (Personsein) heraus

verstehen und nachvollziehen kann.6 Die Person erlebt sich als

verantwortlich für ihre Akte in der Reflexion auf ihre Selbsttäterschaft
im Vollzug ihrer Akte.7 Gut und Böse sind Personwerte und keine
Sachwerte. 8 Das Sein der Person selbst ist vor und unabhängig von
allen einzelnen Akten sittlich gut oder böse.9 Die Personen selbst

sind ursprünglich wertverschieden; 10 Die Erfahrung meines
individuellen Wertwesens geht allem Sollen voraus.11 Es gibt ein An-sich-
Gutes für jede Person im besonderen.12 Dieses « Gute für mich » liegt
in der Richtung nicht nur der göttlichen Liebe überhaupt, sondern

der göttlichen Liebe zu mir.13 Die Religion hat ihr eigenes Wert- und

Seinsgebiet und ihre eigene Erfahrungsquelle, die für die Einzelperson
«Gnade», für die Gesamtperson «Offenbarung» heißt.14 Gott wird
nur erlebt durch den Glauben. Durch die Vernunft und die sogenannte
natürliche Religion wird Gott nicht erreicht. Der Glaube ist in erster
Linie Sache des Gefühls und nicht Auktoritätsglaube. Die Vorbild-
und Gegenbildwirksamkeit ist die ursprünglichste Form sittlichen Werdens

und Wandeins. 15 Das Vorbild wirkt ursprünglicher als Auktorität
und Tradition.16 Nichts gibt es auf Erden gleichzeitig, was so ursprünglich

und was so unmittelbar und was notwendig eine Person selbst

gut werden läßt, als die einsichtige und adaequate bloße Anschauung
einer guten Person in ihrer Güte. 17 Dieses Verhältnis (der Vorbild-

1 Max Scheler, « Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik
404.

2 A. a. O. 405. 3 A. a. O. 401. 4 A. a. O. 405.
5 A. a. O. 496. 6 A. a. O. 496. 7 A. a. O. 506.
8 A. a. O. 23. 9 A. a. O. 23. 10 A. a. O. 536.

11 A. a. O. 509. 12 A. a. O. 510. 13 A. a. O. 511.
14 A. a. O. 573. 10 A. a. O. 619.
16 A. a. O. 604 und 605. 17 A. a. O. 598.



256 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Wirksamkeit) ist in puncto Gut-werdens jedem anderen Verhältnis
absolut überlegen. 1 Es ist überlegen dem Befehlsgehorsam, es ist
überlegen aller sogenannten sittlichen Erziehung.2 Die Vorbildperson
wirkt nicht durch ihr Wollen, geschweige gar durch Tun und Handeln,
sondern durch das Sein und Sosein, das der Anschauung und Liebe

zugänglich ist. 3 Die verstehende Liebe ist der plastische Bildner,
der aus einer Handlung, ja einer Ausdrucksgeste die Linien ihres
Wertwesens herauszuschauen und herauszuarbeiten vermag. 4 Die primäre
Umbildung zum Guten in der Abbildperson betrifft nicht zuerst das

Wollen und Tun, sondern das Sein derselben, die Wurzel alles Wollens
und Tuns.5 In jeder Sozialeinheit finden wir vorbildliche
Sozialpersonen, von denen je eine primäre vorbildliche oder gegenbildliche
Wirksamkeit auf alles sittliche Werden im Guten wie im Schlechten,
ins Hohe wie ins Niedrige ausgeht. Für das Kind sind Vorbilder (oder

Gegenbilder) an erster Stelle die Eltern ; für Familie und Stamm das

« Haupt » der Familie, der « Häuptling » des Stammes. In Gemeinde

und Heimat stehen wiederum einer oder eine Minorität als exemplarisch
für das « Gute », « Rechte », « Ehrsame », « Weise » in der Mitte ; auf
sie schaut jeder hin, als das Maß, nach dem man sich und andere zu

messen hat. Für das Volksglied tritt an die Vorhildstelle der Fürst
oder der Typ des herrschenden Adels, der Volksmann, der Vertrauensmann,

der Präsident, der Abgeordnete. Analog für das Parteiglied
das Bild des Führers, für das Schulkind der Lehrer, für das Nationalglied

das Bild des Helden, Dichters, Sängers usw. ; für den Staatsbürger
und Beamten das Bild des je herrschenden obersten Staatsmannes ;

für das wirtschaftende Individuum das Bild des jeweiligen «Führers
des Wirtschaftslebens » ; für das Kirchenglied oder Sektenglied das

Bild des Stifters oder Reformators ; für den geselligen Menschen der
« Löwe » der Gesellschaft, der vorbildliche Mensch der Mode. 6 Auf
allen diesen Gebieten sind es nicht die Handlungen und die Maßregeln,
die nachbildend und umbildend auf die Menschheit wirksam sind,
sondern der bildhafte Formtypus.7 Es ist widersinnig, daß eine endliche
Person die unendliche Person selbst zum Vorbild oder auch nur zum
reinen Modell solcher Vorbilder nehme. 8 Wohl aber ist das jeweilig
intendierte Göttliche der Ausgangspunkt aller Vorbildsmodelle.9 Die

1 A. a. O. 598. 2 A. a. O. 598.
3 A. a. O. 599. 4 A. a. O. 508. 5 A. a. O. 599.
6 A. a. O. 599 und 600. 7 A. a. O. 601. 8 A. a. O. 612.
0 A. a. O. 613.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 257

einzelnen Akte einer Person sind wohl gut oder böse. Aber sie machen

den Menschen nicht gut oder böse, sie setzen vielmehr die gute oder
böse Person voraus. Die Tugenden sind gut, die Laster sind böse. Aber
die Tugenden machen nicht den Menschen gut, die Laster machen
nicht den Menschen böse, sie setzen vielmehr die gute oder böse Person

voraus. Was allein ursprünglich gut und böse heißen kann, das ist
die Person.1 Die Güte der Eigenperson und die Güte der Fremdperson
beruhen auf der Güte Gottes als der Person der Personen. Die Fremdliebe

und die Selbstliebe sind fundiert in der Gottesliebe. 2 Alle Sittlichkeit

hat den letzten Grund in der Liebe Gottes. So viel Gottesliebe
in der Welt, so viel echte sittliche Güte gibt es in der Welt. Man muß
ein guter Mensch sein, um ein großer Mensch zu sein, nicht aber ein

großer, um ein guter zu heißen. 3 Ein vorsätzlicher Totschlag ist nur
dann ein Mord, wenn er aus Haß, d. h. aus der Intention der
Vernichtung der Person hervorging. 4 Ein sittlicher Gesinnungswandel ist
nur durch eine radikale Bekehrung möglich.

Damit machen wir in der Zitatensammlung vorläufig Halt. Auf
die Texte, die das Wesen der Person betreffen, kommen wir nachher

zu sprechen. Die Sätze, in denen die Autonomie der Person

hervorgehoben wird, wie z. B. : « Es gibt ein An-sich-Gutes für jede Person

im besonderen», werden wir ebenfalls später beurteilen. Die Theorie,
daß nicht das richtige freie Wollen und Tun den Menschen sittlich gut
mache, sondern daß die sittlich gute Person dem guten Wollen vorangehen

müsse, wird im folgenden Abschnitt zur Sprache kommen.
Hier konzentrieren wir den Blick ausschließlich auf die beiden Grundsätze

Schelers, die seine ganze Ethik beherrschen und ihr das
eigentümlich ontologistisch-supernaturalistische Gepräge gehen, die Sätze

nämlich : « Was allein ursprünglich gut und böse heißen kann, das ist
die Person » ; sodann : « Der Mensch kann nur gut werden und im Guten

wachsen durch Hineinwachsen in die Vorbildperson, speziell in die

allerhöchste Person Gottes durch Glauben auf Grund der

Offenbarung. » Ist der erste Satz wahr, dann ist auch der zweite Satz wahr.

Ist die Person primär sittlich gut, dann kann die menschliche Person,

die als endliche Person erst gut werden muß, ihre primäre sittliche Güte

auf gar keinem anderen Wege erreichen als durch einen lebendigen

persönlichen Verkehr mit einer Person, die die Güte selbst ist und dann
kann der Mensch im Guten gar nicht wachsen als durch liebende Hingabe

1 A. a. O. 23 und 24.
2 A. a. O. 518.

3 A. a. O. 538. 4 A. a. O. 326.

Divus Thomas. 17



258 Thomas von Aquin oder Max Scheler

an Vorbildpersonen, die eben besser sind als er, und aus deren Zügen
er den Vorbildwert hervorleuchten sieht. Und da selbstverständlich
die natürliche- Theologie und die natürliche Religion zu einem lebendigen
persönlichen Verkehr mit Gott nicht ausreicht, bleibt nichts anderes

übrig, als alles sittliche Gutsein des Menschen zunächst auf die

Vorbildwirksamkeit, zuletzt auf die unmittelbare Gottesschau zurückzuführen.
Was sagt nun Thomas von Aquin dazu
Thomas von Aquin legt in seiner Philosophie und Theologie der

Theorie der Vorbilder eine kapitale Bedeutung bei. Schon der Satz,
der bei Thomas hundertmal wiederholt und auf hundert Weisen variiert
wird : « Id, quod est perfectissimum in unoquoque genere, est causa
et mensura et exemplar ceterorum illius generis », legt dies nahe. So

allgemein ausgedrückt, ist der Satz ein Weltgesetz. Thomas zieht aber
eine scharfe Linie zwischen der Vorbildwirksamkeit in der freien und

jener in der unfreien Welt. « Sicut res intellectu carentes tendunt in
Deum sicut in finem per viam assimilationis, ita substantiae intellectuals

per viam cognitionis. » 1

Soweit das Vorbild per viam assimilationis reicht (und jede

cognitio ist auch eine assimilatio, aber nicht umgekehrt), hat das

Vorbild den Charakter der Idee. So weisen alle Dinge auf eine Idee

im Geiste ihres Schöpfers hin. So ist auch jedes menschliche Kunstwerk
ein Abbild der Idee des Künstlers.

Da wo das Vorbild per viam cognitionis tätig ist, per viam cognitionis

practicae (das Praktische gefaßt im Sinne der Z^èmspraxis im
Unterschiede zur Kunstpraxis), nimmt das Vorbild den Charakter
des Ideals an.

Die Vorbild-Idee geht auf Persönliches und Unpersönliches ;

das Vorbild-Ideal ist persönlich und hat nur einen Sinn für Personen.

Die Vorbild-Idee wird von Thomas also definiert : « forma, quam
aliquid imitatur ex intentione agentis, qui déterminât sibi finem. »2

Drei Stücke also gehören zum Wesen des Vorbildes : I. Das Vorbild
steht ganz im Dienste des Zweckes (ex intentione agentis) ; 2. das

Vorbild hat nur einen Sinn für freie Wesen (agentis, qui déterminât
sibi finem) ; 3. das Vorbild ist ein Formprinzip, das als anschauliche
Formeinheit dem Schaffenden vor Augen steht, um nach ihm sein Werk
zu gestalten (forma, quam aliquid imitatur). Diesen drei wesentlichen
Momenten des Vorbildes (Idee) entspricht eine dreifache Vorbildwirk-

1 Summa c. Gent. III c. 25.
2 S. Thomas, Qd., De veritate, q. 3 a. 1.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 259

samkeit1 : Das Vorbild wirkt als Zweck. Es zieht an, es lockt, es ruft,
ladet ein 2

; das Vorbild wirkt nach Art eines Agens. Es ist eine
praktische Form, mithin eine einsichtige Willensmacht 3

; das Vorbild wirkt
vorbildlich. Das ist seine ureigene Wirksamkeit. Es tendiert darauf
hin, das Nachbild sich möglichst ähnlich zu machen. 4

Die Definition der Vorbild-Idee und ihrer Wirksamkeit wird auf
das Vorbild-Ideal und seine Wirksamkeit angewendet mit dem Zusatz :

qui déterminât sibi finem vitae. Das Lebensideal steht also nach Thomas
im Dienste des Lebenszweckes. Der Zweck aber eines jeden Dinges,
auch einer Person, die einen Zweck hat und nicht Zweck selbst ist,
ist fundiert in seiner Natur, und die Natur ist verankert im Vorbild
als Idee. 5 Die Vorbildwirksamkeit gibt also der menschlichen Person

nicht das Personsein oder das schlechthin Gutsein, sondern steht im
Dienste des Z^ssmverdens und des Vollkommensems. Und der hl. Thomas

hat den gesunden Menschenverstand mit seiner alltäglichen Erfahrung
auf seiner Seite.

Es gibt aber eine zweifache Vollkommenheit : eine natürliche und
eine übernatürliche. Die natürliche Vollkommenheit ist die dem

Menschen eigene, die übernatürliche ist die Gott eigene. Die Gott

eigene Vollkommenheit wird uns in der Gnadenordnung, die uns durch

den Erlösertod Christi verdient worden ist, mitgeteilt-. Wie sich die

Natur des Menschen zum natürlichen Ziel des Menschen verhält, so

verhält sich die Gnade-zu seinem übernatürlichen Endziel. Und wie

die vernünftige Natur des Menschen die Grundlage ist für sein ganzes
sittliches Leben und darum auch für die sittliche Vorbildwirksamkeit,
so ist die Gnade Gottes im Menschen das Fundament seines göttlichen
Lebens und der göttlichen Vorbildwirksamkeit.

Ohne Vorbilder kann der Mensch wirklich nicht leben. Das ist
sehr wahr. Thomas geht hierin mit Scheler völlig einig. Aber Thomas

unterscheidet. 6 Ohne das Vorbild Christi kann der Mensch in der

übernatürlichen Ordnung keinen Schritt vorwärts tun. Beweis : Ohne

den Heiligen Geist, der in der Gnadenordnung das ist, was das Gewissen

des Menschen in der sittlichen Ordnung bedeutet, kann der Mensch

1 Joli, a S. Thoma, curs. phil. thom. II. I. q. 11. a. 3.
2 S. Thomas, Qd., De veritate, q. 3 a. 1.
3 Summa theol., I q. 4 a. 6.
4 In Arist. Met., text. II lect. II.
5 S. c. Gent., III c. 18.
6 I II q. 68 a. 2.



2Ô0 Thomas von Aquin oder Max Scheler

sich übernatürlich überhaupt nicht regen. Nun ordnet aber der Heilige
Geist den Menschen in der Entfaltung des Gnadenlehens fortwährend
auf das Vorbild Christi hin. Die Gnade, die Lehre und das Vorbild
Christi werden von Thomas in der Christologie immer auf die gleiche
Linie gestellt. Ohne das Vorbild Christi können wir also übernatürlich
nicht leben. Nicht als oh das Vorbild Christi das Heiligsein überhaupt
gäbe. Denn längst bevor Christus seine Vorbildwirksamkeit ausüben

kann, ist der Mensch durch die Taufe .schon ein Kind Gottes. Christi
Vorbild will den Getauften zum Vollalter Jesu Christi heranziehen.

In der natürlichen sittlichen Ordnung dagegen kann sich der
Mensch selbständig bewegen. Seine vernünftige Natur ist ihm ja eigen.
Die Notwendigkeit der natürlichen sittlichen Vorbildwirksamkeit folgt
also nicht aus der Endlichkeit der Person, auch nicht aus der vernünftigen
Natur der menschlichen Person, sondern aus dem sozialen Charakter
dieser Person. Natürlich gesprochen kann sich also eine menschliche
Person über alle vorhandenen rein menschlichen Vorbildexemplare
erheben und sich selbst ein höheres Lebensideal formen und so anderen

zum Vorbild werden.
Scheler meint, über Thomas hinauszuschreiten. Der vermeintliche

Fortschritt aber ist ein heilloser Rückschritt. Er faßt die Gnade —
so weit ich ihn wenigstens verstehe — als etwas rein Sittliches

(Moralisches) auf und setzt dieses Surrogat an die Stelle der menschlichen

Natur. Damit ist aber weder Gott genug getan, noch dem
Menschen geholfen. Das vollständige Übergehen der menschlichen
Natur tritt noch deutlicher in den folgenden Sätzen Schelers zutage.

II.

Nach Max Scheler ist die Person primär gut bezw. böse. Dann
erst ist der Mensch tugend- bezw. lasterhaft. Endlich will und handelt
er gut, gehorcht, tut die Pflicht, erstrebt gute Zwecke, erfüllt eine

Lebensaufgabe. Der höchste Wert ist nicht ein Sachwert, nicht ein

Zustandswert, nicht ein Gesetzeswert, sondern Personwert.1 Nun
aber gründen alle Normen auf Werten, die höchste Norm auf dem
höchsten Wert. Also würde rein syllogistisch daraus folgen, daß die
Idee einer höchstwertigen Person auch die höchste Norm für sittliches
Sein und Verhalten sei. 2 Diese Folgerung aber würde sehr voreilig

1 A. a. O. 596. 2 A a o. 596.



Thomas von Aquin oder Màx Scheler 2ÖI

sein. Sie ließe den wichtigen Unterschied zwischen Norm und Vorbild
außer acht. Dieser Unterschied besteht darin : Der Name « Norm »

ist nach Inhalt und Gültigkeit allgemein, kommt also nur allgemeinen
ideellen Sollenssätzen zu. Die Idee des Vorbildes dagegen bezieht sich
auf das individuelle Wertwesen der Person, die als Vorbild fungiert.
Sodann geht die Norm auf das Tun, das Vorbild dagegen zunächst
auf das Sein. Wer ein Vorbild hat, tendiert, seinem Vorbild ähnlich
oder gleich zu werden. 1 Den Grund dafür, daß die unermeßliche

Bedeutung der Vorbildwirksamkeit für alle sittliche Seins- und
Willensgestaltung von der Ethik so lange übersehen wurde, sehe ich in dem,

was ich schon häufig das « pragmatistische Vorurteil » aller normativen
Ethik nannte. Hätte sittlichen Wert nur das, was man wollen, wählen,

tun, befehlen, normieren, oder wozu man erziehen kann — ach dann

freilich hätte alles das, wovon wir hier .reden, auch keinerlei sittliche
Bedeutung. Vorbilder und gar Seinsvorbilder kann man nicht wollen,
schaffen, wählen, nicht befehlen, nicht normieren. Sie « sind », « werden »,

man « wächst hinein » usw. Aber man sollte aufhören, die sittlichen
Dinge von diesem Unteroffiziersstandpunkt aus zu betrachten. 2 Auch
Zwecke sind nur dann berechtigte Zwecke, wenn das Wollen, das sie

setzt oder gesetzt hat, gutes Wollen war. Das Wollen aber ist gut,
wenn die wollende Person gut ist. Das gilt für alle Zwecke, auch für
etwaige « göttliche » Zwecke. Nur an der Güte der Person vermögen
wir die Zwecke Gottes von denen des Teufels zu unterscheiden. 3 Nicht
die Erreichung

"

guter Zwecke oder eines sogenannten Endzweckes,
nicht die Realisierung eines obersten Gesetzes, nicht die Herstellung
einer bestimmt, gearteten Ordnung, sondern ein solidarisches Personreich

bester Personen ist der höchste Sinn des sittlichen Lebens. 4

Die beste Person ist jene, die am wenigsten Widerstände gegen das

Gute hat. 5 Tugend ist die Tüchtigkeit nicht zu irgend etwas, sondern

zum Wollen und Tun eines als ideal gesollt Gegebenen und Erlebten.6
Kein Sollen, keine Pflichtnorm ohne sie setzende Person.7 Die

Achtung vor dem Staatsgesetz wurzelt in der Achtung vor der Gesamt-

person des Staates ; die Gebote eines Vaters an sein Kind sind geachtet
auf Grund der Achtung vor der Sozialperson des Vaters. Die Gebote

Gottes werden gehalten, weil sie die Gebote der Person Gottes sind. 8

Immer und überall gilt der Satz : Nichts ist primär gut und böse als

1 A. a. O. 596.
3 A. a. O. 5.
6 A. a. O. 245.

2 A. a. O. 606.
4 A. a. O. 597.
7 A. a. O. 597.

5 A. a. O. 236.
8 A. a. O. 597.



2Ô2 Thomas von Aquin oder Max Scheler

allein die Person und alles übrige auf Grund der Person. Kein Wollen
und Wählen und Streben und Suchen und Gehorchen und Befehlen
und Handeln und Tun ist gut, es sei denn in der Liebe zu einer guten
Person fundiert.

Mit diesen und ähnlichen Aussprüchen wollte Scheler allerdings
in erster Linie die moderne Ethik treffen. Und dieser gegenüber haben

sie einen guten Sinn. Die Formulierung (und zwar schon die begriffliche)

ist aber so einseitig, daß dadurch zugleich der gesunde Menschenverstand

verleugnet und die fundamentalsten Wahrheiten des heiligen
Thomas über den Haufen geworfen werden. Man denke an die tho-
mistischen Sätze : « finis legis (et etiam finis educationis) est virtus » ;

«finis cuiuslibet legis et praecipue divinae, est homines facere bonos.

Homo autem dicitur bonus ex eo, quod habet voluntatem bonam,

per quam reducit in actum quidquid boni in ipso est; voluntas- autem
bona est ex eo, quod vult bonum et praecipue maximum bonum,

quod est finis. »1 Für Scheler gibt es keine Bewegung zum sittlich-
Guten hin, die nicht aus der sittlichen Güte der Person hervorgegangen
wäre. Scheler schwebt immer der Gedanke vor : Leben entzündet
sich nur am Leben, sittliches Leben entzündet sich nur an sittlichem
Leben. Sittliche Güte ist Persongüte. Persongüte entzündet sich nur
an Persongüte. Zwischen Person und Person hat keine Vermittlung
Platz. Alle Sittlichkeit ist primär an die Vorbildwirksamkeit gebunden.
Die Realisierung unpersönlicher Werte und Wertordnungen ist eine

Folge und Auswirkung der Wertperson. Scheler übersieht die menschliche

Natur in der menschlichen Person. Thomas von Aquin gibt der

Natur, was der Natur, der Person, was der Person zukommt. Die
Naturtendenz des Menschen geht auf das Gute im Allgemeinen, und
in dieser Grundtendenz liegt potentiell die Richtung auf Gott
eingeschlossen. Die natürliche Aktuierung dieser Potenz ist ein Werk der

persönlichen Freiheit.
« Ohjectum voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale

bonum, sicut objectum intellectus est universale verum. »2 « Ratio
beatitudinis communis est, ut sit bonum perfectum. Cum autem bonum

sit objectum voluntatis, perfectum bonum est alicuius, quod totaliter
eius voluntati satisfaciat. Unde appetere beatitudinem nihil aliud est,

quam appetere, ut voluntas satietur, quod quilibet vult in quod

1 S. c. Gent. III c. n6.
2 I-II q. 2 a. 8.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 263

voluntas naturaliter et ex necessitate tendit. »1 « Deus movet volun-
tatem hominis sicut universalis motor ad universale objectum voluntatis,

quod est bonum et sine hac universali motione homo non potest
aliquid velle. »2 « Nihil aliud potest esse voluntatis causa, nisi ipse
Deus, qui est universale bonum. » 3 « Ilia sola se ad judicandum movent,

quae communem boni vel convenientis rationem apprehendunt. »4

« Bonitas voluntatis ex solo uno illo dependet, quod per se facit boni-
tatem in actu, scilicet ex objecto.))5 « Bonitas voluntatis dependet
a ratione eo modo quo dependet ab objecto. » 6 « Sicut se habet ultimus
finis hominis simpliciter ad totum humanum genus, ita se habet ultimus
finis huius hominis ad hunc hominem. »7 « Sicut voluntas non videntis
Dei essentiam ex necessitate amat, quidquid amat sub communi
ratione boni, quam novit (et hoc ipsum est, quod facit voluntatem
rectam), ita voluntas videntis Dei essen tiam ex necessitate amat,
quidquid amat sub ordine ad Deum. » 8 « Virtutes theologicae habent
actum circa Deum sicut circa proprium objectum ; religio ordinat
hominem in Deum, non sicut in objectum, sed sicut in finem. »9

Das bonum universale wird also von Thomas das eine Mal formell,
das andere Mal materiell gefaßt. Materiell gefaßt ist das bonum das,

was wir lieben und wollen ; formell dagegen das Blickfeld, innerhalb
dessen, der Gesichtspunkt, unter dem, die Art und Weise, wie wir
etwas lieben und wollen. Im ersten Falle ist das bonum universale
Gott ; im zweiten Falle ist es die ratio communis boni. Im ersten Falle
ist es der Abschluß, im zweiten Falle der Ausgangspunkt des sittlichen
Lebens.

Die Tendenz zum Guten an sich ist also — modern gesprochen —
die letzte und tiefste Unterströmung in unserem Willensleben, der

wichtige Potenzbegriü, der aller Entfaltung des sittlichen Seins und
Strebens zugrunde liegt. Diese Tendenz ist die Grundbedingung,
die jede Verständigung des Menschen mit Gott und der Menschen

untereinander allererst möglich macht, die tiefste Wurzel der spezifisch

1 I-II q. 6 a. 8 c. und ad 2um.
2 I-II q. 9 a. 6 ad 3um.
3 I-II q. 9 a. 6.
4 Gent. II c. 48.
5 I-II q. 19 a. 2.
6 I-II q. 19 a. 3.
7 I-II q. 9 a. 5.
8 I-II q. 4 a. 4.
9 II-II q. 81 a. 5 ad ium und ad 2um.



264 Thomas von Aquin oder Max Scheler

menschlichen Freiheit, des menschlichen Pflichtsollens, des menschlichen

Gewissens, der natürliche Untergrund des Personallebens. Diese

Tendenz macht den Menschen zum Gottsucher und läßt ihm weder
Ruhe noch Rast, bis er ihn gefunden. Diese Tendenz richtet den

Menschen in die Höhe, löst seine Zunge, zeigt den unendlichen Abstand
zwischen der geistigen und materiellen Welt. Diese Tendenz offenbart
auch die ganze Unvollkommenheit, Niedrigkeit und Schwäche des

menschlichen Geistes. Diese Tendenz begründet am letzten Ende alle
menschliche Geschichte, allen Fortschritt, alle Kultur, läßt aber auch

den Weg zum Rückschritt und zur Unkultur offen. Auf dieser Tendenz

ruht das ganze Gemein schafts- und Gesellschaftsleben des Menschen.

Das bonum commune ist materiell und formell die dem bonum
universale nächstliegende Schicht. In dieser Tendenz endlich findet die

Bedeutung der Vorbilder im sozialen Leben des Menschen ihre aller-

urspünglichste Begründung.
Scheler läßt diesen allerwichtigsten Potenzbegriff für eine

philosophische Begründung des menschlichen Ethos außer acht. Er zeigt
sich gerade darin so recht als Kind des Ontologismus.

Der Widerstreit zwischen Thomas und Scheler beginnt an diesem

Punkte. Alle weiteren Gegensätze sind nur Ausweitungen dieses

primitivsten Widerspruches. Gott spricht wirklich in diesem tiefsten

Wesenszuge zum Guten jeden Menschen an. Aber er hält sich
versteckt. Der Mensch soll ihn suchen und sich frei für ihn entscheiden.

In der natürlich-sittlichen Ordnung, in der Ordnung des eigentlichen
Gottsuchens, ist Gott nur Ziel und Zweck des Lebens. Erst im Gnadenleben

wird Gott Objekt. Erst da findet ein unmittelbarer, persönlicher
Verkehr statt.

Dieser Naturhang des Menschen zum Guten steht teils über,
teils unter der Person. Über der Person : denn Gott, die allerhöchste

Person, ist in diesem geheimnisvollen Zuge der geheime Zieher, in
diesem mächtigen Drange der verborgene Dränger. Unter der Person :

denn die freie Person hat der unendlichen Leere und leeren Unendlichkeit,

die in ihrer Naturanlage liegt, durch freie Hingabe an Gott die

konkrete Erfüllung zu geben.
Das freie Wollen und Wählen und Normieren und Verpflichten

und Erziehen und Gehorchen und Erstreben und Handeln ist in
gewissem Sinne vor, in gewissem Sinne nach der Persongüte. Das alles

ist vor der erfüllten Persongüte. Erfüllung der Persongüte ist der
Preis des harten Ringens. Die rechte Betätigung der freien Person



Thomas von Aquin oder Max Scheler 265

ist der Weg zur Vollgüte der Person. Die Freiheit aber setzt die unerfüllte
Persongüte voraus, die eben in der natürlich-guten Willensrichtung
besteht. Die natürlich-gute Willensrichtung ist das Fundament der

formell sittlichen Akte. Die formelle Sittlichkeit findet sich erst in der

persönlich-freien Tätigkeit. Die Vorbildwirksamkeit fundiert also nicht
— wie Scheler meint — das Personsein und das ursprüngliche Gutsein

der Person. Ursprünglich ist jede menschliche Person gut durch den

natürlichen Zug derselben zum Guten. Das Vorbild hat die Aufgabe, der
Person zu helfen, im Streben nach Vollkommenheit vollgut zu werden.

Die Sache wird noch klarer, wenn wir Thomas und Scheler inbezug
auf das sittliche Erlebnis vergleichen.

III.

Max Scheler : Es gibt eine sittliche Erkenntnis, die vom sittlichen
Wollen grundverschieden ist.1 Das sittliche Wollen bezieht sich auf

Gegenstände. Dagegen kann uns niemals die Person als Gegenstand
gegeben sein. 2 Die Person wird erlebt. Wir sind fähig, die faktische
Person, ihre Lebensäußerungen und Handlungen an den ihr selbst

immanenten Wertintentionen, d. h. an ihrem eigenen idealen Wertwesen

zu messen. 3 Jede tiefere sittliche Beurteilung anderer besteht

darin, daß wir die Handlungen derselben weder ausschließlich nach

allgemein gültigen Normen noch nach dem uns selbst von uns selbst

vorschwebenden Idealbild bemessen, sondern nach einem Idealbild,
das wir dadurch gewinnen, daß wir die durch zentrales Verständnis
ihres individualen Wesens gewonnenen Grundintentionen der fremden
Person gleichsam zu Ende ausziehen und in die Einheit eines uns
anschaulich gegebenen konkreten Wertidealbildes der Person zur
Vereinigung bringen. 4 Das Personwertwesen ist durch keine Induktion
zu erreichen. 5 Die Person wird nicht erschlossen, sondern geschaut.

Das Vorbilds-bewußtsein ist ein durchaus prälogisches und vor der

Erfassung auch nur möglicher Wahl-sphären liegendes Bewußtsein.

Es bestimmt erst Urteile und Wahlrichtungen. Es wäre die äußerste

Naivität, anzunehmen, es müsse jemand auch etwas als sein Vorbild
beurteilen können, damit es Vorbild sei, oder müsse urteilen und

aussagen können, was und wer sein Vorbild sei. 6 Es ist selbstverständlich,
daß die reflexe Erkenntnis, was hei sich und bei anderen als Vorbild

1 A. a. O. 78. 2 A. a. O. 83. 3 A. a. O. 507.
4 A. a. O. 508. 5 A. a. O. 508. 6 A. a. O. 602.



266 Thomas von Aquin oder Max Scheler

wirkt oder nachwirkt, zu den schwierigsten Dingen gehört.1 Soll

die Vorbildwirksamkeit mehr sein als Ansteckung oder äußere

Nachahmung oder bloßes Kopieren, soll das Vorbild eine Neubildung oder

Umbildung der Gesinnung bewirken, dann muß die Nachbildperson
in ihr Vorbild hineinwachsen. 2 Die Akte des Werterkennens (Person -

werterkennens) — im Gegensatz zu den Willens- oder Strebensakten —
heißen : Fühlen, Vorziehen, Lieben, Hassen. Der Personwert ist gefühlt.
Jede wissenschaftliche Reflexion entpersonalisiert die Person. Nicht
eine isolierte Person, sondern nur die ursprünglich sich mit Gott

verknüpft wissende, auf die Welt in Liebe blickende und sich mit dem
Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit solidarisch geeint fühlende
Person, ist die sittlich wertvolle. Die Lösung der Frage nach dem

geistigen Weltgrund vermögen wir nur zu erfahren durch die Antwort,
die der Weltgrund selbst im religiösen Erlebnis unserer Seele erteilt.

In einen Syllogismus zusammengefaßt, würde Schelers Theorie
lauten : das Lehen kann nur erlebt werden. Nun aber ist die Person

der Springquell alles sittlichen Lebens. Also kann die Person (Eigenperson,

Fremdperson, Gott-Person) nur erlebt werden.

Zum Untersatz : Die Person verhält sich zu ihren Akten und
Aktinhalten wie die Einheit zur Vielheit. Nun aber ist die Einheit
die Quelle der Vielheit, nicht umgekehrt. Also ist die Person das Prinzip
der Sittlichkeit. Die Person aber kann nur an der Person in die Höhe
wachsen. Mithin hängt für die sittliche Entwicklung der einzelnen
alles an dem Erlebnis der Vorbildperson. Scheler wird nicht müde,
beinahe auf jeder Seite auf die Wichtigkeit dieses sittlichen Personal-
erlebnisses hinzuweisen. Seine Auffassung des sittlichen Erlebnisses

entspricht dem Charakter seiner personalen Wertethik. Wir werden

im folgenden sehen, wie die Theorie des Erlebnisses bei Thomas von
Aquin ganz der Eigenart seiner naturalen-personalen Tugendethik
angepaßt ist.

Bei Thomas von Aquin spielt die Intuition und das Erlebnis sowohl

in der theoretischen als auch praktischen Philosophie und Theologie,

speziell in der Ethik und Moraltheologie der Vorbilder eine

hervorragende Rolle.

«Exemplar», sagt Thomas, «est id, ad quod aliquis adspicit. »

Das aber, worauf man hinschaut, muß anschaulich sein.

1 A. a. O. 603.
2 A. a. O. 604.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 267

Die Intuition ist nach Thomas eine « cognitio, quae attingit rem
immediate per speciem ipsam rei »1 ; oder « cognitio, in qua similitudo
rei cognitae accipitur immediate ab ipsa re cognita » 2

; oder « intuitus,
qui fertur supra res prout sunt in sua praesentialitate». 3

In der Intuition erfaI3t also der Mensch den Gegenstand in seinem

Gegenwärtigsein, während die abstraktive oder diskursive Erkenntnis
es nur mit Gegenständen zu tun hat, die durch geistige Ähnlichkeiten
dem erkennenden Vermögen vergegenwärtigt sind. Gegenwärtigkeit und
Vergegenwärtigung sind also die unterscheidenden Merkmale der beiden

Erkenntnisarten.
Der Intellekt erkennt durch Intuition ; die ratio durch Discursion.
Was dem Menschen bei allen Erkenntnissen immer gegenwärtig

ist und nie vergegenwärtigt zu werden braucht, ist die ratio entis.
Wenn das Kind heim Erwachen des Geistes seine kleine Umwelt

das erste Mal sub ratione entis anschaut, dann bildet sich seine primitivste
Weltanschauung. Hier ist noch nichts im einzelnen unterschieden,
nichts im Zusammenhange verstanden. Alles ist noch unentwickelt.
Nach diesem ersten Schritt in das große Reich der Wirklichkeit beginnt
die geistige Entwicklung, die Vernunfttätigkeit. Diese geschieht durch

Zerlegung der Teile und ihre genauere Untersuchung. Das Resultat
ist wieder eine Anschauung. Jetzt ist die Weltanschauung schon

vollkommener geworden. Im Laufe eines kürzeren oder längeren, geistig

regsamen oder weniger regsamen Lehens lösen sich dann fortwährend
Synthesen und Analysen, Intuitionen und Diskursionen ab. Jede

Synthese — wenn anders sie wirklich Synthese und nicht leere

Träumerei ist, d. h. wenn sie mit der anschaulichen Wirklichkeit in
stetem Kontakte bleibt — vollzieht sich inkraft einer Intuition. Die

Intuition hält uns immer auf dem Boden der Wirklichkeit fest. Die

Intuition beherrscht alles wahre Denken. Durch das Denken, das

zwischen der ganz unentwickelten Weltanschauung des Kindes und
der vollentwickelten Weltanschauung des voll ausgereiften Mannes

liegt, wird die Intuition immer reicher und voller. Und dieses gegenseitige

Sich-Durchdringen der Anschauung und des Denkens gilt
sowohl für die unwissenschaftliche als auch wissenschaftlich-philosophische

Bildung der Weltanschauung und ebensogut für die Weiter-

1 Qd., q. 7 a. i.
2 S. th., I q. 56 a. 3.
3 S. th., I q. 14 a. 13.



268 Thomas von Aquin oder Max Scheler

bildung derselben in der Geschichte der Völker wie im Fortschritt
der einzelnen.

Eine natürliche Gottesschau gibt es nicht. Wir können uns Gott
durch die S^msähnlichkeiten, die wir in seinen Geschöpfen finden, wohl
vergegenwärtigen. In seinem eigenen Sein aber kann er unserer natürlichen

Erkenntnis nicht gegenwärtig sein.

Der Anschauung ist das Erlebnis analog.
Der Name « Erlebnis » hat eine engere und eine weitere Bedeutung.

Im engeren Sinne bedeutet Erlebnis ein Zustandsgefühl, z. B. Lust,
Unlust usw.

Im weiteren Sinne ist Erlebnis das praktische Bewußtsein seiner
selbst und seines Verhaltens den Lebensinhalten gegenüber. Dieses

Erlebnis geht so weit als der praktische Intellekt im Unterschiede

zur ratio practica. Wie die Anschauung, so hat auch das natürliche
Erlebnis verschiedene Stufen. Das Grunderlebnis läßt sich auf den

Ausdruck bringen : Volo mihi bonum sub ratione boni. Dadurch, daß
der einzelne von Natur aus sich im allgemeinen gut will, wird dieses

primitive Erlebnis ein geistiges Erlebnis und dadurch ist der brutale
Egoismus von Haus aus gebrochen. Einsicht und Liebe sind hier zur
innigsten Einheit verschmolzen. Das naturhafte Lieben des Menschen

ist nicht blind.
Das freie Wollen und Wählen und Streben und Handeln ist dem

Denken analog. Wie das Denken um des Schauens willen ist, so dient
das freie Ringen und Kämpfen um einen Vollinhalt des Lebens dem

ruhigen Erlebnis. Das volle und immer vollere Erlebnis ist eine Art
praktischer Synthese. Während das freie Schaffen der Werktagsarbeit
gleicht, hat das sonnige Erlebnis Ähnlichkeit mit der Ruhe des Sonntags.
Ohne das Selbsterlebnis könnte der Mensch nicht leben.

Von einem natürlichen Erleben Gottes kann man nicht wohl
sprechen. In der natürlichen Religion ist Gott immer Ziel und Zweck.

Er ist darum dem Menschen immer ferne. Einen fernen Zweck kann

man nicht erleben. In den göttlichen Tugenden dagegen ist Gott
selbst das Objekt. Er selbst kommt in der Liebe dem Menschen ganz
nahe. In der Gottesliebe wird Gott erlebt. Diesem Erleben aber

liegt der Glaube (Auktoritätsglaube) zu Grunde. Alle Einsicht, die
mit dieser seligen Erfahrung Gottes verbunden ist, ist Glaubenseinsicht.

Das Gesagte befähigt uns nun, dem Vorbilderlebnis die rechte
Stelle anzuweisen.

Weder für das primitive natürliche noch das primitive übernatür-



Thomas von Aquin oder Max Scheler 269

liehe Erlebnis hat das Vorbild einen Sinn. Die Vorbildwirksamkeit
hat eine Bedeutung erst da, wo man in die Höhe strebt. Auf eine

sittliche Höhe kommen ist unmöglich, wenn nicht ein geistiges Wollen

überhaupt vorausgesetzt wird, und in die Nähe Gottes kommen kann

man nicht, wenn man nicht vorher glaubt. Nicht das Lieben an sich

wird durch das Vorbild fundiert — wie Scheler meint — sondern das

vollkommene Lieben.
Was man dunkel sucht, sieht man in seinem Vorbilde anschaulich

verkörpert. Man nimmt das Idealbild in seinen Lebensbesitz auf als

das bessere Selbst. Nach ihm formt man das eigene Leben, aus ihm
schöpft man die Kraft zu höherem Streben, von ihm geht ein sanfter

Zug zum Besseren und Besten aus.

Das Vorbild wird wirklich erlebt. Es ist ja ein Ganzes und mit
dem eigenen Selbst zu einem höheren Ganzen verwachsen. So etwas

aber wird erlebt. Ganz gewiß. Darin irrt Scheler nicht. Sein Irrtum
liegt in der Erklärung dieses Erlebnisses. Er erklärt das Erleben Gottes
auf eine Art und Weise, die allen göttlichen und menschlichen
Zeugnissen und aller Erfahrung derer, die etwas davon verstehen,
widerstreitet ; er rückt das Vorbilderlebnis an eine Stelle, an der das Vorbild

gar nichts zu wirken hat, an der die Natur in der Naturordnung und
der lebendige Glaube in der Gnadenordnung alles auf das Weiseste

besorgt, was er der Vorbildwirksamkeit zuschreibt ; er hält nicht
auseinander, was im Erlebnis dem Erkennen und was dem Wollen zufällt,
und vor allem : er geht zu achtlos am Potenzbegriff vorbei, der für
jedes Erlebnis, das natürliche und übernatürliche, von entscheidender

Wichtigkeit ist. Auf den Potenzbegriff kommen wir nun im vierten
Abschnitt noch besonders zu sprechen.

IV.

Für Max Scheler ist der Begriff der Person der für die Ethik
grundlegende Begriff. Die Person ist ein Individuum durch sich selbst als

Person.1 Der Begriff der Person läßt sich nicht gewinnen : weder von
den Zusammenhängen, die zwischen Akt und Aktgegenstand,
Aktformenrichtungen und -arten und den zugehörigen Gegenstandsbereichen

bestehen, noch von der Ichheit und dem individuellen Ich,
noch gar von der « Seele » aus.2 Person ist diejenige Einheit, die für

1 A. a. O. 385. 2 A. a. O. 394.



270 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Akte aller möglichen Verschiedenheiten im Wesen besteht, — sofern
diese Akte als vollzogen gedacht werden. 1 Person ist die konkrete,
selbst wesenhafte Seinseinheit von Akten verschiedenen Wesens, die an
sich allen wesenhaften Aktdifferenzen (äußerer und innerer
Wahrnehmung, äußerem und innerem Wollen, äußerem und innerem
Fühlen und Lieben, Hassen usw.) vorhergeht. Das Sein der Person

fundiert alle wesenhaft verschiedenen Akte. 2 Die Person ist nicht ein

Ding oder eine Substanz, auch nicht der Zusammenhang oder die
Summe ihrer Akte. Die Person ist und erlebt sich nur als aktvollziehendes

Wesen. 3 In jedem vollkonkreten Akt steckt die ganze Person

und in und durch jeden Akt variiert auch die ganze Person. 4 Die
Person verändert sich nicht wie ein Ding in der Zeit. Die Identität
der Person liegt allein in der qualitativen Richtung ihres puren
Anderswerdens. Wir können sagen : Die Person lebt wohl in die Zeit hinein;
sie vollzieht ihre Akte anderswerdend in die Zeit hinein, nicht
aber lebt sie innerhalb der phänomenalen Zeit.5 Die Person und
ihre Akte sind der Physik und der Psychologie völlig transzendent. 3

Die Person und ihre Akte müssen als überbewußtes Sein bezeichnet
werden. 7 Wie der Akt zu einer Person gehört, so gehört der Gegenstand

zur Welt als Sachkorrelat der Person.8 Die Person ist niemals ein

«Teil», sondern stets das Korrelat einer Welt.9 Die endliche Person

ist das Korrelat des Mikrokosmos ; Gott ist das Korrelat des
Makrokosmos. 10 Der Leib gehört nicht zur Personssphäre und Aktsphäre,
sondern zur Gegenstandssphäre. 11 Das Ich ist keine Person. Auch der
Mensch qua Mensch bestimmte nie den Umkreis der Wesen, die für
Personen galten.12 Erst auf einer bestimmten Stufe menschlicher
Existenz findet der Personbegriff Anwendung.13 Jede Person ist ein
Geist. Die Person des Menschen ist ein Geist, dem ein Leib beigegeben
ist. Die außerweltlichen Sinneinheiten, die leiblichen Sinneinheiten,
die psychischen Sinneinheiten haben eine geistige Sinn- und Akteinheit,
die man Person nennt, über sich. Sie sind aufeinander hingeordnet.
Auf keine Weise aber darf man den Geist (Person) und seine

Tätigkeiten durch die Umwelt oder den Leib oder das Psychische

bedingt sein lassen oder erklären wollen. Geist kann nur entzündet
werden an Geist, an höherem Geist, in letzter Linie am göttlichen Geist.

I A. a. O. 397. 2 A. a. O. 398. 3 A. a. O. 399. 4 A. a. O. 400.
5 A. a. O. 400. 6 A. a. O. 402. 7 A. a. O. 407.
8 A. a. O. 408. 9 A. a. O. 408. 10 A. a. O. 411, 412.
II A. a. O. 413. 12 a. a. O. 495. 13 A. a. O. 496.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 271

Daher die ungeheure Bedeutung der Vorbildwirksamkeit im guten und
im bösen Sinne. Das Vorbild ist seinem Gehalt nach ein strukturierter
Wertverhalt in der Einheitsform der Personeinheit, eine strukturierte
Sowertigkeit in Personform. 1

Aus diesen angeführten Stellen ergibt sich zur Evidenz, daß auch

in der Auffassung Schelers der Mensch ein Doppelwesen ist. Freilich
faßt er dieses Doppelwesen nicht auf wie Plato, auch nicht wie Descartes,

am allerwenigsten wie Kant. Aber das ändert nichts an der Tatsache,
daß auch in den Augen Schelers der Mensch in zwei Wesen gespalten
wird. Das eine heißt Person, das andere Ich, zuweilen auch Mensch.

Der Faden, an dem Plato, Descartes, Kant gesponnen haben, ist hier
wieder aufgenommen. Es ist eine andere Nummer. Der Faden ist
der gleiche. Der konkrete Mensch ist — nach Scheler — ein individueller
Geist und ein individueller Leib mit einer Leibseele. Der Geist ist
eine abgeschlossene, vollständig für sich bestehende Einheit — der
Leib und seine Seele ist wieder eine andere für sich bestehende Einheit.
Diese beiden Einheiten sind durch die Korrespondenz der Sinn-verhält-
nisse und durch die Tätigkeiten aufeinander bezogen. Das Sein der

Person geht ganz im Wertsein auf. Für die Person wenigstens gilt
der Satz : bonum est prius quam eus et verum. Es ist mir nicht möglich,
Scheler anders zu verstehen.

A11 Stelle eines Beweises finde ich nur den Hinweis auf die

sogenannte « phänomenologische Erfahrung ». Scheler sieht den

Zusammenhang zwischen Geist und Leib ganz « klar ». Die Tatsache

liegt « evident » vor ihm. Wer es nicht sieht, der reibe sein Auge,
namentlich das sittliche Auge einmal tüchtig aus.1 Dann — hofft
Scheler — werde.er schon auch sehen, was er sieht.

Demgegenüber kann nicht laut und kräftig genug betont werden,

daß Thomas von Aquin (im Anschlüsse an Aristoteles) seine Philosophie
des Menschen auch auf eine Tatsache aufbaut und zwar auf eine

Tatsache, deren Anschauung allen Menschen aller Zeiten sehr geläufig
sein muß (wie die Ausdrucksweise und die Sprachlehre aller Völker

beweisen) und deren Erlebnis ganz sicher zu den Grunderlebnissen

zählt, die Tatsache nämlich : Ich bin ein und dieselbe Substanz, ein

und derselbe Mensch, ein und dieselbe Person, die ist, die lebt, die

sinnt und tätig ist, die denkt und will und plant und fühlt und liebt
und geistig schaut. Überall da, wo der Blick durch kein « gelehrtes »

1 A. a. O. 602.



2J2 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Vorurteil gehemmt ist, wird diese Tatsache erkannt und anerkannt.
Diese Tatsache aber kann — lehrt Thomas — nur dadurch erklärt
werden, daß der geistige und nicht geistige Teil des Menschen eine

Natur ausmachen. Die Einheit der menschlichen Natur ist wiederum

nur denkbar, wenn die Zweiheit der Prinzipien im Menschen als sub-
stanzielle Potenz und substanzieller Akt, als Materie und Form
betrachtet werden.1

Eine Zweiheit ist nun einmal da. Das Geistige läßt sich nicht
auf Ungeistiges und das Ungeistige nicht auf das Geistige zurückführen.
Und eine Einheit ist auch da und zwar eine substanzielle Einheit.
Das ist eine Tatsache.

Die substanzielle Einheit in der substanziellen Zweiheit des

Menschen philosophisch evident zu machen, ist die Hauptaufgabe
einer philosophischen Erkenntnis des Menschen. Je unbefangener
die Tatsache ins Auge gefaßt wird, um so schärfer läßt sich das Problem
stellen und je schärfer das Problem gestellt ist, um so gründlicher
kann die Lösung ausfallen. Scheler scheint die Tatsache nicht zu

sehen. Er geht darum am Problem vorbei. Die Gereiztheit aber,
die sich bei ihm bemerkbar macht, so oft ihn die Rede auf die
Seelensubstanz führt, zeigt wohl seine Abneigung gegen die Scholastik,
beweist aber nichts gegen sie.

Die teilweise (subjektive) Unabhängigkeit, die teilweise (objektive)
Abhängigkeit des sittlichen Erkennens und Wollens von dem, was
die Sinne bieten und die Leidenschaften begehren und die körperlichen
Zustände an Lust bezw. Unlust mit sich bringen 2

; dann die

Entwicklungsbedürftigkeit und unbegrenzte Entwicklungsfähigkeit des

Menschen in geistig-sittlicher Beziehung3 ; ferner die Schwierigkeiten
des Menschen, sich mit Gott und seinem eigenen Inneren abzugeben
und das dringende Bedürfnis, gerade in diesen beiden Angelegenheiten
keine Unklarheit bestehen zu lassen4 ; endlich die Tatsache, daß

der Mensch seine Vollgüte und Vollwirklichkeit nur in Gemeinschaft

mit Seinesgleichen erreichen kann5, fordern doch eine Erklärung.
Thomas von Aquin erblickt den tiefsten Grund für alle diese « Gegeben-

1 III q. 2 a. i ad 2um ; I q. 76 a. 1 ; S. c. Gent. II c. 57 und c. 71 ;

Qd., De spirit, créât, a. 2 ; De anima, a. 9.
2 t T 75» a- 1 und a. 2 c und ad 3um ; S. c. Gent. II c. 49 und c. 50.
3 I q. 85 a. 3 ; in III. De anima, I. ioa.
4 S. c. Gent. III c. 111, 112, 113. In diesen drei Kapiteln stellt Thomas

die sittliche Autonomie und Autotelie des Menschen auf klassische Weise dar.
5 S. c. Gent. III c. 129 und III c. 117.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 273

heiten » (um mit Scheler zu sprechen) in der angegebenen Eigenart
der menschlichen Person.

Daß neben der Erkenntnis Gottes durch den Glauben eine

instinktiv-natürliche und philosophisch-demonstrative Gotteserkenntnis

notwendig sei, begründet Thomas durch die Eigenart der menschlichen
Person. 1

Der Glaube ist im strengsten Sinne übernatürlich. Die Offenbarung
lehrt das. Er ist aber zugleich sehr naturgemäß. Der hl. Thomas
deckt sowohl die Möglichkeit eines echt übernatürlichen Glaubens als

auch seine Naturgemäßheit in der Eigenart der menschlichen Person auf. 2

Der Glaube ist Autoritätsglaube. Das Evangelium bezeugt es.

Der hl. Thomas aber findet zudem, daß der Eigenart der menschlichen
Person nur ein Autoritätsglaube entspreche. 3

Die unermeßliche Bedeutung der Vorbildwirksamkeit liegt vor aller
Augen als Tatsache. Thomas zeigt überdies, warum das so sei. Und er
weist auf die Eigenart der menschlichen Person hin. 4 Die Eigenart
der menschlichen Person aber liegt darin, daß die menschliche Person

aus einer substanziellen Potenz und einem substanziellen Akt besteht.
Scheler kennt nur einen Akt, aber keine Potenz.

Es bleibt also dabei. Die tiefste Wurzel aller Gegensätze zwischen

Thomas und Scheler liegt in der verschiedenen Beurteilung der Person

bezw. des Geistes.

Ist die geistige Seele des Menschen ein substanzieller Akt in einer
substanziellen Potenz oder nicht Das ist die Frage. Ihre Lösung ist
entscheidend auch für den jeweiligen Charakter der Vorbildethik.
Hier scheiden sich die Geister.

Es ist schade, daß sich Scheler in diesem Punkte von der modernen

Philosophie, die er doch in ihrer Unzulänglichkeit so klar durchschaute,

nicht frei zu machen wußte.
Sein Zentralsatz : « Personwert ist höher als aller Sach-Organi-

sations-Gemeinschaftswert » 5 findet seine strahlend klare Evidenz nur
im thomistischen Personhegriff. Schelers Personbegriff verdunkelt die

Wahrheit dieses Satzes durch seine Übertreibungen.

1 S. c. Gent. III c. 38 und c. 39.
2 S. c. Gent. III q. 40 und c. 57 ; I q. 12 a. 1.
3 S. c. Gent. III c. 118, lib. IV. c. 54.
4 Qd., De veritate, q. 3 a. 1 ; S. c. Gent. IV c. 54.
5 A. a. O., Vorwort zur 2. Aufl., xii.
Divus Thomas. 18



274 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Der Thomist schöpft aus Schelers Ethik kostbare Anregungen ;

als Ganzes aber muß er seine Ethik abweisen.
Scheler ist großartig im Niederreißen moderner Irrtümer ; im

Aufbauen ist er weniger glücklich.
An Schelers Ethik werden sich viele wieder aufrichten. Ohne

Zweifel. Sie wird aber voraussichtlich auch viel Verwirrung anrichten.
Der Scharfsinn, mit dem Scheler die moderne Ethik bis in ihre

letzten Schlupfwinkel verfolgt, ist bewunderungswürdig ; aber er setzt
doch der modernen Einseitigkeit eine andere, von der Kirche längst
verurteilte Einseitigkeit entgegen.

Schelers Ethik ist auf den ersten Blick ein wunderschöner Apfel :

aber drinnen sitzt ein böser Wurm.


	Thomas von Aquin oder Max Scheler : Ethik der Vorbilder

