Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Thomas von Aquin oder Max Scheler : Ethik der Vorbilder
Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquin oder Max Scheler
Ethik der Vorbilder.

Von P. Ant. ROHNER O. P.

Die « Mystiker » wachsen gegenwartig wie die Pilze aus dem Boden.
Und sie machen Schule. Nietzsche’s Jiingerschar ist eher im Zu- als
im Abnehmen begriffen. Rud. Steiner zieht durch seine anthropo-
theosophisch-gnostischen Deklamationen nicht nur Ungelehrte, sondern
auch Midnner der Wissenschaft in seinen Bann. Der Buddhismus
empfiehlt sich unserer unruhigen Zeit in immer neuen, immer wechseln-
den Formen. Die Zahl der Neu-Buddhisten wéichst unheimlich. Diesen
Stromungen sich anpassend, macht ein gewisser Johannes Miiller selbst
aus unserm Heiland so etwas wie einen Buddha. Und viel « Volk»
liuft hinter thm her. In der allerletzten Zeit hat sich in Deutschland
eine « Neue Deutsche Schopenhauergesellschaft » mit ausgesprochen
«mystischen » Tendenzen gebildet. Und auch diese Schopenhauerkreise
mit ihren engeren und weiteren Arbeitsringen nehmen immer gréBere
Dimensionen an. |

Das sind nun alles krankhafte Erscheinungen. Man muB vor
ihnen warnen, denn sie sind sehr ansteckend. Sie zu widerlegen, wire
vergebliche Miihe. Der Herrgott und die Zeit werden auch diese
Wunden heilen.

Mit Unrecht dagegen werden die drei groBen Ethiker der Gegen-
wart : Wi. Solovjoff, Rud. Eucken und Max Scheler zu den « Mystikern »
gezihlt. Wohl haben alle drei einen ziemlich breiten «mystischen »
Einschlag in ihrer Ethik. Das ist aber noch kein hinreichender Grund,
sie mit den genannten « Mystikern » auf eine Stufe zu stellen. Alle
drei sind viel zu scharf- und tiefsinnig, viel zu ernst, viel zu wahrheits-
liebend, viel zu niichtern, als daB3 sie mit dem Schwarm der « mystischen »
Schwirmer nur so in einem Atemzuge genannt werden diirften.

Die drei Denker verfolgen ein ahnliches Ziel. Der russisch-orthodoxe
Solovjoff, der deutsch-protestantische Eucken, der rémisch-katholische
Scheler sind der Ansicht, daB alle Spaltung im Leben der Vélker,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 251

namentlich die Trennung der christlichen Konfessionen und die ganze,
tiefe Unzufriedenheit der einzelnen mit dem Kulturstand der Gegen-
wart, einer Verflachung des Lebens und der Lebensauffassung ent-
sprungen sei. Eine Vertiefung des Lebens und der Lebensanschauung,
insbesondere eine religiose Wiedererneuerung wiirde — so meinen sie —
die Getrennten von selbst wieder zusammenschlieBen und den Ver-
zweifelten Mut geben. :

W1 Solovjoff geht von der Uberzeugung aus, daB im morgen-
lindischen Kirchenwesen von den drei groBen Prinzipien des Fort-
schrittes — der Auktoritat, der Tradition und der Freibeit — eigentlich
nur die Tradition lebendig geblieben sei. Er stellt sich die Aufgabe,
sein Volk wieder auf die Auktoritit und Freiheit aufmerksam zu machen.
Den verschiedenen Theorien der modernen Ethik gegeniiber verteidigt
er siegreich die These : Es gibt eine ewige, unwandelbare, unendliche,
personliche Wahrheit, Giite und Schénheit. Diese ist in Christus in
die Erscheinung getreten. Die lebendige Verbindung mit Christus
aufrecht zu erhalten, ist Sache der Kirche. Auf dieser Verbindung
beruht ihre Awukioritdt. Sie mufBl sich von den Fesseln des Staates
befreien. Der einzelne gewinnt den lebendigen Zusammenhang mit
Christus durch ein mystisches Schauen und liebendes Erlebnis. Dies
ist die hochste Tat der persinlichen Freiheit. Also nicht die Tradition
allein, sondern Tradition und Auktoritit und Freiheit zusammen hilden
die grofe, erzieherische Lebensmacht, — die lebendige Kirche. Solovjoff
hat im einzelnen oft geirrt. Seine Absicht aber war rein. Er war von
einer grofen Liebe zur Wahrheit beseelt. Sein Lebenswerk wurde
insofern mit Erfolg gekrént, als er kurz vor seinem Tode (rgoo) sich
in die katholische Kirche aufnehmen lie(3.

Rud. Eucken wverhehlt sich nicht, daB die einseitige Betonung
der Freiheit, als des Prinzips des Fortschrittes, dem Protestantismus
selbst tiefe Wunden geschlagen und viel Zerwiirfnis und Willkiir und
Verweltlichung in die europiische Menschheit hineingetragen habe.
Er will die Tradition und Auktoritit wieder zur Geltung bringen.
Vertiefte philosophiegeschichtliche Studien haben ihn zur Einsicht
gebracht, daBl ein und dieselbe geistige Lebenssubstanz in den An-
schauungen der groBen Denker der Vergangenheit wirksam gewesen
sei. Er zieht daraus den SchluB, daBl ein pietdtvolles Zuriickgehen
auf diese Hohepunkte fritheren Denkens und Schaffens fiir eine frucht-
bare Neuorientierung in der Gegenwart unerldlich sei. Damit glaubt
er die Tradition als Prinzip des Fortschrittes wiedergewonnen zu haben.



252 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Der ndmliche Begriff der Lebenssubstanz fiihrt ihn auch auf den Begriff
der Aukioritdi. Die Lebenssubstanz wird von allen groBen Denkern
als etwas Uberlegenes erlebt, geschaut, empfunden, als etwas, das
allem Wandel und Werden der einzelnen entriickt ist, das von allem
subjektiven Gutdiinken sich als unabhingig erweist. Die Substanz
des Geisteslebens ist nichts Starres, sondern in bestdndiger Umbildung
begriffen. Sie tritt nicht von auflen her an den Menschen heran, sondern
bricht mit Gewalt aus dem geistigen Inneren hervor. Auf diese Weise
meint Eucken zu jener begrifflichen Fassung der Auktoritit vor-
gedrungen zu sein, wie eben die Neuzeit sie verlangt. Solovjoff war
viel unbefangener in seinem Sinnen und Suchen. Eucken hat sowohl
die Auktoritdt als auch die Tradition vollstindig in den Begriff der
« protestantischen Freiheit » umgebogen.

Max Scheler hat sich in den Gedanken hineingearbeitet, daB3 in
der katholischen Kirche Auktoritit und Tradition allerdings eine
sinn- und liebevolle Pflege finden, da aber die Personlichkeit in ihrer
Bedeutung als Faktor einer Neu- und Hoherbildung des Lebens nicht
gebithrend gewiirdigt werde. Sein Fiihrer ist Augustinus. Er ist fest
iiberzeugt, auf augustinischen Wegen zu wandeln. Neben Augustinus
iibt auch Bl. Pascal und Malebranche einen groflen Reiz auf ihn aus.
Nicht durch schattenhafte Reflexionen und blutleere Definitionen
und schemenartige Demonstrationen, sondern durch urspriingliches
Schauen und lebendiges Erleben soll — meint Scheler — das katholische
Leben in seiner Tiefe und Reinheit erfaB3t werden. Er spielt mit Vorliebe
den hl. Augustinus gegen den hl. Thomas aus und bekennt sich offen
und ausdriicklich zum Ontologismus.

Die Grundlage seiner Ethik bildet eine doppelte « Wesensschau » :
eine abstrakte und eine konkrete. Die abstrakte « Wesensschau »
ist jene Art unmittelbarer Anschauung, durch die uns ideale Werte
oder Wertgehalte und Wertbeziehungen gegeben sind, ohne Riicksichi
darauf, ob und wie ein denkendes Subjekt sie denkt und beurteilt, ob
und wie sie in den Dingen verwirklicht sind. Die konkrete « Wesensschau »
besteht darin, daB.eine Person im Vollzug ihrer Akte sich selbst oder
eine Fremdperson unmittelbar erlebt und im Erlebnis dieser Person, als
der konkreten Triagerin und Vollzieherin aller geistig-sittlichen Akte,
die abstrakten Wesenszusammenhinge als erfillt und verwirklicht
schaut. '

Die «Gottesschau » ist die héchste (abstrakte und konkrete)
« Wesensschau »,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 253

Das Verhiltnis dieser doppelten « Wesensschau » ist folgendes :
Das konkrete Wesen fundiert das abstrakte Wesen, die konkrete
Wesensschau ist die Voraussetzung fir die abstrakte Wesensschau.
Beweis : Das Vollwirkliche ist die Voraussetzung fiir das Unerfiillt-
wirkliche, das Konkrete die Voraussetzung fir das Abstrakte. Die
Person — vor allem die gottliche Person — ist das Konkrete und das
Vollwirkliche in der geistigen Ordnung. Sie ist die Trigerin und Voll-
zieherin aller geistigen Akte mit ihren Inhalten. Also schauen wir
den Personwert eher als die unpersénlichen Werte. Populdr ausgedriickt :
Um das nachdenken und mnachwollen zu kénnen, was eine wunendliche
Person uns vorgedacht und wvorgewollt hat, miissen wir uns durch eine
urspriingliche Personalititserfahrung in diese Person /Jineindenken
und Aneinleben. Um ein und dasselbe wollen und wihlen zu koénnen,
was eine hoher stehende endliche Person als wunser Vorbild will und
wihlt, miissen wir zuallererst mit dieser Person durch ein Erlebnis
der Liebe und Verehrung eins werden. Aus diesem Grunde nennt
Scheler seine Ethik « Personalwertethik » oder « materiale Wertethik »
im Gegensatz sowohl zum Formalismus der Ethik Kants als auch
zum Impersonalismus der Lustethik, der Erfolgsethik, der Lebens-
und Kulturethik und modernen Sozialethik.

Wie man sieht, vertritt Scheler gegeniiber der nominalistischen
und konzeptualistischen (formalistischen) Ethik den Standpunkt der
realistischen bezw. ultrarealistischen Ethik.

Auf eine Auseinandersetzung mit Solovjoff und Eucken, so ver-
lockend sie wire, miissen wir hier verzichten. Wir beschiftigen uns
in den folgenden Zeilen ausschlieBlich mit Max Scheler.

Das unbestreitbare Verdienst Schelers um die Kritik der neu-
zeitlichen Ethik soll in einem spiteren Artikel besprochen werden.
Die zahlreichen Spitzen, die er gegen den hl. Thomas richtet, hoffen
wir ebenfalls in weiteren Artikeln brechen zu kénnen. Fir heute
beschrinken wir uns auf seine Ethik der Vorbilder. Ein doppelter
Grund ist dabei entscheidend : Einmal ist Schelers Vorbilderethik,
obgleich sie den SchluBstein seines ethischen Aufbaues bildet, wie kein
anderer Teil zur Einfithrung in seinen ethischen Neuontologismus
geeignet, da kein anderer Teil das Ganze seiner Lebensauffassung
so klar Wiederspiegelt wie dieser ; sodann ist Thomas von Aquin —
wie die Jubiliumsenzyklika sagt — fiir uns Vorbild im Leben, im
Lehren und im Tun. Und dieses Thomas-Vorbildsein wird uns erst
recht klar, wenn wir seine Vorbildethik kennen.



254 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Soweit wir die spérliche Literatur tiber das Verhdltnis von Thomas
zu Max Scheler iiberschauen, scheint bei den kirchlich gesinnten,
katholischen Ethikern die Neigung vorzuherrschen, beide miteinander
versohnen zu wollen. Ihr Grundsatz lautet : Thomas von Aquin und
Max Scheler. Die begabtesten Anhédnger Schelers dagegen (Scheler
selbst auch) wollen von diesem «Sowohl — als auch» nichts wissen. Thr
Ruf ist: Entweder Scheler oder Thomas. Wir halten es mit den
letzteren. Zwischen dem Doctor communis Ecclesiae und Herrn Prof.
Dr. Max Scheler besteht in den Grundsdtzen eine uniiberbriickbare Kluft.

Die Grundfehler aller Richtungen des Ganz- und Halbontologismus,
des Alt- und Neuontologismus lassen sich auf deren vier zurtickfithren :

Vervviéchung der Grenzen zwischen der natiirlichen und {iiber-
natiirlichen Ordnung ;

2. Konstruktion einer Gotteserkenntnis und Gottesverehrung
ohne eine solide ontologische Substruktion ;

3. Einseitige Betonung der Intuition und inneren Erfahrung auf
Kosten einer verniinftigen Uberlegung ;

4. Auseinanderreilen des Menschen in ein Doppelwesen, trotz
der einsichtigsten und unmittelbarsten Erfahrung seiner Einheit.

Diesen vier Punkten hat Thomas von Aquin seine sorgfiltigste
Aufmerksamkeit gewidmet.

Keiner unter allen katholischen Lehrern hat den Unterschied
zwischen der Natur und Ubernatur so scharf hervorgehoben, ihre
Grenzen so genau bestimmt wund beide so harmonisch vereinigt wie
Thomas von Aquin.

Keiner hat das bonum in communi und das bonum subsistens
so weit auseinandergehalten und doch wieder so nahe zusammen-
gebracht wie Thomas von Aquin.

Keiner hat das intuitive und das diskursive Element in unserer
Erkenntnis, das ruhende und das ringende Moment in unserem Leben,
jedes in seiner Eigenart, so eindeutig definiert und beide in ihrem
Zusammenhang und in ihrem Zusammenwirken fiir das Ganze der
Denk- und Lebensarbeit so klar dargestellt wie Thomas von Aquin.

Keiner hat die wesentliche Verschiedenheit des geistigen und
sinnlich-leiblichen Teiles im Menschen und zugleich die denkbar gréBte
Einheit beider so evident gemacht wie Thomas von Aquin.

Nach diesen vier Gesichtspunkten stellen wir nun den vierfachen
Gegensatz in den Grundziigen der Vorbilderethik des hl. Thomas
und Max Schelers dar.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 255

I.

Max Scheler : Der Name Person ist nicht ein relativer, sondern
ein absoluter Name.l Person ist eine Einheitsform oder Totalitit,
die sich selbst geniigt.? Die Person vollzieht ihre Existenz erst im
Erlebnis ihrer méglichen Erlebnisse. 3 Zum Wesen der Person gehort,
daBl sie nur existiert und lebt im Vollzug intentionaler Akte.* Der
Personbegriff findet erst auf einer bestimmten Stufe menschlicher
Existenz Anwendung.® Die Person ist eine Person, insofern sie die
Akte des anderen aus dessen geistigem Zentrum (Personsein) heraus
verstehen und nachvollzichen kann.® Die Person erlebt sich als ver-
antwortlich fiir ihre Akte in der Reflexion auf ihre Selbsttdterschaft
wm Vollzug ihrer Akte.? Gut und Bose sind Personwerte und keine
Sachwerte. 8 Das Sein der Person selbst ist vor und unabhingig von
allen einzelnen Akten sittlich gut oder bose.® Die Personen selbst
sind urspriinglich wertverschieden: 19 Die Erfahrung meines indivi-
duellen Wertwesens geht allem Sollen voraus.1! Es gibt ein An-sich-
Gutes fir jede Person im besonderen. 1? Dieses « Gute fiir mich » liegt
in der Richtung nicht nur der géttlichen Liebe iiberhaupt, sondern
der gottlichen Liebe zu mir. ¥ Die Religion hat ihr eigenes Wert- und
Seinsgebiet und ihre eigene Erfahrungsquelle, die fiir die Einzelperson
« Gnade », fiir die Gesamtperson « Offenbarung» heiflit. 1* Gott wird
nur erlebt durch den Glauben. Durch die Vernunft und die sogenannte
natiirliche Religion wird Gott nicht erreicht. Der Glaube ist in erster
Linie Sache des Gefiihls und nicht Auktorititsglaube. Die Vorbild-
und Gegenbildwivksamkeit ist die urspriinglichste Form sittlichen Werdens
und Wandelns. ¥ Das Vorbild wirkt urspriinglicher als Auktoritét
und Tradition. ¢ Nichts gibt es auf Erden gleichzeitig, was so urspring-
lich und was so unmittelbar und was notwendig eine Person selbst
gut werden 14Bt, als die einsichtige und adaequate bloBe Anschauung
einer guten Person in ihrer Giite.1” Dieses Verhiltnis (der Vorbild-

L Max Scheler, « Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik s,

2 A, a. O. 40;5. 3 A, a. O. g01. A A&, a. O o5,
5 A. a. O, 496. 6 A, a. O. 496. 7 A, a. O. 506,
8 A, a.’ 0. 23. ¥ A, a. 0,23 A, a O. 536,
11 A, a. O. 500. 12 A, a. O, 310. B B gy O BrLs
14 A a. O. 573. 15 A, a. O. 619.

16 A a. O. 604 und 6os. 17 A, a: O. 308,



256 Thomas von Aquin oder Max Scheler

wirksamkeit) i1st in puncto Gut-werdens jedem anderen Verhiltnis
absolut iiberlegen.! Es ist iiberlegen dem Befehlsgehorsam, es ist
tiberlegen aller sogenannten sittlichen Erziehung.? Die Vorbildperson
wirkt nicht durch ihr Wollen, geschweige gar durch Tun und Handeln,
sondern durch das Sein und Sosein, das der Anschauung und Liebe
zugianglich ist.® Die verstehende Liebe ist der plastische Bildner,
der aus einer Handlung, ja eimer Ausdrucksgeste die Linien ihres Wert-
wesens herauszuschauen und herauszuarbeiten vermag.* Die primére
Umbildung zum Guten in der Abbildperson betrifft nicht zuerst das
Wollen und Tun, sondern das Sein derselben, die Wurzel alles Wollens
und Tuns.® In jeder Sozialeinheit finden wir vorbildliche Sozial-
personen, von denen je eine primdre vorbildliche oder gegenbildliche
Wirksamkeit auf alles sittliche Werden im Guten wie im Schlechten,
ins Hohe wie ins Niedrige ausgeht. Fiir das Kind sind Vorbilder (oder
Gegenbilder) an erster Stelle die Eltern ; fiir Familie und Stamm das
« Haupt » der Familie, der « Hauptling » des Stammes. In Gemeinde
und Heimat stehen wiederum einer oder eine Minoritit als exemplarisdh
fiir das « Gute », « Rechte », « Ehrsame », « Weise » in der Mitte ; auf
sie schaut geder hin, als das MalB, nach dem man sich und andere zu
messen hat, Fiir das Volksglied tritt an die Vorbildstelle der Fiirst
oder der Typ des herrschenden Adels, der Volksmann, der Vertrauens-
mann, der Prisident, der Abgeordnete. Analog fiir das Parteiglied
das Bild des Fiihrers, fiir das Schulkind der Lehrer, fiir das National-
glied das Bild des Helden, Dichters, Siangers usw. ; fiir den Staatsbiirger
und Beamten das Bild des je herrschenden obersten Staatsmannes ;
fiir das wirtschaftende Individuum das Bild des jeweiligen « Fihrers
des Wirtschaftslebens » ; fiir das Kirchenglied oder Sektenglied das
Bild des Stifters oder Reformators ; fiir den geselligen Menschen der
« Lowe » der Gesellschaft, der vorbildliche Mensch der Mode.® Auf
allen diesen Gebieten sind es nicht die Handlungen und die MaBregeln,
die nachbildend und umbildend auf die Menschheit wirksam sind,
sondern der bildhafte Formtypus. 7 Es ist widersinnig, dal eine endliche
Person die unendliche Person selbst zum Vorbild oder auch nur zum
reinen Modell solcher Vorbilder nehme.® Wohl aber ist das jeweilig
intendierte Gottliche der Awsgangspunkt aller Vorbildsmodelle. * Die

! Ad, 0, 508, 2 A, a. O. 598.

8 A. a. 0. g99. t A, a. O. 508. 5 A. a. 0. 599.

6°A. a. O. 509 und 6oo. 7 A. a. O. 6o1. 8 A &40, 612,
9 A a, O, 613.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 257

einzelnen Akte einer Person sind wohl gut oder bése. Aber sie machen
den Menschen nicht gut oder bose, sie setzen vielmehr die gute oder
bose Person voraus. Die Tugenden sind gut, die Laster sind bése. Aber
die Tugenden machen nicht den Menschen gut, die Laster machen
nicht den Menschen bése, sie setzen vielmehr die gute oder bése Person
voraus. Was alletn urspriinglich gut und bdse heilen kann, das ist
die Person.® Die Giite der Eigenperson und die Giite der Fremdperson
beruhen auf der Giite Gottes als der Person der Personen. Die Fremd-
liebe und die Selbstliebe sind fundiert in der Gottesliebe. 2 Alle Stttlich-
keit hat den letzten Grund in der Liebe Gottes. So viel Gottesliebe
in der Welt, so viel echte sittliche Giite gibt es in der Welt. Man muB
ein guter Mensch sein, um ein groBer Mensch zu sein, nicht aber ein
grofler, um ein guter zu heilen. ® Ein vorsdtzlicher Totschlag ist nur
dann ein Mord, wenn er aus HalB, d. h. aus der Intention der Ver-
nichtung der Person hervorging.* Ein sittlicher Gesinnungswandel ist
nur durch eine radikale Bekehrung moglich.

Damit machen wir in der Zitatensammlung vorlidufig Halt. Auf
die Texte, die das Wesen der Person hetreffen, kommen wir nachher
zu sprechen. Die Sitze, in denen die Autonomie der Person hervor-
gehoben wird, wie z. B.: «Es gibt ein An-sich-Guites fiir jede Person
im besonderen », werden wir ebenfalls spater bewteilen. Die Theorie,
daB nichi das richtige freie Wollen und Tun den Menschen sittlich gut
mache, sondern daB die sittlich gute Person dem guten Wollen voran-
gehen miisse, wird im folgenden Abschnitt zur Sprache kommen.
Hier konzentrieren wir den Blick ausschlieBlich auf die beiden Grund-
sitze Schelers, die seine ganze Ethik beherrschen und ihr das eigen-
timlich ontologistisch-supernaturalistische Geprige geben, die Satze
namlich : « Was allein wurspriinglich gut und bése heilen kann, das ist
die Person » ; sodann : « Der Mensch kann nur gut werden und im Guten
wachsen durch Hineinwachsen in die Vorbildperson, speziell in die
allerhochste Person Gottes durch Glauben auf Grund der Offen-
barung. » Ist der erste Satz wahr, dann ist auch der zweite Satz wahr.
Ist die Person primdr sittlich gut, dann kann die menschliche Person,
die als endliche Person erst gut werden muB, ihre primire sittliche Giite
auf gar keinem anderen Wege erreichen als durch eimnen lebendigen
personlichen Verkehr mit einer Person, die die Giite selbst ist und dann
kann der Mensch im Guten gar nicht wachsen als durch liebende Hingabe

-

1 A, a. O. 23 und 24.. 2 A, O,
3 A. a. O. 538. t A e 0.

3 0

I
2

w v

Dipus Thomas. ¥4



258 - Thomas von Aquin oder Max Scheler

an Vorbildpersonen, die eben besser sind als er, und aus deren Ziigen
er den Vorbildwert hervorleuchten sieht. Und da selbstverstandlich
die natiirliche Theologie und die natiirliche Religion zu einem lebendigen
personlichen Verkehr mit Gott nicht ausreicht, bleibt nichts anderes
iibrig, als alles sittliche Gutsein des Menschen zunédchst auf die Vorbild-
wirksamkeit, zuletzt auf die unmittelbare Gottesschau zuriickzufiihren.

Was sagt nun Thomas von Aquin dazu ?

Thomas von Aquin legt in seiner Philosophie und Theologie der
Theorie der Vorbilder eine kapitale Bedeutung bei. Schon der Satz,
der bei Thomas hundertmal wiederholt und auf hundert Weisen variiert
wird : «Id, quod est perfectissimum in unoquoque genere, est causa
et mensura et exemplar ceterorum illius generis », legt dies nahe. So
allgemein ausgedriickt, ist der Satz ein Weltgesetz. Thomas zieht aber
eine scharfe Linie zwischen der Vorbildwirksamkeit in der freien und
jener in der unfreien Welt. «Sicut res intellectu carentes tendunt in
Deum sicut in finem per viam assimilationts, ita substantiae intellec-
tuales per viam cognitionis. » !

Soweit das Vorbild per viam assimilationis reicht (und jede
cognitio ist auch eine assimilatio, aber nicht umgekehrt), hat das
Vorbild den Charakter der Idee. So weisen alle Dinge auf eine Idee
im Geiste ihres' Schopfers hin. So ist auch jedes menschliche Kunstwerk
ein Abbild der Idee des Kiinstlers.

Da wo das Vorbild per viam cognitionis tdtig ist, per viam cogni-
tionis practicae (das Praktische gefaBt im Sinne der Lebemspraxis im
Unterschiede zur Kumstpraxis), nimmt das Vorbild den Charakter
des Ideals an.

Die Vorbild-Idee geht auf Persénliches und Unpersénliches ;
das Vorbild-Ideal ist persénlich und hat nur einen Sinn fiir Personen.

Die Vorbild-Idee wird von Thomas also definiert : « forma, quam
aliquid imitatur ex intentione agentis, qui determinat sibi finem. »2
Drei Stiicke also gehéren zum Wesen des Vorbildes : 1. Das Vorhild
steht ganz im Dienste des Zweckes (ex intentione agentis); 2. das
Vorbild hat nur einen Sinn fiir freie Wesen (agentis, qui determinat
sibi finem) ; 3. das Vorbild ist ein Formprinzip, das als anschauliche
Formeinheit dem Schaffenden vor Augen steht, um nach ihm sein Werk
zu gestalten (forma, quam aliquid imitatur). Diesen drei wesentlichen
Momenten des Vorbildes (Idee) entspricht eine dreifache Vorbildwirk-

! Summa c. Gent. III c. 23,

2 S. Thomas, Qd., De veritate, . 3 a. 1.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 259

samkeit 1 : Das Vorbild wirkt als Zweck. Es zieht an, es lockt, es ruft,
ladet ein 2 ; das Vorbild wirkt nach Art eines Agens. Es ist eine prak-
tische Form, mithin eine einsichtige Willensmacht 3 ; das Vorbild wirkt
vorbildlich. Das ist seine ureigene Wirksamkeit. Es tendiert darauf
hin, das Nachbild sich moglichst d@hanlich zu machen. 4

Die Definition der Vorbild-Idee und ihrer Wirksamkeit wird auf
das Vorbild-Ideal und seine Wirksamkeit angewendet mit dem Zusatz :
qui determinat sibi finem vitae. Das Lebensideal steht also nach Thomas
im Dienste des Lebenszweckes. Der Zweck aber eines jeden Dinges,
auch einer Person, die einen Zweck hat und nicht Zweck selbst ist,
ist fundiert in seiner Nafur, und die Natur ist verankert im Vorbild
als Idee.® Die Vorbildwirksamkeit gibt also der menschlichen Person
nicht das Personsein oder das schlechthin Gutsein, sondern steht im
Dienste des Besserwerdens und des Vollkommenseins. Und der hl. Thomas
hat den gesunden Menschenverstand mit seiner alltidglichen Erfahrung
auf seiner Seite. '

Es gibt aber eine zweifache Vollkommenheit : eine natirliche und
eine ibernatiirliche. Die natiirliche Vollkommenheit ist die dem
Menschen eigene, die iibernatiirliche ist die Gott eigene. Die Gott
eigene Vollkommenheit wird uns in der Gnadenordnung, die uns durch
den Erlosertod Christi verdient worden ist, mitgeteilt. Wie sich die
Natur des Menschen zum natiirlichen Ziel des Menschen verhdlt, so
verhalt sich die Gnade-zu seinem iibernatiirlichen Endziel. Und wie
die verniinftige Natur des Menschen die Grundlage ist fiir sein ganzes
sittliches Leben und darum auch fiir die sittliche Vorbildwirksamkeit,
so ist die Gnade Gottes im Menschen das Fundament seines géttlichen
Lebens und der géttlichen Vorbildwirksamkeit.

Ohne Vorbilder kann der Mensch wirklich nicht leben. Das ist
sehr wahr. Thomas geht hierin mit Scheler véllig einig. Aber Thomas
unterscheidet. ¢ Ohne das Vorbild Christi kann der Mensch in der
ibernatiirlichen Ordnung keinen Schritt vorwirts tun. Beweis : Ohne
den Heiligen Geist, der in der Gnadenordnung das ist, was das Gewissen
des Menschen in der sittlichen Ordnung bedeutet, kann der Mensch

Joh. a S. Thoma, curs. phil. thom. II. I. g. 11. a. 3.
S. Thomas, Qd., De veritate, q. 3 a. 1.

Summa theol., I q. 4 a. 6.

In Arist. Met., text. II lect. II.

S. ¢. Gent., III c¢. 18.

I-IT q. 68 a. 2.

[~ T BN S



260 Thomas von Aquin oder Max Scheler

sich iibernatiirlich iiberhaupt nicht regen. Nun ordnet aber der Heilige
Geist den Menschen in der Entfaltung des Gnadenlebens fortwihrend
auf das Vorbild Christi hin. Die Gnade, die Lehre und das Vorbild
Christi werden von Thomas in der Christologie immer auf die gleiche
Linie gestellt. Ohne das Vorbild Christi kénnen wir also iibernatiirlich
nicht leben. Nicht als ob das Vorbild Christi das Heiligsein iiberhaupt
gibe. Denn ldngst bevor Christus seine Vorbildwirksamkeit ausiiben
kann, ist der Mensch durch die Taufe .schon ein Kind Gottes. Christi
Vorbild will den Getauften zum Vollalter Jesu Christi heranziehen.

In der natiirlichen sittlichen Ordnung dagegen kann sich der
Mensch selbstindig bewegen. Seine verniinftige Natur ist ihm ja eigen.
Die Notwendigkeit der natiirlichen sittlichen Vorbildwirksamkeit folgt
also nicht aus der Endlichkeit der Person, auch nicht aus der verniinftigen
Natur der menschlichen Person, sondern aus dem sozialen Charakter
dieser Person. Natiirlich gesprochen kann sich also eine menschliche
Person iiber alle vorhandenen rein menschlichen Vorhildexemplare
erheben und sich selbst ein hoheres Lebensideal formen und so anderen
zum Vorbild werden.

Scheler meint, iiber Thomas hinauszuschreiten. Der vermeintliche
Fortschritt aber ist ein heilloser Riickschritt. Er fafit die Gnade —
so weit ich ihn wenigstens verstehe — als etwas rein Sittliches
(Moralisches) auf und setzt dieses Surrogat an die Stelle der mensch-
lichen Natur. Damit ist aber weder Gott genug getan, noch dem
Menschen geholfen. Das vollstindige Ubergehen der menschlichen
Natur tritt noch deutlicher in den folgenden Sitzen Schelers zutage.

IT.

Nach Max Scheler ist die Person primir‘gut bezw. bose. Dann
erst ist der Mensch tugend- bezw. lasterhaft. Endlich will und handelt
er gut, gehorcht, tut die Pflicht, erstrebt gute Zwecke, erfiillt eine
Lebensaufgabe. Der hochste Wert ist nicht ein Sachwert, nicht ein
Zustandswert, nicht ein Gesetzeswert, sondern Personwert.l? Nun
aber griinden alle Normen auf Werten, die héchste Norm auf dem
hochsten Wert. Also wiirde rein syllogistisch daraus folgen, daB die
Idee einer hochstwertigen Person auch die hochste Norm fiir sittliches
Sein und Verhalten sei.? Diese Folgerung aber wiirde sehr voreilig

1 A, a. O. 396. 2 A a. O. 506,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 261

sein. Sie lieBe den wichtigen Unterschied zwischen Norm und Vorbild
auBer acht. Dieser Unterschied hesteht darin: Der Name « Norm »
ist nach Inhalt und Giiltigkeit allgemein, kommt also nur allgemeinen
ideellen Sollenssitzen zu. Die Idee des Vorbildes dagegen bezieht sich
auf das individuelle Wertwesen der Person, die als Vorbild fungiert.
Sodann geht die Norm auf das Tun, das Vorbild dagegen zunichst
auf das Sein. Wer ein Vorbild hat, tendiert, seinem Vorbild dhnlich
oder gleich zu werden.! Den Grund dafiir, dal die unermeBliche
Bedeutung der Vorbildwirksamkeit fiir alle sittliche Seins- und Willens-
gestaltung von der Ethik so lange iibersehen wurde, sehe ich in dem,
was ich schon hidufig das « pragmatistische Vorurteil » aller normativen
Ethik nannte. Hitte sittlichen Wert nur das, was man wollen, wihlen,
tun, befehlen, normieren, oder wozu man erziehen kann — ach dann
freilich hitte alles das, wovon wir hier reden, auch keinerlei sittliche
Bedeutung. Vorbilder und gar Seinsvorbilder kann man nicht wollen,
schaffen, wahlen, nicht befehlen, nicht normieren. Sie « sind », « werden »,
man « wachst hinein » usw. Aber man sollte aufhéren, die sittlichen
Dinge von diesem Unteroffiziersstandpunkt aus zu betrachten. 2 Auch
Zwecke sind nur dann berechtigte Zwecke, wenn das Wollen, das sie
setzt oder gesetzt hat, gutes Wollen war. Das Wollen aber ist gut,
wenn die wollende Person gut ist. Das gilt fiir alle Zwecke, auch fiir
etwaige « gottliche » Zwecke. Nur an der Giite der Person vermégen
wir die Zwecke Gottes von denen des Teufels zu unterscheiden. ® Nicht
die Erreichung guter Zwecke oder eines sogenannten Endzweckes,
nicht die Realisierung eines obersten Gesetzes, nicht die Herstellung
einer bestimmt gearteten Ordnung, sondern ein solidarisches Person-
reich hester Personen ist der hochste Sinn des sittlichen Lebens. 4
Die beste Person ist jene, die am wenigsten Widerstinde gegen das
Gute hat.® Tugend ist die Tiichtigkeit nicht zu irgend etwas, sondern
zum Wollen und Tun eines als ideal gesollt Gegebenen und Erlebten. &
Kein Sollen, keine Pflichtnorm ohne sie setzende Person.? Die
Achtung vor dem Staatsgesetz wurzelt in der Achtung vor der Gesamt-
person des Staates ; die Gebote eines Vaters an sein Kind sind geachtet
auf Grund der Achtung vor der Sozialperson des Vaters. Die Gebote
Gottes werden gehalten, weil sie die Gebote der Person Gottes sind. 8
Immer und iiberall gilt der Satz : Nichts ist primar gut und hose als

o
&

O
7.
97.

96.

1 2
3 4
6 7

o
P
co0
SRR
e
IS
oCo
L U

45.

NN
|
b
P8
O
v
O
~3



262 Thomas von Aquin oder Max Scheler

allein die Person und alles {ibrige auf Grund der Person. Kein Wollen
und Wahlen und Streben und Suchen und Gehorchen und Befehlen
und Handeln und Tun ist gut, es sei denn in der Liebe zu einer guten
Person fundiert. '

Mit diesen und &dhnlichen Ausspriichen wollte Scheler allerdings
in erster Linie die moderne Ethik treffen. Und dieser gegeniiber haben
sie einen guten Sinn. Die Formulierung (und zwar schon die begriff-
liche) ist aber so einseitig, daf dadurch zugleich der gesunde Menschen-
verstand verleugnet und die fundamentalsten Wahrheiten des heiligen
Thomas iiber den Haufen geworfen werden. Man denke an die tho-
mistischen Sitze : «finis legis (et etiam finis educationis) est virtus » ;
« finis cuiuslibet legis et praecipue divinae, est homines facere honos.
Homo autem dicitur bonus ex eo, quod habet voluntatem bonam,
per quam rveducit in actum quidquid bomi in ipso est; voluntas autem
bona est ex eo, quod vult bonum et praecipue maximum bonum,
quod, est finis. »* Fiir Scheler gibt es keine Bewegung zum sittlich-
Guten hin, die nicht aus der sittlichen Giite der Person hervorgegangen
wiare. Scheler schwebt immer der Gedanke vor: Leben entziindet
sich nur am Leben, sittliches Leben entziindet sich nur an sittlichem
Leben. Sittliche Giite ist Persongiite. Persongiite entziindet sich nur
an Persongiite. Zwischen Person und Person hat keine Vermittlung
Platz. Alle Sittlichkeit ist primdr an die Vorbildwirksamkeit gebunden.
Die Realisierung unpersénlicher Werte und Wertordnungen ist eine
Folge und Auswirkung der Wertperson. Scheler iibersieht die mensch-
liche Natur in der menschlichen Person. Thomas von Aquin gibt der
Natur, was der Natur, der Person, was der Person zukommt. Die
Naturtendenz des Menschen geht auf das Guie im Allgemeinen, und
in dieser Grundtendenz liegt potentiell die Richtung auf Gott ein-
geschlossen. Die natiirliche Aktuierung dieser Potenz ist ein Werk der
persénlichen Freiheit.

« Objectum voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale
bonwm, sicut objectum intellectus est universale verum.»? «Ratio
beatitudinis communis est, ut sit bonum perfectum. Cum autem bonum
sit objectum voluntatis, perfectum bonum est alicuius, quod totaliter
eius voluntati satisfaciat. Unde appetere beatitudinem nihil aliud est,
quam appetere, ut voluntas satietur, quod quilibet vult ...., in quod

1'S. ¢. Gent., III c. 116.
2111 q. 2 a. 8.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 263

voluntas naturaliter et ex necessitate tendit. »! «Deus movet volun-
tatem hominis sicut universalis motor ad universale objectum volun-
tatis, quod est bonum et sine hac universali motione homo non potest
aliquid velle. »? «Nihil aliud potest esse voluntatis causa, nisi ipse
Deus, qui est universale bonum. »® « Illa sola se ad judicandum movent,
quae communem boni vel convenientis rationem apprehendunt. »*
« Bonitas voluntatis ex solo uno illo dependet, quod per se facit boni-
tatem in actu, scilicet ex objecto.»® «Bonitas voluntatis dependet
a ratione eo modo quo dependet ab objectc. » ¢ « Sicut se habet ultimus
finis hominis simpliciter ad totum humanum genus, ita se habet ultimus
finis huius hominis ad hunc hominem. » 7 «Sicut voluntas non videntis
Dei essentiam ex necessitate amat, quidquid amat sub communi
ratione boni, quam mnovit (et hoc ipsum est, quod facit voluntatem
rectam), ita voluntas videntis Del essentiam ex necessitate amat,
quidquid amat sub ordine ad Deum. »® « Virtutes theologicae hahent
actum circa Deum sicut circa propriwm objectum ; religio ordinat
hominem in Deum, non sicut in objectum, sed sicut in finem. »?

Das bonum universale wird also von Thomas das eine Mal formell,
das andere Mal materiell gefaBt. Materiell gefaBt ist das bonum das,
was wir lieben und wollen ; formell dagegen das Blickield, innerhalb
dessen, der Gesichtspunkt, wnfer dem, die Art und Weise, wie wir
etwas lieben und wollen. Im ersten Falle ist das bonum wuniversale
Gott ; im zweiten Falle ist es die ratio communis boni. Im ersten Falle
ist es der Abschlul3, im zweiten Falle der Ausgangspunkt des sittlichen
Lebens.

Die Tendenz zum Guten an sich ist also — modern gesprochen —
die letzte und tiefste Unterstromung in unserem Willensleben, der
wichtige Potenzbegriff, der aller Entfaltung des sittlichen Seins und
Strebens zugrunde liegt. Diese Tendenz ist die Grundbedingung,
die jede Verstindigung des Menschen mit Gott und der Menschen
untereinander allererst moglich macht, die tiefste Wurzel der spezifisch

I-IT q. 6 a. 8 ¢. und ad 2um,

I-II q. 9 a. 6 ad 3um,

I-IT q. 9 a. 6.

Gent. 11 c. 48.

I-II q. 19 a. 2.

I-IT q. 19 a. 3.

I-IT q. 9 a. 3.

I-II q. 4 a. 4.

II-IT q. 81 a. 5 ad 1Y™M und ad 2Y™M,

e W a9 m o= W N -



264 Thomas von Aquin oder Max Scheler

menschlichen TFreiheit, des menschlichen Piflichtsollens, des mensch-
lichen Gewissens, der natiirliche Untergrund des Personallebens. Diese
Tendenz macht den Menschen zum Gottsucher und IdBt ihm weder
Ruhe noch Rast, bis er ihn gefunden. Diese Tendenz richtet den
Menschen in die Hohe, 16st seine Zunge, zeigt den unendlichen Abstand
zwischen der geistigen und materiellen Welt. Diese Tendenz offenbart
auch die ganze Unvollkommenheit, Niedrigkeit und Schwiche des
menschlichen Geistes. Diese Tendenz begriindet am letzten Ende alle
menschliche Geschichte, allen Fortschritt, alle Kultur, 146t aber auch
den Weg zum Riickschritt und zur Unkultur offen. Auf dieser Tendenz
ruht das ganze Gemeinschafts- und Gesellschaftsleben des Menschen.
Das bonum commune ist materiell und formell die dem bonum uni-
versale nichstliegende Schicht. In dieser Tendenz endlich findet die
Bedeﬂtfmg der Vorbilder im sozialen Leben des Menschen ihve aller-
wrspiinglichste Begriindung.

Scheler 148t diesen allerwichtigsten Potenzbegriff fiir eine philo-
sophische Begriindung des menschlichen Ethos auBler acht. Er zeigt
sich gerade darin so recht als Kind des Ontologismus.

Der Widerstreit zwischen Thomas und Scheler beginnt an diesem
Punkte. Alle weiteren Gegensitze sind nur Ausweitungen dieses
primitivsten Widerspruches. Gott spricht wirklich in diesem tiefsten
Wesenszuge zum Guten jeden Menschen an. Aber er hilt sich ver-
steckt. Der Mensch soll ihn suchen und sich frei fiir ihn entscheiden.
In der natiirlich-sittlichen Ordnung, in der Ordnung des eigentlichen
Gottsuchens, ist Gott nur Ziel und Zweck des Lebens. Erst im Gnaden-
leben wird Gott Objekt. Erst da findet ein unmittelbarer, persénlicher
Verkehr statt.

Dieser Naturhang des Menschen zum Guten steht teils iiber,
teils unter der Person. Uber der Person : denn Gott, die allerhéchste
Person, ist in diesem geheimnisvollen Zuge der geheime Zieher, in
diesem michtigen Drange der verborgene Drianger. Unter der Person :
denn die freie Person hat der unendlichen Leere und leeren Unendlich-
keit, die in ihrer Naturanlage liegt, durch freie Hingabe an Gott die
konkrete Erfiillung zu geben. _

Das freie Wollen und Wéihlen und Normieren und Verpflichten
und Erziehen und Gehorchen und Erstreben und Handeln ist in
gewissem Sinne vor, in gewissem Sinne nach der Persongiite. Das alles
ist vor der erfiillten Persongiite. Erfiillung der Persongiite ist der
Preis des harten Ringens. Die rechte Betatigung der freien Person



Thomas von Aquin oder Max Scheler 205

ist der Weg zur Vollgiite der Person. Die Freiheit aber setzt die unerfiillte
Persongtite wvoraus, die eben in der natiirlich-guten Willensrichtung
besteht. Die natiirlich-gute Willensrichtung ist das Fundament der
formell sittlichen Akte. Die formelle Sittlichkeit findet sich erst in der
personlich-freien Tatigkeit. Die Vorbildwirksamkeit fundieri also nicht
— wie Scheler meint — das Personsein und das wrspriingliche Gutsein
der Person. Urspriinglich ist jede menschliche Person gut durch den
natiirlichen Zug derselben zum Guten. Das Vorbild hat die Aufgabe, der
Person zu helfen, im Streben nach Vollkommenheit vollgut zu werden.

Die Sache wird noch klarer, wenn wir Thomas und Scheler inbezug
auf das sittliche Erlebnis vergleichen.

I11.

Max Scheler : Es gibt eine sittliche Erkenntnis, die vom sittlichen
Wollen grundverschieden ist.? Das sittliche Wollen bezieht sich auf
Gegenstinde. Dagegen kann uns niemals die Person als Gegenstand
gegeben sein. ? Die Person wird erlebt. Wir sind fihig, die faktische
Person, ihre LehensdufBlerungen und Handlungen an den ihr selbst
immanenten Wertintentionen, d. h. an ihrem eigenen idealen Wert-
wesen zu messen. 3 Jede tiefere sittliche Beurteilung anderer besteht
darin, dal wir die Handlungen derselben weder ausschlieBlich nach
allgemein giiltigen Normen noch nach dem uns selbst von uns selbst
vorschwebenden Idealbild bemessen, sondern nach einem Idealbild,
das wir dadurch gewinnen, dafll wir die durch zentrales Verstindnis
shres individualen Wesens gewonnenen Grundintentionen der fremden
Person gleichsam zu Ende ausziehen und in die Einheit eines uns
anschaulich gegebenen konkreten Wertidealbildes der Person zur
Vereinigung bringen. ¢ Das Personwertwesen ist durch keine Induktion
zu erreichen. 3 Die Person wird nicht erschlossen, sondern geschaut.
Das Vorbilds-bewuBtsein ist ein durchaus prilogisches und vor der
Erfassung auch nur méglicher Wahl-sphiren liegendes BewuBtsein.
Es bestimmt erst Urteile und Wahlrichtungen. Es wire die duflerste
Naivitit, anzunehmen, es miisse jemand auch etwas als sein Vorbild
beurteilen kénnen, damit es Vorbild sei, oder miisse urteilen und aus-
sagen konnen, was und wer sein Vorbild sei. ® Es ist selbstverstandlich,
daB die reflexe Erkenntnis, was bei sich und bei anderen als Vorbild

1 A, a. O. 78. 2 A. a. O. 83. 8
4 A, a. O. 508. 5 A. a. O. 508. 6



266 Thomas von Aquin oder Max Scheler

wirkt oder nachwirkt, zu den schwierigsten Dingen gehort.1 Soll
die Vorbildwirksamkeit mehr sein als Ansteckung oder dullere Nach-
ahmung oder bloBes Kopieren, soll das Vorbild eine Neubildung oder
Umbildung der Gesinnung bewirken, dann muBl die Nachbildperson
in ihr Vorbild hineinwachsen. 2 Die Akte des Werterkennens (Person-
werterkennens) — im Gegensatz zu den Willens- oder Strebensakten —
heiBen : Fiihlen, Vorziehen, Lieben, Hassen. Der Personwert ist gefiihlt.
Jede wissenschaftliche Reflexion entpersonalisiert die Person. Nicht
eine isolierte Person, sondern nur die urspriinglich sich mit Gott
verkniipft wissende, auf die Welt in Liebe blickende und sich mit dem
Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit solidarisch geeint fithlende
Person, ist die sittlich wertvolle. Die Losung der Frage nach dem
geistigen Weltgrund vermégen wir nur zu erfahren durch die Antwort,
die der Weltgrund selbst im religiosen Erlebnis unserer Seele erteilt.

In einen Syllogismus zusammengefalit, wiirde Schelers Theorie
lauten : das Leben kann nur erlebt werden. Nun aber ist die Person
der Springquell alles sittlichen Lebens. Also kann die Person (Eigen-
person, Fremdperson, Gott-Person) nur erlebt werden.

Zum, Untersatz : Die Person verhdlt sich zu ihren Akten und
Aktinhalten wie die Einheit zur Vielheit. Nun aber ist die Einheit
die Quelle der Vielheit, nicht umgekehrt. Also ist die Person das Prinzip
der Sittlichkeit. Die Person aber kann nur an der Person in die Hohe
wachsen. Mithin héngt fiir die sittliche Entwicklung der einzelnen
alles an dem Erlebnis der Vorbildperson. Scheler wird nicht miide,
beinahe auf jeder Seite auf die Wichtigkeit dieses sittlichen Personal-
erlebnisses hinzuweisen. Seine Auffassung des sittlichen Erlebnisses
entspricht dem Charakter seiner personalen Wertethik. Wir werden
im, folgenden sehen, wie die Theorie des Erlebnisses bei Thomas von
Aquin ganz der Eigenart seiner naturalen-personalen Tugendethik
angepallt ist.

Bei Thomas von Aquin spielt die Intuition und das Erlebnis sowohl
in der theoretischen als auch praktischen Philosophie und Theologie,
speziell in der Ethik und Moraltheologie der Vorbilder eine hervor-
ragende Rolle.

« Exemplar », sagt Thomas, «est 1d, ad quod aliquis adspicit. »
Das aber, worauf man Ainschaut, mull anschaulich sein.

1 A, a. O. 6o3.
2 A a. O, 6o4.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 267

Die Intuition ist nach Thomas eine «cognitio, quae attingit rem
immediate per speciem lpsam rein»?; oder « cdgnitio, in qua similitudo
rei cognitae accipitur immediate ab ipsa re cognita » 2 ; oder «intuitus,
qui fertur supra res prout sunt in sua praesentialitate». 3

In der Intuition erfaflt also der Mensch den Gegenstand in seinem
Gegenwdrtigsein, wahrend die abstraktive oder diskursive Erkenntnis
es nur mit Gegenstidnden zu tun hat, die durch geistige Ahnlichkeiten
dem erkennenden Vermogen wvergegenwdrtigt sind. Gegenwdrtigkeit und
Vergegenwidrtigung sind also die unterscheidenden Merkmale der beiden
Erkenntnisarten.

Der Intellekt erkennt durch Intuition ; die ratio durch Discursion.

Was dem Menschen bei allen Erkenntnissen smmer gegenwdrtig
1st und nie vergegenwdrtigt zu werden braucht, i1st die ratio entis.

Wenn das Kind beim Erwachen des Geistes seine kleine Umwelt
das erste Mal sub ratione entis anschaut, dann bildet sich seine primitivste
Weltanschauung. Hier ist noch nichts im einzelnen unterschieden,
nichts im Zusammenhange verstanden. Alles ist noch unentwickelt.
Nach diesem ersten Schritt in das groBe Reich der Wirklichkeit beginnt
die geistige Entwicklung, die Vernunfttitigkeit. Diese geschieht durch
Zerlegung der Teile und ihre genauere Untersuchung. Das Resultat
ist wieder eine Anschauung. Jetzt ist die Weltanschauwung schon voll-
kommener geworden. Im Laufe eines kiirzeren oder lingeren, geistig
regsamen oder weniger regsamen Lebens losen sich dann fortwadhrend
Synthesen und Analysen, Intuitionen und Diskursionen ab. Jede
Synthese — wenn anders sie wirklich Synthese und nicht leere
Traumerei ist, d. h. wenn sie mit der anschaulichen Wirklichkeit in
stetem Kontakte bleibt — wvollzieht sich inkraft einer Intuition. Die
Intuition hilt uns immer auf dem Boden der Wirklichkeit fest. Die
Intuition beherrscht alles wahre Denken. Durch das Denken, das
zwischen der ganz unentwickelten Weltanschauung des Kindes und
der vollentwickelten Weltanschauung des voll ausgereiften Mannes
liegt, wird die Intuition immer reicher und voller. Und dieses gegen-
seitige Sich-Durchdringen der Anschauung und des Denkens gilt
sowohl fiir die unwissenschaftliche als auch wissenschaftlich-philo-
sophische Bildung der Weltanschauung und ebensogut fiir die Weiter-

Qd., q. 7 a. 1.
S. th:, I gq. 56 a. 3

S. th.,, I q. 14 a. 13.

U R



268 Thomas von Aquin oder Max Scheler

bildung derselben in der Geschichte der Vélker wie im Fortschritt
der einzelnen.

Eine natiirliche Gottesschan gibt es nicht. Wir kénnen uns Gott
durch die Sesmsahnlichkeiten, die wir in seinen Geschépfen finden, wohl
vergegenwdritgen. In seinem eigemen Sein aber kann er unserer natiir-
lichen Erkenntnis nicht gegenwdriig sein.

Der Anschauung ist das Erlebnis analog.

Der Name « Erlebnis » hat eine engere und eine weitere Bedeutung.
Im engeren Sinne bedeutet Erlebnis ein Zustandsgefithl, z. B. Lust,
Unlust usw.

Im weiteren Sinne ist Erlebnis das praktische BewuBtsein seiner
selbst und seines Verhaltens den Lebensinhalten gegeniiber. Dieses
Erlebnis geht so weit als der praktische Intellekt im Unterschiede
zur ratio practica. Wie die Anschauung, so hat auch das natiirliche
Erlebnis verschiedene Stufen. Das Grunderlebnis ld8t sich auf den
Ausdruck bringen : Volo mihi bonum sub ratione boni. Dadurch, daB3
der einzelne von Natur aus sich im allgemeinen gut will, wird dieses
primitive Erlebnis ein geistiges Erlebnis und dadurch ist der brutale
Egoismus von Haus aus gebrochen. Einsicht und Liebe sind hier zur
innigsten Einheit verschmolzen. Das naturhafte Lieben des Menschen
ist nicht blind.

Das freie Wollen und Wéhlen und Streben und Handeln ist dem
Denken analog. Wie das Denken um des Schauens willen ist, so dient
das freie Ringen und Kidmpfen um einen Vollinhalt des Lebens dem
ruhigen Erlebnis. Das volle und immer vollere Erlebnis ist eine Art
praktischer Synthese. Wéahrend das freie Schaffen der Werktagsarbeit
gleicht, hat das sonnige Erlebnis Ahnlichkeit mit der Ruhe des Sonntags.
Ohne das Selbsterlebnis konnte der Mensch nicht leben.

Von einem natiirlichen Erleben Gottes kann man nicht wohl
sprechen. In der natiirlichen Religion ist Gott immer Ziel und Zweck.
Er ist darum dem Menschen immer ferne. Einen fernen Zweck kann
man nicht erleben. In den géttlichen Tugenden dagegen ist Gott
selbst das Objekt. Er selbst kommt in der Liebe dem Menschen ganz
nahe. In der Gottesliebe wird Gott erlebt. Diesem Erleben aber
liegt der Glaube (Auktorititsglaube) zu Grunde. Alle Einsicht, die
mit dieser seligen Erfahrung Gottes verbunden ist, ist Glaubenseinsicht.

Das Gesagte befihigt uns nun, dem Vorbilderlebnis die rechte
Stelle anzuweisen.

Weder fiir das primitive natiirliche noch das primitive iibernatiir-



Thomas von Aquin oder Max Scheler 269

liche Erlebnis hat das Vorbild einen Sinn. Die Vorbildwirksamkeit
hat eine Bedeutung erst da, wo man in die Hohe strebt. Auf eine
sittliche Héhe kommen ist unmdoglich, wenn nicht ein geistiges Wollen
iiberhaupt vorausgesetzt wird, und in die Ndhe Gottes kommen kann
man nicht, wenn man nicht vorher glaubt. Nicht das Lieben an sich
wird durch das Vorbild fundiert — wie Scheler meint — sondern das
vollkommene Lieben.

Was man dunkel sucht, sieht man in seinem Vorbilde anschaulich
verkoérpert. Man nimmt das Idealbild in seinen Lebensbesitz auf als
das bessere Selbst. Nach ihm formt man das eigene Leben, aus ihm
schopft man die Kraft zu hoherem Streben, wom ihm geht ein sanfter
Zug zum Besseren und Besten aus.

Das Vorbild wird wirklich erlebi. Es ist ja ein Ganzes und mit
dem eigenen Selbst zu einem Adheren Ganzen verwachsen. So etwas
aber wird erlebt. Ganz gewill. Darin irrt Scheler nicht. Sein Irrtum
liegt in der Erklarung dieses Erlebnisses. Er erklart das Erleben Gottes
auf eine Art und Weise, die allen gottlichen und menschlichen Zeug-
nissen und aller Erfahrung derer, die etwas davon verstehen, wider-
streitet ; er riickt das Vorbilderlebnis an eine Stelle, an der das Vorbild
gar nichts zu wirken hat, an der die Natur in der Naturordnung und
der lebendige Glaube in der Gnadenordnung alles auf das Weiseste
besorgt, was er der Vorbildwirksamkeit zuschreibt ; er halt nicht aus-
einander, was im Erlebnis dem Erkennen und was dem Wollen zufillt,
und vor allem : er geht zu achtlos am Pofenzbegriff vorbei, der fiir
jedes Erlebnis, das natiirliche und iibernatiirliche, von entscheidender
Wichtigkeit ist. Auf den Potenzbegriff kommen wir nun im vierten
Abschnitt noch besonders zu sprechen.

IV.

Fiir Max Scheler ist der Begriff der Person der fiir die Ethik grund-
legende Begriff. Die Person ist ein Individuum durch sich selbst als
Person.! Der Begriff der Person laBt sich nicht gewinnen : weder von
den Zusammenhingen, die zwischen Akt und Aktgegenstand, Akt-
formenrichtungen und -arten und den zugehdrigen Gegenstands-
bereichen bestehen, noch von der Ichheit und dem individuellen Ich,
noch gar von der «Seele » aus. ® Person ist diejenige Einheit, die fiir

1A, a O, 385 2 A, a. O. 394.



270 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Akte aller moglichen Verschiedenheiten im Wesen bhesteht, — sofern
diese Akte als vollzogen gedacht werden.l Person ist die konkrete,
selbst wesenhafte Seinseinheit von Akten verschiedenen Wesens, die an
sich allen wesenhaften Aktdifferenzen (dullerer und innerer Wahr-
nehmung, #AuBerem und innerem Wollen, duBerem und innerem
Fithlen und Lieben, Hassen usw.) vorhergeht. Das Sein der Person
fundiert alle wesenhaft verschiedenen Akte.® Die Person ist nicht ein
Ding oder eine Substanz, auch nicht der Zusammenhang oder die
Summe ihrer Akte. Die Person 7sf und erlebt sich nur als aktvollziehen-
des Wesen.?® In jedem vollkonkreten Akt steckt die ganze Person
und n und durch jeden Akt variiert auch die ganze Person.?* Die
Person verdndert sich nicht wie ein Ding in der Zeit. Die Identitét
der Person liegt allein in der qualitativen Richtung ihres puren Anders-
werdens. Wir kénnen sagen : Die Person lebt wohl in die Zeit hinein ;
sie vollzieht ihre Akte anderswerdend in die Zeit hinein, nicht
aber lebt sie innerhalb der phdnomenalen Zeit.® Die Person und
ihre Akte sind der Physik und der Psychologie vollig transzendent. &
Die Person und ihre Akte miissen als diberbewuftes Sein bezeichnet
werden. 7 Wie der Akt zu einer Person gehort, so gehért der Gegenstand
zur Welt als Sachkorrelat der Person.® Die Person ist niemals ein
« Teil », sondern stets das Korrelat einer Welt.? Die endliche Person
ist das Korrelat des Mikrokosmos ; Gott ist das Korrelat des Makro-
kosmos. 1 Der Leib gehort nicht zur Personssphidre und Aktsphire,
sondern zur Gegenstandssphdre. ' Das Ich ist keine Person. Auch der
Mensch qua Mensch bestimmte nie den Umkreis der Wesen, die fiir
Personen galten.® Erst auf einer bestimmten Stufe menschlicher
Existenz findet der Personbegriff Anwendung.!® Jede Person ist ein
Geist. Die Person des Menschen ist ein Geist, dem ein Leib beigegeben
ist. Die auBerweltlichen Sinneinheiten, die leiblichen Sinneinheiten,
die psychischen Sinneinheiten haben eine geistige Sinn- und Akteinheit,
die man Person nennt, iber sich. Sie sind aufeinander hingeordnet.
Auf keine Weise aber darf man den Geist (Person) und seine
Tatigkeiten durch die Umwelt oder den Leib oder das Psychische
bedingt sein lassen oder erkliren wollen. Geist kann nur entziindet
werden an Geist, an héherem Geist, in letzter Linie am gottlichen Geist.

'A.a. O.397. .2 A.a. 0. 308. 3 A, a. O. 399. 4 A. a. O. 400.
> A, a. O. 400. 6 A. a. 0. g02. 7 A a. O. 407.

8 A, a. 0. 408. 9 A, a. O. 408. 10°A, a, O. 411, 412.

1A, a. 0. 413. 12 A. a. O. 4095. BA, a. O. 496.



Thomas von Aquin oder Max Scheler 271

Daher die ungeheure Bedeutung der Vorbildwirksamkeit im guten und
im bosen Sinne. Das Vorbild ist seinem Gehalt nach ein strukturierter
Wertverhalt in der Einheitsform der Personeinheit, eine strukturierte
Sowertigkeit in Personform. !

Aus diesen angefithrten Stellen ergibt sich zur Evidenz, dafl auch
in der Auffassung Schelers der Mensch ein Doppelwesen ist. Freilich
faBt er dieses Doppelwesen nicht auf wie Plato, auch nicht wie Descartes,
am allerwenigsten wie Kant. Aber das dndert nichts an der Tatsache,
daB auch in den Augen Schelers der Mensch in zwei Wesen gespalten
wird. Das eine hei3t Person, das andere Ich, zuweilen auch Mensch.
Der Faden, an dem Plato, Descartes, Kant gesponnen haben, ist hier
wieder aufgenommen. Es ist eine andere Nummer. Der Faden ist
der gleiche. Der konkrete Mensch ist — nach Scheler — ein individueller
Geist und ein individueller Leib mit einer Leibseele. Der Geist ist
eine abgeschlossene, vollstindig fiir sich bestehende Einheit — der
Leib und seine Seele ist wieder eine andere fiir sich bestehende Einheit.
Diese beiden Einheiten sind durch die Korrespondenz der Sinn-verhilt-
nisse und durch die Tétigkeiten aufeinander bezogen. Das Sein der
Person geht ganz im Wertsein auf. Fiir die Person wenigstens gilt
der Satz : bonum est prius quam eus et verum. Es ist mir nicht méglich,
Scheler anders zu verstehen.

An Stelle eines Beweises finde ich nur den Hinweis auf die
sogenannte «phinomenologische Erfahrung». Scheler sieht den Zu-
sammenhang zwischen Geist und Leib ganz «klar». Die Tatsache
liegt «evident » vor ihm. Wer es nicht sicht, der reibe sein Auge,
namentlich das sittliche Auge einmal tiichtig aus.' Dann — hofft
Scheler — werde .er schon auch sehen, was er sieht.

Demgegeniiber kann nicht laut und kriftig genug betont werden,
daB Thomas von Aquin (im Anschlusse an Aristoteles) seine Philosophie
des Menschen auch auf eine Tatsache aufbaut und zwar auf eine Tat-
sache, deren Anschauung allen Menschen aller Zeiten sehr geldufig
sein muf} (wie die Ausdrucksweise und die Sprachlehre aller Vélker
beweisen) und deren Erlebnis ganz sicher zu den Grunderlebnissen
zihlt, die Tatsache namlich : Ich bin ein und dieselbe Substanz, ein
und derselbe Mensch, ein und dieselbe Person, die ist, die lebt, die
sinnt und tatig ist, die denkt und will und plant und fithlt und liebt
und geistig schaut. Uberall da, wo der Blick durch kein «gelehrtes »

1 A a. O, 602,



272 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Vorurteil gehemmt ist, wird diese Tatsache erkannt und anerkannt.
Diese Tatsache aber kann — lehrt Thomas — nur dadurch erklirt
werden, dall der geistige und nicht geistige Teil des Menschen eine
Natur ausmachen. Die Einheit der menschlichen Natur ist wiederum
nur denkbar, wenn die Zweiheit der Prinzipien im Menschen als sub-
stanzielle Potenz und substanzieller Akt, als Materie und Form
betrachtet werden. ! '

Eine Zweiheit ist nun einmal da. Das Geistige 148t sich nicht
auf Ungeistiges und das Ungeistige nicht auf das Geistige zurtickfithren.
Und eine Eimnheit ist auch da und zwar eine substanzielle Einheit.
Das ist eine Tatsache.

Die substanzielle Einheit in der substanziellen Zweiheit des
Menschen philosophisch evident zu machen, ist die Hauptaufgabe
einer philosophischen Erkenntnis des Menschen. Je unbefangener
die Tatsache ins Auge gefalit wird, um so schirfer 148t sich das Problem
stellen und je schéarfer das Problem gestellt ist, um so griindlicher
kann die Losung ausfallen. Scheler scheint die Tatsache nicht zu
sehen. Er geht darum am Problem vorbei. Die Gereiztheit aber,
die sich bei ihm bemerkbar macht, so oft ihn die Rede auf die Seelen-
substanz fithrt, zeigt wohl seine Abneigung gegen die Scholastik,
beweist aber nichts gegen sie.

Die teilweise (subjektive) Unabhingigkeit, die teilweise (objektive)
Abhingigkeit des sittlichen Erkennens und Wollens von dem, was
die Sinne bieten und die Leidenschaften begehren und die korperlichen
Zustinde an Lust bezw. Unlust mit sich bringen ?; dann die Ent-
wicklungsbediirftigkeit und unbegrenzte Entwicklungsfihigkeit des
Menschen in geistig-sittlicher Beziehung 3 ; ferner die Schwierigkeiten
des Menschen, sich mit Gott und seinem eigenen Inneren abzugeben
und das dringende Bediirfnis, gerade in diesen beiden Angelegenheiten
keine Unklarheit bestehen zu lassen ¢; endlich die Tatsache, dal}
der Mensch seine Vollgiite und Vollwirklichkeit nur in Gemeinschaft
mit Seinesgleichen erreichen kann 8, fordern doch eine Erklirung.
Thomas von Aquin erblickt den tiefsten Grund fiir alle diese « Gegeben-

11III q. za. 1 ad 2um; I q. 76 a. 1; S. ¢. Gent. IT c. 57 und c. 71;
Qd., De spirit. creat. a. 2 ; De anima, a. 9.

*1q. 75 a. 1und a. 2 cund ad 3um; S. c. Gent. IT c. 49 und c. 50.

81 q. 85 a. 3; in III. De anima, I. 104.

% S. ¢, Gent. III c. 111, 112, 113. In diesen drei Kapiteln stellt Thomas
die sittliche Autonomie und Autotelie des Menschen auf klassische Weise dar.

3 S. c. Gent. III c. 129 und III c. 1E%,



Thomas von Aquin oder Max Scheler 273

heiten » (um mit Scheler zu sprechen) in der angegebenen Eigenart
der menschlichen Person.

Dall neben der Erkenntnis Gottes durch den Glauben eine
instinktiv-natiirliche und philosophisch-demonstrative Gotteserkenntnis
notwendig sei, begriindet Thomas durch die Eigenart der menschlichen
Person. !

Der Glaube ist im strengsten Sinne tibernatiirlich. Die Offenbarung
lehrt das. Er ist aber zugleich sehr naturgemdf. Der hl. Thomas
deckt sowohl die Mdglichkeit eines echt iibernatiirlichen Glaubens als
auch seine Naturgemdfheit in der Eigenart der menschlichen Person auf. 2

Der Glaube ist Auktoritdtsglaube. Das Evangelium bezeugt es.
Der hl. Thomas aber findet zudem, dafl der Eigenart der menschlichen
Person nur ein Auktorititsglaube entspreche. 3

Die unermefliche Bedeutung der Vorbildwirksamkeit liegt vor aller
Augen als Tatsache. Thomas zeigt iiberdies, warum das so sei. Und er
weist auf die Eigenart der menschlichen Person hin.* Die Eigenart
der menschlichen Person aber liegt darin, daB die menschliche Person
aus einer substanziellen Pofenz und einem substanziellen A%f besteht.
Scheler kennt nur einen Akt, aber keine Potenz.

Es bleibt also dabei. Die tiefste Wurzel aller Gegensitze zwischen
Thomas und Scheler liegt in der verschiedenen Beurteilung der Person
bezw. des Geistes.

Ist die geistige Seele des Menschen ein substanzieller Akt in einer
substanziellen Potenz oder nicht ? Das ist die Frage. IThre Losung ist
entscheidend auch fiir den jeweiligen Charakter der Vorbildethik.
Hier scheiden sich die Geister.

Es ist schade, daB sich Scheler in diesem Punkte von der modernen
Philosophie, die er doch in ihrer Unzuldnglichkeit so klar durchschaute,
nicht frei zu machen wulte.

Sein Zentralsatz : « Personwert ist hoher als aller Sach-Organi-
sations-Gemeinschaftswert » 3 findet seine strahlend klare Evidenz nur
im thomistischen Personbegriff. Schelers Personbegriff verdunkelt die
Wahrheit dieses Satzes durch seine Ubertreibungen.

S. c. Gent. III c. 38 und c. 39.

S.c. Gent. IIT ¢c. 40 und c. 57; I q. 12 a. 1.

S. ¢. Gent. IIT c. 118, lib. IV. c. 54.

Qd., De veritate, q. 3 a. I ; S. c. Gent. IV c. 34.
A. a. O., Vorwort zur 2. Aufl., xiI,

L

Divus Thomas. 8



274 Thomas von Aquin oder Max Scheler

Der Thomist schopft aus Schelers Ethik kostbare Anregungen ;
als Ganzes aber mul} er seine Ethik abweisen.

Scheler ist groBartig im Niederreien moderner Irrtiimer; im
Aufbauen ist er weniger gliicklich.

An Schelers Ethik werden sich viele wieder aufrichten. Ohne
Zweifel. Sie wird aber voraussichtlich auch viel Verwirrung anrichten.

Der Scharfsinn, mit dem Scheler die moderne Ethik bis in ihre
letzten Schlupfwinkel verfolgt, ist bewunderungswiirdig ; aber er setzt
doch der modernen Einseitigkeit eine andere, von der Kirche ldangst
verurteilte Einseitigkeit entgegen.

Schelers Ethik ist auf den ersten Blick ein wunderschéner Apfel :
aber drinnen sitzt ein bdéser Wurm.



	Thomas von Aquin oder Max Scheler : Ethik der Vorbilder

