Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Die wissenschaftliche Persodnlichkeit des hl. Thomas von Aquin
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762811

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die
wissenschaftliche Personlichkeit
des hl. Thomas von Aquin.

Von G. M. MANSER O. P.

Unice Veritatis amafor.
(LEO XIII. Enc. « Aet. Patris »,

Unter den bildlichen Darstellungen des hl. Thomas ist jene mit
der brennenden Sonne auf der Brust eine der verbreitetsten. Die
strahlende Sonne ist das Bild der Wahrheit.

Das Kausalverhiltnis zwischen dem Philosophen und seiner
Philosophie — oder iiberhaupt zwischen Urheber und Werk — gestattet
gegenseitige Schliisse von dem einen auf das andere, von der Person
auf das Werk und von dem Werke auf die Person.

Das berechtigt auch zur Unterscheidung einer doppelten Charakie-
vistik, einer persomlichen und einer doktrindgren, die beide ebenfalls
wieder ursdchlich einander bedingen und ergénzen. Die erstere sucht
nach dem personlichen Geprige, aus dem ein System hervorgegangen,
fahndet also nach dem tiefsten seelischen Grundzuge, aus dem das
persénliche schopferische Arbeiten und Schaffen hervorging, sich
erklirt: und in seiner mannigfaltigen Vielheit und Vielgestaltigkeit
ein mehr oder weniger einheitliches Bild der schopferischen Personlich-
keit selbst zum Ausdrucke bringt. Die letztere charakterisiert das
System selbst durch lehrinhaltliche Momente, grundlegende Lehrpunkte
aufzeigend, welche das System in seiner Eigenart ndher bestimmen,
von andern unterscheiden und seiner lehrinhaltlichen Vielgestaltigkeit
ein einheitliches Gepridge geben. Auf den Aquinaten angewandt,
denken wir hier an die persénliche Charakteristilk.

Der Versuch, die wissenschaftliche Individualitit des hl. Thomas
naher zu charakterisieren, ist nicht neu und nicht leicht. In Thomas



Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin 219

tritt uns duBerlich nicht jene gewaltige Individualitit entgegen, die
wir in Albert d. Gr. kennen, der als Lehrer, Ordensleiter, Bischof,
Kreuzprediger, Friedensbote der Hadernden, mit kraftvoller Hand
in die groBen &duBeren Ereignisse des 13. Jahrhunderts hineingrzift
und mit Bonaventura unter allen groBen Scholastikern duBerlich am
meisten hervortritt. Thomas ist, neben der Erfiillung seiner Pflichten
als Ordensmann, awusschlieflich der Mann der Waissenchaft, fiir die er
arbeitet, lebt und vollig sich opfert und jung, durch eine riesige
Tatigkeit aufgerieben, stirbt. Seine Personlichkeit tritt im 6ffentlichen
Leben nur da hervor, wo die Wissenschaft es fordert. Auch vermochte
kein zeitgenossischer Biograph das tiefere und tiefste Geheimnis seines
merkwiirdigen inneren Seelenlebens wiirdig, allseitiger und feinsinnig
genug darzustellen. Seine Werke sind, wie Grabmann richtig gesagt, !
die wichtigste und zuverldssigste Quelle fiir die Zeichnung seines
Seelenbildes. Gerade in seinen Werken tritt aber alles Persénliche
ganz zuriick, mehr als bei seinen groflen Zeitgenossen. Wie interessant
verstand es Albert, personliche Reflexionen und Reminiszenzen in
seine naturwissenschaftlichen Werke zu wverflechten. «Das und das
hab ich dort gesehen », «ich selbst habe es mit eigenen Augen gesehen »
oder «so und so wurde mir jenes Ereignis erzihlt », sind seine hiufigen
Bemerkungen. Bei Thomas nichts von dem. Umsonst suchen wir bei
ihm jenes erhabene, gefiihlergreifende Wesen, das die gottinnige Seele
Bonaventuras in ihre Werke verwoben. Thomas bleibt in seinen
streng wissenschaftlichen Werken #rocken, schlicht, prizis, ohne Schmuck,
fast kalt, wie die hochsten Schneefirnen, die, fern vom Wandel der
Jahreszeiten, ewig unverdnderlich erscheinen. Die eminent polemische,
niederreiBende Tendenz des Duns Skotus brachte es mit sich, daB
auch bei ihm das Personliche viel stirker in den Vordergrund trat.
Noch fremder ist dem Aquinaten das unzufriedene, verdrieBliche,
pessimistische Wesen Roger Bacon’s, mit dem dieser fast alle Zeit-
genossen — seine Ordensbriider nicht ausgenommen — heruntermacht,
um sich selbst mehr hervorzustreichen. Den Ausdruck persénlicher
Gefiihle und Stimmungen findet man bei Thomas selten, auler in seinen
Briefen, wo er mit viel Liebenswiirdigkeit auf die an ihn gestellten
wissenschaftlichen Fragen antwortet. Und doch besall er Gemiit.
Das Fronleichnamsoffizium beweist es. Aber in seinen eigentlich
wissenschaftlichen Erorterungen schweigt es. .Nicht einmal Gebete

1 Thomas von Aquin 4, Késel’'sche Buchhandlung, 1920, p- 22.



220 Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin

hat er in dieselben verflochten, was doch in jenen Zeiten vielfach,
sogar bei Arabern, geschah. Unter diesem Gesichtgpunkte ist seine
Arbeitsweise und sein System das Unpersinlichste des ganzen 13. Saecu-
lums und tragt nur dadurch eine personliche Eigenart an sich, daBl es
alles Individuell-Personliche vermeidet, um alles der Erkenntnis und
Konzentration auf die Wahrheit, dem Wissen zum Opfer zu bringen.
Hierin ist Thomas der Typ des streng wissenschaftlichen Betriebes.
Wie das Verdnderlich-Singuldre in seiner Erkenntnislehre dem All-
gemein-Notwendigen weichen mufl, so soll im Wissenschaftsbetriebe
das Personlich-Veranderliche des Forschers dem Wissen véllig zum
Opfer fallen. Wo lag die tiefere Wurzel dieser erhabenen, selbstlosesten
Auffassung der Wissenschaft ? In seiner ergreifenden Liebe zur Wahr-
heit, vor der seines Erachtens alles Augenblickliche, Verinderlich-
Vergiangliche, alles Armselig-Menschliche weichen sollte. Mit unver-
gleichlicher Feinheit und Tiefe hat Leo XIII. diesen Grundzug seines
personlichen Wesens mit den Worten markiert : « Unice veritatis
amator » ! Nicht umsonst hat er kaum {iiber einen Gegenstand so oft
und so Tiefes geschrieben wie de Veritate. Hat er nicht in seiner tief-
simnigen Summa contra Gentiles I. c. 2, die Aufgabe des wahrheit-
suchenden Weisen ausdriicklich zu seiner Lebensaufgabe gemacht ?
« Ut enim verbis Hilarii utar, ego hoc vel praecipuum vitae meae
officium debere me Deo conscius sum, ut eum omnis sermo meus et
sensus loquatur.» Die Wahrheit war sein Lieblingsgegenstand, weil
alles umfassend und alles wert. Damit wiirde jene Anekdote stimmen,
die sein Biograph W. Tocco iiberliefert, er hitte an der Tafel Konig
Ludwigs von Frankreich, versenkt in die Spekulation der Wahrheit,
sich so weit vergessen, daB er, plotzlich auf den Tisch klopfend, ausrief :
« Jetzt hab’ ich einen entscheidenden Beweis gegen die Manichder ! »
Auch jene andere Erzihlung, die sogar in seinen Heiligsprechungs-
akten Aufnahme fand, er hitte eines Tages erklart : « Lieber als die
ganze Stadt Paris wollte ich die Homilien des hl. Chrysostomus zu
Matthaeus », stimmt zu dieser Psyche. Angekiindigt aber hat sich
jene Glutliebe zur Wahrheit schon in dem kleinen Benediktinerschiiler
zu Monte Cassino, in seiner fiir einen kaum zehnjihrigen Knaben
unbegreiflichen Frage, die er eines Tages plotzlich stellte : « Sag’ mir,
was ist Gott ? »

Da haben wir’s ! Sie stempeln Thomas von Aquin zu einem
Intellektualisten! So mag der eine und andere Leser mir einwenden !
Nicht so! Intellektualismus und Voluntarismus sind Extreme, die



Die wissenschaftli che Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin 221

einseitig das eine betonen und das andere vernachldssigen. Thomas
hat Verstand und Wille harmonisch wmiteinander verbunden, jedem in
seiner Ordnung den gebithrenden Platz und Vorrang eingerdumt.
Auf praktischem Gebiete hat der Wille tiberall auf den Erdenpilger den
dominierenden EinfluB. Eigentlich geht der erste Anstol zu jeder
menschlichen Tatigkeit, auch jene des Erkennens — motus quoad
exercitium — vom Willen aus.! Selbst die griindlichsten Kenntnisse
der Tugenden machen den Menschen noch nicht tugendhaft 2, sondern
das tugendhafte Handeln.® Den sokratisch-platonischen Satz, wie
wenn der Wille immer der richtigen Erkenntnis folgte, verwirft Thomas
energisch. ¢ Zwar wurzelt die Freiheit im Verstande. ® Aber Trager
und Ausiiber der Freiheit ist der Wille. ¢ In der unendlichen Spannkraft
des geistigen Willens, die kein gebrechlich begrenztes Einzelgut zu
bannen imstande ist, liegt die Wabhklfreiheit.” Die Herrschaft des
Willens auch iber das praktische Urteil des Verstandes begriindet
die fretie Handlung.® Damit fithrt der Wille mit seinen guten und
bosen Habitus das Szepter auf dem ganzen Gebiete des praktisch-
sittlichen Handelns. Viel eminenter ist die Stellung des Willens noch
auf dem ibernatiirlichen Gebiete der Gnade. Selbst der Glaube, formell
zwar dem Gebiete des Verstandes angehérend, kommt doch nur durch
den von der Gnade bewegten Willen zustande.® Solange der Mensch
auf Erden wandelt, steht die Liebe Gottes weit iiber der Erkenntnis
Gottes. 1© — Alles das lehrt Thomas von Aquin und er hat darnach
gelebt, denn er war ein Heiliger. Uber seine wunderbare Herzens-
reinheit, seine strenge Abtétung, seine Geduld und Seelenruhe inmitten
heftigster Diskussionen, seine Demut, die jegliche kirchliche Wiirde
ausschlug, seine kindliche Frémmigkeit, die das Studium . mit Gebet
begann und begleitete, und vor allem iiber seine herzgewinnende Giite
— Dante nannte ihn «den guten Bruder Thomas» — haben Zeit-
genossen bei seiner Kanonisation ergreifendes Zeugnis abgelegt. Fir-

1S, Th. I-IL. 9. 1; 58. 1.

2 I-II1. 58. 5 .

% J-AIL 57 15 3% 5

4 I-11. 58. =.

5 Verit., 24. 2; I-II. 17. 1; L. 83. 1.
6 1. 83. 1.

7 I-II. 10. 2; 13. 6.

8 Verit. 24. 1.

9 II-II. 1. 1-5; 2. 9; Verit. 14. I.
10 7, 82. 3; Verit. 22. 11,



222 Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl, Thomas von Aquin

wahr, Thomas war nicht ein einseitiger Intellekiualist, eine kalte, starre
Denkergestalt | Der Wille nahm bei ihm eine hervorragende Stellung
ein. ‘

Und dennoch ist die Hingabe an die Wahrheit, die Liebe zu ihr
sein tiefster Seelenzug: «Unice veritatis amator !» Der Wahrheit
und ihrer Erkenntnis und ihrem Besitze mul} sich bei ihm schlieBlich
doch alles wieder unterordnen, sogar die Liebe Gottes. Nur in dieser
harmonischen Unterordnung wird schlieBlich der ganze aristotelische
Thomas im Gegensatze zum Platonismus des 13. Jahrhunderts richtig
verstanden. An sich und absolut gemommen steht das Verum iiber dem
Bonum und daher der Verstand tiber dem Willen, denn die Erkenntnis
der Wahrheit bedeutet eine tiefere Immanenz als die Liebe des Guten !
und der tiefere Grund des Gutseins liegt im Wahrsein. 2 In Gott, den
Engeln und Menschen hat er diesen Gedanken wie eine «sacra tessera »
durchgefithrt, unerbittlich, teilweise sogar im Gegensatze zu seinem
Meister Albert d. Gr. Was das fiir den Thomismus in seinem Kampfe
gegen den modernen Voluntarismus und Relativismus, der alles
Unveranderliche in der Wissenschaft, Moral, Staatslehre, Vélkerrecht
und Soziologie {ibher Bord geworfen hat, fiir eine Bedeutung gehabt,
kommt nur jenen zum BewuBtsein, die die Geschichte vor Augen
haben. Das tiefste Wesen der gdttlichen Gliickseligkeit und jener der
Engel besteht in einer Titigkeit des Verstandes.® Die Wesenheiten
der geschaffenen Dinge haben den letzten Grund ihrer Unverdnderlich-
keit nicht im goéttlichen Willen oder seiner Macht, — denn dann wiren
sie veranderlich, sondern in den ewigen, go6ttlichen Ideen 4, die auch
die letzte Grundlage des «Mdglichen» und « Unmdoglichen » sind 5,
und der Unterscheidung von «an sich guten » und «an sich schlechien »
Handlungen sind. ¢ Jedes Geselz 7, vom ewig géttlichen Gesetze 8 herab
bis zum Naturgesetze ®, bis zu den positiv-menschlichen Gesetzen 10
ist seinem innersten Wesen nach eine Norm des Verstandes, zu der

IV. 11; Verit. 22, 11.
. 3.

2

- 12§ G & I 54.
Potentia I. 3.

I-IT. 18, 5; 19. §; 73. 2.
I-II. go. 1 u. 2.

I-I1. 93. 1.

I-I1. 94. 1.

I-I1. 95. 2.

HHEHG
= N o
A Sw @

D 0 a9 > oA W N

-
=]



Die wissenschaftliche Persdnlichkeit des hl, Thomas von Aquin 223

der Wille des Legislators erst sanktionierend hinzutritt. Alles géttliche
Wollen und Schaffen, das Thomas gern mit dem des Kiinstlers ver-
gleicht, ist vom gottlichen Wissen geleitet. ! Die Wahrheit ist auch
das hochste Ziel des Unsversums: « oportet igitur veritatem esse ultimum
finem wuniversi. »? Ihre Erkenntnis ist iberhaupt die hochste Stufe
der Lebenstitigheit. 3 Allerdings iiberragt auf Erden die Gottesliebe
die Gotteserkenntnis. Aber jenseits — hierin widerspricht Thomas
auch seinem Lehrer Albert — tritt die Erkenntnis wieder in ihre
Vorrechte ; denn das Wesen der ewigen Gliickseligkeit des Menschen
besteht in der Amnschawung der gétilichen Wahrheit *, aus welcher die
Liebe Gottes erst als Frucht hervorgeht, nach den Worten der Schrift :
« Haec est vita aeterna, ut cognoscant te Deum verum unum.»3 Die
Gotteserkenntnis ist daher das Ziel, das letzte Ziel aller menschlichen
Tatigkeiten. «Est igitur ultimus finis totius hominis et omnium
operationum et desideriorum ejus cognoscere primum verum, quod est
Deus. » 8 '

Diese tiefe, groBartige Auffassung der Wahrheit wirft Licht,
wunderbares Licht auf die thomastische Stellung zur Wissenschaft.
Gemeiniglich haben auch die Scholastiker des 12. Jahrhunderts noch
die Wissenschaft nur als ein «nditzliches Gut» — bonum utile — auf-
gefaBt, niitzlich als Mittel zu einem tugendhaften Leben. Diesen
praktischen Nutzen behilt sie bei Thomas bei. Aber es gibt unter den
Wissenschaften solche, namlich die spekulativen, die an sich erstrebens-
wert sind : «Scientiae speculativae sunt propter seipsas diligibiles » 7,
die an sich gut sind, abgesehen von jedem praktischen Zweck, die
zum. bonum honestum gehoren, weil sie dem Menschen als Menschen die
seiner vernignftigen Natur entsprechende Vollkommenheit, den Besitz der
Wahrheit geben 8, sodaBl — caeteris paribus — ein Mensch, der mehr
Wissen besitzt als ein anderer, vollkommener ist. In der jenseitigen

1 1. 14. 8; 19: 5.

A 1 A P

3 ( Intelligere vita quaedam est et perfectissimum, quod est in vita» (2.
Met, lect. 5). « Supremus et perfectus gradus vitae, qui est secundum intellectum »
(C. G. IV. 11).

4 I-11. 4. 2.

b I-IL. 3. 4.

6.C.. G, IIIL. 2s.

7 Ib.

8 ( Veritatis cognitio per se loquendo bona est» (II-IT. 167. 1). « Omnis
scientia bona est, quia est perfeciio hominis inquantum homo . ... non solum bona,

verum etiam Jonorabilis» (I. de Anima lectio I. Dasselbe Quodlibet IV. a. 16.)



224 Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Welt hangen die Grade der Glickseligkeit allerdings von der Stufe
der Caritas auf Erden ab.! Aber auch diese muB jenseits wieder
dem im lumen gloriae begriindeten goéttlichen Erkennen den héchsten
Rang abtreten.

Alles strebt schlieBlich bei Thomas zur Wahrheit und ihrem Besitz
hin. Sie erkennen, erfassen, lieben, ihr huldigen, ihr sich opfern ist
ihm hochste Gottesverehrung, weil sie an sich das héchste Gut ist,
weil sie das hochste Ziel des Menschen, des Universums, weil sie Gott
selbst und die in ihm ewig strahlende Sonne ist. Ihr galt seine ganze
und tiefste Verehrung, Liebe und Hingabe — «unice veritatis amator ! »

Aus diesem tiefsten Seelenzuge des Aquinaten : der wunderbaren
Hingabe an die Wahrheit erklaren sich eine Reihe von personlichen
Eigenschaften und Merkmalen seiner personlichen Arbeitsweise, die das
typische Gesamtgeprige seiner wissenschaftlichen Individualitiat bilden
diirften.

I. Sein unerschiitterliches Vertrauen auf die Wahrheit. Merk-
wiirdig | Kein groBer Geist, weder einer unter den Weisen der alten Zeit,
noch die Erfinder der Neuzeit, die Kepler, Newton, Pasteur, kennen
den Zweifel an der Moglichkeit jeder menschlichen Erkenntnis. Wie
dem hl. Thomas, so war auch jenen der Umstand, daBl wir iiberhaupt
die Frage : erkennen wir etwas ?, d. h. nach der Tatsache des Denkens
stellen konnen, der schlagendste Beweis gegen den seichten Skeptizismus.
Noch unsinniger schien es ihnen, die Erkenntnisméglichkeit beweisen
zu wollen, da der Beweis die Moglichkeit schon voraussetzt. Auch
kann sich die Hauptschwierigkeit des menschlichen Wissens nicht auf
die ersten Prinzipien beziehen, sondern auf das, was nachher folgt ; denn
wie es leicht ist, die Tiire des Hauses zu finden, schwer aber zu wissen,
was drin ist, so sind die ersten Prinzipien, das Tor der Wissenschaft,
leicht erkennbar, schwieriger aber, was nachher folgt. 2 Ubrigens, wer
alles beweisen wollte, auch die ersten Prinzipien, wiirde wieder nichts
beweisen, da alle Beweise auf ihnen beruhen, es wire ein procedere
in infinitum. ® Dagegen ist Thomas ganz einverstanden, bei den
einzelnen zu beweisenden Fragen den hypothetischen Zweifel anzu-
wenden. ¢ Er hat damit mit Aristoteles den spidteren Cartesius anti-
zipiert, aber nur in dem, was berechtigt war.

I. 12, 6.

In Met. 1. II. lect. 1.
In Met. 1. IV. lect. 2.
In Met, 1. II. lect. 1.

o S



Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin 225

2. Im Lichte seiner Hingabe an die Wahrheit erklirt sich der
merkwiirdige wissenschaftliche Ernst seiner Uberzeugung. Nicht blo
die Person und seine Stimmungen treten in seiner Forschung vor dem
Wahrheitsprobleme vollig zuriick. Ihm sind jene Awswiichse, welche
die spitere Scholastik in so argen Verruf gebracht, fremd, Formen-
reiterer, vielfach lacherliche, spitzfindige, nichtssagende Distinktionen,
die wirkliche, sachliche Schwierigkeiten nur verschleiern, statt sie zu
lésen. AuBerordentlich vorsichtig wertet er die Argumente. Sind die
Beweise seines Erachtens « pro » und « contra » gleich stark, so bezeichnet
er sie als solche, z. B. «fiir » und « gegen » die Moglichkeit einer ewigen
Welt 1, immer mit derselben zuweilen fast ermiidenden Trockenheit
und Monotonie, das Bild seiner merkwiirdigen inneren Seelenruhe und
Seelenharmonie. Der Protestant Lécultre bemerkt zu dieser Trocken-
heit, «seécheresse » und Eintonigkeit : « Mais son immense sérieux,
son inébranlable puissance de conviction, son entiére consécration
a une ceuvre aussi ingrate, gagnent le cceur malgré tout.» 2

3. Allmihlich sind auch die Modernen Thomas gegeniiber gerechter
geworden. Harnack schreibt ihm eine erstaunliche Energie des Denkens
zu.® Die geniale Naturanlage, welche die Liebe zur Wahrheit ent-
flammte und jene selbstlose unausgesetzte Pflege der Wissenschaft,
gaben Thomas eine Denktiefe, worin er Albert iiberragt, die, wie
Eucken gesagt, iiberall und iiberall auf einem warum beharrt 4, und
die ihm keiner abgesprochen, der ithn nédher gekannt. Er ist ein uner-
miidlicher Sucher nach neuen Griinden und neuen Gesichispunkten
und Beweisquellen, reiht dann Beobachtung an Beobachtung, Beweis-
glied an Beweisglied, erorternd, erkldarend, prézisierend und distin-
guierend und ausscheidend, um schlieBlich die Resultate in einer
Synthese zu verbinden, die den uniibertrefflichen Meister zeigt. Man
hat diese thomistische « Synthese» oft bewundert, diesen Geist der
«merveilleuse ordonnance », wie Gilson — er ist kein Scholastiker —
ihn genannt. 5 Er ist die Frucht der Tiefe und Penetration der einzelnen
Probleme und ihres Zusammenhanges. Wie ein ruhiger, majestétischer
Strom hewegt sich seine Spekulation dahin und diese Ruhe téuscht

1. 46. :
Essai sur la Psychologie des actions humaines d’aprés les systémes d’Aristote
et de S. Thomas d’Aquin. Lausanne 1883. p. 13.
3 Dogmengesch. III. p. 3z20. ‘
4 Die Philosophie des Thomas von Aquin und die Kultur der Neuzeit. p. 24.
5 Le Thomisme. Introduction au systéme de S. Thomas d’Aquin. 1920.
P. 5 u. 33.

Divus Thomas. V5

I ol



226 Die wissenschaftliche Personlichkeit de s hl. Thomas von Aquin

anfanglich fast iiber die Tiefe hinweg. Aber diese Tiefe kommt uns
dann zum klaren BewuBtsein, wenn wir in einer schwierigen Streitfrage,
nachdem wir andere Ansichten und die Kommentare gelesen, schlieBlich
'zu Thomas, zu seinem Texte, seiner Erfassung des Problems, seiner
Prizision, seiner Klarheit und Vorsicht zuriickkehren. Der beste
Beweis seiner Geistesschirfe! Sie drang vor, diese Geistesschirfe,
wie Jourdain treffend sagt?!, «bis zu den tiefsten Glaubensgeheimnissen
und doch ohne die prinzipiellen Grenzen zu durchbrechen ». «Es ist
kein Wunder, bemerkt der Protestant Landerer, dafl dieses merkwiirdige
Gemisch von Tiefe und Genauigkeit und diese enthusiastische Anhing-
lichkeit an das katholische Dogma und die Philosophie aus Thomas,
trotz leichter voriibergehender Gegner, einen der gréBten Lehrer des
Katholizismus machten. » 2

4. Thomas hat tatsdchlich zwei Dinge vereinigt, die vielen unver-
einbar erscheinen : eine unverbriichliche Treue zur Kirche und daneben
eine grofe Furchtlosigkeit auf dem Gebiete des wissenschaftlichen
Forschens. Und beide waren Friichte seiner riickhaltslosesten Hingahe
an die Wahrheit. Leitend war fiir ithn der Satz, daf die Wahrheit der
Wahrheit nicht widersprechen kann und infolgedessen zwischen Vernunft
und Offenbarung, deren gemeinsamer Urheber Gott ist, ein Widerspruch
iiberhaupt nicht denkbar ist. # Wie erhaben in seinen Augen die Offen-
barung iiber der Vernunft steht, zeigt er in jenem Ausspruche : daf
ein einfiltig altes Weiblein, « vetula » durch die Offenbarung von Gott
und den Heilsmitteln mehr wisse als der scharfsinnigste heidnische
Philosoph vor Christus. ¢+ Die Hiiterin aber des géttlichen Depositums
ist die von Christus auf Petrus gegriindete Kirche 5, deren Haupt als
Petri Nachfolger der #dmische Papst ist. ¢ Daher jene enthusiastische
Anhanglichkeit an Kirche und Papst, von der Landerer oben gesprochen.
Und mit welch feiner, tiefer Lebenskenntnis hat er die moralische
Notwendigkeit der Offenbarung fiir die natiirliche Erkenntnisovdnung
betont ! Auch die natiirlichen Wahrheiten wiirden ohne Offenbarung
nur von wenigen, nach langer Zeit und nicht ohne Beimischung von
Irrtiimern in ihrem Zusammenhange erkannt.? Uberall ist es die

La philosophie de S. Thomas d’Aquin. Paris 1858, I. 172 f.
Vgl. Herzog, Realencyclopaedie « Schol. Theologie ».

C. G."IV. 7.

In symbolum apostolicum. c. 1.

II-II. 88. 12; In symbol. apost. c. 12.

C. G. IV. 76; II-IL 8g. 9 ad 3.

C. G. 1. 4.

SR

R BT~ B -



Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin 224

glithende Hingabe an die Wahrheit, die den Aquinaten so unverbriich-
lich treu an die Seite der Kirche und des Papsttums stellt.

Und trotzdem dann auf der andern Seite wieder jene Furchtlosig-
keit bei der philosophischen Forschungsarbert. Mit welcher Entschieden-
heit betont er die prinzipielle Selbstandigkeit der Philosophie! Sie hat
ihre eigenen Prinzipien, die nicht von der Offenbarung abhangen. !
Mit welcher Zahigkeit hat er 1270 in Paris gegen seine Kollegen an der
theologischen Fakultit und selbst gegen den Bischof Stephan Tempier
die Einzigkeit dev substanziellen I'orm im Menschen verteidigt! Er kennt
die Gefahren des wissenschaftlichen Studiums : Hochmut, Gottvergessen-
heit, Mifibrauch zur Siinde, Storung der Frommigkeit?, Gefahren, auf
die die Gegner des Studiums im 12. Jahrhundert und frither immer
hingewiesen hatten. Aber, erklirt er ruhig, das alles ist doch nur
per accidens, und darf nicht abhalten, die Wahrheit zu erforschen.
Sehr fein und klug bemerkt er weiter : « Man darf nichts hehaupten,
was dem Glauben widerstreht. Man darf aber auch nicht all das,
was man fiur wahr und richﬁg hilt, ohne weiteres als Glaubenswahrheit
hinstellen, obwohl es kein Dogma ist. Denn die Wahrheit unseres
Glaubens wird bei den Ungldubigen zum Gespotte, wenn ein mit den
notigen wissenschaftlichen Kenntnissen nicht ausgestatteter Katholik
etwas fiir ein Dogma ausgibt, was in Wirklichkeit keines ist, und gar
im Lichte einer streng wissenschaftlichen Priifung sich als Irrtum
erweist. ® Den schlagendsten Beweis, wie ihm die Wahrheit iiber alles
ging und er in ihrem Interesse keine Furcht und keine Schranken
kannte, gibt er uns in seinem Kommentare zu Job. 4 Dort stellt er die
Frage, ob jener bekannte Disput Jobs mit Gott nicht Gottes Wiirde
gegeniiber unschicklich war. Kurz und biindig antwortet er: Die
Wahrheit kennt keine persénlichen Riicksichten ; wer daher die Wahr-
heit spricht, ist unbesieglich, gleichviel mit wem er es zu tun hat.
« Sed considerandum est, quod veritas ex diversitate personarum non
variatur ; unde cum aliquis veritatem loquitur, vinct non potest, cum
quocumque disputet.» Das ist thomistische Sprache !

5. Thomas hat schon zu seinen Lebzeiten viele Gegner gehabt :
links die Averroisten, rechts die Platoniker, zu denen anfangs der
grofere Teil seiner eigenen Ordensbriider gehorte. Die experimentelle

I 1. 6.

II-1I. 167. 1. C. G. 1. 7o0.
Pot. 4. 1.

c. 13. lect, 2.

= W W



228 Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Richtung unter Roger Bacon’s Fiihrung war ihm noch weniger hold.
Dabei fithrte er mit Albert und Bonaventura den Kampf gegen die
Gegner der Bettelorden, die zeitweilig an der Pariser Hochschule,
von Wilhelm von St. Amour angefiihrt, einen auBerordentlich gefahr-
drohenden EinfluBl ausiibten. In all diesen Polemiken gegen {friithere
und zeitgenﬁss'ische Gegner offenbart der Aquinate ein edles, ritter-
liches Wesen. Auch das erhilt die lichtvollste Erklirung in seiner
ganzen, einzigen Hingabe an die Wahrheit. Frohschammer hat ihm
zwar « Verketzerungssucht » vorgeworfen.* Dagegen bemerkt Eucken —
gewill kein Anhinger des Aquinaten : « In ‘Wahrheit .... stiinde es
mit der gegenseitigen Verstindigung der Denker besser, wenn alle
mit ihren Gegnern verfithren, wie Thomas verfihrt.» Und derselbe
fahrt dann weiter : « Gerne erdffnet er die Erorterungen von Streitfragen
mit einer ruhigen Entwicklung der gegnerischen These samt ihren
Griinden und Stiitzen. Steigen dann Bedenken auf und rechtfertigt
sich die Wendung zur eigenen Uberzeugung, so geschieht das ohne
Beschwoérung von Leidenschaften, ohne Aufbieten gehassiger Bezeich-
nungen. » 2

In der Tat gilt auch hier sein Grundsatz : die Sache muf sprechen,
nicht die Person.» Er kennt die gegnerischen Ansichten, gibt sie mit
einer skrupulésen Prazision wieder, oft wortlich, ohne aber den Namen
zu nennen, z. B. bei Anselms ontologischem Gottesbeweis. Er wiirdigt
ihre Griinde, wigt ruhig ab, hebt hervor, was richtig ist ; wenn méglich,
interpretiert er sie milde in seinem Sinne, z. B. Aristoteles, Augustin,
Pseudo-Dionysius — hierin ging er wohl dann und wann zu weit.
MuB er sie bekdmpfen, so geschieht es mit Griinden ohne personliche
Invektiven. Zeitgendssische Gegner nennt er selten. Wo Gegner aber
Glaube und Sitte gefiahrden, findet er ihnen gegeniiber auch ernste,
warnende Worte, aber immer mit viel Bescheidenheit ausgesprochen.
So schlieBt er den berithmten Traktat gegen die Sigerisch-Averroistische
Partei mit den Worten : «Si quis autem gloriabundus de falsi nominis
scientia velit contra haec quae scripsimus, aliquid dicere, non loquatur
in angulis, nec coram pueris, qui nesciunt de causis arduis judicare ;
sed contra hoc scriptum scribat, si audet et inveniet non solum me,
qui aliorum sum minimus, sed multos alios, qui veritatis sunt cultores,
per quos ejus errori resistetur vel ignorantiae consuletur.»?® — Hart

! Thomas von Aquin. p. 504.
® Die Philosophie des Thomas von Aquin und die Kultur der Neuzeit. p. 2-3.
3 De unitate intellectus. c. 7



Die wissenschaftliche Persénlichkeit des hl. Thomas von Aquin 229

bedrdangte Mitbriider, auch wenn sie nicht einmal zu seiner Geistes-
richtung gehorten, suchte er zu schiitzen und deckte sie mit seiner
wissenschaftlichen Autoritit. So verteidigte er seinen Mitbruder
Petrus von Tarentaise —— den spiiteren Papst Innocenz V. — der beim
Ordensgeneral wegen angeblich gefdhrlichen Sitzen eingeklagt war,
mit einer eigenen Schrift. ! Thomas war kein Hetzer und Verfolger !
Cousin schrieb ihm das Héchstmall von Gerechtigkeitssinn und gesundem
Urteil zu : «la plus haute mesure de justesse et de 1’équilibre ». 2

6. Wir beabsichtigen nicht, hier die Stellung des hl. Thomas zu
seinen Vorgingern eingehender. darzustellen. An seinen angeblichen
« Sklavensinn » und « Servilismus », den Historiker, wie Brucker, Tiede-
mann, Tennemann, Buhle und Prantl, den Anschwirzungen der
Renaissance folgend, ihm andichteten, glaubt heutzutage kein ernster
Kritiker mehr. Dem haben denn auch gerechter denkende Protestanten,
wie Leibniz, Ritter, Harnack und Eucken entschieden widersprochen.
Der Nachweis ist erbringbar, dal Thomas nicht bloB vielfach direkt
und indirekt Stellung genommen hat gegen Aristoteles, Averroés,
Avicenna, Avicebron, sondern auch gegen die von ihm hochverehrten
Autoritdten : Augustin, Pseudo-Dionysius, Damascenus und selbst
gegen seinen Lehrer Albert d. Gr. Der Umstand, dal er in den wissen-
schaftlichen Kdmpfen des 13. Jahrhunderts zeitweilig fast wie allein
und vereinsamt dastand, besagt genug.

Aber eines wollten wir hier betonen, dall die Grumdsdiize, die er
iiber das Verhéltnis zu fritheren Forschern aufgestellt hat, kerngesund
sind und da} auch sie nur im Lichte seiner ganzen, einzigen Hingabe
an die Wahrheit richtig und tiefer verstanden werden konnen.

I. Weder von Liebe noch von Abneigung diirfen wir uns, so lehrt
er, bei der Beurteilung von Meinungen beeinflussen lassen, sondern
einzig und allein von der Wahrheit. *

I1. Wie der Richter beide Parteien héren mufl, so wird auch der
Philosoph in der Bildung eines abschlieBenden Urteils leichter tun,
wenn er die Meinungen und Zweifel verschiedener Autoren kennt.*

II1. Aus zwei Griinden sollen wir « — necesse est — » die Ansichten
fritherer Philosophen, gleichviel wer sie seien, heranziehen : erstens,

1 Resp. ad Fr. Joh. Vercellensem Generalem Mag.

2 Vgl. De Groot, - S. Thomas d’Aquin, philosophe. Discours inaugurale
a 1'Université d’Amsterdam. p. 7.

3 In XII. Met. lect. 9.

4 In III. Met. lect. 1.



230 Die wissenschaftliche Persénlichkeit des hl. Thomas von Aquin

weill wir von ihnen das, was sie Wahres gefunden, heriibernehmen
kénnen : « primo, quia illud, quod bene dictum est, ab eis accipiemus
in adjutorium nostrum »; zweitens, damit wir das, worin sie geirrt
haben, vermeiden oder auch durch den Irrtum zur richtigen Ldsung
einer Frage leichter gelangen. Insofern haben selbst die Irrenden
Anspruch auf unsere Dankbarkeit. *

Mit solchen weitherzigen, milden, von Wahlheltshebe getragenen
Grundsitzen kann sich doch wohl auch ein Moderner abfinden, wenn
er nicht etwa voraussetzt, dall die Menschen vor ihm nichts gedacht
oder dal die Wissenschaft jeden Tag oder wenigstens jedes Jahrhundert
von Grund aus wieder ganz neu aufzubauen wire !

7. Eng verkniipft mit seiner Denktiefe und die schonste Frucht
der glithenden, alles beherrschenden Hingabe an die Wahrheit des
Aquinaten war sein wissenschaftlicher Weitblick. Die Wahrheit ist
weit und unermeflich wie Gott selbst, und wer ithr huldigt, mit der
Glut einer grofen Seele ihr sich hingibt, dem erweitert sie den Horizont
ins UnermeBliche. Weitblick offenbart Thomas unter mehreren ganz
verschiedenen Gesichtspunkten.

I. Weitblick in bezug auf das Wissen diberhaupt. Alles Wissen
hat an sich, seiner Auffassung nach, veredelnden Wert. Darauf haben
wir oben hingewiesen. In seinem tiefsinnigen Kommentar in Boéthium
de Trinitate hat er alle Disziplinen, spekulative und praktische, Kiinste
— artes — und Wissenschaften im eigentlichen Sinn, zu einer grof3en,
gewaltigen Synthese vereinigt, mit Umschreibung des Gegenstandes
der einzelnen.

II. Weitsichtig ist seine Auffassung der rein philosophischen
Wissenschaft. Auf das hat schon Friedrich Uberweg hingewiesen.
Wir kennen unter den grofen Scholastikern keinen, der dem reinen
Vernunftforschen, also dem Profanwissen, den gleichen Umfang zu-
gewiesen hdtte wie Thomas. Von Roger Bacon reden wir gar nicht,
da er traditionalistisch schlieBlich alles menschliche Wissen, auch das
experimentelle, auf die gottliche Offenbarung zuriickfithrt. Wie bei
Heinrich von Gent der philosophische Horizont sich wieder verengt,
ist bekannt. Den sehr problematischen Charakter der Naturtheologie
und Psychologie bei Duns Skotus kennt jedermann. Mit Occam ver-
schwindet die Metaphysik. Albert d. Gr. war dem Wissensbetrieb
nach universeller als Thomas, aber nicht dem Horizonte nach. Es ist
geradezu typisch, daB Albert die Notwendigkeit der creatio fiir eine

1 De Anima I. lect. z; ib. lect. 3; II. Met. lect. 1 ; III. Met. lect. I.



Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin 231

bloBe Offenbarungswahrheit hilt, Thomas ihr aber den Charakter
einer beweisbaren Vernunftwahrheit gibt : «necesse est ponere, omnia
esse a Deo creata. »?!

ITIT. Weitblick zeigt Thomas in seinen Begriffsbestimmungen. Der
Grund hiefiir liegt in seiner theozentrischen Problemauffassung. Gott
ist ebensogut die Quelle und das Ideal des Wissens, wie des Seins und,
der Vollkommenheit. Das letztere bedingt das erstere. Alles Erkennen
und Wollen, Schaffen und Wirken auf Erden, Freiheit und Notwendig-
keit haben ihr Ideal in Gott. Haufig hat man diese Universalitit
der Ideen unddBegriffe'bei Thomas einer zu weit getriebenen Abstrak-
tionstendenz, einem Flichen vor der Realitit und Mannigfaltigkeit der
Weltdinge zugeschrieben. Mit Unrecht. Dieses Urteil wurzelt in einer
Verwechslung der logischen und m taphysischen Ordnung. In Wirklich-
keit offenbart jene Universalitit der thomistischen Begriffe meta-
physische Tiefe — je tiefer, desto allgemeiner — ; es ist nicht eine
Flucht vor den realen Einzelgebilden, sondern ein Beriicksichtigen
derselben nach ihrer ganzen Erscheinungssphére, denn, um alle Einzel-
erscheinungen zu umfassen, miissen die Begriffe weit sein ; es ist daher
auch ein Beweis seiner eminent realistischen Weltanschauung und
der Riicksicht auf die Mannigfaltigkeit der Weltdinge, denn je mehr
Realgebilde unter einen Begriff gehéren, desto realer ist er selbst.

IV. Wie die Ideen, so die Prinzipien, da sie aus den ersteren sich
konstituieren. Schon PlaBmann und Jourdain betonten die Weite
der thomistischen Prinzipien. Leo XIII. wies in seinem unsterblichen
Rundschreiben « Aeterni Patris » mit den Worten darauf hin : « specu-
latus est in rerum rationibus et principiis, quae quam latissime patent. »
Liegt vielleicht in dieser weiten, gewaltigen Spannkraft, die er seinen
Prinzipien zu Grunde gelegt, der Hauptgrund, warum er fiir Jahr-
hunderte herrschenden EinfluB ausgeiibt ? Hat sie ihm nicht in
gewissem Sinn den Sieg iiber Zeit und Raum gegeben ? «Il semble »,
sagt der Protestant Lécultre, «n’y pas vivre, ne vivre a aucune €poque
et en aucun lieu déterminé.»2 Und Paulsen, der Rufer im Streite
gegen den Thomismus, schrieb von seiner Weltanschauung : « Ein
mit weitem Blick und groBem Scharfsinn durchgefiihrtes System, das
der Vernunft weiten Raum zur Betitigung 1a6t, um sie zuletzt immer
wieder an ihre Grenzen zu erinnern. » 3

LI, 45 2.
? Essai, p. 2.
3 Philosophia militans. p. 65.



232 Die wissenschaftliche Personlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Hiufig wies man — auch Pipste — auf den merkwiirdigen Umstand
hin, dal Thomas mit seiner Weltanschauung fast seherisch die nach
ithm kommenden Geisteskimpfe und Umwilzungen und Bediirfnisse
der Jahrhunderte beriicksichtigt hdtte. Wie staunte das vor der
sozialen Revolution zitternde 19. Jahrhundert, als Leo XIII. seine
weltumspannenden sozialen Prinzipien verkiindete! Was hat seine
Lehre von der einzigen substanziellen Form im Menschen fiir eine
Bedeutung fiir das christliche Dogma, die Psychologie, Soziologie
und Erziehungslehre im Kampfe gegen den alles zersetzenden und
jede Verantwortlichkeit zerstérenden modernen Aktualismus | Wie
gliicklich kam seine Ansicht von der Abstraktion aller Ideen dem,
was im modernen Empirismus eines Locke berechtigt war, zuvor !
Was vermochten wir dem heutigen Ansturm, der das Dasein jedes
gottlichen, héchsten Wesens selbst {iberall wissenschaftlich in Frage
stellt, entgegen zu halten mit einer Illuminatio divina als letzten
Erklarungsgrund unserer philosophischen Erkenntnisse ? Thomas hat
in der Tat den Stiirmen von Jahrhunderten vorgearbeitet und hierin
liegt ein Stiick seiner Genialitiit.

Seine wissenschaftliche Personlichkeit charakterisiert sich durch eine
Mehrzahl von hervorragenden typischen Merkmalen, die aber schliefflich
alle auf seine bewunderungswiirdige Hingabe an die Wahrheit, wie
auf die tiefste Grundwurzel zuriicklaufen. Er ist der Doctor Veritatis.

Das aber, was ihn iiber die Schranken des gewdhnlichen mensch-
lichen Wirkens und Einflusses weit hinaushob, ihm das Herrscher-
szepter iiber Geisterheere eines halben Jahrtausends in die Hand
driickte, war seine Geistestiefe, sein wunderbar synthetisierender Verstand,
sein erstaunlicher Weitblick. Thm, dem Geistesfithrer von Jahrhunderten,
dem treuen Sohn der Kirche Gottes, dem Heiligen am Throne Gottes,
dem wunsterblichen Kidmpen der Wahrheit, seien diese paar Zeilen
geweiht als Huldigung zum sechshundertjihrigen Jubildium seiner
Heiligsprechung !



	Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

