
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762811

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die

wissenschaftliche Persönlichkeit

des hl. Thomas von Aquin.
Von G. M. MANSER 0. P.

Unice Veritatis amator.

(LEO XIII. Enc. «Aet. Patris».

Unter den bildlichen Darstellungen des hl. Thomas ist jene mit
der brennenden Sonne auf der Brust eine der verbreitetsten. Die
strahlende Sonne ist das Bild der Wahrheit.

Das Kausalverhältnis zwischen dem Philosophen und seiner

Philosophie — oder überhaupt zwischen Urheber und Werk — gestattet
gegenseitige Schlüsse von dem einen auf das andere, von der Person
auf das Werk und von dem Werke auf die Person.

Das berechtigt auch zur Unterscheidung einer doppelten Charakteristik,

einer persönlichen und einer doktrinären, die beide ebenfalls
wieder ursächlich einander bedingen und ergänzen. Die erstere sucht
nach dem persönlichen Gepräge, aus dem ein System hervorgegangen,
fahndet also nach dem tiefsten seelischen Grundzuge, aus dem das

persönliche schöpferische Arbeiten und Schaffen hervorging, sich

erklärt und in seiner mannigfaltigen Vielheit und Vielgestaltigkeit
ein mehr oder weniger einheitliches Bild der schöpferischen Persönlichkeit

selbst zum Ausdrucke bringt. Die letztere charakterisiert das

System selbst durch lehrinhaltliche Momente, grundlegende Lehrpunkte
aufzeigend, welche das System in seiner Eigenart näher bestimmen,
von andern unterscheiden und seiner lehrinhaltlichen Vielgestaltigkeit
ein einheitliches Gepräge geben. Auf den Aquinaten angewandt,
denken wir hier an die persönliche Charakteristik.

Der Versuch, die wissenschaftliche Individualität des hl. Thomas
näher zu charakterisieren, ist nicht neu und nicht leicht. In Thomas



Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin 2ig

tritt uns äußerlich nicht jene gewaltige Individualität entgegen, die
wir in Albert d.. Gr. kennen, der als Lehrer, Ordensleiter, Bischof,
Kreuzprediger, Friedensbote der Hadernden, mit kraftvoller Hand
in die großen äußeren Ereignisse des 13. Jahrhunderts hineingreift
und mit Bonaventura unter allen großen Scholastikern äußerlich am
meisten hervortritt. Thomas ist, neben der Erfüllung seiner Pflichten
als Ordensmann, ausschließlich der Mann der Wissenchaft, für die er
arbeitet, lebt und völlig sich opfert und jung, durch eine riesige

Tätigkeit aufgerieben, stirbt. Seine Persönlichkeit tritt im öffentlichen
Leben nur da hervor, wo die Wissenschaft es fordert. Auch vermochte
kein zeitgenössischer Biograph das tiefere und tiefste Geheimnis seines

merkwürdigen inneren Seelenlebens würdig, allseitiger und feinsinnig
genug darzustellen. Seine Werke sind, wie Grabmann richtig gesagt,1
die wichtigste und zuverlässigste Quelle für die Zeichnung seines

Seelenbildes. Gerade in seinen Werken tritt aber alles Persönliche

ganz zurück, mehr als bei seinen großen Zeitgenossen. Wie interessant
verstand es Albert, persönliche Reflexionen und Reminiszenzen in
seine naturwissenschaftlichen Werke zu verflechten. « Das und das

hab ich dort gesehen », « ich selbst habe es mit eigenen Augen gesehen »

oder « so und so wurde mir jenes Ereignis erzählt », sind seine häufigen

Bemerkungen. Bei Thomas nichts von dem. Umsonst suchen wir bei

ihm jenes erhabene, gefühlergreifende Wesen, das die gottinnige -Seele

Bonaventuras in ihre Werke verwoben. Thomas bleibt in seinen

streng wissenschaftlichen Werken trocken, schlicht, präzis, ohne Schmuck,

fast kalt, wie die höchsten Schneefällen, die, fern vom Wandel der

Jahreszeiten, ewig unveränderlich erscheinen. Die eminent polemische,
niederreißende Tendenz des Duns Skotus brachte es mit sich, daß

auch bei ihm das Persönliche viel stärker in den Vordergrund trat.
Noch fremder ist dem Aquinaten das unzufriedene, verdrießliche,

pessimistische Wesen Roger Bacon's, mit dem dieser fast alle

Zeitgenossen — seine Ordensbrüder nicht ausgenommen — heruntermacht,

um sich selbst mehr hervorzustreichen. Den Ausdruck persönlicher

Gefühle und Stimmungen findet man bei Thomas selten, außer in seinen

Briefen, wo er mit viel Liebenswürdigkeit auf die an ihn gestellten
wissenschaftlichen Fragen antwortet. Und doch besaß er Gemüt.
Das Fronleichnamsoffizium beweist es. Aber in seinen eigentlich
wissenschaftlichen Erörterungen schweigt es. .Nicht einmal Gebete

1 Thomas von Aquin 4, Kösel'sche Buchhandlung, 1920, p. 22.



220 Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

hat er in dieselben verflochten, was doch in jenen Zeiten vielfach,
sogar bei Arabern, geschah. Unter diesem Gesichtspunkte ist seine

Arbeitsweise und sein System das Unpersönlichste des ganzen 13. Saecu-

lums und trägt nur dadurch eine persönliche Eigenart an sich, daß es

alles Individuell-Persönliche vermeidet, um alles der Erkenntnis und
Konzentration auf die Wahrheit, dem Wissen zum Opfer zu bringen.
Hierin ist Thomas der Typ des streng wissenschaftlichen Betriebes.

Wie das Veränderlich-Singuläre in seiner Erkenntnislehre dem

Allgemein-Notwendigen weichen muß, so soll im Wissenschaftshetriebe
das Persönlich-Veränderliche des Forschers dem Wissen völlig zum
Opfer fallen. Wo lag die tiefere Wurzel dieser erhabenen, selbstlosesten

Auffassung der Wissenschaft In seiner ergreifenden Liebe zur Wahrheit,

vor der seines Erachtens alles Augenblickliche, Veränderlich-
Vergängliche, alles Armselig-Menschliche weichen sollte. Mit
unvergleichlicher Feinheit und Tiefe hat Leo XIII. diesen Grundzug seines

persönlichen Wesens mit den Worten markiert : « Unice veritatis
amator » / Nicht umsonst hat er kaum über einen Gegenstand so oft
und so Tiefes geschrieben wie de Veritate. Hat er nicht in seiner

tiefsinnigen Summa contra Gentiles I. c. 2, die Aufgabe des

wahrheitsuchenden Weisen ausdrücklich zu seiner Lebensaufgabe gemacht
« Ut enim verbis Hilarii utar, ego hoc vel praecipuum vitae meae

officium debere me Deo conscius sum, ut eum omnis sermo meus et
sensus loquatur. » Die Wahrheit war sein Lieblingsgegenstand, weil
alles umfassend und alles wert. Damit würde jene Anekdote stimmen,
die sein Biograph W. Tocco überliefert, er hätte an der Tafel König
Ludwigs von Frankreich, versenkt in die Spekulation der Wahrheit,
sich so weit vergessen, daß er, plötzlich auf den Tisch klopfend, ausrief :

« Jetzt hab' ich einen entscheidenden Beweis gegen die Manichäer »

Auch jene andere Erzählung, die sogar in seinen Heiligsprechungsakten

Aufnahme fand, er hätte eines Tages erklärt : « Lieber als die

ganze Stadt Paris wollte ich die Homilien des hl. Chrysostomus zu
Matthaeus », stimmt zu dieser Psyche. Angekündigt aber hat sich

jene Glutliebe zur Wahrheit schon in dem kleinen Benediktinerschüler
zu Monte Cassino, in seiner für einen kaum zehnjährigen Knaben

unbegreiflichen Frage, die er eines Tages plötzlich stellte : « Sag' mir,
was ist Gott »

Da haben wir's Sie stempeln Thomas von Aquin zu einem
Intellektualisten So mag der eine und andere Leser mir einwenden
Nicht so Intellektualismus und Voluntarismus sind Extreme, die



Die wissenschaftli che Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin 221

einseitig das eine betonen und das andere vernachlässigen. Thomas

hat Verstand und Wille harmonisch miteinander verbunden, jedem in

seiner Ordnung den gebührenden Platz und Vorrang eingeräumt.
Auf praktischem Gebiete hat der Wille überall auf den Erdenpilger den

dominierenden Einfluß. Eigentlich geht der erste Anstoß zu jeder
menschlichen Tätigkeit, auch jene des Erkennens — motus quoad
exercitium — vom Willen aus. 1 Selbst die gründlichsten Kenntnisse
der Tugenden machen den Menschen noch nicht tugendhaft2, sondern
das tugendhafte Handeln. 3 Den sokratisch-platonischen Satz, wie

wenn der Wille immer der richtigen Erkenntnis folgte, verwirft Thomas

energisch. 4 Zwar wurzelt die Freiheit im Verstände. 5 Aber Träger
und Ausüber der Freiheit ist der Wille. 6 In der unendlichen Spannkraft
des geistigen Willens, die kein gebrechlich begrenztes Einzelgut zu
bannen imstande ist, liegt die Wahlfreiheit.7 Die Herrschaft des

Willens auch über das praktische Urteil des Verstandes begründet
die freie Handlung.8 Damit führt der Wille mit seinen guten und
bösen Habitus das Szepter auf dem ganzen Gebiete des praktischsittlichen

Handelns. Viel eminenter ist die Stellung des Willens noch
auf dem übernatürlichen Gebiete der Gnade. Selbst der Glaube, formell

zwar dem Gebiete des Verstandes angehörend, kommt doch nur durch
den von der Gnade bewegten Willen zustande.9 Solange der Mensch

auf Erden wandelt, steht die Liebe Gottes weit über der Erkenntnis
Gottes.10 — Alles das lehrt Thomas von Aquin und er hat darnach

gelebt, denn er war ein Heiliger. Uber seine wunderbare Herzensreinheit,

seine strenge Abtötung, seine Geduld und Seelenruhe inmitten
heftigster Diskussionen, seine Demut, die jegliche kirchliche Würde

ausschlug, seine kindliche Frömmigkeit, die das Studium.mit Gebet

begann und begleitete, und vor allem über seine herzgewinnende Güte

— Dante nannte ihn « den guten Bruder Thomas » — haben

Zeitgenossen bei seiner Kanonisation ergreifendes Zeugnis abgelegt. Für-

1 S. Th. I-II. 9. i ; 58. 1.
2 I-II. 58. 5
3 I-II. 57. 1 ; 57. 5.
4 I-II. 58. 2.
5 Verit. 24. 2 ; I-II. 17. 1 ; I. 83. 1.
« I. 83. 1.
7 I-II. 10. 2; 13. 6.
8 Verit. 24. 1.
9 II-II. 1. 1-5 ; 2. 9 ; Verit. 14. 1.

10 I. 82. 3; Verit. 22. 11.



222 Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

wahr, Thomas war nicht ein einseitiger Intellektualist, eine kalte, starre
Denkergestalt Der Wille nahm bei ihm eine hervorragende Stellung
ein.

Und dennoch ist die Hingahe an die Wahrheit, die Liebe zu ihr
sein tiefster Seelenzug : « Unice veritatis amator » Der Wahrheit
und ihrer Erkenntnis und ihrem Besitze muß sich bei ihm schließlich
doch alles wieder unterordnen, sogar die Liebe Gottes. Nur in dieser
harmonischen Unterordnung wird schließlich der ganze aristotelische
Thomas im Gegensatze zum Piatonismus des 13. Jahrhunderts richtig
verstanden. An sich und absolut genommen steht das Verum über dem

Bonum und daher der Verstand über dem Willen, denn die Erkenntnis
der Wahrheit bedeutet eine tiefere'Immanenz als die Liebe des Guten 1

und der tiefere Grund des Gutseins liegt im Wahrsein. 2 In Gott, den

Engeln und Menschen hat er diesen Gedanken wie eine « sacra tessera »

durchgeführt, unerbittlich, teilweise sogar im Gegensatze zu seinem

Meister Albert d. Gr. Was das für den Thomismus in seinem Kampfe
gegen den modernen Voluntarismus und Relativismus, der alles

Unveränderliche in der Wissenschaft, Moral, Staatslehre, Völkerrecht
und Soziologie über Bord geworfen hat, für eine Bedeutung gehabt,
kommt nur jenen zum Bewußtsein, die die Geschichte vor Augen
haben. Das tiefste Wesen der göttlichen Glückseligkeit und jener der

Engel besteht in einer Tätigkeit des Verstandes. 3 Die Wesenheiten

der geschaffenen Dinge haben den letzten Grund ihrer Unveränderlich-
keit nicht im göttlichen Willen oder seiner Macht, — denn dann wären
sie veränderlich, sondern in den ewigen, göttlichen Ideen 4, die auch
die letzte Grundlage des « Möglichen » und « Unmöglichen » sind5,
und der Unterscheidung von « an sich guten » und « an sich schlechten »

Handlungen sind. 6 Jedes Gesetz 7, vom ewig göttlichen Gesetze 8 herab

bis zum Naturgesetze 9, bis zu den positiv-menschlichen Gesetzen 10

ist seinem innersten Wesen nach eine Norm des Verstandes, zu der

1 C. G. IV. 11 ; Verit. 22. 11.
2 I. 82. 3.
3 I. 26. 2.
4 I. 14. 12 ; C. G. I. 54.
5 Potentia I. 3.
6 I-II. 18. 5 ; 19. 5 ; 73. 2.
7 I-II. 90. 1 11. 2.
8 I-II. 93. 1.
0 I-II. 94. 1.

10 I-II. 95. 2.



Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl, Thomas von Aquin 223

der Wille des Legislators erst sanktionierend hinzutritt. Alles göttliche
Wollen und Schaffen, das Thomas gern mit dem des Künstlers
vergleicht, ist vom göttlichen Wissen geleitet.1 Die Wahrheit ist auch
das höchste Ziel des Universums: « oportet igitur veritatem esse ultimum
finem universi. »2 Ihre Erkenntnis ist überhaupt die höchste Stufe
der Lebenstätigkeit. 3 Allerdings überragt auf Erden die Gottesliebe
die Gotteserkenntnis. Aber jenseits — hierin widerspricht Thomas
auch seinem Lehrer Albert — tritt die Erkenntnis wieder in ihre
Vorrechte ; denn das Wesen der ewigen Glückseligkeit des Menschen

besteht in der Anschauung der göttlichen Wahrheit 4, aus welcher die

Liebe Gottes erst als Frucht hervorgeht, nach den Worten der Schrift :

« Haec est vita aeterna, ut cognoscant te Deum verum.unum. »5 Die
Gotteserkenntnis ist daher das Ziel, das letzte Ziel aller menschlichen

Tätigkeiten. «Est igitur ultimus finis totius hominis et omnium

operationum et desideriorum ejus cognoscere primum verum, quod est

Deus. » 6

Diese tiefe, großartige Auffassung der Wahrheit wirft Licht,
wunderbares Licht auf die thomistische Stellung zur Wissenschaft.

Gemeiniglich haben auch die Scholastiker des 12. Jahrhunderts noch

die Wissenschaft nur als ein « nützliches Gut » — bonum utile —
aufgefaßt, nützlich als Mittel zu einem tugendhaften Leben. Diesen

praktischen Nutzen behält sie bei Thomas bei. Aber es gibt unter den

Wissenschaften solche, nämlich die spekulativen, die an sich erstrebenswert

sind : « Scientiae speculativae sunt propter seipsas diligibiles »7,

die an sich gut sind, abgesehen von jedem praktischen Zweck, die

zum bonum honestum gehören, weil sie dem Menschen als Menschen die

seiner vernünftigen Natur entsprechende Vollkommenheit, den Besitz der

Wahrheit geben 8, sodaß — caeteris paribus — ein Mensch, der mehr
Wissen besitzt als ein anderer, vollkommener ist. In der jenseitigen

A

1 I. 14. 8 ; 19. 5.
2 C. G. I. 1.
3 « Intelligere vita quaedam est et perfectissimum, quod est in vita » ([2.

Met. lect. 5). « Supremus et perfectus gradus vitae, qui est secundum intellectum »

(C. G. IV. 11).
4 I-II. 4- 2.
5 MI. 3. 4.
6 C. G. III. 25.
7 Ib.
8 « Veritatis cognitio per se loquendo bona est» (II-II. 167. 1). « Omnis

scientia bona est, quia est perfectio hominis inquantum homo non solum bona,
verum etiam honorabilis » (I. de Anima lectio I. Dasselbe Quodlibet IV. a. 16.)



224 Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Welt hangen die Grade der Glückseligkeit allerdings von der Stufe
der Caritas auf Erden ab.1 Aber auch diese muß jenseits 'wieder
dem im lumen gloriae begründeten göttlichen Erkennen den höchsten

Rang abtreten.
Alles strebt schließlich bei Thomas zur Wahrheit und ihrem Besitz

hin. Sie erkennen, erfassen, lieben, ihr huldigen, ihr sich opfern ist
ihm höchste Gottesverehrung, weil sie an sich das höchste Gut ist,
weil sie das höchste Ziel des Menschen, des Universums, weil sie Gott
selbst und die in ihm ewig strahlende Sonne ist. Ihr galt seine ganze
und tiefste Verehrung, Liebe und Hingabe — « unice veritatis amator »

Aus diesem tiefsten Seelenzuge des Aquinaten : der wunderbaren

Hingabe an die Wahrheit erklären sich eine Reihe von persönlichen
Eigenschaften und Merkmalen seiner persönlichen Arbeitsweise, die das

typische Gesamtgepräge seiner wissenschaftlichen Individualität bilden
dürften.

I. Sein unerschütterliches Vertrauen auf die Wahrheit.
Merkwürdig !• Kein großer Geist, weder einer unter den Weisen der alten Zeit,
noch die Erfinder der Neuzeit, die Kepler, Newton, Pasteur, kennen
den Zweifel an der Möglichkeit jeder menschlichen Erkenntnis. Wie
dem hl. Thomas, so war auch jenen der Umstand, daß wir überhaupt
die Frage : erkennen wir etwas d. h. nach der Tatsache des Denkens

stellen können, der schlagendste Beweis gegen den seichten Skeptizismus.
Noch unsinniger schien es ihnen, die Erkenntnismöglichkeit beweisen

zu wollen, da der Beweis die Möglichkeit schon voraussetzt. Auch
kann sich die Hauptschwierigkeit des menschlichen Wissens nicht auf
die ersten Prinzipien beziehen, sondern auf das, was nachher folgt ; denn
wie es leicht ist, die Türe des Hauses zu finden, schwer aber zu wissen,

was drin ist, so sind die ersten Prinzipien, das Tor der Wissenschaft,
leicht erkennbar, schwieriger aber, was nachher folgt. 2 Übrigens, wer
alles beweisen wollte, auch die ersten Prinzipien, würde wieder nichts
beweisen, da alle Beweise auf ihnen beruhen, es wäre ein procedere
in infinitum.3 Dagegen ist Thomas ganz einverstanden, bei den

einzelnen zu beweisenden Fragen den hypothetischen Zweifel
anzuwenden. 4 Er hat damit mit Aristoteles den späteren Cartesius
antizipiert, aber nur in dem, was berechtigt war.

1 I. 12. 6.
2 In Met. 1. II. lect. i.
3 In Met. 1. IV. lect. 2.
4 In Met. 1. II. lect. i.



Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin 225

2. Im Lichte seiner Hingabe an die Wahrheit erklärt sich der

merkwürdige wissenschaftliche Ernst seiner Überzeugung. Nicht bloß
die Person und seine Stimmungen treten in seiner Forschung vor dem

Wahrheitsprobleme völlig zurück. Ihm sind jene Auswüchse, welche

die spätere Scholastik in so argen Verruf gebracht, fremd, Formenreiterei,

vielfach lächerliche, spitzfindige, nichtssagende Distinktionen,
die wirkliche, sachliche Schwierigkeiten nur verschleiern, statt sie zu
lösen. Außerordentlich vorsichtig wertet er die Argumente. Sind die
Beweise seines Erachtens « pro » und « contra » gleich stark, so bezeichnet

er sie als solche, z. B. « für » und « gegen » die Möglichkeit einer ewigen
Welt \ immer mit derselben zuweilen fast ermüdenden Trockenheit
und Monotonie, das Bild seiner merkwürdigen inneren Seelenruhe und
Seelenharmonie. Der Protestant Lécultre bemerkt zu dieser Trockenheit,

« sécheresse » und Eintönigkeit : « Mais son immense sérieux,

son inébranlable puissance de conviction, son entière consécration
à une œuvre aussi ingrate, gagnent le cœur malgré tout. » 2

3. Allmählich sind auch die Modernen Thomas gegenüber gerechter

geworden. Harnack schreibt ihm eine erstaunliche Energie des Denkens

zu. 3 Die geniale Naturanlage, welche die Liebe zur Wahrheit
entflammte und jene selbstlose unausgesetzte Pflege der Wissenschaft,

gaben Thomas eine Denktiefe, worin er Albert überragt, die, wie

Eucken gesagt, überall und überall auf einem warum beharrt 4, und
die ihm keiner abgesprochen, der ihn näher gekannt. Er ist ein
unermüdlicher Sucher nach neuen Gründen und neuen Gesichtspunkten
und Beweisquellen, reiht dann Beobachtung an Beobachtung, Beweisglied

an Beweisglied, erörternd, erklärend, präzisierend und distin-
guierend und ausscheidend, um schließlich die Resultate in einer

Synthese zu verbinden, die den unübertrefflichen Meister zeigt. Man

hat diese thomistische « Synthese » oft bewundert, diesen Geist der

« merveilleuse ordonnance », wie Gilson — er ist kein Scholastiker —
ihn genannt. 5 Er ist die Frucht der Tiefe und Penetration der einzelnen

Probleme und ihres Zusammenhanges. Wie ein ruhiger, majestätischer
Strom bewegt sich seine Spekulation dahin und diese Ruhe täuscht

1 I. 46.
2 Essai sur la Psychologie des actions humaines d'après les systèmes d'Aristote

et de S. Thomas d'Aquin. Lausanne 1883. p. 13.
3 Dogmengesch. III. p. 320.
4 Die Philosophie des Thomas von Aquin und die Kultur der Neuzeit, p. 24.
5 Le Thomisme. Introduction au système de S. Thomas d'Aquin. 1920.

P- 5 u. 33.

Divus Thomas.



22Ô Die wissenschaftliche Persönlichkeit de s hl. Thomas von Aquin

anfänglich fast über die Tiefe hinweg. Aber diese Tiefe kommt uns
dann zum klaren Bewußtsein, wenn wir in einer schwierigen Streitfrage,
nachdem wir andere Ansichten und die Kommentare gelesen, schließlich

zu Thomas, zu seinem Texte, seiner Erfassung des Problems, seiner

Präzision, seiner Klarheit und Vorsicht zurückkehren. Der beste

Beweis seiner Geistesschärfe Sie drang vor, diese Geistesschärfe,
wie Jourdain treffend sagt1, « bis zu den tiefsten Glaubensgeheimnissen
und doch ohne die prinzipiellen Grenzen zu durchbrechen ». « Es ist
kein Wunder, bemerkt der Protestant Landerer, daß dieses merkwürdige
Gemisch von Tiefe und Genauigkeit und diese enthusiastische Anhänglichkeit

an das katholische Dogma und die Philosophie aus Thomas,
trotz leichter vorübergehender Gegner, einen der größten Lehrer des

Katholizismus machten. » 2

4. Thomas hat tatsächlich zwei Dinge vereinigt, die vielen unvereinbar

erscheinen : eine unverbrüchliche Treue zur Kirche und daneben
eine große Furchtlosigkeit auf dem Gebiete des wissenschaftlichen
Forschens. Und beide waren Früchte seiner rückhaltslosesten Hingahe
an die Wahrheit. Leitend war für ihn der Satz, daß die Wahrheit der

Wahrheit nicht widersprechen kann und infolgedessen zwischen Vernunft
und Offenbarung, deren gemeinsamer Urheber Gott ist, ein Widerspruch
überhaupt nicht denkbar ist. 3 Wie erhaben in seinen Augen die
Offenbarung über der Vernunft steht, zeigt er in jenem Ausspruche : daß
ein einfältig altes Weiblein, « vetula » durch die Offenbarung von Gott
und den Heilsmitteln mehr wisse als der scharfsinnigste heidnische

Philosoph vor Christus. 4 Die Hüterin aber des göttlichen Depositums
ist die von Christus auf Petrus gegründete Kirche 5, deren Haupt als

Petri Nachfolger der römische Papst ist. 6 Daher jene enthusiastische

Anhänglichkeit an Kirche und Papst, von der Landerer oben gesprochen.
Und mit welch feiner, tiefer Lebenskenntnis hat er die moralische

Notwendigkeit der Offenbarung für die natürliche Erkenntnisordnung
betont Auch die natürlichen Wahrheiten würden ohne Offenbarung

nur von wenigen, nach langer Zeit und nicht ohne Beimischung von
Irrtümern in ihrem Zusammenhange erkannt. 7 Überall ist es die

1 La philosophie de S. Thomas d'Aquin. Paris 1858. I. 172 f.
2 Vgl. Herzog, Realencyclopaedie « Schol. Theologie ».
8 C. G. IV. 7.
4 In symbolum apostolicum. c. 1.
5 II-II. 88. 12 ; In symbol, apost. c. 12.
6 C. G. IV. 76 ; II-II. 89. 9 ad 3.
7 C. G. I. 4.



Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin 227

glühende Hingahe an die Wahrheit, die den Aquinaten so unverbrüchlich

treu an die Seite der Kirche und des Papsttums stellt.
Und trotzdem dann auf der andern Seite wieder jene Furchtlosigkeit

bei der philosophischen Forschungsarbeit. Mit welcher Entschiedenheit

betont er die prinzipielle Selbständigkeit der Philosophie Sie hat
ihre eigenen Prinzipien, die nicht von der Offenbarung abhangen. 1

Mit welcher Zähigkeit hat er 1270 in Paris gegen seine Kollegen an der

theologischen Fakultät und selbst gegen den Bischof Stephan Tempier
die Einzigkeit der sübstanziellen Form im Menschen verteidigt Er kennt
die Gefahren des wissenschaftlichen Studiums : Hochmut, Gottvergessenheit,

Mißbrauch zur Sünde, Störung der Frömmigkeit2, Gefahren, auf
die die Gegner des Studiums im 12. Jahrhundert und früher immer
hingewiesen hatten. Aber, erklärt er ruhig, das alles ist doch nur
per accidens, und darf nicht abhalten, die Wahrheit zu erforschen.
Sehr fein und klug bemerkt er weiter : « Man darf nichts behaupten,
was dem Glauben widerstrebt. Man darf aber auch nicht all das,

was man für wahr und richtig hält, ohne weiteres als Glauhenswahrheit
hinstellen, obwohl es kein Dogma ist. Denn die Wahrheit unseres
Glaubens wird bei den Ungläubigen zum Gespötte, wenn ein mit den

nötigen wissenschaftlichen Kenntnissen nicht ausgestatteter Katholik
etwas für ein Dogma ausgibt, was in Wirklichkeit keines ist, und gar
im Lichte einer streng wissenschaftlichen Prüfung sich als Irrtum
erweist. 3 Den schlagendsten Beweis, wie ihm die Wahrheit über alles

ging und er in ihrem Interesse keine Furcht und keine Schranken

kannte, gibt er uns in seinem Kommentare zu Job. 4 Dort stellt er die

Frage, ob jener bekannte Disput Jobs mit Gott nicht Gottes Würde

gegenüber unschicklich war. Kurz und bündig antwortet er : Die

Wahrheit kennt keine persönlichen Rücksichten ; wer daher die Wahrheit

spricht, ist unbesieglich, gleichviel mit wem er es zu tun hat.
« Sed considerandum est, quod Veritas ex diversitate personarum non

variatur ; un de cum aliquis veritatem loquitur, vinci non potest, cum

quocumque disputet. » Das ist thomistische Sprache

5. Thomas hat schon zu seinen Lebzeiten viele Gegner gehabt :

links die Averroisten, rechts die Platoniker, zu denen anfangs der

größere Teil seiner eigenen Ordensbrüder gehörte. Die experimentelle

1 I. 1. 6.
2 II-II. 167. 1. C. G. I. 70.
3 Pot. 4. 1.
4 c. 13. lect. 2.



228 Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Richtung unter Roger Bacon's Führung war ihm noch weniger hold.
Dabei führte er mit Albert und Bonaventura den Kampf gegen die

Gegner der Bettelorden, die zeitweilig an der Pariser Hochschule,

von Wilhelm von St. Amour angeführt, einen außerordentlich
gefahrdrohenden Einfluß ausübten. In all diesen Polemiken gegen frühere
und zeitgenössische Gegner offenbart der Aquinate ein edles, ritterliches

Wesen. Auch das erhält die lichtvollste Erklärung in seiner

ganzen, einzigen Hingabe an die Wahrheit. Frohschammer hat ihm
zwar « Verketzerungssucht » vorgeworfen.1 Dagegen bemerkt Eucken —
gewiß kein Anhänger des Aquinaten : « In Wahrheit stünde es

mit der gegenseitigen Verständigung der Denker besser, wenn alle

mit ihren Gegnern verführen, wie Thomas verfährt. » Und derselbe

fährt dann weiter : « Gerne eröffnet er die Erörterungen von Streitfragen
mit einer ruhigen Entwicklung der gegnerischen These samt ihren
Gründen und Stützen. Steigen dann Bedenken auf und rechtfertigt
sich die Wendung zur eigenen Überzeugung, so geschieht das ohne

Beschwörung von Leidenschaften, ohne Aufbieten gehässiger Bezeichnungen.

»2

In der Tat gilt auch hier sein Grundsatz : die Sache muß sprechen,

nicht die Person. » Er kennt die gegnerischen Ansichten, gibt sie mit
einer skrupulösen Präzision wieder, oft wörtlich, ohne aber den Namen

zu nennen, z. B. bei Anselms ontologischem Gottesbeweis. Er würdigt
ihre Gründe, wägt ruhig ab, hebt hervor, was richtig ist ; wenn möglich,
interpretiert er sie milde in seinem Sinne, z. B. Aristoteles, Augustin,
Pseudo-Dionysius — hierin ging er wohl dann und wann zu weit.
Muß er sie bekämpfen, so geschieht es mit Gründen ohne persönliche
Invektiven. Zeitgenössische Gegner nennt er selten. Wo Gegner aber

Glaube und Sitte gefährden, findet er ihnen gegenüber auch ernste,
warnende Worte, aber immer mit viel Bescheidenheit ausgesprochen.
So schließt er den berühmten Traktat gegen die Sigerisch-Averroistische
Partei mit den Worten : « Si quis autem gloriabundus de falsi nominis
scientia velit contra haec quae scripsimus, aliquid dicere, non loquatur
in angulis, nec coram pueris, qui nesciunt de causis arduis judicare ;

sed contra hoc scriptum scribat, si audet et inveniet non solum me,

qui aliorum sum minimus, sed multos alios, qui veritatis sunt cultores,

per quos ejus errori resistetur vel ignorantiae consuletur. »3 — Hart

1 Thomas von Aquin. p. 504.
2 Die Philosophie des Thomas von Aquin und die Kultur der Neuzeit, p. 2-3.
3 De unitate intellectus. c. 7.



Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin 22Ç

bedrängte Mitbrüder, auch wenn sie nicht einmal zu seiner
Geistesrichtung gehörten, suchte er zu schützen und deckte sie mit seiner

wissenschaftlichen Autorität. So verteidigte er seinen Mitbruder
Petrus von Taren taise — den späteren Papst Innocenz V. — der beim

Ordensgeneral wegen angeblich gefährlichen Sätzen eingeklagt war,
mit einer eigenen. Schrift. 1 Thomas war kein Hetzer und Verfolger
Cousin schrieb ihm das Höchstmaß von Gerechtigkeitssinn und gesundem
Urteil zu : « la plus haute mesure de justesse et de l'équilibre ». 2

6. Wir beabsichtigen nicht, hier die Stellung des hl. Thomas zu
seinen Vorgängern eingehender darzustellen. An seinen angeblichen
« Sklavensinn » und « Servilismus », den Historiker, wie Brucker, Tiede-

mann, Tennemann, Buhle und Prantl, den Anschwärzungen der
Renaissance folgend, ihm andichteten, glaubt heutzutage kein ernster
Kritiker mehr. Dem haben denn auch gerechter denkende Protestanten,
wie Leibniz, Ritter, Harnack und Eucken entschieden widersprochen.
Der Nachweis ist erbringbar, daß Thomas nicht bloß vielfach direkt
und indirekt Stellung genommen hat gegen Aristoteles, Averroes,
Avicenna, Avicebron, sondern auch gegen die von ihm hochverehrten
Autoritäten : Augustin, Pseudo-Dionysius, Damascenus und selbst

gegen seinen Lehrer Albert d. Gr. Der Umstand, daß er in den
wissenschaftlichen Kämpfen des 13. Jahrhunderts zeitweilig fast wie allein

und vereinsamt dastand, besagt genug.
Aber eines wollten wir hier betonen, daß die Grundsätze, die er

über das Verhältnis zu früheren Forschern aufgestellt hat, kerngesund
sind und daß auch sie nur im Lichte seiner ganzen, einzigen Hingabe
an die Wahrheit richtig und tiefer verstanden werden können.

I. Weder von Liebe noch von Abneigung dürfen wir uns, so lehrt
er, bei der Beurteilung von Meinungen beeinflussen lassen, sondern

einzig und allein von der Wahrheit. 3

II. Wie der Richter beide Parteien hören muß, so wird auch der

Philosoph in der Bildung eines abschließenden Urteils leichter tun,
wenn er die Meinungen und Zweifel verschiedener Autoren kennt. 4

III. Aus zwei Gründen sollen wir « — necesse est — » die Ansichten
früherer Philosophen, gleichviel wer sie seien, heranziehen : erstens,

1 Resp. ad Fr. Joh. Vercellensem Generalem Mag.
2 Vgl. De Groot, S. Thomas d'Aquin, philosophe. Discours inaugurale

à l'Université d'Amsterdam, p. 7.
3 In XII. Met. lect. 9.
4 In III. Met. lect. 1.



230 Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

weil wir von ihnen das, was sie Wahres gefunden, herübernehmen
können : « primo, quia illud, quod bene dictum est, ab eis accipiemus
in adjutorium nostrum » ; zweitens, damit wir das, worin sie geirrt
haben, vermeiden oder auch durch den Irrtum zur richtigen Lösung
einer Frage leichter gelangen. Insofern haben selbst die Irrenden
Anspruch auf unsere Dankbarkeit.1

Mit solchen weitherzigen, milden, von Wahrheitsliebe getragenen
Grundsätzen kann sich doch wohl auch ein Moderner abfinden, wenn
er nicht etwa voraussetzt, daß die Menschen vor ihm nichts gedacht
oder daß die Wissenschaft jeden Tag oder wenigstens jedes Jahrhundert
von Grund aus wieder ganz neu aufzubauen wäre

7. Eng verknüpft mit seiner Denktiefe und die schönste Frucht
der glühenden, alles beherrschenden Hingabe an die Wahrheit des

Aquinaten war sein wissenschaftlicher Weitblick. Die Wahrheit ist
weit und unermeßlich wie Gott selbst, und wer ihr huldigt, mit der
Glut einer großen Seele ihr sich hingibt, dem erweitert sie den Horizont
ins Unermeßliche. Weitblick offenbart Thomas unter mehreren ganz
verschiedenen Gesichtspunkten.

I. Weitblick in bezug auf das Wissen überhaupt. Alles Wissen

hat an sich, seiner Auffassung nach, veredelnden Wert. Darauf haben

wir oben hingewiesen. In seinem tiefsinnigen Kommentar in Boëthium
de Trinitate hat er alle Disziplinen, spekulative und praktische, Künste
— artes — und Wissenschaften im eigentlichen Sinn, zu einer großen,

gewaltigen Synthese vereinigt, mit Umschreibung des Gegenstandes
der einzelnen.

IL. Weitsichtig ist seine Auffassung der rein philosophischen
Wissenschaft. Auf das hat schon Friedrich Überweg hingewiesen.
Wir kennen unter den großen Scholastikern keinen, der dem reinen

Vernunftforschen, also dem Profanwissen, den gleichen Umfang
zugewiesen hätte wie Thomas. Von Roger Bacon reden wir gar nicht,
da er traditionalistisch schließlich alles menschliche Wissen, auch das

experimentelle, auf die göttliche Offenbarung zurückführt. Wie bei

Heinrich von Gent der philosophische Horizont sich wieder verengt,
ist bekannt. Den sehr problematischen Charakter der Naturtheologie
und Psychologie bei Duns Skotus kennt jedermann. Mit Occam
verschwindet die Metaphysik. Albert d. Gr. war dem Wissensbetrieb
nach universeller als Thomas, aber nicht dem Horizonte nach. Es ist
geradezu typisch, daß Albert die Notwendigkeit der creatio für eine

1 De Anima I. lect. 2 ; ib. lect. 3 ; II. Met. lect. 1 ; III. Met. lect. 1.



Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin 231

bloße Offenbarungswahrheit hält, Thomas ihr aber den Charakter
einer beweisbaren Vernunftwahrheit gibt : « necesse est ponere, omnia
esse a Deo creata. »1

III. Weitblick zeigt Thomas in seinen Begriffsbestimmungen. Der
Grund hiefür liegt in seiner theozentrischen Problemauffassung. Gott
ist ebensogut die Quelle und das Ideal des Wissens, wie des Seins und
der Vollkommenheit. Das letztere bedingt das erstere. Alles Erkennen
und Wollen, Schaffen und Wirken auf Erden, Freiheit und Notwendigkeit

haben ihr Ideal in Gott. Häufig hat man diese Universalität
der Ideen und Begriffe bei Thomas einer zu weit getriebenen
Abstraktionstendenz, einem Fliehen vor der Realität und Mannigfaltigkeit der

Weltdinge zugeschrieben. Mit Unrecht. Dieses Urteil wurzelt in einer

Verwechslung der logischen und m taphysischen Ordnung. In Wirklichkeit

offenbart jene Universalität der thomistischen Begriffe
metaphysische Tiefe — je tiefer, desto allgemeiner —; es ist nicht eine

Flucht vor den realen Einzelgebilden, sondern ein Berücksichtigen
derselben nach ihrer ganzen Erscheinungssphäre, denn, um alle
Einzelerscheinungen zu umfassen, müssen die Begriffe weit sein ; es ist daher
auch ein Beweis seiner eminent realistischen Weltanschauung und
der Rücksicht auf die Mannigfaltigkeit der Weltdinge, denn je mehr

Realgebilde unter einen Begriff gehören, desto realer ist er selbst.

IV. Wie die Ideen, so die Prinzipien, da sie aus den ersteren sich

konstituieren. Schon Plaßmann und Jourdain betonten die Weite
der thomistischen Prinzipien. Leo XIII. wies in seinem unsterblichen
Rundschreiben « Aeterni Patris » mit den Worten darauf hin : « specu-
latus est in rerum rationibus et principiis, quae quam latissime patent. »

Liegt vielleicht in dieser weiten, gewaltigen Spannkraft, die er seinen

Prinzipien zu Grunde gelegt, der Hauptgrund, warum er für
Jahrhunderte herrschenden Einfluß ausgeübt Hat sie ihm nicht in

gewissem Sinn den Sieg über Zeit und Raum gegeben « Il semble »,

sagt der Protestant Lécultre, « n'y pas vivre, ne vivre à aucune époque

et en aucun lieu déterminé. » 2 Und Paulsen, der Rufer im Streite

gegen den Thomismus, schrieb von seiner Weltanschauung : « Ein
mit weitem Blick und großem Scharfsinn durchgeführtes System, das

der Vernunft weiten Raum zur Betätigung läßt, um sie zuletzt immer
wieder an ihre Grenzen zu erinnern. » 3

1 I. 45- 2-
2 Essai, p. 2.
3 Philosophia militans. p. 65.



232 Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

Häufig wies man — auch Päpste — auf den merkwürdigen Umstand
hin, daß Thomas mit seiner Weltanschauung fast seherisch die nach

ihm kommenden Geisteskämpfe und Umwälzungen und Bedürfnisse
der Jahrhunderte berücksichtigt hätte. Wie staunte das vor der
sozialen Revolution zitternde 19. Jahrhundert, als Leo XIII. seine

weltumspannenden sozialen Prinzipien verkündete Was hat seine

Lehre von der einzigen substanziellen Form im Menschen für eine

Bedeutung für das christliche Dogma, die Psychologie, Soziologie
und Erziehungslehre im Kampfe gegen den alles zersetzenden und
jede Verantwortlichkeit zerstörenden modernen Aktualismus Wie

glücklich kam seine Ansicht von der Abstraktion aller Ideen dem,

was im modernen Empirismus eines. Locke berechtigt war, zuvor
Was vermöchten wir dem heutigen Ansturm, der das Dasein jedes

göttlichen, höchsten Wesens selbst überall wissenschaftlich in Frage
stellt, entgegen zu halten mit einer Illuminatio divina als letzten

Erklärungsgrund unserer philosophischen Erkenntnisse Thomas hat
in der Tat den Stürmen von Jahrhunderten vorgearbeitet und hierin

liegt ein Stück seiner Genialität.
Seine wissenschaftliche Persönlichkeit charakterisiert sich durch eine

Mehrzahl von hervorragenden typischen Merkmalen, die aber schließlich
alle auf seine bewunderungswürdige Hingabe an die Wahrheit, wie

auf die tiefste Grundwurzel zurücklaufen. Er ist der Doctor Veritatis.
Das aber, was ihn über die Schranken des gewöhnlichen menschlichen

Wirkens und Einflusses weit hinaushob, ihm das Herrscherszepter

über Geisterheere eines halben Jahrtausends in die Hand
drückte, war seine Geistestiefe, sein wunderbar synthetisierender Verstand,
sein erstaunlicher Weitblick. Ihm, dem Geistesführer von Jahrhunderten,
dem treuen Sohn der Kirche Gottes, dem Heiligen am Throne Gottes,
dem unsterblichen' Kämpen der Wahrheit, seien diese paar Zeilen

geweiht als Huldigung zum sechshundertjährigen Jubiläum seiner

Heiligsprechung


	Die wissenschaftliche Persönlichkeit des hl. Thomas von Aquin

