
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Ed, Hugon 0. P. : Les vingt-quatre thèses thomistes. Paris (P. Téqui),
1922 (ix und 308 pag.).

Durch ein Motu proprio vom 29. Juni 1914 hatte Pius X.
vorgeschrieben, daß in allen philosophischen Schulen gewissenhaft an den
Grundsätzen und Grundlehren (principia et pronuntiata majora) des

hl. Thomas festzuhalten sei, und daß für die theologischen Studien seine
Summa theologica als Textbuch dienen solle. Da infolgedessen Lehrer
verschiedener Anstalten der römischen Studienkongregation eine Reihe
von Thesen vorgelegt hatten mit der Anfrage, ob diese Thesen jene Grundsätze

und Hauptlehren des hl. Thomas enthielten, an denen gewissenhaft
festzuhalten sei, antwortete die Studienkongregation (am 27. Juli 1914),
diese Thesen (vierundzwanzig an der Zahl) seien der getreue Ausdruck der
Grundsätze und Hauptlehren des hl. Thomas. Am 7. März 1916 verordnete
die römische Seminar- und Studienkongregation, daß diese vierundzwanzig
Thesen darzulegen seien als die sicheren Richtlinien des philosophischen
Unterrichtes (proponantur veluti tutae normae directivae). Auch der
im Jahre 1917 von Benedikt XV. bestätigte und veröffentlichte Codex
des Kirchenrechtes schreibt den Professoren vor, gewissenhaft nach der
Methode, der Lehre und den Grundsätzen des hl. Thomas zu unterrichten
(Philosophiae rationalis ac theologiae studia et alumnorum in his disciplinis
institutionem professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem,
doctrinam et principia, eaque sancte teneant), und die Anmerkung zu
diesem Canon verweist auf die genannten vierundzwanzig Thesen.

Zu diesen Thesen bildet das Buch des P. Hugon einen Kommentar,
der die Thesen erläutert, begründet und deren Tragweite würdigt. Die
Thesen sind behandelt der Ordnung nach wie sie veröffentlicht wurden
und sind in vier Teile gruppiert : 1. Teil : Ontologie (I-VII Th.), 2. Teil:
Kosmologie (VIII-XII Th.), 3. Teil : Biologie und Psychologie (XIII bis
XXI Th.), 4. Teil : Theodizee (XXII-XXIV Th.). Sie geben somit einen
Überblick über die gesamte thomistische Philosophie. P. Hugon behandelt
auch die Beziehung der Thesen zu neueren Irrtümern (so wird am Schluß
des 2. Teiles der Theosophismus widerlegt) und eröffnet gelegentlich auch
Ausblicke ins übernatürliche, theologische Gebiet. Er versteht es meisterhaft,

klar und leicht faßlich zu schreiben, so daß sein Buch geeignet ist,
den Inhalt der vierundzwanzig Thesen auch weniger scholastisch gebildeten
Lesern zugänglich zu machen.

Einige kritische Bemerkungen, insbesondere die naturphilosophischen
Teile betreffend, mögen hier Platz finden. — P. Hugon scheint die Lehre



Literarische Besprechungen 179

von Materie und Form direkt aus den Körpereigenschaften ableiten zu
wollen. Allein nur aus den substanziellen Veränderungen ergibt sich diese
Lehre. Es sind somit- gegen eine rein mechanische Auffassung der Natur,
die die spezifischen Unterschiede leugnet, diese Unterschiede darzutun.
Daraus ergeben sich dann die substanziellen Veränderungen von selbst ;

sie drängen sich ganz besonders auf, wenn die Ernährung und Zeugung
und der Tod der Lebewesen in Betracht gezogen wird. Auch der Vernunftgrund

für den sachlichen Unterschied zwischen Körpersubstanz und
Ausdehnung ist nicht gut dargelegt. P. Hugon sagt (p. 73) : Die
Ausdehnung gibt nur ein akzidentelles Sein. Aber eben gerade das ist ja zu
beweisen. Und dies wird auch nicht daraus bewiesen, daß es heißt : Die
Ausdehnung kann zu- und abnehmen, während die Substanz dieselbe
bleibt. Wenn die Ausdehnung zunimmt, durch das Wachstum, nimmt
notwendig auch die Substanz zu ; durch die Ernährung und das Wachstum
werden neue Substanzteile gewonnen. Seite 102 wird die Einfachheit von
der Seele im allgemeinen behauptet, die Seele sei ganz in jedem Teile.
Nach dem hl. Thomas ist die Seele der Pflanzen und niederen Tiere nicht
einfach, sondern ausgedehnt. Auch die Sinnestätigkeit wird in ungenauer
Weise dargestellt als etwas ganz Einfaches. Mit Unrecht wird Alexander
von Haies unter den Gegnern des realen Unterschiedes zwischen Wesen
und Dasein aufgezählt (Vgl. Marcone, Historia philosophiae II n. 373).
Ein Versehen ist es, wenn p. 40 ein Kommentar des hl. Thomas zu den

Kategorien angeführt wird. Eine solche Schrift gibt es nicht.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.

Georg von Hertling : Vorlesungen über Metaphysik, herausgegeben
von Matthias Meier. Kempten (Kösel und Pustet), 1922 (xx und 137 pag.).

Die Eigenart der Hertling'schen Metaphysik stellt der Herausgeber
folgendermaßen dar : « Auf der Grundlage des Idealismus Lotzes, dessen

pantheistische Elemente vorsichtig beiseite lassend, arbeitete Hertling
eine umfassende Metaphysik aus, der auch die Züge seines Lehrers Adolf
Trendelenburg in Berlin aufgedrückt sind. Bei all dem Eindruck, den

Hertling von seinen Lehrern gewonnen hat, ist er doch durchaus selbständig
geblieben Ebenso selbständig tritt Hertling auch den Anschauungen
,der alten Schule' gegenüber Hertling war nie für eine einfache

Repristination der Philosophie der Vorzeit', auch nicht etwa des

Aristotelischen oder des Thomistischen Systems. » (Vorwort p. xiv.) Es ist
gewiß richtig, daß Hertling seine Metaphysik von. den pantheistischen
Elementen Lotzes befreit hat. Hertlings Weltanschauung ist die theistisch-
teleologische. « Die Welt ist da um eines Zweckes willen ; sie ist so, wie
sie ist, weil sie so sein sollte, und alles, das Ganze wie das Einzelne, ist
durch einen vorausschauenden Gedanken bestimmt. Dem Weltprozesse
liegt hiernach ursprünglich ein Plan zugrunde, den er verwirklicht, und
er ist hingerichtet auf ein Ziel. Es ist darum nicht so sehr die Vergangenheit
der einzige und ausschließliche Grund, der die Zukunft blind aus sich



i8o Literarische Besprechungen

hervortreibt, sondern Vergangenheit und Gegenwart sind bedingt durch
das, was in der Zukunft sein soll. Es wird dadurch zugleich die sichtbare
Welt mit einem übersinnlichen und vorweltlichen Prinzip in Zusammenhang
gebracht» (p. 75 f.). Und Hertling hat durch manche treffliche
Ausführung diese Weltanschauung verteidigt im Kampfe gegen den mächtig
anstürmenden Materialismus und ateleologischen Mechanismus seiner Zeit
(vgl. Vorw. p. xiv). Zu bedauern ist jedoch, daß Hertling keine tiefere
Kenntnis der aristotelisch-thomistischen Philosophie besaß. Er hätte sich
sonst gewiß dieser Philosophie enger angeschlossen und so einen weit
besseren Untergrund gewonnen für seine theistisch-teleologische
Weltanschauung. Denn die Grundlage, die er im ersten Teile seiner Metaphysik
legt, ist in mancher Beziehung mangelhaft und entspricht nicht den

Ausführungen des zweiten Teiles.
Die durch die theistische Weltanschauung gegebene Scheidung zwischen

Gott und Geschöpf setzt in den Geschöpfen eine reale Zusammensetzung
aus Potenz und Akt voraus, die Hertling aber ganz grundsätzlich verwirft.
Er anerkennt überhaupt keine reale Möglichkeit, weder eine objektive
noch eine subjektive, die er übrigens beide miteinander verwechselt dort,
wo er die thomistische Lehre des Verhältnisses von Wesen und Dasein
bespricht (§ 23). Nur das Dasein ist real. Das Objektivmögliche ist ein
bloßes Gedankending, und es gibt keine reale Zusammensetzung aus

subjektiver Möglichkeit und Wirklichkeit : aus Wesen und Dasein, aus
Materie und Form. Folgerichtiger als viele andere leugnet Hertling nicht
nur den sachlichen, sondern auch den begrifflichen Unterschied zwischen
Wesen und Dasein. In der Tat, wenn jedes Reale ein Dasein ist, da ist
notwendig das reale Sein, das reale Wesen ein Dasein ; man kann dieses
reale Wesen begrifflich nicht aussprechen ohne ein Dasein auszusprechen.
Aber dann ist das Geschöpf notwendig ; es fällt der Unterschied zwischen
notwendigem Sein und zufälligem Sein, zwischen Gott und Welt ; alles
Sein ist notwendig. Hertling lehnt natürlich diese Folge entschieden ab.
Jedoch die Art und Weise, wie er es tut, zeigt erst recht, daß sie
unvermeidlich ist. Er sagt: «Nach dem früher Gesagten (§ 19) schließt der
Begriff des Seins den des Daseins ein, d. h. alles, was wirkliches Seiendes
ist, muß dann, wenn es wirklich ist, notwendigerweise existieren. Während
aber mit dem Gedanken des wirklichen Seins der Gedanke seiner zeitweisen
Aufhebung sehr wohl verträglich und in der Erfahrung begründet ist,
da jetzt Dinge wirklich sind, die früher nicht waren, und solche nicht
mehr sind, welche früher waren, fordert der Gedanke des notwendigen
Seins die absolute Ausschließung des Nichtseins, und insofern kann man
allerdings mit der alten Schule in einem besonderen Sinne sagen, daß in
seinem Begriffe die Existenz enthalten liege, sofern es gar nicht als nicht
seiend gedacht werden kann» (p. 28). Aber das notwendige Sein, Gott
kann wohl als nicht seiend gedacht werden. In seinem Begriffe liegt es
nicht, daß er existiere, sonst brauchte das Dasein Gottes nicht bewiesen
zu werden ; es wäre unmittelbar aus dem Begriffe Gottes bekannt. Der
Gedanke des notwendigen Seins fordert nur in dem Sinne die absolute
Ausschließung des Nichtseins, daß es notwendig ist, wenn es ist, wie



Literarische Besprechungen 181

Hertling selbst gegen das ontologische Argument richtig bemerkt : « Wenn
Gott ist, so kann ihm die Existenz nicht fehlen, oder so ist er notwendig »

(p. 85). Dasselbe muß Hertling aber von jedem Seienden behaupten. Sein
Satz : « Alles, was wirklich Seiendes ist, muß dann, wenn es wirklich ist,
notwendigerweise existieren », muß nach der Voraussetzung, daß der
Begriff des Seins den des Daseins einschließt, nicht nur bedeuten, daß
alles, was ist, nicht zugleich nicht sein kann, was selbstverständlich ist,
sondern er muß bedeuten : Alles Seiende ist notwendig, existiert als
notwendiges Sein, wenn es ist. Es sind somit Gott und das Geschöpf
voneinander nicht verschieden : In beider Begriff liegt das Dasein
eingeschlossen, nicht aber, daß sie wirklich existieren, und wenn sie existieren,
existieren sie notwendig, d. h. als notwendig seiende. Aber es ist falsch,
daß alles, was wirklich Seiendes ist, dann wenn es wirklich ist, notwendigerweise

existieren müsse. Das Geschöpf, auch wenn es existiert, existiert
nicht notwendig ; es existiert die ganze Dauer seiner Existenz hindurch
immer zufällig und bedarf deswegen fortwährend des erhaltenden
Einflusses Gottes. Wesen und Dasein, im Geschöpf real verschieden, sind
niemals notwendig, sondern immer nur zufällig miteinander verbunden.
Das Geschöpf hat niemals das Dasein durch sein Wesen, durch sich selbst.
Wenn das Geschöpf dann, wenn es wirklich ist, notwendig wäre, müßte
es auch immer existiert haben und könnte die Existenz nie verlieren.

Wie Hertling die reale Zusammensetzung der Geschöpfe aus Wesen
und Dasein verwirft, so verwirft er auch die Zusammensetzung der Körper
aus Materie und Form. Infolgedessen bleibt die Verbindung von Leib
und Seele im Menschen bei ihm ein undurchdringliches Geheimnis. Er
faßt zwar diese Verbindung als eine nicht bloß äußerliche, sondern als
eine innerliche Verbindung zu einem einheitlichen Wesen. Wie aber diese

Verbindung zu denken sei, wird durch nichts erklärt. Eine andere Folge
ist Hertlings Schwanken zwischen dem Nominalismus und dem gemäßigten
Realismus. Er lehnt den extremen Realismus und den Nominalismus ab,
aber ebenso den gemäßigten Realismus, « welcher die Existenz der Universalien

in den Einzeldingen behauptet (universalia in re) ; denn alsdann
bleibt noch immer das Allgemeine ein Reales, wenn ihm auch die
selbständige Existenz abgesprochen wird, und es bleibt die Notwendigkeit,
ein sogenanntes Individuationsprinzip aufzuzeigen » (p. 31). Damit
hätten wir also doch den Nominalismus oder Conceptualismus. Hingegen
heißt es dann wieder, « daß die Dinge ein in der Vielheit der zusammengehörigen

Exemplare sich ausprägendes Wesen haben, daß es in der Natur
feste Arten, eindeutig bestimmte Typen von Dingen gibt» (p. 37). Wie
ungenau Hertling die aristotelische Lehre über die Abstraktion verstanden
hat, zeigt folgende Stelle : « Die aristotelische Philosophie irrte darin, daß
sie in den allgemeinen Begriffen, welche der Verstand von den Dingen
abstrahieit, sofort schon das Wesen dieser Dinge zu erfassen glaubte,
da wir vielmehr die Begriffe der Dinge erst auf dem Wege methodischer,
die Erfahrung bearbeitender Forschung gewinnen » (p. 37). Hertling hat
offenbar hier den vollkommenen wissenschaftlichen Begriff im Auge, der
das metaphysische Wesen des Dinges möglichst vollkommen ausspricht.



i82 Literarische Besprechungen

Dieser Begriff wird freilich erst auf dem Wege methodischer, die Erfahrung
bearbeitender Forschung gewonnen. Aber die aristotelische Philosophie
behauptet nicht das Gegenteil. Sie lehrt nur, daß wir ursprünglich durch
einfache Auffassung, durch einfache Abstraktion das Wesen des Dinges
in unvollkommenster Weise, durch ganz allgemeine Begriffe als Seiendes,
als Ausgedehntes, als Substanz, als Körper usw. erfassen. Und dies ist
ganz notwendig, wenn wir nicht im Sensualismus und Nominalismus
stecken bleiben wollen. Genauer bestimmte Begriffe erwerben wir auch
nach der aristotelischen Philosophie nur durch zusammengesetzte Tätigkeit
des Urteilens und Schließens, und gar wissenschaftlich vollkommene
Begriffe erringen wir nur durch wissenschaftliche Bearbeitung des erfahrungsmäßig

gegebenen Stoffes.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O.S.B.

C. Willems : Institutiones philosophicae. Vol. II. continens cosmo-
logiam, psychologiam, theologiam naturalem. Tertia ed. Treviris (ex
officina ad s. Paulinum), 1919. (Pag. xviii u. 7Ö8.)

Daß das vorliegende Lehrbuch die 3. Auflage erlebt, ist der beste
Beweis seiner Brauchbarkeit. Inhaltlich ist es außerordentlich
reichhaltig. Durch den vielen Kleindruck wurde erzielt, daß der Umfang dennoch
nicht allzugroß geworden ist. Das vollständige Lehrbuch ist für einen
dreijährigen Philosophiekurs berechnet. Sternchen im Inhaltsverzeichnis
bezeichnen den Stoff, der in einem Jahr bewältigt werden kann und soll.
Der Stoff wird in scholastischer Form vorgelegt (Thesen, scharfes Hervorheben

der syllogistischen Elemente bei der Beweisführung). Insbesondere
werden die zu jeder These in großer Zahl herangezogenen Einwände in
scholastischer Weise behandelt (Distinguo, subdist., Conc., Nego
Das zwingt den Studierenden zu scharfer Analyse der eigenen wie der
gegnerischen Schlüsse. Vielleicht hat das Willemsche Lehrbuch auch
gerade diesem Vorzug seine Verbreitung zu verdanken. Anderseits ermüdet
diese Uniformität und die abstrakte Trockenheit etwas den Leser. Das
muß aber bei streng philosophischer Lektüre stets mit in Kauf genommen
werden. Die neuere Literatur, wenigstens die deutsche, ist mit großem
Fleiß nachgetragen. Insbesondere ist anzuerkennen, daß der Leser vor
allem auf die katholischen Autoren verwiesen wird. Manchmal könnten
allerdings statt oder neben den kurz orientierenden Referaten die
grundlegenden Arbeiten zitiert werden, auch wenn sie nicht von katholischer
Seite stammen. Das geschieht ja gewöhnlich, aber nicht immer. Die drei
im 2. Bande behandelten Disziplinen haben m. E. einen ungleichen Wert.
Die Psychologie und Theologie halte ich für vorzüglich, die Naturphilosophie
leidet darunter, daß sie drei Jahre zu früh erschienen ist, bevor die
Resultate der modernen Elektronik und Atomistik allgemeiner bekannt
wurden. Dieser Mangel bezieht sich aber nur auf den ersten Teil der
Naturphilosophie, nämlich auf die Lehre vom Anorganischen. Dort ist
allerdings vieles nachzutragen, und auch manches Argument hat an Kraft
eingebüßt oder müßte gegen neue Einwände geschützt werden.



Literarische Besprechungen 183

So z. B. ist es fraglich, ob den zusammengesetzten Körpern heute
noch Kontinuität zugeschrieben werden kann (S. 7). 1 Wird uns doch
mit guten Gründen von den Elektronikern versichert, die Masse der
ganzen Erde würde in einem Zimmer Platz finden, wenn wir die Energien
aufbrächten, um die unermeßlich großen Widerstände der Teilchen zu
überwinden. — S. 29 wird die These bewiesen, daß die Teile des Stetigen
im Stetigen schon entitativ distinkt sind. Das Argument aber (« sonst
könnte nicht ein Teil des Stetigen ohne den anderen Verstört werden »)

wird kaum diejenigen überzeugen, welche nur etwa den Elektronen Stetigkeit
zuschreiben. — S. 52 und 68 wäre zu der Annahme Stellung zu nehmen,
daß alle Masse in letzter Linie nur « elektrische Masse », also Energie sei.

— S. 56. « Wenn das Wesen der Körper in ihren Kräften bestände, dann
wären inaktive, latente Kräfte, wie etwa die latente Wärme unerklärlich,
denn alle Kräfte müßten dann stets aktiv sein » : das herangezogene
Beispiel ist nicht zutreffend, da die Wärme ja nicht die (oder eine)
Urkraft ist. — S. 74. Es kann nicht mehr mit Gewißheit aufrecht
erhalten werden, daß die Eigenschaften der zusammengesetzten (leblosen)
Körper sich nicht aus den Eigenschaften der Komponenten ableiten lassen.
Vielmehr strebt die moderne Chemie immer mehr danach, die Scheidewand
zwischen Physik und Chemie zu überwinden, und nicht ohne Erfolg.
Vgl. auch S. 110, 2 a; S. 178 III, Anm. 2. S. 88 ff. Die moderne
Korpuskulartheorie kann heute nicht mehr als bloße « Rechnungshypothese »,

als « Fiktion der mathematischen Physik » bezeichnet werden. Man kann
nicht mehr sagen (92), daß wir kein Mittel haben, um erfahrungsmäßig
über die Existenz der Moleküle etwas festzustellen. (Vgl. Brownsche
Bewegung, Ultramikroskop, Smoluchowskis Untersuchungen über die
Bläue der Luft, über die Theorie der Flüssigkeiten, die Untersuchung
dünner Häutchen auf Flüssigkeiten u. ä.) Allerdings darf nicht gefordert
werden, daß uns das Molekül direkt gezeigt werde, weil es physisch unmöglich
ist, Gegenstände zu sehen, die bedeutend kleiner sind als die Wellenlänge
des Lichtes. — S. 93 (et passim). Die Physiker werden kaum mit der
Behauptung einverstanden sein, daß die Teilchen der Flüssigkeiten sich
berühren (sattem contiguum), die der festen Körper aber gar stetig
zusammenhängen. Die Röntgenspektroskopie (Interferenz der Röntgenstrahlen

beim Durchgehen durch das « Gitter » der Kristalle) ist ein

unwiderleglicher Beweis, daß es anders ist. — S. 95. «Wärme ist nicht
Bewegung, sondern ist die Ursache der Bewegung », wäre auf Grund der
modernen Wärmelehre gründlich zu überprüfen. — S. 103. Die Bedeutung
des Ausdruckes « Halbwertzeit » (eines radioaktiven Elementes) wird
unrichtig angegeben. Das Radium ist nach 2000 Jahren (richtiger 1600)
nicht tot, sondern erst die Hälfte seiner Atome ist dann zerfallen,
die andere Hälfte sendet noch Strahlen aus und es vergehen abermals
1600 Jahre, bis die Zahl der « lebendigen » Atome auf 1/4 der ursprünglichen
Menge herabgesunken ist, um nach weiteren 1600 Jahren auf 1/8 zu

1 Wir bemerken hier, daß wir lange nicht mit allen Ausführungen des
Rezensenten einverstanden sind. (Die Redaktion.)



184 Literarische Besprechungen

sinken u. s. f. Die Halbwertzeiten für Uran und Thorium werden heute
anders angegeben. — S. 88. « Die gleiche Menge jedes Elementes
verbraucht gleich viel Wärme » : gemeint ist wahrscheinlich : 1 Grammatom
jedes Elementes. — S. 110, 2 b. Daß die Atome formell im Molekül
verbleiben, erscheint nicht mehr so unbeweisbar, wie es der Verfasser
darstellt ; vgl. übrigens S. 122 f., wo ein solches Verbleiben vom Verfasser
selbst als mit den Prinzipien der hylomorph. Doktrin vereinbar erklärt
wird : die anorganischen Verbindungen könnten als akzidentelle Einheiten
gelten, erst die Organismen als substanzielle Einheiten.

Zur Lehre von der Ausdehnung und vom Raum : S. 3. Ob die extensio
entitativa und aptitudinalis nicht identische Begriffe sind —• S. 16. Der
Raum wird als « locus » communis definiert, locus aber als « terminus
continentis » immobilis primus. Gemeint ist wohl, der Raum sei die Summe
aller Orte, das müßte aber anders ausgedrückt werden. — S. 20. Die
Objektivität des Begriffes « idealer Raum » wird damit begründet, daß
die Sätze der Geometrie vom Subjekte unabhängige Wahrheiten sind,
also eine Realität voraussetzen : ob das nicht der bekannte transitus ex
ordine logico ad ontologicum ist — S. 35. « Es ist kein Denkwiderspruch,
daß mehrere Körper, und zwar alle zirkumskriptiv, denselben Raum
einnehmen » : Diese These dürfte doch wohl schwer haltbar sein. Der
physische Raum ist doch identisch mit der Ausdehnung. Es müßten
also mehrere Körper eine numerisch identische Ausdehnung besitzen.
Ebenso müßte ein Körper gleichzeitig zweimal verschiedene Quantitäten
haben, wenn er zirkumskriptiv an mehreren Orten zugleich sein könnte
(S. 36).

In dem Kapitel « de origine mundi » wäre mit dem Entropieargument
vorsichtiger umzugehen. Ich bin zwar nicht der Ansicht, daß seine
Geltung durch die moderne Kritik endgiltig erschüttert worden ist,
aber jedenfalls sollte man bei seiner Verwendung der Worte des
hl. Thomas gedenken : « ne forte quis rationes non necessarias
inducat, quae praebeant materiam irridendi infidelibus, existimantibus,
nos propter eiusmodi rationes credere » —• Man darf aus dem
Entropiegesetz nicht schließen (S. 182), es werde die Welt einmal aller
Kräfte beraubt sein : Gleichgewicht der Kräfte ist mit ihrem Fehlen nicht
identisch.

S. 199. Die Zahlen für die Dauer der Eiszeit sind wohl zu gering
angenommen. Übrigens führt Verfasser selbst S. 212 höhere an. Die
Glazialperioden gehören nicht dem Tertiär, sondern dem Diluvium an. —
S. 197 und 202 enthalten widersprechende Angaben über die Zahl der
Monde, die keine West-Ost-Bewegung um ihre Planeten ausführen.

Die Ablehnung der Deszendenztheorie, auch in ihrer gemäßigten
Form (Wasmann) entspricht vielleicht der rückläufigen Bewegung auf
diesem Forschungsgebiete {vgl. Süßenguth, « Der jetzige Stand der
Evolutionstheorien», Natur und Kultur, 1922-23, 7 ff.). Ich habe jedoch
den Eindruck, es werde vielleicht von der Theorie doch etwas Positives
zurückbleiben und nicht bloß die Erinnerung an einen großen Irrtum.
Selbst im embryologischen Argument mag ein Körnchen Wahrheit ent-



Literarische Besprechungen

halten sein (vgl. z. B. Reinkes Ausführungen über Akazien mit ungefiederten
Blättern in « Einleit. in die theoret. Biologie » 2 489 ff., oder O. Hertwig
«Das Werden der Organismen 196 ff.). Mindestens dürfte es sich
empfehlen, nicht allzu apodiktisch zu sprechen, sonst könnte ein Rückzug
gar zu schimpflich werden. Es handelt sich ja um Dinge, die zunächst
die Naturwissenschaft zu entscheiden hat.

S. 232 C wird erklärt : Die Wunder wären dann unmöglich, wenn
sie nicht erkannt werden könnten ; S. 233 II 1 : Die Wunder sind erkennbar,
weil sie möglich sind. —• Das Kapitel über die Wunder ist sonst sehr
inhaltsreich und gediegen.

Wäre es nicht besser den Namen « acidum carbonicum » für H2C03
vorzubehalten

Psychologie. Das physiologische Material wird mit Recht relativ
kurz behandelt. —- S.- 304 wird m. E. mit Recht die These verfochten,
daß der Bewußtseinsakt real identisch ist mit dem Akt, der zum Bewußtsein

kommt. — Unbewußte Empfindungen werden mit Recht abgelehnt.
— S. 317. Das Beispiel für eine «Emanation» (Wärme aus dem Lichte)
valde Claudicat. — S. 322. Die Fünfzahl der Sinne läßt sich kaum
aufrecht erhalten. Kälte und Härte gehören nicht in gleicher Weise
einem Genus an wie Rot und Grün. — S. 332. Es läßt sich nicht halten,
daß wir eine genaue anatomische Kenntnis des Gehirns haben müßten,
wenn wir dort empfänden. Das Argument läßt sich gegen die These des

Empfindens in den äußeren Organen retorquieren. — S. 336. Der Beweis
für die Existenz eines inneren Sinnes beim Menschen aus der Analogie
mit den Tieren, erscheint mir als Hysteron-Proteron. —- S. 465. Bei
Zahlenangaben über das Alter des Menschen auf Erden, möchte ich
größere Vorsicht empfehlen. Die größeren Zahlen der meisten
Paläontologen mögen ungewiß und falsch sein,' aber sie könnten doch auch

richtig sein. — S. 466. Es dürfte sich kaum "empfehlen, Seele und Leib,
bezüglich der Abstammungsmöglichkeit aus dem Tierreich auch nur
hypothetisch auf gleiche Stufe zu stellen. Das ist ja Wasser auf die Mühle
der Materialisten.

Theologie. Die Gottesbeweise werden sehr ausführlich behandelt.
Gewünscht hätte ich nur eine Darstellung der Ersatzversuche für die
theoret. Gottesbeweise in der modernen Religionsphilosophie, etwa nach
der lichtvollen Art Sawicki's («Wahrheit des Christentums »). — S. 549
bis 550. Aus der Ewigkeit der Wahrheit darf man nicht auf einen « ewigen »

Intellekt schließen, weil das Wort « ewig » nicht beidemal denselben Sinn
hat. Wahrheiten sind nur hypothetisch ewig, insofern als sie, falls sie

gedacht werden, stets in gleicher Weise wahr sind. Ebenso fordert der
Beweis aus den Possibilien eine Überprüfung. Ich bin überzeugt, daß das

ideologische Argument stichhaltig ist, aber nicht in jeder Formulierung.
In der Frage der Erkenntnis der futuribilia durch Gott folgt W.,

wie sonst im allgemeinen, der Jesuitenschule.
Ich habe obige Bemerkungen zusammengestellt, nicht um den Wert

des Buches herabzusetzen. Das sind ja nur einige wenige Punkte aus dem
außerordentlich reichen und gediegenen Inhalt der Institutiones. Verfasser



i86 Literarische Besprechungen

war bestrebt, die Argumente möglichst alle zu bringen und so hat sich
auch manches schwächere eingeschlichen. Ich wünsche dem Werke eine

baldige 4. Auflage.

Weidenau (Tschechisch-Schlesien). Dr. Ludwig Wrzol.

P. Reginaldus Maria Schultes 0. P., S. Theol. Mag. : Introductio
in historiam dogmatum. Praelectiones habitae in C'ollegio Pontificio
« Angelico » De Urbe (1911-1922). Parisiis (P. Lethielleux), 1922 (8°;
VIII u. 355 pag.).

« Die Dogmengeschichte ist in ihrer heutigen Gestalt die Schöpfung
nicht der katholischen, sondern der protestantischen Theologie. Dieser
Ursprung erklärt das Mißtrauen, das ihr in katholischen Kreisen vielfach
entgegengebracht wird, das aber in der Gegenwart erfreulicherweise im
Verschwinden begriffen ist. Das Mißtrauen gegen die christliche
Dogmengeschichte an und für sich ist ganz und gar ungerechtfertigt ; denn so
sicher die Tatsache ist, daß die kirchlichen Dogmen einen Entwicklungsprozeß

durchgemacht haben, so berechtigt ist auch die wissenschaftliche
Erforschung dieses Prozesses » (Albert Ehrhard, Die historische Theologie
und ihre Methode, in : Festschrift Sebastian Merkle zu seinem 60. Geburtstage

(28. August 1922), gewidmet von Schülern und Freunden. Düsseldorf,
1922, 126). Mit Freuden begrüßen wir deswegen die wertvolle, weitausholende

und in die Tiefe gehende « Einleitung in die Dogmengeschichte »

von P. Reginald Schultes. « Agitur de disciplina nova, minus expresse
a SS. Patribus et theologis scholasticis tractata. Quamdiu enim unitas
fidei vigeret et facta historica evolutionis dogmatum minus nota essent,
distincta doctrina minus opus erat ; nunc vero insurgentibus adversariis
fidei et factis historicis in lucem plenam positis, doctrina magis distincta
et intégra requiritur » (S. 1

In der Einleitung bemerkt der Verfasser mit Recht, daß die Frage
der Dogmenentwicklung eine doppelte Seite hat, eine historische und eine
theologische. Die historische forscht nach den geschichtlichen Tatsachen,
die theologische untersucht die Natur und die dogmatischen Gesetze des

Fortschritts. Erstere bildet den eigentlichen Aufgabenbereich der
Dogmengeschichte, letztere gehört in das Arbeitsfeld der Dogmatik.

In lichtvollen Darlegungen behandelt der Verfasser das Thema seines

tractatus introductorius in drei Kapiteln : 1. Begriff des Dogmas (Seite 5

bis 42), 2. Dogmenentwicklung (43-296), 3. Dogmengeschichte (297-342).
Ein recht brauchbarer, übersichtlicher Index alphabeticus rerum et
nominum notabilium erleichtert den Gebrauch des für die theologische
Wissenschaft hochbedeutsamen und das theologische Studium wesentlich
fördernden und erleichternden Buches.

Die klaren Darlegungen des ersten Teiles bauen das solide Fundament
für die folgenden Beweisführungen, indem sie den wahren und falschen
Begriff vom Dogma näher erläutern und gegen einander abgrenzen. Die
protestantischen und modernistischen Auffassungen vom Dogma sind kurz



Literarische. Besprechungen 187

und präzis gewürdigt. Ich glaube, daß der Verfasser gut daran getan
hat, sich nicht tiefer in unfruchtbare Polemik einzulassen.

Der Schwerpunkt liegt im Caput secundum : De evolutione dogmatum
(S. 43-296). «Ex definitione dogmatis gravis exurgere videtur difficultas.
Nam dogmata sunt veritates revelatae, infallibiliter ab Ecclesia propositae,
veritates divinae ; historia autem considérât id quod est humanum, quod
progreditur, mutatur, ipsum fieri rerum Quae tarnen difficultas,
generaliter considerata, ex ipsa natione dogmatis solvitur In dogmate
igitur distinguendum est inter veritatis revelationem ex parte Dei et eius

propositionem ex parte Ecclesiae Secundo in dogmate distinguendum
est inter veritatem revelatam ipsam et cogniiionem nostram circa veritatem
illam Itaque profectus dogmaticus vel evolutio dogmatum haberi potest,
inquantum veritates revelatae successive ab Ecclesia ad credendum proponuntur
et successu temporum perfectius a nobis cognoscuntur » (S. 43 f.).

Im ersten Abschnitt des zweiten Kapitels (S. 46-152) erhalten wir
einen «Conspectus historicus doctrinae S. Scripturae, SS. Patrum et
praesertim Scholasticorum de explicatione revelatorum », für den wir
dem Verfasser besonders dankbar sein müssen. Was in diesem Zusammenhang

über das interessante und wichtige, aber doch auch wieder recht
schwierige Kapitel « De definibilitate conclusionum theologicarum »

ausgeführt wird (115-131), ist in «La Ciencia tomista » in den Jahrgängen
1921 und 1922 Gegenstand einer fruchtbaren Kontroverse zwischen Schultes
und Marm-Sola gewesen. Beigefügt wird noch ein Appendix : « De
sententia S. Thomae circa definibilitatem conclusionum theologicarum »

(S. 131-146) mit dem Resultate: «Secundum sententiam S. Thomae
definibiles quidem sunt conclusiones, quae sunt expositio, explicatio vel
determinatio ipsarum veritatum revelatarum, non vero conclusiones, quae
ex revelatis deducunt consequentias, quae in revelatione tantum ut in
principio vel in causa continentur » (S. 145). — Der zweite Abschnitt
behandelt die « Doctrina catholica de essentia progressus dogmatici »

(S. 153-164): «Secundum fidem catholicam progressus dogmaticus in
successiva et infallibili propositione et explicatione revelatorum consistit »

(S. 156). — Der dritte Abschnitt bietet die inhaltschwere «Explicatio
theologica essentiae evolutionis dogmatum » (S. 165-219). Man wird diesen

tiefgründigen, klaren Darlegungen die Anerkennung zollen müssen, daß sie

die Lösung des Problems mächtig gefördert haben ; daß aber alle Schwierigkeiten

behoben und alle Gegenargumente der Gegner, die in der Tat höchst
gewichtige und beachtenswerte Beweismomente anführen, widerlegt seien,
braucht man deswegen noch nicht zu behaupten. Was speziell die
Definierbarkeit der theologischen Conclusionen anlangt, so werden die
folgenden zwei Sätze vertreten : « Conclusiones theologicae quoad se, i. e.
doctrinae virtualiter tantum revelatae, tamquam dogma definiri nequeunt »

(S. 195) und : « Conclusiones theologicae quoad nos tantum, quoad
doctrinam in eis assertam, immo quoad modum et formulas quibus doctrina
exprimitur, ut dogmata definiri possunt : non tarnen prout reduplicative
per syllogismum cognoscuntur, sed inquantum secundum judicium Ecclesiae
implicite in ambitu et comprehensione rèvelationis formalis continentur »



i88 Literarische Besprechungen

(S. 203). —• In einem vierten Abschnitt wird gehandelt « De proprietatibus
progressas dogmatici » (S. 219-296).

Das dritte Kapitel trägt die Überschrift : « De historia dogmatum »

(S. 297-342). Zunächst wird das Objekt der Dogmengeschichte untersucht
(S. 297-308) und folgendermaßen bestimmt: «Dogmata vere et proprie
sunt objectum historiae, non quidem secundum eorum veritatem revelatam
ac immutabilem, sed secundum quod per propositionem et explicationem
successivam veritatum revelatarum constituuntur » (S. 298) ; « objectum
materiale historiae dogmatum sunt dogmata Ecclesiae catholicae » (S. 303) ;

« objectum formale historiae dogmatum est successiva propositio et ex-
plicatio revelatorum » (S. 305). — Aus dem praktisch recht wertvollen
Abschnitt über « Die Methode der Dogmengeschichte » (S. 309-332) hebe
ich folgende Gedanken hervor : « Canon generalis : Historia dogmatum
tamquam historia methodö historica uti debet, tamquam disciplina theo-
logica criteriis theologicis subjacet » (S. 309) ; « neque seientia historica
neque methodus historica postulat negationem fidei vel suspensionem
assensus fidei vel non considerationem criteriorum theologicorum » (S. 320) ;

« doctrina fidei adeoque criteria theologica ab historico dogmatum positive
tenenda atque in praxim deducenda sunt» (S. 320). Besonders
unterstreichen möchten wir auch das Corollarium : « Historicum in doctrina
theologica optime instruetum esse oportet» (S. 330). — Der letzte
Abschnitt : « De definitione, distinetione, utilitate ac necessitate historiae
dogmatum » (S. 332-342) definiert zunächst die Dogmengeschichte als :

« Scientia historica successivae propositionis, cognitionis, explicationis et
definitionis veritatum revelatorum in Ecclesia » oder kurz : « Historia
explicationis revelatorum » (S. 332). Dann werden die Merkmale angegeben,
wodurch sie sich von den übrigen theologischen Disziplinen unterscheidet ;

endlich wird der Nutzen und die Notwendigkeit der Dogmengeschichte
ins rechte Licht gerückt. Ich möchte auch hier zwei Sätze nachdrucksam
unterstreichen : « Maxime theologia positiva auxilio historiae indiget eaque
perficitur » (S. 337) und : «Nee minus theologia scholastica ex historia
dogmatum maximum emolumentum habebit » (S. 338).

Das gelehrte Buch des in der positiven wie spekulativen Theologie
gleich bewanderten Verfassers, ist ein wichtiger Meilenstein und Wegweiser,
auf dem manchmal mit Dorngestrüpp und Steingeröll bedeckten Wege,
der zur Klärung der methodischen Grundsätze dogmengeschichtlicher
Forschung und zur Aufhellung geschichtlicher Tatsachen führt. Die
katholische Kirche und die katholische Theologie hat von der
Dogmengeschichte wahrhaftig nichts zu fürchten. Gerade die dogmengeschichtlichen
Forschungen der letzten Jahrzehnte haben es uns ermöglicht, in
siegreichem Abwehr- und Angriffskampfe unsere Vorposten viel weiter
vorzuschieben, als das etwa zur Zeit der Reformation der Fall war.

Eichstätt (Ba}7ern). Dr. Michael Rackl.



Literarische Besprechungen 189

P. Sinthern S. J. : Religionen und Konfessionen im Lichte des religiösen
Einheitsgedankens. Freiburg i. Br, (Herder) 1.923 (vin u. 192 pag.).

Der Titel des Buches ist nicht ganz klar und sagt nicht genau, was
der Leser davon zu erwarten hat. Es bietet eine gedrängte Übersicht
über die verschiedenen alten und neuen Darstellungen und Entstellungen
der Religion, um modern zu sprechen, der hauptsächlichsten
Weltanschauungen, nicht eine Geschichte noch auch eine lehrmäßige Erklärung
ihres Inhaltes, sondern eine Beurteilung des Wahren und des Falschen,
und eine Gegenüberstellung der einen wahren Religion, an der die Gegensätze

dazu geprüft werden. Das alles ist kurz, schlicht, nüchtern, mit
Vermeidung alles Wortprunkes, ohne Irrende zu verletzen und doch
entschieden durchgeführt. Für jeden, dem es darum zu tun ist, in dem
Wirrwarr der modernen Weltanschauungen das Herz ruhig und den Kopf
klar zu behalten, ist das Büchlein sehr zu empfehlen.

Freiburg. P. Albert M. Weiß O, P.

Miscellanea Dominicana in memoriam VII anni saecularis ab obitu
Sancti Patris Dominici (1221-1921). Roma (Ferrari) 1923 (xn u. 292 pag.).

Anläßlich des vollendeten 7. Zentenariums seit dem Tode des hl. Dominikus

haben Söhne und begeisterte Verehrer des großen Stifters des Predigerordens

ihm diese Jubiläumsgabe gewidmet. Während eine erste Serie von
Artikeln (pp. 1-84) sich vor allem mit der Person des Heiligen beschäftigt
und ihn u. a. als Prediger der Gnade (Reg. Schuhes O. P.), Lehrmeister des

geistlichen Lebens (V. de Groot) und Apostel (A. Lamarche O. P.) schildert,
behandelt die 2. Abteilung sein Werk, den Orden und dessen Tätigkeit,
namentlich dessen Wissenschaft. Kardinal Fr. Ehrle S. J. widmet eine

gründliche historische Untersuchung dem ersten Generalstudium in Paris,
dessen Magister Rolandus von Cremona und seiner Summa theologica
(pp. 85—134) ; Prälat Dr. Grabmann gibt interessante Aufschlüsse über das

Studium der Summa des Aquinaten, wie es im Orden schon im i3, und
14. Jahrhundert betrieben wurde (pp. 151—161 ; Beda Jarrett O. P. gewährt
uns einen Einblick in den ersten Studienplan des Ordens (pp. 169-180),
F. Alvarez O. P. berichtet über die St. Thomas Universität in Manila
(pp. 268-272). Protonotar Dr. Commer entwickelt den Begriff der Theologie
nach dem hl. Thomas, handelt über deren Bedeutung für den Predigerorden als

Ordo veritatis und über die Autorität der Lehre des Aquinaten in der Kirche

(pp. 135-140). R. Garrigou-Lagrange O. P. führt ein in den übernatürlichen
Geist der Theologie des hl. Thomas (pp. 141-151). E. Hugon O. P. verbreitet
sich über den Charakter der Moraltheologie des Ordens (pp. 162-188). Mit
seiner Mystik befassen sich H. Wilms O. P. und A. Colunga O. P.

(pp. 181-196).
G. M. Häfele O. P.


	Literarische Besprechungen

