Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 1(1923)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Ed. Hugon O. P. : Les vingt-quatre théses thomistes. Paris (P. Téqui),
1922 (1Xx und 308 pag.).

Durch ein Motu proprio vom 29. Juni 1914 hatte Pius X. vor-
geschrieben, dafBl in allen philosophischen Schulen gewissenhaft an den
Grundsitzen und Grundlehren (principia et pronuntiata majora) des
hl. Thomas festzuhalten sei, und daB fiir die theologischen Studien seine
Summa theologica als Textbuch dienen solle. Da infolgedessen Lehrer
verschiedener Anstalten der rémischen Studienkongregation eine Reihe
von Thesen vorgelegt hatten mit der Anfrage, ob diese Thesen jene Grund-
sitze und Hauptlehren des hl. Thomas enthielten, an denen gewissenhaft
festzuhalten sei, antwortete die Studienkongregation (am 27. Juli 1914),
diese Thesen (vierundzwanzig an der Zahl) seien der getreue Ausdruck der
Grundsétze und Hauptlehren des hl. Thomas. Am 7. Médrz 1916 verordnete
die rémische Seminar- und Studienkongregation, da3 diese vierundzwanzig
Thesen darzulegen seien als die sicheren Richtlinien des philosophischen
Unterrichtes (proponantur veluti tutae normae directivae). Auch der
im Jahre 1917 von Benedikt XV. bestitigte und veréffentlichte Codex
des Kirchenrechtes schreibt den Professoren vor, gewissenhaft nach der
Methode, der Lehre und den Grundsidtzen des hl. Thomas zu unterrichten
(Philosophiae rationalis ac theologiae studia et alumnorum in his disciplinis
institutionem professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem,
doctrinam et principia, eaque sancte teneant), und die Anmerkung zu
diesem Canon verweist auf die genannten vierundzwanzig Thesen.

Zu diesen Thesen bildet das Buch des P. Hugon einen Kommentar,
der die Thesen erlautert, begriindet und deren Tragweite wiirdigt. Die
Thesen sind behandelt der Ordnung nach wie sie verdffentlicht wurden
und sind in vier Teile gruppiert: 1. Teil : Ontologie (I-VII Th.), 2. Teil:
Kosmologie (VIII-XII Th.), 3. Teil : Biologie und Psychologie (XIII bis
XXI Th.), 4. Teil : Theodizee (XXII-XXIV Th.). Sie geben somit einen
Uberblick iiber die gesamte thomistische Philosophie. P. Hugon behandelt
auch die Beziehung der Thesen zu neueren Irrtiimern (so wird am Schluf3
des 2. Teiles der Theosophismus widerlegt) und erdffnet gelegentlich auch
Ausblicke ins iibernatiirliche, theologische Gebiet. Er vessteht es meister-
haft, klar und leicht faBlich zu schreiben, so da3 sein Buch geeignet ist,
den Inhalt der vierundzwanzig Thesen auch weniger scholastisch gebildeten
Lesern zugdnglich zu machen.

Einige kritische Bemerkungen, insbesondere die naturphilosophischen
Teile betreffend, mdégen hier Platz finden. — P. Hugon scheint die Lehre



Literarische Besprechungen 179

von Materie und Form direkt aus den Korpereigenschaften ableiten zu
wollen. Allein nur aus den substanziellen Veranderungen ergibt sich diese
Lehre. Es sind somit' gegen eine rein mechanische Auffassung der Natur,
die die spezifischen Unterschiede leugnet, diese Unterschiede darzutun.
Daraus ergeben sich dann die substanziellen Veranderungen von selbst ;
sie drangen sich ganz besonders auf, wenn die Ernahrung und Zeugung
und der Tod der Lebewesen in Betracht gezogen wird. Auch der Vernunft-
grund fiir den sachlichen TUnterschied zwischen Korpersubstanz und
Ausdehnung ist nicht gut dargelegt. P. Hugon sagl (p. 73): Die Aus-
dehnung gibt nur ein akzidentelles Sein. Aber eben gerade das ist ja zu
beweisen. Und dies wird auch nicht daraus bewiesen, daB es heiBt : Die
Ausdehnung kann zu- und abnehmen, wahrend die Substanz dieselbe
bleibt. Wenn die Ausdehnung zunimmt, durch das Wachstum, nimmt
notwendig auch die Substanz zu ; durch die Ernadhrung und das Wachstum
werden neue Substanzteile gewonnen. Seite 102 wird die Einfachheit von
der Seele im allgemeinen behauptet, die Seele sei ganz in jedem Teile.
Nach dem hl. Thomas ist die Seele der Pflanzen und niederen Tiere nicht
einfach, sondern ausgedehnt. Awuch die Sinnestatigkeit wird in ungenauer
Weise dargestellt als etwas ganz Einfaches. Mit Unrecht wird Alexander
von Hales unter den Gegnern des realen Unterschiedes zwischen Wesen
und Dasein aufgezahlt (Vgl. Marcone, Historia philosophiae II n. 373).
Ein Versehen ist es, wenn p. 40 ein Kommentar des hl. Thomas zu den
Kategorien angefiithrt wird. Eine solche Schrift gibt es nicht.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.

Georg von Hertling : Vorlesungen iiber Metaphysik, herausgegeben
von Matthias Meier. Kempten (Késel und Pustet), 1922 (xx und 137 pag.).

Die Eigenart der Hertling’schen Metaphysik stellt der Herausgeber
folgendermaflen dar: « Auf der Grundlage des Idealismus Lotzes, dessen
pantheistische Elemente vorsichtig beiseite lassend, arbeitete Hertling
eine umfassende Metaphysik aus, der auch die Ziige seines Lehrers Adolf
Trendelenburg in Berlin aufgedriickt sind. Bei all dem Eindruck, den
Hertling von seinen Lehrern gewonnen hat, ist er doch durchaus selbstandig
geblieben .... Ebenso selbstindig tritt Hertling auch den Anschauungen
,der alten Schule‘ gegeniiber .... Hertling war nie fiir eine einfache
Repristination der .Philosophie der Vorzeit’, auch nicht etwa des
Aristotelischen oder des Thomistischen Systems.» (Vorwort p. X1v.) Es ist
gewill richtig, daB Hertling seine Metaphysik von. den pantheistischen
Elementen Lotzes befreit hat. Hertlings Weltanschauung ist die theistisch-
teleologische. « Die Welt ist da um eines Zweckes willen ; sie ist so, wie
sie ist, weil sie so sein sollte, und alles, das Ganze wie das Einzelne, ist
durch einen vorausschauenden Gedanken bestimmt. Dem Weltprozesse
liegt hiernach urspriinglich ein Plan zugrunde, den er verwirklicht, und
er ist hingerichtet auf ein Ziel. Es ist darum nicht so sehr die Vergangenheit
der einzige und ausschlieBliche Grund, der die Zukunft blind aus sich



180 Literarische Besprechungen

hervortreibt, sondern Vergangenheit und Gegenwart sind bedingt durch
das, was in der Zukunft sein soll. Es wird dadurch zugleich die sichtbare
Welt mit einem tibersinnlichen und vorweltlichen Prinzip in Zusammenhang
gebracht» (p. 75 f). Und Hertling hat durch manche treffliche Aus-
filhrung diese Weltanschauung verteidigt im Kampfe gegen den méchtig
anstiirmenden Materialismus und ateleologischen Mechanismus seiner Zeit
(vgl. Vorw. p. x1v). Zu bedauern ist jedoch, daBl Hertling keine tiefere
Kenntnis der aristotelisch-thomistischen Philosophie besal. Er hétte sich
sonst gewill dieser Philosophie enger angeschlossen und so einen weit
besseren Untergrund gewonnen fiir seine theistisch-teleologische Welt-
anschauung. Denn die Grundlage, die er im ersten Teile seiner Metaphysik
legt, ist in mancher Beziehung mangelhaft und entspricht nicht den
Ausfithrungen des zweiten Teiles.

Die durch die theistische Weltanschauung gegebene Scheidung zwischen
Gott und Geschopf setzt in den Geschépfen eine reale Zusammensetzung
aus Potenz und Akt voraus, die Hertling aber ganz grundsitzlich verwirft.
Er anerkennt iiberhaupt keine reale Moglichkeit, weder eine objektive
noch eine subjektive, die er iibrigens beide miteinander verwechselt dort,
wo er die thomistische Lehre des Verhdltnisses von Wesen und Dasein
bespricht (§ 23). Nur das Dasein ist real. Das Objektivmdgliche ist ein
bloBes Gedankending, und es gibt keine reale Zusammensetzung aus
subjektiver Moglichkeit und Wirklichkeit : aus Wesen und Dasein, aus
Materie und Form. Folgerichtiger als viele andere leugnel Hertling nicht
nur den sachlichen, sondern auch den begrifflichen Unterschied zwischen
Wesen und Dasein. In der Tat, wenn jedes Reale ein Dasein ist, da ist
notwendig das reale Sein, das reale Wesen ein Dasein ; man kann dieses
reale Wesen begrifflich nicht aussprechen ohne ein Dasein auszusprechen.
Aber dann ist das Geschopf notwendig ; es fillt der Unterschied zwischen
notwendigem Sein und zufilligem Sein, zwischen Gott und Welt : alles
Sein ist notwendig. Hertling lehnt natiirlich diese Folge entschieden ab.
Jedoch die Art und Weise, wie er es tut, zeigt erst recht, daB sie unver-
meidlich ist. Er sagt: « Nach dem {rither Gesagten (§ 19) schlieBt der
Begriff des Seins den des Daseins ein, d. h. alles, was wirkliches Seiendes
ist, muB3 dann, wenn es wirklich ist, notwendigerweise existieren. Wihrend
aber mit dem Gedanken des wirklichen Seins der Gedanke seiner zeitweisen
Aufhebung sehr wohl vertriglich und in der Erfahrung begriindet ist,
da jetzt Dinge wirklich sind, die frither nicht waren, und solche nicht
mehr sind, welche frither waren, fordert der Gedanke des notwendigen
Seins die absolute AusschlieBung des Nichtseins, und insofern kann man
allerdings mit der alten Schule in einem besonderen Sinne sagen, dal} in
seinem Begriffe die Existenz enthalten liege, sofern es gar nicht als nicht
seiend gedacht werden kann» (p. 28). Aber das notwendige Sein, Gott
kann wohl als nicht seiend gedacht werden. In seinem Begrifte liegt es
nicht, daB er existiere, sonst brauchte das Dasein Gotles nicht bewiesen
zu werden ; es wire unmittelbar aus dem Begriffe Gottes bekannt. Der
Gedanke des notwendigen Seins fordert nur in dem Sinne die absolute
AusschlieBung des Nichtseins, daB es notwendig ist, wenn es ist, wie



Literarische Besprechungen 181

Hertling selbst gegen das ontologische Argument richtig bemerkt : « Wenn
Gott ist, so kann ihm die Existenz nicht fehlen, oder so ist er notwendig »
(p. 85). Dasselbe mul3 Hertling aber von jedem Seienden behaupten. Sein
Satz : « Alles, was wirklich Seiendes ist, mul dann, wenn es wirklich ist,
notwendigerweise existieren », muB3 nach der Voraussetzung, dafll der
Begrift des Seins den des Daseins einschliet, nicht nur bedeuten, daB
alles, was ist, nicht zugleich nicht sein kann, was selbstverstindlich ist,
sondern er muf3 bedeuten : Alles Seiende ist notwendig, existiert als not-
wendiges Sein, wenn es ist. Es sind somit Gott und das Geschoépf von-
einander nicht wverschieden: In beider Begriff liegt das Dasein ein-
geschlossen, nicht aber, daBl sie wirklich existieren, und wenn sie existieren,
existieren sie notwendig, d. h. als notwendig seiende. Aber es ist falsch,
daB alles, was wirklich Seiendes ist, dann wenn es wirklich ist, notwendiger-
weise existieren miisse. Das Geschopf, auch wenn es existiert, existiert
nicht notwendig ; es existiert die ganze Dauer seiner Existenz hindurch
immer zufallig und bedarf deswegen fortwahrend des erhaltenden Ein-
flusses Gottes. Wesen und Dasein, im Geschépf real verschieden, sind
niemals notwendig, sondern immer nur zufillig miteinander verbunden.
Das Geschopf hat niemals das Dasein durch sein Wesen, durch sich selbst.
Wenn das Geschoépf dann, wenn es wirklich ist, notwendig wéire, miil3te
es auch immer existiert haben und kénnte die Existenz nie verlieren.
Wie Hertling die reale Zusammensetzung der Geschépfe aus Wesen
und Dasein verwirft, so verwirft er auch die Zusammensetzung der Kérper
aus Materie und Form. Infolgedessen bleibt die Verbindung von Leib
und Seele im Menschen bei ihm ein undurchdringliches Geheimnis. Er
faBt zwar diese Verbindung als eine nicht bloB &uBerliche, sondern als
eine innerliche Verbindung zu einem einheitlichen Wesen. Wie aber diese
Verbindung zu denken sei, wird durch nichts erklart. Eine andere Folge
ist Hertlings Schwanken zwischen dem Nominalismus und dem geméaBigten
Realismus. Er lehnt den extremen Realismus und den Nominalismus ab,
aber ebenso den gemaBigten Realismus, « welcher die Existenz der Univer-
salien in den Einzeldingen behauptet (universalia in re) ; denn alsdann
bleibt noch immer das Allgemeine ein Reales, wenn ihm auch die selb-
stindige Existenz abgesprochen wird, und es bleibt die Notwendigkeit,
ein sogenanntes Individuationsprinzip .... aufzuzeigen» (p. 31). Damit
hiatten wir also doch den Nominalismus oder Conceptualismus. Hingegen
heit es dann wieder, « daB3 die Dinge ein in der Vielheit der zusammen-
gehérigen Exemplare sich ausprigendes Wesen haben, daB es in der Natur
feste Arten, eindeutig bestimmte Typen von Dingen gibt» (p. 37). Wie
ungenau Hertling die aristotelische Lehre iiber die Abstraktion verstanden
hat, zeigt folgende Stelle : « Die aristotelische Philosophie irrte darin, daB
sie in den allgemeinen Begriffen, welche der Verstand von den Dingen
abstrahiert, sofort schon das Wesen dieser Dinge zu erfassen glaubte,
da wir vielmehr die Begriffe der Dinge erst auf dem Wege methodischer,
die Erfahrung bearbeitender Forschung gewinnen » (p. 37). Hertling hat
offenbar hier den vollkommenen wissenschaftlichen Begriff im Auge, der
das metaphysische Wesen des Dinges moglichst vollkommen ausspricht.



182 Literarische Besprechungen

Dieser Begriff wird freilich erst auf dem Wege methodischer, die Erfahrung
bearbeitender Forschung gewonnen. Aber die aristotelische Philosophie
behauptet nicht das Gegenteil. Sie lehrt nur, daf wir urspriinglich durch
einfache Auffassung, durch einfache Abstraktion das Wesen des Dinges
in unvollkommenster Weise, durch ganz allgemeine Begriffe als Seiendes,
als Ausgedehntes, als Substanz, als Korper usw. erfassen. Und dies ist
ganz notwendig, wenn wir nicht im Sensualismus und Nominalismus
stecken bleiben wollen. Genauer bestimmte Begriffe erwerben wir auch
nach der aristotelischen Philosophie nur durch zusammengesetzte Tatigkeit
des Urteilens und SchlieBens, und gar wissenschaftlich vollkommene
Begriffe erringen wir nur durch wissenschaftliche Bearbeitung des erfahrungs-
maflig gegebenen Stoffes.

Rom (S. Anselmo). . Jos. Gredt O.S. B.

¢. Willems : Institutiones philosophicae. Vol. II. continens cosmo-

logiam, psychologiam, theologiam naturalem. Tertia ed. Treviris (ex
officina ad s. Paulinum), 1919. (Pag. xviir u. 7068.)

DaB das vorliegende Lehrbuch die 3. Auflage erlebt, ist der beste
Beweis seiner Brauchbarkeit. Inhaltlich ist es auBerordentlich reich-
haltig. Durch den vielen Kleindruck wurde erzielt, daB der Umfang dennoch
nicht allzugroB geworden ist, Das vollstindige Lehrbuch ist fiir einen
dreijahrigen Philosophiekurs berechnet. Sternchen im Inhaltsverzeichnis
bezeichnen den Stoff, der in einem Jahr bewdltigt werden kann und soll.
Der Stoff wird in scholastischer Form vorgelegt (Thesen, scharfes Hervor-
heben der syllogistischen Elemente bei der Beweisfiihrung). Insbesondere
werden die zu jeder These in groBer Zahl herangezogenen Einwinde in
scholastischer Weise behandelt (Distinguo, subdist.,, Conc., Nego ....).
Das zwingt den Studierenden zu scharfer Analyse der eigenen wie der
gegnerischen Schliisse. Vielleicht hat das Willemsche Lehrbuch auch
gerade diesem Vorzug seine Verbreitung zu verdanken. Anderseits ermiidet
diese Uniformitit und die abstrakte Trockenheit etwas den Leser. Das
mub aber bei streng philosophischer Lektiire stets mit in Kauf genommen
werden. Die neuere Literatur, wenigstens die deutsche, ist mit groBem
FleiB nachgetragen. Insbesondere ist anzuerkennen, daB der IL.eser vor
allem auf die katholischen Autoren verwiesen wird. Manchmal kénnten
allerdings statt oder neben den kurz orientierenden Referaten die grund-
legenden Arbeiten zitiert werden, auch wenn sie nicht von katholischer
Seite stammen. Das geschieht ja gewdhnlich, aber nicht immer. Die drei
im 2. Bande behandelten Disziplinen haben m. E. einen ungleichen Wert.
Die Psychologie und Theologie halte ich fiir vorziiglich, die Naturphilosophie
leidet darunter, daB sie drei Jahre zu friih erschienen ist, bevor die
Resultate der modernen Elektronik und Atomistik allgemeiner bekannt
wurden. Dieser Mangel bezieht sich aber nur auf den ersten Teil der
Naturphilosophie, nidmlich auf die Lehre vom Anorganischen. Dort ist
allerdings vieles nachzutragen, und auch manches Argument hat an Kraft
eingebiiBt oder miiBte gegen neue Einwinde geschiitzt werden.



Literarische Besprechungen 183

So z. B. ist es fraglich, ob den zusammengesetzten Koérpern heute
noch Kontinuitat zugeschrieben werden kann (S. 7).! Wird uns doch
mit guten Griinden von den Elektronikern versichert, die Masse der
ganzen Erde wiirde in einem Zimmer Platz finden, wenn wir die Energien
aufbriachten, um die unermeBlich groBen Widerstinde der Teilchen zu
tiberwinden. — S. 29 wird die These bewiesen, daB die Teile des Stetigen
mm Stetigen schon entitativ distinkt sind. Das Argument aber («sonst
konnte nicht ein Teil des Stetigen ohne den anderen Zerstért werden »)
wird kaum diejenigen iiberzeugen, welche nur etwa den Elektronen Stetigkeit
zuschreiben. — S. 52 und 68 wire zu der Annahme Stellung zu nehmen,
daB3 alle Masse in letzter Linie nur « elektrische Masse », also Energie sei.
— S. 56. « Wenn das Wesen der Korper in ihren Kriften bestinde, dann
waren inaktive, latente Krifte, wie etwa die latente Warme unerklirlich,
denn alle Krifte miiBten dann stets aktiv sein»: das herangezogene
Beispiel ist nicht zutreffend, da die Wdirme ja nicht die (oder eine)
Urkraft ist. — S. 74. Es kann nicht mehr mit GewiBheit aufrecht
erhalten werden, dal3 die Eigenschaften der zusammengesetzten (leblosen)
Korper sich nicht aus den Eigenschaften der Komponenten ableiten lassen.
Vielmehr strebt die moderne Chemie immer mehr danach, die Scheidewand
zwischen Physik und Chemie zu iiberwinden, und mnicht ohne Erfolg.
Vgl. auch S. 110, 2 a; S. 178 III, Anm. 2. S. 838 ff. Die moderne Korpus-
kulartheorie kann heute nicht mehr als bloBe « Rechnungshypothese »,
als « Fiktion der mathematischen Physik » bezeichnet werden. Man kann
nicht mehr sagen (9z), daB wir kein Mittel haben, um erfahrungsmagig
iiber die Existenz der Molekiile etwas festzustellen. (Vgl. Brownsche
Bewegung, Ultramikroskop, Smoluchowskis Untersuchungen iiber die
Bliue der Luft, iiber die Theorie der Fliissigkeiten, die Untersuchung
diinner Hautchen auf Fliissigkeiten u. 4.) Allerdings darf nicht gefordert
werden, da3 uns das Molekiil divekt gezeigt werde, weil es physisch unmaoglich
ist, Gegenstiande zu sehen, die bedeutend kleiner sind als die Wellenlinge
des Lichtes. — S. 93 (et passim). Die Physiker werden kaum mit der
Behauptung einverstanden sein, daB die Teilchen der Fliissigkeiten sich
berithren (saltem contiguum), die der festen Korper aber gar stetig
zusammenhédngen. Die Rontgenspektroskopie (Interferenz der Rontgen-
strahlen beim Durchgehen durch das « Gitter» der Kristalle) ist ein
unwiderleglicher Beweis, daB es anders ist. — S. 95. « Warme ist nicht
Bewegung, sondern ist die Ursache der Bewegung », wire auf Grund der
modernen Wirmelehre griindlich zu iiberpriifen. — S. 103. Die Bedeutung
des Ausdruckes « Halbwertzeit» (eines radioaktiven Elementes) wird
unrichtig angegeben. Das Radium ist nach 2000 Jahren (richtiger 1600)
nicht tot, sondern erst die Halfte seiner Atome ist dann zerfallen,
die andere Hilfte sendet noch Strahlen aus und es vergehen abermals
1600 Jahre, bis die Zahl der « lebendigen » Atome auf 1/, der urspriinglichen
Menge herabgesunken ist, um nach weiteren 1600 Jahren auf /g zu

1 Wir bemerken hier, daB wir lange nicht mit allen Ausfiihrungen des
Rezensenten einverstanden sind. (Die Redaktion.)



184 Literarische Besprechungen

sinken u. s. f. Die Halbwertzeiten fir Uran und Thorium werden heute

anders angegeben. — S. 88. «Die gleiche Menge jedes Elementes ver-
braucht gleich viel Warme » : gemeint ist wahrscheinlich : 1 Grammatom
jedes Elementes. — S. 110, 2 b, DalBl die Atome formell im Molekiil

verbleiben, erscheint nicht mehr so unbeweisbar, wie es der Verfasser
darstellt ; vgl. iibrigens S. 122 f., wo ein solches Verbleiben vom Verfasser
selbst als mit den Prinzipien der hylomorph. Doktrin vereinbar erklirt
wird : die anorganischen Verbindungen koénnten als akzidentelle Einheiten
gelten, erst die Organismen als substanzielle Einheiten.

Zur Lehre von der Ausdehnung und vom Raum : S. 3. Ob die extensio
entitativa und aptitudinalis nicht identische Begriffe sind ? — S. 16. Der
Raum wird als «locus» communis definiert, locus aber als « terminus
continentis » immobilis primus. Gemeint ist wohl, der Raum sei die Summe
aller Orte, das miiBte aber anders ausgedriickt werden. — S. 20. Die
Objektivitit des Begriffes «idealer Raum » wird damit begriindet, daB
die Sidtze der Geometrie vom Subjekte unabhingige Wahrheiten sind,
also eine Realitdt voraussetzen : ob das nicht der bekannte transitus ex
ordine logico ad ontologicum ist ? — S. 35. « Es ist kein Denkwiderspruch,
daB mehrere Korper, und zwar alle zirkumskriptiv, denselben Raum
einnehmen » : Diese These diirfte doch wohl schwer haltbar sein. Der
physische Raum ist doch identisch mit der Ausdehnung. Es miilten
also mehrere Korper eine numerisch identische Ausdehnung besitzen.
Ebenso miite ein Korper gleichzeitig zweimal verschiedene Quantititen
haben, wenn er zirkumskriptiv an mehreren Orten zugleich sein kénnte
(S. 36). '

In dem Kapitel « de origine mundi» wére mit dem Entropieargument
vorsichtiger umzugehen. Ich bin zwar nicht der Ansicht, daB seine
Geltung durch die moderne Kritik endgiltig erschiittert worden ist,
aber jedenfalls sollte man bei seiner Verwendung der Worte des

hl. Thomas gedenken: «mne forte quis .... rationes non necessarias
inducat, quae praebeant materiam irridendi infidelibus, existimantibus,
nos propter eiusmodi rationes credere ....» — Man darf aus dem

Entropiegesetz nicht schlieBen (S. 182), es werde die Welt einmal aller
Krifte beraubt sein : Gleichgewicht der Krafte ist mit ihrem Fehlen nicht
identisch.

S. 199. Die Zahlen fiir die Dauer der Eiszeit sind wohl zu gering
angenommen. Ubrigens fithrt Verfasser selbst S. 212 hohere an. Die
Glazialperioden gehoren nicht dem Tertidr, sondern dem Diluvium an. —
S. 197 und 202 enthalten widersprechende Angaben tiiber die Zahl der
Monde, die keine West-Ost-Bewegung um ihre Planeten ausfiihren.

Die Ablehnung der Deszendenztheorie, auch in ihrer geméBigten
Form (Wasmann) entspricht vielleicht der riickliufigen Bewegung auf
diesem Forschungsgebiete {vgl. SiiBenguth, «Der jetzige Stand der
Evolutionstheorien », Natur und Kultur, 1922-23, 7 ff.). Ich habe jedoch
den Eindruck, es werde vielleicht von der Theorie doch etwas Positives
zuriickbleiben und nicht bloB die Erinnerung an einen groBen Irrtum.
Selbst im embryologischen Argument mag ein Koérnchen Wahrheit ent-



Literarische Besprechungen 185

halten sein (vgl. z. B. Reinkes Ausfithrungen iiber Akazien mit ungefiederten
Blattern in « Einleit. in die theoret. Biologie » 2 489 ff., oder O. Hertwig
« Das Werden der Organismen 196 ff.). Mindestens diirfte es sich
empfehlen, nicht allzu apodiktisch zu sprechen, sonst koénnte ein Riickzug
gar zu schimpflich werden. Es handelt sich ja um Dinge, die zundchst
die Naturwissenschaft zu entscheiden hat.

S. 232 C wird erklirt: Die Wunder wiren dann unmoglich, wenn
sie nicht erkannt werden koénnten ; S. 233 II 1 : Die Wunder sind erkennbar,
weil sie moéglich sind. — Das Kapitel iiber die Wunder ist sonst sehr
inhaltsreich und gediegen.

Wire es nicht besser den Namen «acidum carbonicum » fiir H,COgq
vorzubehalten ? :

Psychologie. Das physiologische Material wird mit Recht relativ
kurz behandelt. — S.: 304 wird m. E. mit Recht die These verfochten,
daB der BewulBtseinsakt real identisch ist mit dem Akt, der zum Bewult-
sein kommt. — UnbewuBte Empfindungen werden mit Recht abgelehnt.
— S. 317. Das Beispiel fiir eine « Emanation » (Warme aus dem Lichte)
valde claudicat. — S. 322. Die Fiinfzahl der Sinne laBt sich kaum
aufrecht erhalten. Kalte und Harte gehdéren nicht in gleicher Weise
einem Genus an wie Rot und Griin. — S. 332. Es liBt sich nicht halten,
daBl wir eine genaue anatomische Kenntnis des Gehirns haben miiliten,
wenn wir dort empfinden. Das Argument laB3t sich gegen die These des
Empfindens in den dufleren Organen retorquieren. — S. 336. Der Beweis
fiir die Existenz eines inneren Sinnes beim Menschen aus der Analogie
mit den Tieren, erscheint mir als Hysteron-Proteron. — S. 465. Bei
Zahlenangaben iiber das Alter des Menschen auf Erden, moéchte ich
groBere Vorsicht empfehlen. Die gréBeren Zahlen der meisten Pald-
ontologen moégen ungewill und falsch sein, aber sie kdénnten doch auch
richtig sein. — S. 466. Es diirfte sich kaum ‘empfehlen, Seele und Leib,
beziiglich der Abstammungsmoéglichkeit aus dem Tierreich auch nur
hypothetisch auf gleiche Stufe zu stellen. Das ist ja Wasser auf die Miihle
der Materialisten. -

Theologie. Die Gottesbeweise werden sehr ausfiithrlich behandelt.
Gewiinscht héatte ich nur eine Darstellung der Ersatzversuche fiir die
theoret. Gottesbeweise in der modernen Religionsphilosophie, etwa nach
der lichtvollen Art Sawicki’s (« Wahrheit des Christentums»). — S. 549
bis 550. Aus der Ewigkeit der Wahrheit darf man nicht auf einen « ewigen »
Intellekt schlieBen, weil das Wort « ewig » nicht beidemal denselben Sinn
hat. Wahrheiten sind nur hypothetisch ewig, insofern als sie, falls sie
gedacht werden, stets in gleicher Weise wahr sind. Ebenso fordert der
Beweis aus den Possibilien eine Uberpriifung. Ich bin {iberzeugt, daB das
ideologische Argument stichhaltig ist, aber nicht in jeder Formulierung.

In der Frage der Erkenntnis der futuribilia durch Gott folgt W.,
wie sonst im allgemeinen, der Jesuitenschule.

Ich habe obige Bemerkungen zusammengestellt, nicht um den Wert
des Buches herabzusetzen. Das sind ja nur einige wenige Punkte aus dem
aufervordentlich reichen und gediegenen Inhalt der Institutiones. Verfasser



186 Literarische Besprechungen

war bestrebt, die Argumente moglichst alle zu bringen und so hat sich
auch manches schwichere eingeschlichen. Ich wiinsche dem Werke eine
baldige 4. Auflage.

Weidenau (Tschechisch-Schlesien). Dy. Ludwig Wrzol.

P. Reginaldus Maria Schultes O.P., S. Theol. Mag.: Introductio
in historiam dogmatum. Praelectiones habitae in Collegio Pontificio
« Angelico» De Urbe (1911-1922). Parisiis (P. Lethielleux), 1922 (8°;
VIII u. 355 pag.).

« Die Dogmengeschichte ist in ihrer heutigen Gestalt die Schopfung
nicht der katholischen, sondern der protestantischen Theologie. Dieser
Ursprung erklart das Mi3trauen, das ihr in katholischen Kreisen vielfach
entgegengebracht wird, das aber in der Gegenwart erfreulicherweise im
Verschwinden begriffen ist. Das Mitrauen gegen die christliche Dogmen-
geschichte an und fiir sich ist ganz und gar ungerechtfertigt; denn so
sicher die Tatsache ist, da} die kirchlichen Dogmen einen Entwicklungs-
prozel durchgemacht haben, so berechtigt ist auch die wissenschaftliche
Erforschung dieses Prozesses » (Albert Ehvhard, Die historische Theologie
und ihre Methode, in : Festschrift Sebastian Merkle zu seinem 60. Geburts-
tage (28. August 1922), gewidmet von Schiilern und Freunden. Diisseldorf,
1922, 126). Mit Freuden begriiBen wir deswegen die wertvolle, weitaus-
holende und in die Tiefe gehende « Einleitung in die Dogmengeschichte »
von P. Reginald Schultes. « Agitur de disciplina mova, minus expresse
a SS. Patribus et theologis scholasticis tractata. Quamdiu enim unitas
fidei vigeret et facta historica evolutionis dogmatum minus nota essent,
distincta doctrina minus opus erat; nunc vero insurgentibus adversariis
fidei et factis historicis in lucem plenam positis, doctrina magis distincta
et integra requiritur» (S. 1).

In der Einleitung bemerkt der Verfasser mit Recht, da8 die Frage
der Dogmenentwicklung eine doppelte Seite hat, eine historische und eine
theologische. Die historische forscht nach den geschichtlichen Tatsachen,
die theologische untersucht die Natur und die dogmatischen Gesetze des
Fortschritts. Erstere bildet den eigentlichen Aufgabenbereich der Dogmen-
geschichte, letztere gehort in das Arbeitsfeld der Dogmatik.

In lichtvollen Darlegungen behandelt der Verfasser das Thema seines
tractatus introductorius in drei Kapiteln : 1. Begriff des Dogmas (Seite 5
bis 42), 2. Dogmenentwicklung (43-296), 3. Dogmengeschichte (297-342).
Ein recht brauchbarer, iibersichtlicher Index alphabeticus rerum et
nominum notabilium erleichtert den Gebrauch des fiir die theologische
Wissenschaft hochbedeutsamen und das theologische Studium wesentlich
férdernden und erleichternden Buches.

Die klaren Darlegungen des ersten Teiles bauen das solide Fundament
fiir die folgenden Beweisfiihrungen, indem sie den wahren und falschen
Begriff vom Dogma niher erliutern und gegen einander abgrenzen. Die
protestantischen und modernistischen Auffassungen vom Dogma sind kurz



Literarische Besprechungen 184

und prazis gewiirdigt. Ich glaube, daB der Verfasser gut daran getan
hat, sich nicht tiefer in unfruchtbare Polemik einzulassen.

Der Schwerpunkt liegt im Caput secundum : De evolutione dogmatum
(S. 43—206). « Ex definitione dogmatis gravis exurgere videtur difficultas.
Nam dogmata sunt veritates revelatae, infallibiliter ab Ecclesia propositae,
veritates divinae ; historia autem considerat id quod est humanum, quod
progreditur, mutatur, ipsum fieri rerum .... Quae tamen difficultas,
generaliter considerata, ex ipsa natione dogmatis solvitur .... In dogmate
igitur distinguendum est inter veritatis revelalionem ex parte Dei et eius
propositionem ex parte Ecclesiae .... Secundo in dogmate distinguendum
est inter veriiatem revelatam ipsam et cognirionem nostram circa veritatem
illam .... Itaque profectus dogmaticus vel evolutio dogmatum haberi potest,
inquantum veritates vevelatae successive ab Ecclesia ad cvedendum proponuntur
et successu temporum perfectius a nobis cognoscuntur » (S. 43 f.).

Im ersten Abschnitt des zweiten Kapitels (S. 46-152) erhalten wir
einen « Conspectus historicus doctrinae S. Scripturae, SS. Patrum et
praesertim Scholasticorum de explicatione revelatorum », fiir den wir
dem Verfasser besonders dankbar sein miissen. Was in diesem Zusammen-
hang tiiber das interessante und wichtige, aber doch auch wieder recht
schwierige Kapitel « De definibilitate conclusionum theologicarum » aus-
gefithrt wird (115-131), ist in « La Ciencia tomista » in den Jabrgangen
1921 und 1922 Gegenstand einer fruchtbaren Kontroverse zwischen Schultes
und Marin-Sola gewesen. Beigefiigt wird noch ein Appendix: «De
sententia S. Thomae circa definibilitatem conclusionum theologicarum »
(S. 131-146) mit dem Resultate: «Secundum sententiam S. Thomae
definibiles quidem sunt conclusiones, quae sunt expositio, explicatio vel
determinatio ipsarum veritatum revelatarum, non vero conclusiones, quae
ex revelatis deducunt consequentias, quae in revelatione tantum ut in
principio vel in causa continentur » (S. 145). — Der zweite Abschnitt
behandelt die «Doctrina catholica de essentia progressus dogmatici»
(S. 153-164) : «Secundum fidem catholicam progressus dogmaticus in
successiva et infallibili propositione et explicatione revelatorum consistit »
(S. 156). — Der dritte Abschnitt bietet die inhaltschwere « Explicatio
theologica essentiae evolutionis dogmatum » (S. 165—219). Man wird diesen
tiefgriindigen, klaren Darlegungen die Anerkennung zollen miissen, daB sie
die Losung des Problems machtig geférdert haben ; daB aber alle Schwierig-
keiten behoben und alle Gegenargumente der Gegner; die in der Tat héchst
gewichtige und beachtenswerte Beweismomente anfiihren, widerlegt seien,
braucht man deswegen noch nicht zu behaupten. Was speziell die
Definierbarkeit der theologischen Conclusionen anlangt, so werden die
folgenden zwei Sitze vertreten : « Conclusiones theologicae quoad se, i. e.
doctrinae virtualiter tantum revelatae, tamquam dogma definiri nequeunt »
(S. 195) und: «Conclusiones theologicae quoad mnos tantum, quoad
doctrinam in eis assertam, immo quoad modum et formulas quibus doctrina
exprimitur, ut dogmata definiri possunt: non tamen prout reduplicative
per syllogismum cognoscuntur, sed inquantum secundum judicium Ecclesiae
implicite in ambitu et comprehensione revelationis formalis continentur »



188 Literarische Besprechungen

(S. 203). — In einem vierten Abschnitt wird gehandelt « De proprietatibus
progressus dogmatici» (S. 219-296).

Das dritte Kapitel trigt die Uberschrift : « De historia dogmatum »
(S. 297-342). Zunichst wird das Objekt der Dogmengeschichte untersucht
(S. 297—308) und folgendermaBen bestimmt: « Dogmata vere et proprie
sunt objectum historiae, non quidem secundum eorum veritatem revelatam
ac immutabilem, sed secundum quod per propositionem et explicationem
successivam veritatum revelatarum constituuntur» (S. 298) ; « objectum
materiale historiae dogmatum sunt dogmata Ecclesiae catholicae » (S. 303) ;
«objectum formale historiae dogmatum est successiva propositio et ex-
plicatio revelatorum» (S. 305). — Aus dem praktisch recht wertvollen
Abschnitt iiber « Die Methode der Dogmengeschichte » (S. 309-332) hebe
ich folgende Gedanken hervor: « Canon generalis: Historia dogmatum
tamquam historia methodo historica uti debet, tamquam disciplina theo-
logica criteriis theologicis subjacet» (S. 300); «neque scientia historica
neque methodus historica postulat negationem fidei vel suspensionem
assensus fidei vel non considerationem criteriorum theologicorum » (S. 320) ;
« doctrina fidei adeoque criteria theologica ab historico dogmatum positive
tenenda atque in praxim deducenda sunt» (S. 320). Besonders unter-
streichen mochten wir auch das Corollarium : « Historicum in doctrina
theologica oplime instructum esse oportet» (S. 330). — Der letzte
Abschnitt : « De definitione, distinctione, utilitate ac necessitate historiae
dogmatum » (S. 332-342) definiert zunidchst die Dogmengeschichte als:
« Scientia historica successivae propositionis, cognitionis, explicationis et
definitionis veritatum revelatorum in Ecclesia» oder kurz: « Historia
explicationis revelatorum » (S. 332). Dann werden die Merkmale angegeben,
wodurch sie sich von den iibrigen theologischen Disziplinen unterscheidet ;
endlich wird der Nutzen und die Notwendigkeit der Dogmengeschichte
ins rechte Licht geriickt. Ich mdochte auch hier zwei Sitze nachdrucksam
unterstreichen : « Maxime theologia positiva auxilio historiae indiget eaque
perficitur » (S. 337) und : « Nec minus theologia scholastica ex historia
dogmatum maximum emolumentum habebit» (S. 338).

Das gelehrte Buch des in der positiven wie spekulativen Theologie
gleich bewanderten Verfassers, ist ein wichtiger Meilenstein und Wegweiser,
auf dem manchmal mit Dorngestriipp und Steingeréll bedeckten Wege,
der zur Klarung der methodischen Grundsdtze dogmengeschichtlicher
Forschung wund zur -Aufhellung geschichtlicher Tatsachen fiihrt. Die
katholische Kirche und die katholische Theologie hat von der Dogmen-
geschichte wahrhaftig nichts zu fiirchten. Gerade die dogmengeschichtlichen
Forschungen der letzten Jahrzehnte haben es uns ermoglicht, in sieg-
reichem Abwehr- und Angriffskampfe unsere Vorposten viel weiter vor-
zuschieben, als das etwa zur Zeit der Reformation der Fall war.

Eichstitt (Bayern). Dy. Michael Rackl.



Literarische Besprechungen 189

P. Sinthern S. J. : Religionen und Konfessionen im Lichte des religiosen
Einheitsgedankens. Freiburg i. Br. (Herder) 1923 (VIII u. 192 pag.).

Der Titel des Buches ist nicht ganz klar und sagt nicht genau, was
der Leser davon zu erwarten hat. Es bietet eine gedridngte Ubersicht
iiber die verschiedenen alten und neuen Darstellungen und Entstellungen
der Religion, um modern zu sprechen, der hauptsdachlichsten Weltan-
schauungen, nicht eine Geschichte noch auch eine lehrméiBige Erklarung
ihres Inhaltes, sondern eine Beurteilung des Wahren und des Falschen,
und eine Gegeniiberstellung der einen wahren Religion, an der die Gegen-
sitze dazu gepriift werden. Das alles ist kurz, schlicht, niichtern, mit
Vermeidung alles Wortprunkes, ohne Irrende zu verletzen und doch ent-
schieden durchgefithrt. Fiir jeden, dem es darum zu tun ist, in dem
Wirrwarr der modernen Weltanschauungen das Herz ruhig und den Kopf
klar zu behalten, ist das Biichlein sehr zu empfehlen.

Freiburg. P. Albert M. Weip O. P.

Miscellanea Dominicana in memoriam VII anni saecularis ab obitu
Sancti Patris Dominici (1221~1921). Roma (Ferrari) 1923 (xu u. 292 pag.).

AnliBlich des vollendeten 7. Zentenariums seit dem Tode des hl. Domi-
nikus haben Sohne und begeisterte Verehrer des grofien Stifters des Prediger-
ordens ihm diese Jubiliumsgabe gewidmet. Wihrend eine erste Serie von
Artikeln (pp. 1-84) sich vor allem mit der Person des Heiligen beschiftigt
und ihn u. a. als Prediger der Gnade (Reg. Schultes O. P.), Lehrmeister des
geistlichen Lebens (V. de Groot) und Apostel (A. Lamarche O. P.) schildert,
behandelt die 2. Abteilung sein Werk, den Orden und dessen Titigkeit,
namentlich dessen Waissenschaft. Kardinal Fr. Ehrle S. J. widmet eine
griindliche historische Untersuchung dem ersten Generalstudium in Paris,
dessen Magister Rolandus von Cremona und seiner Summa theologica
(pp. 85—134); Prilat Dr. Grabmann gibt interessante Aufschliisse tber das
Studium der Summa des Aquinaten, wie es im Orden schon im 13. und
14. Jahrhundert betrieben wurde (pp. 151-161); Beda Jarrett O. P. gewihrt
uns einen Einblick in den ersten Studienplan des Ordens (pp. 169-180),
F. Alvarez O. P. berichtet iiber die St. Thomas Universitit in Manila
(pp. 268-272). Protonotar Dr. Commer entwickelt den Begriff der Theologie
nach dem hl. Thomas, handelt tiber deren Bedeutung fiir den Predigerorden als
Ordo veritatis und tber die Autoritit der Lehre des Aquinaten in der Kirche
(pp. 135-140). R. Garrigou-Lagrange O. P. fiihrt ein in den ibernatiirlichen
Geist der Theologie des hl. Thomas (pp. 141-151). E. Hugon O. P. verbreitet
sich iiber den Charakter der Moraltheologie des Ordens (pp. 162-188). Mit
seiner Mystik befassen sich H. Wilms O. P. und A. Colunga O. P.

(pp. 181-106).
G. M. Hifele O. P.




	Literarische Besprechungen

