Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung im Lichte der
thomistischen Philosophie

Autor: Thiel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die phaenomenologische Lehre
von der Anschauung
im Lichte der thomistischen Philosophie.

Von Dr. Matthias THIEL O. S. B., Maria Laach.

Jede Zeit hat ihre besonderen geistigen Stromungen. Gegenwirtig
macht unter den philosophischen Bewegungen Deutschlands wohl
keine so viel von sich reden wie die phaenomenologische. Was aber
die Phaenomenologie eigentlich ist, das hat bisher noch niemand in
einer klaren und eindeutigen Definition ausgedriickt. Selbst Husserl
nicht, der sie begriindet und ihr den bereits bei Kant, Hegel u. a. in
anderer Bedeutung vorkommenden Namen gegeben hat. Man kann
nicht einmal sagen, dal die Vertreter dieser neuen Richtung sonderlich
bemiiht sind, eine vollkommen  befriedigende Begriffsbestimmung zu
finden. Das scheint man vielmehr der Zeit zu iiberlassen. Wenn
einer sich an der Philosophia perennis gebildet hat, so nimmt er
anfangs an einem solchen Vorgehen AnstoB. Bedenkt man jedoch,
daB3 Husserl nicht das, was andere vor ihm geschaffen haben, fort-
setzen, sondern die allerersten Prinzipien des Philosophierens finden
und' sichern mochte, so versteht man, daf er die Frage nach einer
Definition seiner Wissenschaft einstweilen auf sich beruhen 14Bt.

Immerhin scheint gerade das Fehlen einer klaren Begriffs-
bestimmung in der Phaenomenologie die einzigartige Erscheinung
bewirkt zu haben, daB die Anhinger derselben philosophischen
Bewegung selbst in so grundlegenden Fragen, wie das Realititsproblem,
ganz und gar auseinander gehen. Husserl selbst ist ausgesprochener
Idealist, sein Mitbegriinder Scheler aber und andere lehnen selbst
den kritischen Realismus als eine Halbheit ab und vertreten einen zum
Teil schroffen Realismus. Aber auch das laBt sich verstehen. Die
Phaenomenologie 'will zunichst noch gar nicht eigentliche Philosophie
sein, vielmehr nur Grundlegung alle wissenschaftlichen Philosophierens.
Denn man philosophiert zwar schon seit Jahrtausenden, aber nach
Husserl ist die Philosophie bis heute noch nicht so weit gedichen,
daBl sie verdient, eine wahre Wissenschaft genannt zu werden. Denn



166 Die ‘phaenomenologische Lehre von der Anschauung

dazu ist erforderlich, daBl sie ganz gesicherte Prinzipien hat. Diese
Sicherung der Fundamente aber ist bislang noch nicht geschehen.
Es hat daher die Phaenomenologie eine ganz fundamentale und
zunidchst nur fundamentale Aufgabe und Bedeutung. Um ihr Ziel
zu erreichen, geht sie von der ganz richtigen Erkenntnis aus, dal} in
jeder Wissenschaft das eine aus dem anderen bewiesen wird, daf
aber dieser Prozef3 nicht bis ins Unendliche fortgesetzt werden kann.
Auch Platon und Aristoteles haben diesen Standpunkt schon vertreten.
Er ist also gar nicht neu. Neu ist auch nicht, wenn die Phaenomenologen
die Erkenntnisse, mit denen alles Philosophieren anheben mubB,
Intuitionen oder Anschauungen nennen. Sobald man jedoch darauf
achtet, was sie unter Anschauung verstehen, sieht man, dall hier
eine ganz andere Auffassung vertreten wird als sie in der Philosophia
perennis iblich ist. ,

Auch die Scholastik baut ihre Philosophie auf Intuitionen oder
Anschauungen auf. Sie lalt sogar drei Arten von Intuition gelten :
eine unmittelbare, sinnliche, und zwel mittelbare des Verstandes.
Dabei ist fiir sie durchgiangig der Umstand maBgebend, dal die
Bezeichnung «intuitives Erkennen » eine Metapher ist. Die Scholastiker
haben sich bei dieser Auffassung an Platon und Aristoteles angelehnt. !
Intueri, etwas anschauen kann eigentlich nur das Auge. Wenn daher
auch von den iibrigen Erkenntnisvermégen ein solches « Anschauen »
ausgesagt wird, so ist das eine bildliche Bezeichnung, die insoweit
berechtigt ist, -als diese Vermdgen in ihrem KErkennen eine gewisse
Ahnlichkeit mit dem Erkennen unseres Gesichtssinnes aufweisen.
Dieser aber kann nach den Scholastikern, die erkenntnistheoretisch
alle Realisten sind, immer nur physisch gegenwirtige Farben sehen.
Mithin ist, so schlieBen sie, zum intuitiven Erkennen die wirkliche
Gegenwart des erkannten Gegenstandes erforderlich. Jedoch braucht
die physische Gegenwart nicht selbst als solche erkannt zu sein. Sie
muB nur der Grund dafiir sein, dal der Gegenstand, dem sie zukommt,
jetzt von jenem Vermogen erkannt werden kann und erkannt wird.

Auf Grund dieser Begriffsbestimmung schreiben die Scholastiker
eine Intuition im strengen Sinne zunéchst allen duleren Sinnen zu.
Sodann dem Gemeinsinn, weil dieser innere Sinn mit dem &uBeren
darin iibereinkommt, dafl er nur wirklich Gegenwirtiges zum Gegen-
stand haben kann, ndmlich die gegenwirtig stattfindenden Tatigkeiten

L Vgl. O. Willmann, Philos. Propaedeutik 1% 2o0.



im Lichte der thomistischen Philosophie 167

der duferen Sinne. Den drei anderen inneren Sinnen sprechen sie jede
Art von Intuition ab. Beim menschlichen Verstand unterscheiden sie.
Eine Intuition in engerer Bedeutung kommt auch ihm nicht zu.
Denn sein eigentiimlicher Gegenstand sind die allgemeinen Wesenheiten
der korperlichen Dinge. Was aber ein Ding im allgemeinen ist, das
laBt sich erkennen, ohne dall es faktisch existiert. Wenn die
Scholastiker dem menschlichen Verstande aber dennoch eine Intuition
zuerkennen, so hat das seinen bestimmten Grund : obschon der Verstand
beziiglich der faktischen Existenz seines eigentlichen Gegenstandes
gleichgiiltig ist und auch nur allgemeine Wesenheiten der kérperlichen
Dinge erkennt, so kann dennoch auch er durch Vermittlung der
duBeren Sinne von der physischen Gegenwart singuldrer Dinge
Bewulltsein erhalten. Kraft seiner dominierenden Stellung ist es ihm
namlich moglich zu wissen, was die dufleren Sinne wahrnehmen. So
sehe ich beispielsweise zundchst mit meinen Augen die gelbe Farbe
des Papiers. Das ist eine unmittelbare Anschauung. Indem aber
jetzt mein Verstand darauf aufmerksam wird, daB3 meine Augen diese
gelbe Farbe sehen, erhdlt auch er Kenntnis von dieser singuliren
Farbe. Denn er erkennt nicht bloB, was gelbe Farbe iiberhaupt ist,
sondern auch daf hier eine konkrete gelbe Farbe gesehen wird.
Diese zweite Verstandeserkenntnis ist nach den Scholastikern wenigstens
mittelbar intuitiv. Denn wére die gelbe Farbe nicht physisch
gegenwirtig, so hitten meine Augen keine Gelb-Empfindung und
wiare darum auch nicht in meinem Verstande die Erkenntnis, dal}
das Papier gelb ist. Es liegt also hier alles vor, was zu einer Intuition
wesentlich erforderlich ist. Solche mittelbar intuitive Verstandes-
erkenntnisse machen das aus, was wir « Erfahrung » nennen.

Nun hat die Unmittelbarkeit, mit der unser Verstand die Axiome
oder obersten Prinzipien erkennt, viel Ahnlichkeit mit dieser mittelbaren
Intuition. Vor allem hat diese Erkenntnis der ersten Prinzipien mit
ihr gemein, daB sie ohne Anwendung des schluBfolgernden Denkens
gewonnen wird. Daher hat schon Aristoteles dem Nus ein intuitives
Erkennen der obersten Prinzipien zugeschrieben und sind ihm die
Scholastiker hierin gefolgt, obgleich es sich hier nicht mehr um die
Erkenntnis eines physisch gegenwirtigen Gegenstandes handelt, viel-
mehr nur um eine Erkenntnis, die nicht erst aus anderen Verstandes-
erkenntnissen abgeleitet werden muf3 und darum an die Unmittelbarkeit
erinnert, mit der unser korperliches Auge seine Gegenstinde wahrnimmt.

Vergleichen wir nun mit dieser thomistisch scholastischen Lehre



168 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

von der Anschauung jene der Phaenomenologen, so gewahren wir
bald nicht unbedeutende Unterschiede. Zwar lassen sich auch ihre
Intuitionen in drei Arten zusammenfassen. Aber keine dieser drei
Arten deckt sich mit einer der drei scholastischen.

Um sie darzustellen, lehne ich mich an Otfo Griindler an, der in
seinem Buche « Elemente zu einer Religionsphilosophie auf phaenomeno-
logischer Grundlage » (Kempten 1922) versucht hat, vom Standpunkte
der Phaenomenologie aus die Frage nach der Art unseres Wissens
von Gott zu beantworten. Denn Zweck dieser Abhandlung soll es
nicht sein, iiber die Phaenomenologie im allgemeinen zu orientieren,
vielmehr will sie nur an konkreten Beispielen die Beriihrungspunkte
und Abweichungen der phaenomenologischen und der thomistischen
Auffassung vom anschaulichen Erkennen aufdecken. Solcher Beispiele
aber hat Griindler in hinreichender Anzahl zusammengestellt und uns
so der Miihe iiberhoben, Beispiele zu konstruieren, von denen man
doch vielleicht sagen wiirde, daf3 sie die phaenomenologische Auffassung
nicht richtig widerspiegeln. 1

Nach Griindler 1dft sich nicht begrifflich definieren, was ,An-
schauung* ist, «sondern selbst nur wieder intuitiv, durch immanente
(innere) Wahrnehmung der eigenen Anschauungsakte erfassen.
,Anschauen‘ ist ein BewuBtseinsakt, in dem sich uns die Gegenstinde
in bildhafter Weise als so und so beschaffen priasentieren.» S. 4 f.
Wie bei den Scholastikern ist auch nach den Phaenomenologen die
sinnliche Anschauung die einzige Art, die man im vollen Sinne
unmittelbar nennen kann. Aber schon diese sinnliche Anschauung
der Phaenomenologen ist viel umfangreicher gefaBt, als irgend eine
der drei scholastischen. Denn sie wird nicht allein der bloBen
Empfindung der duBeren Sinne zuerkannt, sondern auch der Wahr-
nehmung. Wihrend also ein Thomist z. B. nur die Grin-Empfindung
des Auges eine sinnliche Anschauung nennt, ist nach Griindler noch
die Wahrnehmung des griinen Bawumes eine Anschauung. Ja, selbst
die Phantasie- und Erinnerungsvorstellungen fallen noch unter den
phaenomenoldgischen Begriff von sinnlicher Anschauung. .

1 Wenn ich im folgenden schon prinzipiell von Griindler abweiche und
demzufolge auch alles ablehnen muf}, was nur eine Konsequenz seiner Auffassung
vom anschaulichen Erkennen ist, so méchte ich damit doch keineswegs ausdriicken,
daB sein Buch nicht lesenswert sei. Im Gegenteil, ich finde darin manche
Gedanken, die auch den anregen, der einen anderen Standpunkt einnimmt,
Besondere Beachtung verdient seine Analyse des religidsen Aktes und seine
Auseinandersetzung mit der Offenbarung.



im Lichte der thomistischen Philosophie I69

Die beiden anderen Hauptarten phaenomenologischer Anschaﬁung
teilen das Merkmal der Ubersinnlichkeit. Die eine wird kategoriale
oder Sachverhaltsanschauung genannt und die andere Wesens-
anschauung. Fassen wir zunidchst diese zweilte Art ins Auge, weil sie
noch am meisten Anndherungen an die thomistische Philosophie enthalt,
insonderheit an die thomistische Lehre von der Wesenserkenninis.
Mit dieser stimmt sie sogar beziiglich zweier Tatsachen vollkommen
ilberein. Denn nach beiden Auffassungen setzt das iibersinnliche
Erkennen des Menschen nicht blofl immer eine sinnliche Wahrnehmung
voraus, sondern es ist auch immer nur auf das allgemeine Wesen der
Dinge gerichtet. In der weiteren Frage, wie der Mensch auf Grund
der sinnlichen Wahrnehmung eines Dinges zu dessen Wesenserkenntnis
gelange, gehen sie dann allerdings weit auseinander. Nach Griindler
erkennt der Mensch, nachdem er z. B. einen griinen Baum sinnlich
wahrgenommen hat, sofort auch mittels einer «iibersinnlichen
Anschauung » das Wesen des Griin oder das « Griin iiberhaupt». (S. 6.)
Nach den Thomisten geschieht diese Wesenserkenntnis des Griin
nicht so unmittelbar. Denn das « Griin iiberhaupt » oder das Wesen
des Grin ist in der Allgemeinheit, wie es erkannt wird, in dem sinnlich
wahrgenommenen Baume nicht tatsichlich gegeben. Das Griin an dem
Baume ist ein konkretes, singuldares Griin, nicht das « Griin iiberhaupt ».
Es kann also auch der griine Baum fiir sich allein nicht imstande sein,
im menschlichen Verstande die Kenntnis von «Griin iberhaupt »
hervorzubringen.. Vielmehr muf} sich der menschliche Verstand diese
Kenntnis selbst aus dem sinnlich wahrgenommenen Griin erarbeiten.
Damit er das kann, hat die Natur dem Menschen den Intellectus agens
gegeben. Um die thomistische Lehre vom Intellectus agens zu
verstehen, mul3 man die thomistische Losung des Universalienproblems
kennen. Die Thomisten scheiden scharf zwischen einer Ordnung des
Psychischen und einer Ordnung des Physischen. In Gott sind diese
beiden Ordnungen auf das vollkommenste miteinander vereinigt.
Aber in den Geschopfen fallen sie auseinander. In der physischen
Ordnung “gibt es nur singulire und individuelle Dinge. In der
psychischen dagegen gibt es auch Allgemeines, Universelles. Wenn
wir speziell den Menschen betrachten, so miissen wir sogar sagen,
dafl alle seine Verstandeserkenntnisse mehr oder weniger allgemein
sind. Denn der menschliche Verstand kann immer nur allgemeine
Wesenheiten erkennen. De singularibus non est scientia. Singulare
est ineffabile. Dennoch mufi der menschliche Verstand auch diese



170 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

allgemeinen Wesenserkenntnisse aus den singuliren Dingen der
physischen Welt gewinnen. Denn angeborene Ideen gibt es nicht.
Wie ist das moglich ? Antwort : Die Dinge der physischen Ordnung
sind zwar alle singuldr, aber desungeachtet kommen viele von ihnen
darin {iberein, dal} jedes die physische Verwirklichung ein und
desselben Psychischen, namlich der gleichen Idee darstellt. So ist
z. B. sowohl im Caesar als im Brutus und in ungezdhlten anderen
Individuen ein und dieselbe Idee « Mensch» physisch verwirklicht.
Es mufl daher einem Erkenntnisvermégen auch moglich sein, diese
allgemeine Idee aus jedem einzelnen der genannten Individuen wieder
zu gewinnen. Und gerade dieses Gewinnen solcher allgemeiner Ideen
aus den sinnlich wahrgenommenen physischen Einzeldingen besorgt
der Intellectus agens. Jedoch gelingt ihm das in den meisten Féllen
nicht auf einmal. Im Gegensatz zu den Phaenomenologen lehren die
Thomisten, dafl nur sehr wenige Wesenserkenntnisse unmittelbar seien.
Nehmen wir wieder das Beispiel von der griinen Farbe. Nach den
Thomisten wird die Idee von «Griin {iberhaupt» oder die Wesens-
erkenntnis des Griin lingst nicht mehr unmittelbar gewonnen. Denn
es ist doch dazu, daB sich der Mensch aus dem sinnlich wahrgenommenen
grinen Baume die Idee von «Griin iiberhaupt» erarbeiten kann,
vorausgesetzt, daf3 er schon die Idee von « Farbe iberhaupt » gewonnen
hat. Denn es kann einer wohl die griine Farbe sinnlich wahrnehmen,
ohne etwas wahrgenommen zu haben, was weder die griine noch eine
andere bestimmte Farbe hat, aber was die griine Farbe ist, das kann
nur der erkennen, der schon einen Begriff davon hat, was «Farbe
tiberhaupt » ist. Und da die Farbe eine korperliche Beschaffenheit
ist, so setzt auch die Idee der Farbe in bezug auf ihre Gewinnbarkeit
im Menschen den Besitz anderer Ideen schon voraus. Daraus folgt,
daB die Wesenserkenntnis von « Griin iiberhaupt» schon ganz dem
diskursiven Erkennen angehort. Doch darf man sich diese Mittelbarkeit
nicht als einen Syllogismus vorstellen, in dem aus einem allgemeinen
Prinzip ein besonderer Fall deduziert wird. Die Wesenserkenntnis
von Griin wird natiirlich nicht einfach a priori aus der Wesens-
erkenntnis von Farbe abgeleitet, wohl aber durch sie vermittelt und
eben deswegen heiit sie mittelbar.

Wenn aber desungeachtet die Thomisten betonen, das letzte
Kriterium aller Wahrheit sei nicht etwas auBerhalb des Erkenntnis-
gegenstandes Gelegenes, sondern die objektive Evidenz, so ist das
wieder ein Moment, auf das auch die Phaenomenologen den groBten



im Lichte der thomistischen Philosophie I71

Wert legen. Jedoch unterscheiden sie sich auch da wieder von diesen
dadurch, daBl sie dort, wo nach ihrer Lehre nur eine mittelbare
Wesenserkenntnis vorliegt, auch nur eine mittelbare Evidenz zugeben,
sodaf3 also nach ihnen die allermeisten Wahrheiten dem Menschen
nur mittelbar evident werden kénnen. Unmittelbare Evidenz schreiben
die Scholastiker nur den Axiomen zu, und auch bei diesen ist die
Unmittelbarkeit nicht durchweg gleich vollkommen. Alle iibrigen
Erkenntnisse werden nur im Lichte dieser unmittelbaren Erkenntnisse
vollkommen evident.

Dall die Phaenomenologen in der Frage nach der Wesens-
erkenntnis von den Scholastikern abweichen, hat einen doppelten
Grund : einmal beriicksichtigen sie das Universalienproblem zu wenig
oder sie denken in dieser Frage anders als die gemiBigten Realisten ;
sodann bleiben sie absichtlich bei dem stehen, was uns ohne weitere
Analyse bewullt wird, um es, wie sie sagen, ehrlich zu beschreiben,
nicht aber viel zu erkliren. Rein empirisch-psychologisch betrachtet
kommen uns aber die meisten Erkenntnisse unmittelbar vor. Denn
niachster Gegenstand unserer Verstandeserkenntnis ist immer etwas
auller dem Verstande Liegendes. Um sich seiner selbst und seiner
eigenen Titigkeiten klar bewuft zu werden, muB der Verstand,
nachdem er etwas ithm Fremdes erkannt hat, erst eigens iiber dieses
Geschehnis reflektieren. Aber auch dann kommt ihm nicht gleich alles
zum Bewultsein, was sich in ihm abgespielt hat, bevor er jenes
Fremdobjekt hat erkennen kénnen. Es ist daher begreiflich, daB
uns anfangs manche Erkenntnisse unmittelbar erscheinen, ohne es
wirklich zu sein. Ihr Schein der Unmittelbarkeit riithrt nur davon her,
daBl wir nicht gleich alles beachten, was in uns vorgeht.

Gehen wir nun iiber zu der dritten Art von phaenomenologischer
Anschauung. Von ihr schreibt Griindler : « Die Entdeckung der iiber-
sinnlichen, kategorialen Anschauung ist die Grundlage der ganzen
Phaenomenologie, denn nur sie erméglicht es, alles Erkennen letzten
Endes auf Anschauung zu griinden, — worin ja Husserls ,Prinzip
aller Prinzipien‘ besteht. » (S. 5.). Es gibt viele Unterarten kategorialer
Anschauung. Es seien hier nur die wichtigsten herausgestellt. « Wenn
ich z. B.», so schreibt Griindler, «einen griinen Baum vor mir habe
(sei es nun in der Wahrnehmung oder in der Phantasievorstellung),
so ist mir sinnlich-anschaulich gegeben der griine Baum mit allen
seinen Bestandteilen, seiner ihm anhaftenden griitnen Farbe usw.
Dagegen das Griinsein des Baumes, dieser Sachverhall, steht mir nicht



172 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

sinnlich ,greifbar® gegentiber und doch ist er mir ohne Zweifel
anschaulich gegeben, wird nicht etwa aus der Wahrnehmung des
Baumes erst erschlossen ; er prasentiert sich mir schlicht anschaulich
in seiner bildhaften Fiille. In dhnlicher Weise wie diesen Beschaffenheits-
sachverhalt nehmen wir eine Wirksamkeit kategorial wahr. Was wir
unmittelbar sinnlich erfassen, ist z. B. eine ruhende Kugel und eine
rollende Kugel, hierauf zwei sich beriihrende Kugeln und dann zwei
rollende Kugeln. Es ist aber kein Schlull oder sonst irgend ein
Denkvorgang nétig, um aus diesen sinnlich-anschaulichen Gegebenheiten
den Satz abzuleiten : ,die eine Kugel hat die andere in Bewegung
versetzt, sondern auch dieser Sachverhalt steht anschaulich’ vor mir,
wird von mir in einem gewissen Sinne wahrgenommen.» (S. 5 f.)
Bleiben wir hier einen Augenblick stehen. Vom thomistischen Stand-
punkte aus betrachtet, konnen wir zugeben, dal das Griinsein des
Baumes uns wirklich anschaulich gegehen ist, aber es ist eine sinnliche
Anschauung, nicht eine {ibersinnliche. Denn das Griinsein des Baumes
ist eine Beschaffenheit, die von unserem Gesichtssinn unmittelbar
empfunden wird. Ware der Baum absolut farblos, so kénnte er von
uns nicht wahrgenommen werden. Die Griin-Empfindung ist also das
erste, nicht die Wahrnehmung des Baumes.

Ganz anders liegt die Sache in dem Beispiel von den beiden
Kugeln. DafB der Satz, «die eine Kugel hat die andere in Bewegung
gesetzt », keine sinnliche Anschauung ausdriickt, steht auBer Frage.
Aber driickt er wirklich, wie Griindler meint, eine schluBfreie, intuitive
Erkenntnis aus ? Damit dies zutrifft, mufl sich die Sache folgender-
maflen verhalten : zuerst nimmt der Gesichtssinn wahr, wie die Kugeln
also sich beriihren, dann wie beide sich bewegen, zwei nacheinander
erfolgende Vorginge. Auf Grund dieser sinnlichen ‘Wahrnehmungen
erkennt nun unser Verstand wummittelbar, daBl die eine Bewegung
aus der andern hervorgegangen ist. Diese Verstandeserkenntnis der
Wirksamkeit ist demnach zwar in bezug auf die von ihr notwendig
vorausgesetzten sinnlichen Wahrnehmungen nur mittelbar, aber deshalb
doch nicht aus einer andern Verstandeserkenntnis abgeleitet. Vielmehr
mul} sie eine origindre, erste « Anschauung» genannt werden, und
es gehort somit das Urteil, « die eine Kugel hat die andere in Bewegung
gesetzt », zu den unmittelbaren, nicht erst erschlossenen Urteilen.

Aber verhilt es sich wirklich so ? Zunichst miissen wir uns eine
prinzipielle Frage stellen : erkennt unser Verstand in dem vorliegenden
Falle nur das Auseinander der beiden Bewegungen, d. h. den Sach-



im Lichte der thomistischen Philosophie 173

verhalt der Wirksamkeit oder hat er auch Kenntnis davon, daB3 die
Bewegungen der beiden Kugeln nacheinander entstanden sind ? Es
liegt nahe zu antworten, der Verstand erkenne durch denselben Akt
beides auf einmal. Denn ein und dieselbe Bewegung, die nach der
anderen entsteht, entsteht ja auch aus dieser anderen. Nach dieser
Annahme wiirde also der Verstand dasselbe wahrnehmen, was die
Sinne wahrnehmen, wenn auch auf andere Weise, und gleichzeitig
durch denselben Akt dariiber hinaus die Kausalitit « schauen ». Indes,
wenn es auch wahr ist, dafl das Nacheinander und das Auseinander
denselben Bewegungen zukommen, so sind sie doch zwei ganz
verschiedene Sachverhalte. Das ergibt sich aus der unleugbaren
Tatsache, dafl ein Subjekt den einen dieser Sachverhalte ohne den
anderen haben kann. So fillt im Herbst ein Blatt nach dem anderen
vom Baume, aber deshalb braucht das eine Blatt doch nicht die
Ursache dafiir zu sein, dal das andere ihm nachkommt. Andererseits
geht, wie wir aus der Offenbarung wissen, in der Dreifaltigkeit wohl
eine Person aus der anderen hervor, aber es ist hier nicht die eine nach
der anderen entstanden. Demzufolge ist damit, dal unser Verstand
an der Bewegung der zweiten Kugel den einen Sachverhalt als gegeben
erkannt, von ihm noch nicht ohne weiteres auch erkannt, daBl der
andere Sachverhalt gleichfalls vorliegt. Es muB vielmehr jeder der
beiden Sachverhalte fiir sich getrennt erkannt werden. Nun kann
aber kein Vermogen zwei Akte zugleich setzen. Mithin mull unser
Verstand den einen Sachverhalt nach dem andern erkennen.

Wenn wir den ersten Eindruck, den wir in solchen Fillen in uns
erleben, festhalten und entscheiden lassen, dann werden wir jetzt sagen,
dafl wir zuerst den Sachverhalt der Wirksamkeit erkennen und erst
nachher, indem wir hieriiber reflektieren, auch des anderen Sach-
verhaltes bewuB3t werden, den unsere Sinne wahrgenommen haben.
Doch nehmen wir an, es sei so, es erkenne unser Verstand wirklich zu-
nichst das Auseinander der Bewegungen, ohne vorher um den Sach-
verhalt des Nacheinander zu wissen. Was dann ? In diesem Falle miissen
wir sagen, daB unser Verstand, wenn er jetzt von den nacheinander
erfolgten Vorgingen Kenntnis erhilt, diese Erkenntnis aus der ersten
ableiten und folgern mufB. Denn diese zwel Verstandeserkenntnisse
stehen dadurch zueinander in einem inneren Verhiltnis, daf sie beide
die gleichen sinnlichen Wahrnehmungen voraussetzen. Wenn sich
sonst im Verstande zwei Akte folgen, so liegt der Grund dafiir, daB
der eine frither und der andere spiter ist, darin, dal3 die dem ersten



I74 : Die pkhaenomenologische Lehre von der Anschauung

Akte zu Grunde liegende sinnliche Wahrnehmung eher eingetreten ist
als die von der zweiten Verstandeserkenntnis vorausgesetzte. In
Fillen aber wie der unsrige liegt die Sache anders. Die Verstandes-
erkenntnis von der Wirksamkeit griindet sich nicht etwa nur auf die
sinnliche Wahrnehmung, dafl die beiden Kugeln sich beriihrt haben.
Wenn das der Fall wire, dann kénnte man Griindler beistimmen.
Vielmehr setzt diese Verstandeserkenntnis die drei sinnlichen Wahr-
nehmungen zusammen voraus, dal zuerst nur eine Kugel in Bewegung
war, daf} diese dann die ruhende Kugel berithrt hat und daf} endlich
auch diese sich bewegte. Erst nach diesen drer sinnlichen Wahr-
nehmungen kommt die Erkenntnis von der Wirksamkeit zustande.
Daraus ersieht man, daB kein duBerer Grund dafiir vorliegt, wenn der
Verstand diesen Akt notwendig immer vor dem anderen setzt. Denn
sowohl die Kenntnis der aufeinander folgenden Vorginge als auch
die des Auseinander der Bewegungen setzt alle drei sinnlichen
Wahrnehmungen voraus. Der Grund fiir die bestimmte Reihenfolge
dieser zwel Verstandesakte mull daher in ihnen selbst liegen. Das
aber bedeutet soviel wie: die beiden Verstandesakte stehen zueinander
in dem Verhiltnis von Grund und Folge. Wenn daher unser Verstand
auf die drei sinnlichen Wahrnehmungen hin zuerst das Auseinander
der Bewegungen erkennt und erst dann deren Nacheinander feststellt,
so ist eben diese Erkenntnis des Nacheinander eine Folgerung aus der
ersten. Wie aber soll das méglich sein ? Indem der Verstand das
Auseinander oder die Wirksamkeit erkennt, erkennt er doch schon
den Grund fiir die Erscheinung, daB3 die zweite Kugel sich nach der
ersten bewegt. Er wiirde also in diesem Falle schon den Grund fiir
einen Sachverhalt erfassen, ohne diesen selbst zu erkennen, sich auf
eine Frage antworten, die er noch gar nicht gestellt hat. Sodann
miite man sagen, die Verstandeserkenntnis-und sinnliche Wahrnehmung
seien nur AuBerlich miteinander verbunden. Denn die Sinne gehen
immer nur auf das Daf der Erscheinungen, niemals aber auf das
Warum ? Wenn also unser Verstand zunéchst das Warum erkennt
und das Dall erschlieBt, so besteht offensichtlich zwischen den
sinnlichen Wahrnehmungen und dem auf sie folgenden ersten Verstandes-
akt eine Kluft. Nehmen wir dagegen an, daf} unser Verstand zuerst
das Nacheinander der Bewegungen erkennt und dann daraus ihr
Auseinander folgert, so haben wir einen ganz organischen Zusammenhang
zwischen sinnlicher Wahrnehmung und Verstandeserkenntnis. Dann
kénnen wir mit Recht den Satz, «die eine Kugel hat die andere in



im Lichte der thomistischen Philosophie 75

Bewegung gesetzt », also begriinden : zuerst sahen wir nur die eine
Kugel in Bewegung, dann nahmen wir wahr, wie diese die andere
beriihrte, und endlich sahen wir beide einherrollen. Auf Grund dieser
Wahrnehmungen mufl sich die Sache wirklich so, wie wir sagten,
verhalten. Die eine Kugel muf} die andere in Bewegung gesetzt haben.

Von den weiteren Arten kategorialer Anschauung, die Griindler
noch anfithrt, seien hier nur noch jene zwei beriicksichtigt, die fiir
seine Religionsphilosophie grundlegend sind und ihn bestimmen,
«auch im Gebiete des Religiosen von einer Anschauung zu reden.
Denn auch das Anschauen Gottes ist eine eigentiimliche Art jener
mittelbaren Anschauung und mit demselben Recht wie diese als
,/Anschauung‘ zu bezeichnen». (S. 7.)

« Eine andere Art der mittelbaren Anschaulichkeit ist die, in der
Korperliches auf Seelisches und Geistiges hinweist. So ,sehe‘ ich z. B.
an der Kopfform eines Menschen seine ,Intelligenz‘, an seinem
Gesichtsausdruck seine ,Begeisterung‘, an seinem ganzen Verhalten
seine ,Treue’, — auch all dies ist mir anschaulich gegeben und nicht
irgendwie erschlossen. » |

« Ebenso kann auch eine geistige Gegebenheit auf eine andere
geistige hinweisen. So erwidchst mir z. B. beim Lesen eines Buches
ganz unreflektiert die Anschauung ,der Verfasser ist ein scharfsinniger
Kopf‘, beim Anblick eines Kunstwerkes erfasse ich anschaulich das
kiinstlerische Genie seines Urhebers usw.» S. 7.

Um zu erkennen, ob in den angefiithrten Beispielen eine Anschauung
vorliegt oder nicht, geniigt es, ein einziges vou ihnen zu analysieren.
Denn sobald sich findet, dal in einem der angefithrten Fille keine
Anschauung vorliegt, sondern ein Schluf}, kénnen wir auch in den
iibrigen Beispielen nicht zugeben, dafl man von einem anschaulichen
Erkennen spricht. Nehmen wir das zweite Beispiel : « Ich sehe an
seinem Gesichtsausdruck seine Begeisterung.» Ist die durch diesen
Satz ausgedriickte Erkenntnis schon eine SchluBfolgerung oder ein
unmittelbares, intuitives Urteil ? Gehen wir in unserer Untersuchung
von der auch von den Phaenomenologen zugegebenen Tatsache aus,
dafl die durch den Satz, « Ich sehe an seinem Gesichtsausdruck seine
Begeisterung », ausgedriickte Verstandeserkenntnis eine sinnliche Wahr-
nehmung voraussetzt. Die Sinne nehmen aber nur eine bestimmte
Beschaffenheit des Gesichtes, eine bestimmte Gesichtsform wahr.
Zum B. das Leuchten seiner Augen, eine bestimmte Haltung des
Kopfes u. a. Nicht aber wird durch irgend einen Sinn wahrgenommen,



176 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

was hinter diesem Gesichtsausdruck steckt, was ausgedriickt ist. Wir
konnen die sinnlich wahrnehmbare Beschaffenheit des Gesichtes das
Symbol von etwas Geistigem nennen. Das Symbol weist zwar wesentlich
hin auf das von ihm Symbolisierte, aber die Sinne nehmen nur das
Symbol wahr ohne diesen Hinweis. Nur der Verstand erkennt das
symbolisierte Geistige. Doch wie ? Erkennt der menschliche Verstand
zuerst das Symbol und dann aus dem Symbol das Symbolisierte, oder
erkennt er sofort und unmittelbar die durch den Gesichtsausdruck
symbolisierte geistige Seelenstimmung ? Es braucht kaum bemerkt
zu werden, dafl die Fragestellung jener in dem Beispiele von den
zwel Kugeln sehr dhnlich ist. Nehmen wir an, der Verstand erkenne
das Symbolisierte unmittelbar, so entstehen fiir uns sofort zwei Fragen.
Denn wir miissen doch zugeben, dafl schon der bestimmte Gesichts-
ausdruck, den unsere Sinne wahrnehmen, ein Sachverhalt ist, der
auch vom menschlichen Verstande erkannt werden kann. Und zwar
lehrt die Erfahrung, daBl der menschliche Verstand diesen absoluten
Sachverhalt zuweilen erkennt, ohne den relativen mitzuerkennen, d. h.
ohne zu wissen, was ein solcher sinnlich wahrgenommener Gesichts-
ausdruck wirklich ausdriickt. Die Verstandeserkenntnis des absoluten
Sachverhaltes konnen wir z. B. in dem Satze ausdriicken : «ich sehe
sein Auge hell leuchten ». Es kann also, daran 1d8t sich nicht zweifeln,
schon der absolute Sachverhalt des wahrgenommenen Gesichtsaus-
druckes fiir sich allein Gegenstand einer menschlichen Verstandes-
erkenntnis sein. Auf Grund dieser Tatsache ist die Frage berechtigt,
ob unser Verstand die beiden Sachverhalte durch einen einzigen Akt
erkennen koénne oder ob dazu zwel verschiedene nétig seien.
Angenommen, es sei dem menschlichen Verstande moglich, den
absoluten und den relativen Sachverhalt eines solchen Symbols auf
einmal zu erfassen, also zugleich zu erkennen, wie der Gesichts-
ausdruck beschaffen ist und welche Seelenstimmung dadurch sym-
bolisiert ist, so wire das eine Verstandeserkenntnis, die nur durch
mindestens zwei Sitze ausgedriickt werden konnte. Der eine wiirde
den absoluten und der andere den relativen Sachverhalt bezeichnen.
Und der eine kénnte ganz gut wahr sein, wihrend der andere einen
Irrtum enthilt. In diesem Falle wire aber ein und derselbe Verstandes-
akt zugleich wahr und falsch, was undenkbar ist. Folglich miissen
wir annehmen, dafl unser Verstand die beiden Sachverhalte nur durch
zwei verschiedene Akte erkennt.

Aber diese Erkenntnis ruft sofort die weitere Irage wach,



im Lichte der thomistischen Philosophie 177

welchen der beiden Sachverhalte unser Verstand zuerst erkennt. Da
die beiden Erkenntnisse dieselbe sinnliche Wahrnehmung zur Grundlage
haben, so kommt hier wieder zur Geltung, was wir in dem oben
analysierten Beispiel von den zwei Kugeln schon gefunden haben.
Je nachdem unser Verstand zuerst den relativen oder den absoluten
Sachverhalt erkennt, ist diese oder jene Erkenntnis ein Schluf3. DaB
nun unser Verstand zuerst den absoluten Sachverhalt erkennt, dafiir
spricht schon der Umstand, dall die Deutung des Gesichtsausdruckes
in den meisten Fillen schon ein gewisses Studium voraussetzt und
erst allmihlich leichter wird. Die Erkenntnis des absoluten Sach-
verhaltes dagegen ist auch dem leicht, der nicht erkennt, was dieser
Gesichtsausdruck zu bedeuten hat. Sodann wird mich nach dem
Satze, « Ich sehe Thre Augen hell leuchten », niemand nach dem Grund
dieser Aussage fragen ; wohl aber ist mancher nach dem Satze, « Ich
sehe an Ihrem Gesichtsausdruck Ihre Begeisterung», noch geneigt
zu fragen : «woraus schliefen Sie das ?» Beriicksichtigen wir alle
Tatsachen, so miissen wir also sagen, dall der Satz, « Ich sehe an seinem
Gesichtsausdruck seine Begeisterung », wohl ein Schluflsatz ist und
nicht der Ausdruck einer anschaulich gegebenen Verstandeserkenntnis.

Noch deutlicher zeigt die Analyse, daB3 der Satz, «der Verfasser
dieses Buches ist ein scharfsinniger Kopf» keine unmittelbare
Erkenntnis ausdriickt, sondern ebenfalls schon ein SchluBsatz ist.
Denn hier muB der Verstand doch offenbar zunichst Kenntnis haben
von dem Inhalt des Buches (absoluter Sachverhalt), um zu erkennen,
daf} sein Verfasser ein scharfsinniger Kopf ist (relativer Sachverhalt).

So sehen wir, daB in allen Beispielen fiir die kategoriale
Anschauung der Phaenomenologen tatsidchlich keine unmittelbare
Verstandeserkenntnis vorliegt, vielmehr allenthalben ein SchluB-
verfahren notwendig ist. Wenn daher gerade diese kategoriale
Anschauung den Rechtsgrund dafiir abgeben soll, auch im Gebiete
des Religivsen von einer Anschauung zu reden, und insbesondere
unser natiirliches Gotteserkennen hier auf Erden schon ein « Anschauen
Gottes » zu nennen, so halten uns die angestellten Untersuchungen
ab, dieser Ansicht beizustimmen. Wenn wir jene ganz verschwommene
Gotteserkenntnis, bei der man noch nicht weill, ob Gott mit unserem
eigenem Ich identisch ist oder von ihm verschieden, auBer acht lassen,
so beruht unsere natiirliche Gotteserkenntnis hier auf Erden ganz
wesentlich auf einem Schlufverfahren und nicht auf einer Anschauung

irgendwelcher Art.

Divus Thomas. - 2



	Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung im Lichte der thomistischen Philosophie

