
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung im Lichte der
thomistischen Philosophie

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die phänomenologische Lehre

von der Anschauung

im Lichte der thomistischen Philosophie.
Von Dr. Matthias THIEL 0. S. B., Maria Laach.

Jede Zeit hat ihre besonderen geistigen Strömungen. Gegenwärtig
macht unter den philosophischen Bewegungen Deutschlands wohl
keine so viel von sich reden wie die phaenomenologische. Was aber

die Phaenomenologie eigentlich ist, das hat bisher noch niemand in
einer klaren und eindeutigen Definition ausgedrückt. Selbst Husserl

nicht, der sie begründet und ihr den bereits bei Kant, Hegel u. a. in
anderer Bedeutung vorkommenden Namen gegeben hat. Man kann
nicht einmal sagen, daß die Vertreter dieser neuen Richtung sonderlich
bemüht sind, eine vollkommen befriedigende Begriffsbestimmung zu
finden. Das scheint man vielmehr der Zeit zu überlassen. Wenn

einer sich an der Philosophia perennis gebildet hat, so nimmt er

anfangs an einem solchen Vorgehen Anstoß. Bedenkt man jedoch,
daß Husserl nicht das, was andere vor ihm geschaffen haben,
fortsetzen, sondern die allerersten Prinzipien des Philosophierens finden
und sichern möchte, so versteht man, daß er die Frage nach einer
Definition seiner Wissenschaft einstweilen auf sich beruhen läßt.

Immerhin scheint gerade das Fehlen einer klaren
Begriffsbestimmung in der Phaenomenologie die einzigartige Erscheinung
bewirkt zu haben, daß die Anhänger derselben philosophischen
Bewegung selbst in so grundlegenden Fragen, wie das Realitätsproblem,

ganz und gar auseinander gehen. Husserl selbst ist ausgesprochener

Idealist, sein Mitbegründer Scheler aber und andere lehnen selbst

den kritischen Realismus als eine Halbheit ab und vertreten einen zum
Teil schroffen Realismus. Aber auch das läßt sich verstehen. Die
Phaenomenologie 'will zunächst noch gar nicht eigentliche Philosophie
sein, vielmehr nur Grundlegung alle wissenschaftlichen Philosophierens.
Denn man philosophiert zwar schon seit Jahrtausenden, aber nach
Husserl ist die Philosophie bis heute noch nicht so weit gediehen,
daß sie verdient, eine wahre Wissenschaft genannt zu werden. Denn



l66 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

dazu ist erforderlich, daß sie ganz gesicherte Prinzipien hat. Diese

Sicherung der Fundamente aber ist bislang noch nicht geschehen.
Es hat daher die Phaenomenologie eine ganz fundamentale und
zunächst nur fundamentale Aufgabe und Bedeutung. Um ihr Ziel
zu erreichen, geht sie von der ganz richtigen Erkenntnis aus, daß in
jeder Wissenschaft das eine aus dem anderen bewiesen wird, daß

aber dieser Prozeß nicht bis ins Unendliche fortgesetzt werden kann.
Auch Piaton und Aristoteles haben diesen Standpunkt schon vertreten.
Er ist also gar nicht neu. Neu ist auch nicht, wenn die Phaenomenotogen
die Erkenntnisse, mit denen alles Philosophieren anheben muß,
Intuitionen oder Anschauungen nennen. Sobald man jedoch darauf
achtet, was sie unter Anschauung verstehen, sieht man, daß hier
eine ganz andere Auffassung vertreten wird als sie in der Philosophia
perennis üblich ist.

Auch die Scholastik baut ihre Philosophie auf Intuitionen oder

Anschauungen auf. Sie läßt sogar drei Arten von Intuition gelten :

eine unmittelbare, sinnliche, und zwei mittelbare des Verstandes.
Dabei ist für sie durchgängig der Umstand maßgebend, daß die

Bezeichnung « intuitives Erkennen » eine Metapher ist. Die Scholastiker
haben sich bei dieser Auffassung an Piaton und Aristoteles angelehnt. 1

Intueri, etwas anschauen kann eigentlich nur das Auge. Wenn daher
auch von den übrigen Erkenntnisvermögen ein solches « Anschauen »

ausgesagt wird, so ist das eine bildliche Bezeichnung, die insoweit

berechtigt ist, als diese Vermögen in ihrem Erkennen eine gewisse
Ähnlichkeit mit dem Erkennen unseres Gesichtssinnes aufweisen.
Dieser aber kann nach den Scholastikern, die erkenntnistheoretisch
alle Realisten sind, immer nur physisch gegenwärtige Farben sehen.

Mithin ist, so schließen sie, zum intuitiven Erkennen die wirkliche
Gegenwart des erkannten Gegenstandes erforderlich. Jedoch braucht
die physische Gegenwart nicht selbst als solche erkannt zu sein. Sie

muß nur der Grund dafür sein, daß der Gegenstand, dem sie zukommt,

jetzt von jenem Vermögen erkannt werden kann und erkannt wird.
Auf Grund dieser Begriffsbestimmung schreiben die Scholastiker

eine Intuition im strengen Sinne zunächst allen äußeren Sinnen zu.
Sodann dem Gemeinsinn, weil dieser innere Sinn mit dem äußeren
darin übereinkommt, daß er nur wirklich Gegenwärtiges zum Gegenstand

haben kann, nämlich die gegenwärtig stattfindenden Tätigkeiten

1 Vgl. O. Willmänn, Philos. Propaedeutik I3, 20.



im Lichte der thomistischen Philosophie 167

der äußeren Sinne. Den drei anderen inneren Sinnen sprechen sie jede
Art von Intuition ab. Beim menschlichen Verstand unterscheiden sie.

Eine Intuition in engerer Bedeutung kommt auch ihm nicht zu.
Denn sein eigentümlicher Gegenstand sind die allgemeinen Wesenheiten
der körperlichen Dinge. Was aber ein Ding im allgemeinen ist, das

läßt sich erkennen, ohne daß es faktisch existiert. Wenn die
Scholastiker dem menschlichen Verstände aber dennoch eine Intuition
zuerkennen, so hat das seinen bestimmten Grund : obschon der Verstand
bezüglich der faktischen Existenz seines eigentlichen Gegenstandes

gleichgültig ist und auch nur allgemeine Wesenheiten der körperlichen
Dinge erkennt, so kann dennoch auch er durch Vermittlung der
äußeren Sinne von der physischen Gegenwart singulärer Dinge
Bewußtsein erhalten. Kraft seiner dominierenden Stellung ist es ihm
nämlich möglich zu wissen, was die äußeren Sinne wahrnehmen. So

sehe ich beispielsweise zunächst mit meinen Augen die gelbe Farbe
des Papiers. Das ist eine unmittelbare Anschauung. Indem aber

jetzt mein Verstand darauf aufmerksam wird, daß meine Augen diese

gelbe Farbe sehen, erhält auch er Kenntnis von dieser singulären
Farbe. Denn er erkennt nicht bloß, was gelbe Farbe überhaupt ist,
sondern auch daß hier eine konkrete gelbe Farbe gesehen wird.
Diese zweite Verstandeserkenntnis ist nach den Scholastikern wenigstens

mittelbar intuitiv. Denn wäre die gelbe Farbe nicht physisch

gegenwärtig, so hätten meine Augen keine Gelb-Empfindung und
wäre darum auch nicht in meinem Verstände die Erkenntnis, daß
das Papier gelb ist. Es liegt also hier alles vor, was zu einer Intuition
wesentlich erforderlich ist. Solche mittelbar intuitive Verstandes-
erkenntnisse machen das aus, was wir « Erfahrung » nennen.

Nun hat die Unmittelbarkeit, mit der unser Verstand die Axiome
oder obersten Prinzipien erkennt, viel Ähnlichkeit mit dieser mittelbaren
Intuition. Vor allem hat diese Erkenntnis der ersten Prinzipien mit
ihr gemein, daß sie ohne Anwendung des schlußfolgernden Denkens

gewonnen wird. Daher hat schon Aristoteles dem Nus ein intuitives
Erkennen der obersten Prinzipien zugeschrieben und sind ihm die
Scholastiker hierin gefolgt, obgleich es sich hier nicht mehr um die

Erkenntnis eines physisch gegenwärtigen Gegenstandes handelt,
vielmehr nur um eine Erkenntnis, die nicht erst aus anderen Verstandes-

erkenntnissen abgeleitet werden muß und darum an die Unmittelbarkeit
erinnert, mit der unser körperliches Auge seine Gegenstände wahrnimmt.

Vergleichen wir nun mit dieser thomistisch scholastischen Lehre



i68 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

von der Anschauung jene der Phaenomenologen, so gewahren wir
bald nicht unbedeutende Unterschiede. Zwar lassen sich auch ihre
Intuitionen in drei Arten zusammenfassen. Aber keine dieser drei
Arten deckt sich mit einer der drei scholastischen.

Um sie darzustellen, lehne ich mich an Otto Grundier an, der in
seinem Buche « Elemente zu einer Religionsphilosophie auf phaenomeno-
logischer Grundlage » (Kempten 1922) versucht hat, vom Standpunkte
der Phaenomenologie aus die Frage nach der Art unseres Wissens

von Gott zu beantworten. Denn Zweck dieser Abhandlung soll es

nicht sein, über die Phaenomenologie im allgemeinen zu orientieren,
vielmehr will sie nur an konkreten Beispielen die Berührungspunkte
und Abweichungen der phaenomenologischen und der thomistischen

Auffassung vom anschaulichen Erkennen aufdecken. Solcher Beispiele
aber hat Gründler in hinreichender Anzahl zusammengestellt und uns
so der Mühe überhoben, Beispiele zu konstruieren, von denen man
doch vielleicht sagen würde, daß sie die phaenomenologische Auffassung
nicht richtig widerspiegeln. 1

Nach Gründler läßt sich nicht begrifflich definieren, was
,Anschauung' ist, « sondern selbst nur wieder intuitiv, durch immanente
(innere) Wahrnehmung der eigenen Anschauungsakte erfassen.

,Anschauen' ist ein Bewußtseinsakt, in dem sich uns die Gegenstände
in bildhafter Weise als so und so beschaffen präsentieren. » S. 4 f.

Wie bei den Scholastikern ist auch nach den Phaenomenologen die
sinnliche Anschauung die einzige Art, die man im vollen Sinne
unmittelbar nennen kann. Aber schon diese sinnliche Anschauung
der Phaenomenologen ist viel umfangreicher gefaßt, als irgend eine
der drei scholastischen. Denn sie wird nicht allein der bloßen

Empfindung der äußeren Sinne zuerkannt, sondern auch der

Wahrnehmung. Während also ein Thomist z. B. nur die Grün-Empfindung
des Auges eine sinnliche Anschauung nennt, ist nach Gründler noch
die Wahrnehmung des grünen Baumes eine Anschauung. Ja, selbst

die Phantasie- und Erinnerungsvorstellungen fallen noch unter den

phaenomenologischen Begriff von sinnlicher Anschauung.

1 Wenn ich im folgenden schon prinzipiell von Gründler abweiche und
demzufolge auch alles ablehnen muß, was nur eine Konsequenz seiner Auffassung
vom anschaulichen Erkennen ist, so möchte ich damit doch keineswegs ausdrücken,
daß sein Buch nicht lesenswert sei. Im Gegenteil, ich finde darin manche
Gedanken, die auch den anregen, der einen anderen Standpunkt einnimmt.
Besondere Beachtung verdient seine Analyse des religiösen Aktes und seine
Auseinandersetzung mit der Offenbarung.



im Lichte der thomistischen Philosophie

Die beiden anderen Hauptarten phänomenologischer Anschauung
teilen das Merkmal der Übersinnlichkeit. Die eine wird kategoriale
oder Sachverhaltsanschauung genannt und die andere

Wesensanschauung. Fassen wir zunächst diese zweite x\rt ins Auge, weil sie

noch am meisten Annäherungen an die thomistische Philosophie enthält,
insonderheit an die thomistische Lehre von der 'Wesenserkenntnis.

Mit dieser stimmt sie sogar bezüglich zweier Tatsachen vollkommen
überein. Denn nach beiden Auffassungen setzt das übersinnliche
Erkennen des Menschen nicht bloß immer eine sinnliche Wahrnehmung
voraus, sondern es ist auch immer nur auf das allgemeine Wesen der

Dinge gerichtet. In der weiteren Frage, wie der Mensch auf Grund
der sinnlichen Wahrnehmung eines Dinges zu dessen Wesenserkenntnis

gelange, gehen sie dann allerdings weit auseinander. Nach Gründler
erkennt der Mensch, nachdem er z. B. einen grünen Baum sinnlich
wahrgenommen hat, sofort auch mittels einer « übersinnlichen

Anschauung » das Wesen des Grün oder das « Grün überhaupt ». (S. 6.)
Nach den Thomisten geschieht diese Wesenserkenntnis des Grün
nicht so unmittelbar. Denn das « Grün überhaupt » oder das Wesen
des Grün ist in der Allgemeinheit, wie es erkannt wird, in dem sinnlich
wahrgenommenen Baume nicht tatsächlich gegeben. Das Grün an dem

Baume ist ein konkretes, singuläres Grün, nicht das « Grün überhaupt ».

Es kann also auch der grüne Baum für sich allein nicht imstande sein,

im menschlichen Verstände die Kenntnis von « Grün überhaupt »

hervorzubringen. Vielmehr muß sich der menschliche Verstand diese

Kenntnis selbst aus dem sinnlich wahrgenommenen Grün erarbeiten.
Damit er das kann, hat die Natur dem Menschen den Intellectus agens
gegeben. Um die thomistische Lehre vom Intellectus agens zu
verstehen, muß man die thomistische Lösung des Universalienproblems
kennen. Die Thomisten scheiden scharf zwischen einer Ordnung des

Psychischen und einer Ordnung des Physischen. In Gott sind diese

beiden Ordnungen auf das vollkommenste miteinander vereinigt.
Aber in den Geschöpfen fallen sie auseinander. In der physischen

Ordnung gibt es nur singuläre und individuelle Dinge. In der

psychischen dagegen gibt es auch Allgemeines, Universelles. Wenn

wir speziell den Menschen betrachten, so müssen wir sogar sagen,
daß alle seine Verstandeserkenntnisse mehr oder weniger allgemein
sind. Denn der menschliche Verstand kann immer nur allgemeine
Wesenheiten erkennen. De singularibus non est seientia. Singulare
est ineffabile. Dennoch muß der menschliche Verstand auch diese



IJO Die phänomenologische Lehre von der Anschauung

allgemeinen Wesenserkenntnisse aus den singulären Dingen der

physischen Welt gewinnen. Denn angeborene Ideen gibt es nicht.
Wie ist das möglich Antwort : Die Dinge der physischen Ordnung
sind zwar alle singular, aber desungeachtet kommen viele von ihnen
darin überein, daß jedes die physische Verwirklichung ein und
desselben Psychischen, nämlich der gleichen Idee darstellt. So ist
z. B. sowohl im Caesar als im Brutus und in ungezählten anderen
Individuen ein und dieselbe Idee « Mensch » physisch verwirklicht.
Es muß daher einem Erkenntnisvermögen auch möglich sein, diese

allgemeine Idee aus jedem einzelnen der genannten Individuen wieder

zu gewinnen. Und gerade dieses Gewinnen solcher allgemeiner Ideen

aus den sinnlich wahrgenommenen physischen Einzeldingen besorgt
der Intellectus agens. Jedoch gelingt ihm das in den meisten Fällen
nicht auf einmal. Im Gegensatz zu den Phaenomenologen lehren die

Thomisten, daß nur sehr wenige Wesenserkenntnisse unmittelbar seien.

Nehmen wir wieder das Beispiel von der grünen Farbe. Nach den

Thomisten wird die Idee von « Grün überhaupt » oder die
Wesenserkenntnis des Grün längst nicht mehr unmittelbar gewonnen. Denn

es ist doch dazu, daß sich der Mensch aus dem sinnlich wahrgenommenen
grünen Baume die Idee von « Grün überhaupt » erarbeiten kann,
vorausgesetzt, daß er schon die Idee von « Farbe überhaupt » gewonnen
hat. Denn es kann einer wohl die grüne Farbe sinnlich wahrnehmen,
ohne etwas wahrgenommen zu haben, was weder die grüne noch eine

andere bestimmte Farbe hat, aber was die grüne Farbe ist, das kann
nur der erkennen, der schon einen Begriff davon hat, was « Farbe
überhaupt » ist. Und da die Farbe eine körperliche Beschaffenheit
ist, so setzt auch die Idee der Farbe in bezug auf ihre Gewinnbarkeit
im Menschen den Besitz anderer Ideen schon voraus. Daraus folgt,
daß die Wesenserkenntnis von « Grün überhaupt » schon ganz dem

diskursiven Erkennen angehört. Doch darf man sich diese Mittelbarkeit
nicht als einen Syllogismus vorstellen, in dem aus einem allgemeinen

Prinzip ein besonderer Fall deduziert wird. Die Wesenserkenntnis

von Grün wird natürlich nicht einfach a priori aus der
Wesenserkenntnis von Farbe abgeleitet, wohl aber durch sie vermittelt und
eben deswegen heißt sie mittelbar.

Wenn aber desungeachtet die Thomisten betonen, das letzte
Kriterium aller Wahrheit sei nicht etwas außerhalb des
Erkenntnisgegenstandes Gelegenes, sondern die objektive Evidenz, so ist das
wieder ein Moment, auf das auch die Phaenomenologen den größten



im Lichte der thomistischen Philosophie 171

Wert legen. Jedoch unterscheiden sie sich auch da* wieder von diesen

dadurch, daß sie dort, wo nach ihrer Lehre nur eine mittelbare
Wesenserkenntnis vorliegt, auch nur eine mittelbare Evidenz zugeben,
sodaß also nach ihnen die allermeisten Wahrheiten dem Menschen

nur mittelbar evident werden können. Unmittelbare Evidenz schreiben
die Scholastiker nur den Axiomen zu, und auch bei diesen ist die

Unmittelbarkeit nicht durchweg gleich vollkommen. Alle übrigen
Erkenntnisse werden nur im Lichte dieser unmittelbaren Erkenntnisse
vollkommen evident.

Daß die Phaenomenologen in der Frage nach der
Wesenserkenntnis von den Scholastikern abweichen, hat einen doppelten
Grund : einmal berücksichtigen sie das Universalienproblem zu wenig
oder sie denken in dieser Frage anders als die gemäßigten Realisten ;

sodann bleiben sie absichtlich bei dem stehen, was uns ohne weitere

Analyse bewußt wird, um es, wie sie sagen, ehrlich zu beschreiben,
nicht aber viel zu erklären. Rein empirisch-psychologisch betrachtet
kommen uns aber die meisten Erkenntnisse unmittelbar vor. Denn
nächster Gegenstand unserer Verstandeserkenntnis ist immer etwas
außer dem Verstände Liegendes. Um sich seiner selbst und seiner

eigenen Tätigkeiten klar bewußt zu werden, muß der Verstand,
nachdem er etwas ihm Fremdes erkannt hat, erst eigens über dieses

Geschehnis reflektieren. Aber auch dann kommt ihm nicht gleich alles

zum Bewußtsein, was sich in ihm abgespielt hat, bevor er jenes

Fremdobjekt hat erkennen können. Es ist daher begreiflich, daß

uns anfangs manche Erkenntnisse unmittelbar erscheinen, ohne es

wirklich zu sein. Ihr Schein der Unmittelbarkeit rührt nur davon her,
daß wir nicht gleich alles beachten, was in uns vorgeht.

Gehen wir nun über zu der dritten Art von phaenomenologischer
Anschauung. Von ihr schreibt Gründler : « Die Entdeckung der
übersinnlichen, kategorialen Anschauung ist die Grundlage der ganzen

Phaenomenologie, denn nur sie ermöglicht es, alles Erkennen letzten

Endes auf Anschauung zu gründen, — worin ja Husserls »Prinzip
aller Prinzipien' besteht. » (S. 5.). Es gibt viele Unterarten kategorialer
Anschauung. Es seien hier nur die wichtigsten herausgestellt. « Wenn

ich z. B. », so schreibt Gründler, « einen grünen Baum vor mir habe

(sei es nun in der Wahrnehmung oder in der Phantasievorstellung),
so ist mir sinnlich-anschaulich gegeben der grüne Baum mit allen
seinen Bestandteilen, seiner ihm anhaftenden grünen Farbe usw.

Dagegen das Grünsein des Baumes, dieser Sachverhalt, steht mir nicht



IJ2 Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung

sinnlich ,greifbar' gegenüber und doch ist er mir ohne Zweifel
anschaulich gegeben, wird nicht etwa aus der Wahrnehmung des

Baumes erst erschlossen ; er präsentiert sich mir schlicht anschaulich
in seiner bildhaften Fülle. In ähnlicher Weise wie diesen Beschaffenheitssachverhalt

nehmen wir eine Wirksamkeit kategorial wahr. Was wir
unmittelbar sinnlich erfassen, ist z. B. eine ruhende Kugel und eine

rollende Kugel, hierauf zwei sich berührende Kugeln und dann zwei

rollende Kugeln. Es ist aber kein Schluß oder sonst irgend ein

Denkvorgang nötig, um aus diesen sinnlich-anschaulichen Gegebenheiten
den Satz abzuleiten : ,die eine Kugel hat die andere in Bewegung

versetzt', sondern auch dieser Sachverhalt steht anschaulich vor mir,
wird von mir in einem gewissen Sinne wahrgenommen. » (S. 5 f.)
Bleiben wir hier einen Augenblick stehen. Vom thomistischen
Standpunkte aus betrachtet, können wir zugeben, daß das Grünsein des

Baumes uns wirklich anschaulich gegeben ist, aber es ist eine sinnliche

Anschauung, nicht eine übersinnliche. Denn das Grünsein des Baumes
ist eine Beschaffenheit, die von unserem Gesichtssinn unmittelbar
empfunden wird. Wäre der Baum absolut farblos, so könnte er von
uns nicht wahrgenommen werden. Die Grün-Empfindung ist also das

erste, nicht die Wahrnehmung des Baumes.
Ganz anders liegt die Sache in dem Beispiel von den beiden

Kugeln. Daß der Satz, « die eine Kugel hat die andere in Bewegung

gesetzt », keine sinnliche Anschauung ausdrückt, steht außer Frage.
Aber drückt er wirklich, wie Gründler meint, eine schlußfreie, intuitive
Erkenntnis aus Damit dies zutrifft, muß sich die Sache folgendermaßen

verhalten : zuerst nimmt der Gesichtssinn wahr, wie die Kugeln
also sich berühren, dann wie beide sich bewegen, zwei nacheinander

erfolgende Vorgänge. Auf Grund dieser sinnlichen Wahrnehmungen
erkennt nun unser Verstand unmittelbar, daß die eine Bewegung
aus der andern hervorgegangen ist. Diese Verstandeserkenntnis der

Wirksamkeit ist demnach zwar in bezug auf die von ihr notwendig
vorausgesetzten sinnlichen Wahrnehmungen nur mittelbar, aber deshalb
doch nicht aus einer andern Verstandestrkenntnis abgeleitet. Vielmehr
muß sie eine originäre, erste « Anschauung » genannt werden, und
es gehört somit das Urteil, « die eine Kugel hat die andere in Bewegung
gesetzt », zu den unmittelbaren, nicht erst erschlossenen Urteilen.

Aber verhält es sich wirklich so Zunächst müssen wir uns eine

prinzipielle Frage stellen : erkennt unser Verstand in dem vorliegenden
Falle nur das Auseinander der beiden Bewegungen, d. h. den Sach-



im Lichte der thomistischen Philosophie 173

verhalt der Wirksamkeit oder hat er auch Kenntnis davon, daß die

Bewegungen der beiden Kugeln nacheinander entstanden sind Es

liegt nahe zu antworten, der Verstand erkenne durch denselben Akt
beides auf einmal. Denn ein und dieselbe Bewegung, die nach der
anderen entsteht, entsteht ja auch aus dieser anderen. Nach dieser
Annahme würde also der Verstand dasselbe wahrnehmen, was die
Sinne wahrnehmen, wenn auch auf andere Weise, und gleichzeitig
durch denselben Akt darüber hinaus die Kausalität « schauen ». Indes,
wenn es auch wahr ist, daß das Nacheinander und das Auseinander
denselben Bewegungen zukommen, so sind sie doch zwei ganz
verschiedene Sachverhalte. Das ergibt sich aus der unleugbaren
Tatsache, daß ein Subjekt den einen dieser Sachverhalte ohne den

anderen haben kann. So fällt im Herbst ein Blatt nach dem anderen

vom Baume, aber deshalb braucht das eine Blatt doch nicht die
Ursache dafür zu sein, daß das andere ihm nachkommt. Andererseits

geht, wie wir aus der Offenbarung wissen, in der Dreifaltigkeit wohl
eine Person aus der anderen hervor, aber es ist hier nicht die eine nach
der anderen entstanden. Demzufolge ist damit, daß unser Verstand
an der Bewegung der zweiten Kugel den einen Sachverhalt als gegeben

erkannt, von ihm noch nicht ohne weiteres auch erkannt, daß der
andere Sachverhalt gleichfalls vorliegt. Es muß vielmehr jeder der

beiden Sachverhalte für sich getrennt erkannt werden. Nun kann
aber kein Vermögen zwei Akte zugleich setzen. Mithin muß unser
Verstand den einen Sachverhalt nach dem, andern erkennen.

Wenn wir den ersten Eindruck, den wir in solchen Fällen in uns
erleben, festhalten und entscheiden lassen, dann werden wir jetzt sagen,
daß wir zuerst den Sachverhalt der Wirksamkeit erkennen und erst

nachher, indem wir hierüber reflektieren, auch des anderen
Sachverhaltes bewußt werden, den unsere Sinne wahrgenommen haben.

Doch nehmen wir an, es sei so, es erkenne unser Verstand wirklich
zunächst das Auseinander der Bewegungen, ohne vorher um den
Sachverhalt des Nacheinander zu wissen. Was dann In diesem Falle müssen

wir sagen, daß unser Verstand, wenn er jetzt von den nacheinander

erfolgten Vorgängen Kenntnis erhält, diese Erkenntnis aus der ersten
ableiten und folgern muß. Denn diese zwei Verstandeserkenntnisse
stehen dadurch zueinander in, einem inneren Verhältnis, daß sie beide
die gleichen sinnlichen Wahrnehmungen voraussetzen. Wenn sich
sonst im Verstände zwei Akte folgen, so liegt der Grund dafür, daß

der eine früher und der andere später ist, darin, daß die dem ersten



174 Die phänomenologische Lehre von der Anschauung

Akte zu Grunde liegende sinnliche Wahrnehmung eher eingetreten ist
als die von der zweiten Verstandeserkenntnis vorausgesetzte. In
Fällen aber wie der unsrige liegt die Sache- anders. Die Verstandeserkenntnis

von der Wirksamkeit gründet sich nicht etwa nur auf die
sinnliche Wahrnehmung, daß die beiden Kugeln sich berührt haben.

Wenn das der Fall wäre, dann könnte man Gründler beistimmen.
Vielmehr setzt diese Verstandeserkenntnis die drei sinnlichen
Wahrnehmungen zusammen voraus, daß zuerst nur eine Kugel in Bewegung

war, daß diese dann die ruhende Kugel berührt hat und daß endlich
auch diese sich bewegte. Erst nach diesen drei sinnlichen
Wahrnehmungen kommt die Erkenntnis von der Wirksamkeit zustande.
Daraus ersieht man, daß kein äußerer Grund dafür vorliegt, wenn der
Verstand diesen Akt notwendig immer vor dem anderen setzt. Denn
sowohl die Kenntnis der aufeinander folgenden Vorgänge als auch
die des Auseinander der Bewegungen setzt alle drei sinnlichen

Wahrnehmungen voraus. Der Grund für die bestimmte Reihenfolge
dieser zwei Verstandesakte muß daher in ihnen selbst liegen. Das

aber bedeutet soviel wie : die beiden Verstandesakte stehen zueinander
in dem Verhältnis von Grund und Folge. Wenn daher unser Verstand
auf die drei sinnlichen Wahrnehmungen hin zuerst das Auseinander
der Bewegungen erkennt und erst dann deren Nacheinander feststellt,
so ist eben diese Erkenntnis des Nacheinander eine Folgerung aus der
ersten. Wie aber soll das möglich sein Indem der Verstand das

Auseinander oder die Wirksamkeit erkennt, erkennt er doch schon
den Grund für die Erscheinung, daß die zweite Kugel sich nach der
ersten bewegt. Er würde also in diesem Falle schon den Grund für
einen Sachverhalt erfassen, ohne diesen selbst zu erkennen,. sich auf
eine Frage antworten, die er noch gar nicht gestellt hat. Sodann

müßte man sagen, die Verstandeserkenntnis und sinnliche Wahrnehmung
seien nur äußerlich miteinander verbunden. Denn die Sinne gehen

immer nur auf das Daß der Erscheinungen, niemals aber auf das

Warum Wenn also unser Verstand zunächst das Warum erkennt
und das Daß erschließt, so besteht offensichtlich zwischen den

sinnlichen Wahrnehmungen und dem auf sie folgenden ersten Verstandesakt

eine Kluft. Nehmen wir dagegen an, daß unser Verstand zuerst
das Nacheinander der Bewegungen ernennt und dann daraus ihr
Auseinander folgert, so haben wir einen ganz organischen Zusammenhang
zwischen sinnlicher Wahrnehmung und Verstandeserkenntnis. Dann
können wir mit Recht den Satz, « die eine Kugel hat die andere in



im Lichte der thomistischen Philosophie 175

Bewegung gesetzt », also begründen : zuerst sahen wir nur die eine

Kugel in Bewegung, dann nahmen wir wahr, wie diese die andere

berührte, und endlich sahen wir beide einherrollen. Auf Grund dieser

Wahrnehmungen muß sich die Sache wirklich so, wie wir sagten,
verhalten. Die eine Kugel muß die andere in Bewegung gesetzt haben.

Von den weiteren Arten kategorialer Anschauung, die Gründler
noch anführt, seien hier nur noch jene zwei berücksichtigt, die für
seine Religionsphilosophie grundlegend sind und ihn bestimmen,
« auch im Gebiete des Religiösen von einer Anschauung zu reden.

Denn auch das Anschauen Gottes ist eine eigentümliche Art jener
mittelbaren Anschauung und mit demselben Recht wie diese als

,Anschauung' zu bezeichnen ». (S. 7.)
« Eine andere Art der mittelbaren Anschaulichkeit ist die, in der

Körperliches auf Seelisches und Geistiges hinweist. So ,sehe' ich z. B.

an der Kopfform eines Menschen seine ,Intelligenz', an seinem

Gesichtsausdruck seine ,Begeisterung', an seinem ganzen Verhalten
seine ,Treue', — auch all dies ist mir anschaulich gegeben und nicht
irgendwie erschlossen. »

« Ebenso kann auch eine geistige Gegebenheit auf eine andere

geistige hinweisen. So erwächst mir z. B. beim Lesen eines Buches

ganz unreflektiert die Anschauung ,der Verfasser ist ein scharfsinniger

Kopf', beim Anblick eines Kunstwerkes erfasse ich anschaulich das

künstlerische Genie seines Urhebers usw. » S. 7.

Um zu erkennen, ob in den angeführten Beispielen eine Anschauung
vorliegt oder nicht, genügt es, ein einziges von ihnen zu analysieren.
Denn sobald sich findet, daß in einem der angeführten Fälle keine

Anschauung vorliegt, sondern ein Schluß, können wir auch in den

übrigen Beispielen nicht zugeben, daß man von einem anschaulichen
Erkennen spricht. Nehmen wir das zweite Beispiel : « Ich sehe an
seinem Gesichtsausdruck seine Begeisterung. » Ist die durch diesen

Satz ausgedrückte Erkenntnis schon eine Schlußfolgerung oder ein

unmittelbares, intuitives Urteil Gehen wir in unserer Untersuchung
von der auch von den Phaenomenologen zugegebenen Tatsache aus,
daß die durch den Satz, « Ich sehe an seinem Gesichtsausdruck seine

Begeisterung », ausgedrückte Verstandeserkenntnis eine sinnliche
Wahrnehmung voraussetzt. Die Sinne nehmen aber nur eine bestimmte
Beschaffenheit des Gesichtes, eine bestimmte Gesichtsform wahr.
Zum B. das Leuchten seiner Augen, eine bestimmte Haltung des

Kopfes u. a. Nicht aber wird durch irgend einen Sinn wahrgenommen,



Ij6 Die phänomenologische Lehre von der Anschauung

was hinter diesem Gesichtsausdruck steckt, was ausgedrückt ist. Wir
können die sinnlich wahrnehmbare Beschaffenheit des Gesichtes das

Symbol von etwas Geistigem nennen. Das Symbol weist zwar wesentlich
hin auf das von ihm Symbolisierte, aber die Sinne nehmen nur das

Symbol wahr ohne diesen Hinweis. Nur der Verstand erkennt das

symbolisierte Geistige. Doch wie Erkennt der menschliche Verstand
zuerst das Symbol und dann aus dem Symbol das Symbolisierte, oder

erkennt er sofort und unmittelbar die durch den Gesichtsausdruck

symbolisierte geistige Seelenstimmung Es braucht kaum bemerkt
zu werden, daß die Fragestellung jener in dem Beispiele von den

zwei Kugeln sehr ähnlich ist. Nehmen wir an, der Verstand erkenne
das Symbolisierte unmittelbar, so entstehen für uns sofort zwei Fragen.
Denn wir müssen doch zugeben, daß schon der bestimmte Gesichts-

ausdruck, den unsere Sinne wahrnehmen, ein Sachverhalt ist, der
auch vom menschlichen Verstände erkannt werden kann. Und zwar
lehrt die Erfahrung, daß der menschliche Verstand diesen absoluten
Sachverhalt zuweilen erkennt, ohne den relativen mitzuerkennen, d. h.

ohne zu wissen, was ein solcher sinnlich wahrgenommener
Gesichtsausdruck wirklich ausdrückt. Die Verstandeserkenntnis des absoluten
Sachverhaltes können wir z. B. in dem Satze ausdrücken : « ich sehe

sein Auge hell leuchten ». Es kann also, daran läßt sich nicht zweifeln,
schon der absolute Sachverhalt des wahrgenommenen Gesichtsausdruckes

für sich allein Gegenstand einer menschlichen Verstandeserkenntnis

sein. Auf Grund dieser Tatsache ist die Frage berechtigt,
ob unser Verstand die beiden Sachverhalte durch einen einzigen Akt
erkennen könne oder ob dazu zwei verschiedene nötig seien.

Angenommen, es sei dem menschlichen Verstände möglich, den

absoluten und den relativen Sachverhalt eines solchen Symbols auf
einmal zu erfassen, also zugleich zu erkennen, wie der
Gesichtsausdruck beschaffen ist und welche Seelenstimmung dadurch
symbolisiert ist, so wäre das eine Verstandeserkenntnis, die nur durch
mindestens zwei Sätze ausgedrückt werden könnte. Der eine würde
den absoluten und der andere den relativen Sachverhalt bezeichnen.
Und der eine könnte ganz gut wahr sein, während der andere einen

Irrtum enthält. In diesem Falle wäre aber ein und derselbe Verstandesakt

zugleich wahr und falsch, was undenkbar ist. Folglich müssen
wir annehmen, daß unser Verstand die beiden Sachverhalte nur durch
zwei verschiedene Akte erkennt.

Aber diese Erkenntnis ruft sofort die weitere Frage wach,



im Lichte der thomistischen Philosophie 177

welchen der beiden Sachverhalte unser Verstand zuerst erkennt. Da
die beiden Erkenntnisse dieselbe sinnliche Wahrnehmung zur Grundlage
haben, so kommt hier wieder zur Geltung, was wir in dem oben

analysierten Beispiel von den zwei Kugeln schon gefunden haben.

Je nachdem unser Verstand zuerst den relativen oder den absoluten
Sachverhalt erkennt, ist diese oder jene Erkenntnis ein Schluß. Daß

nun unser Verstand zuerst den absoluten Sachverhalt erkennt, dafür
spricht schon der Umstand, daß die Deutung des Gesichtsausdruckes
in den meisten Fällen schon ein gewisses Studium voraussetzt und
erst allmählich leichter wird. Die Erkenntnis des absoluten
Sachverhaltes dagegen ist auch dem leicht, der nicht erkennt, was dieser
Gesichtsausdruck zu bedeuten hat. Sodann wird mich nach dem

Satze, « Ich sehe Ihre Augen hell leuchten », niemand nach dem Grund
dieser Aussage fragen ; wohl aber ist mancher nach dem Satze, « Ich
sehe an Ihrem Gesichtsausdruck Ihre Begeisterung », noch geneigt
zu fragen : « woraus schließen Sie das » Berücksichtigen wir alle

Tatsachen, so müssen wir also sagen, daß der Satz, « Ich sehe an seinem
Gesichtsausdruck seine Begeisterung », wohl ein Schlußsatz ist und
nicht der Ausdruck einer anschaulich gegebenen Verstandeserkenntnis.

Noch deutlicher zeigt die Analyse, daß der Satz, « der Verfasser

dieses Buches ist ein scharfsinniger Kopf », keine unmittelbare
Erkenntnis ausdrückt, sondern ebenfalls schon ein Schlußsatz ist.
Denn hier muß der Verstand doch offenbar zunächst Kenntnis haben

von dem Inhalt des Buches (absoluter Sachverhalt), um zu erkennen,
daß sein Verfasser ein scharfsinniger Kopf ist (relativer Sachverhalt).

So sehen wir, daß in allen Beispielen für die kategoriale
Anschauung der Phaenomenologen tatsächlich keine unmittelbare
Verstandeserkenntnis vorliegt, vielmehr allenthalben ein
Schlußverfahren notwendig ist. Wenn daher gerade diese kategoriale

Anschauung den Rechtsgrund dafür abgeben soll, auch im Gebiete

des Religiösen von einer Anschauung zu reden, und insbesondere

unser natürliches Gotteserkennen hier auf Erden schon ein « Anschauen

Gottes » zu nennen, so halten uns die angestellten Untersuchungen
ab, dieser Ansicht beizustimmen. Wenn wir jene ganz verschwommene

Gotteserkenntnis, bei der man noch nicht weiß, ob Gott mit unserem

eigenem Ich identisch ist oder von ihm verschieden, außer acht lassen,

so beruht unsere natürliche Gotteserkenntnis hier auf Erden ganz
wesentlich auf einem Schlußverfahren und nicht auf einer Anschauung
irgendwelcher Art.

Divus Thomas. - 12


	Die phaenomenologische Lehre von der Anschauung im Lichte der thomistischen Philosophie

