
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes
[Fortsetzung und Schluss]

Autor: Manser, P.G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Streben nach Glückseligkeit

als Beweis für das Dasein Gottes.

Von P. G. M. MANSER 0. P.

(Fortsetzung und Schluss

II. Das Spezifikationsprinzip.

Dem Scharfsinn eines P. Gredt O. S. B. konnte die Schwäche

des Glückseligkeitsbeweises, wie er gewöhnlich auf die Naturzielsicherheit

aufgebaut wurde, nicht entgehen. Er hat in der neuesten

dritten Auflage seiner ausgezeichneten Philosophie, die wir jedermann
empfehlen würden, wenn sie der Empfehlung noch bedürfte, nach
einer neuen Konstruktion des Beweises gesucht. Er hat ihn in dem

Spezifikationsprinzip der menschlichen Seelenfähigkeiten tiefer zu
verankern gesucht. Uns hat das Argument in dieser neuen Formulierung
im ersten Augenblick eigentlich frappiert. Dennoch ist der Weg, den

Gredt eingeschlagen, nicht ganz neu, wie wir im vorigen Teile
angedeutet haben. Neben Lehmen-Beck S. J. hat schon früher der
tüchtigeThomaskenner P. Kirfel C. Ss. R. Gott zum artbestimmenden

Objekt des menschlichen Willens gemacht. 1

Aber Gredt hat einen fremden Gedanken weitergeführt, vertieft
und dem Argumente' eine, zwar etwas komplizierte und stark
verklausulierte, aber höchst interessante Gliederung gegeben, die neu
ist und in formeller Hinsicht dem Urheber alle Ehre macht.

Gredt's Beweisführung liegen 4 Hauptgedanken zu Grunde. 2

1. Gott ist das unendliche Gut, das bonum infinitum. Das ist er
aus dem Begriffe des unendlichen Gutes « ex conceptu boni infiniti »,

das reiner Akt, das Seiende selbst und ens a se ist. « Bonum infinitum
est actus purus, qui est ipsum esse subsistens seu ens a se. »

1 « Divus Thomas», B. I (1914), S. 57. Eigentlich hat P. Kirfel Gott nur
zum Objectum formale des Verstandes gemacht. Aber die Bedeutung ist dieselbe.

2 Elementa philosophiae (ed. 3*. 1922), V. II, pag. 164-65.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 147

2. Dieses unendliche Gut, also Gott, existiert real, wenn der
menschliche Wille von ihm als dem Gegenstande der menschlichen

Glückseligkeit spezifiziert wird. « Si existit voluntas humana speci-
ficata a bono infinito tanquam ab objecto beatitudinis suae, existit
bonum infinitum, quod est objectum beatitudinis suae. » Warum
das -

3. Der Grund liegt in dem Verhältnisse zwischen Spezifizierendem
und Spezifiziertem : « ex habitudine, quae intercedit inter specificans
et specificatum ». Zwar kann man aus der Existenz des Spezifizierten
nicht unter allen Umständen auf die Existenz des Spezifizierenden
schließen, wohl aber auf seine positive Möglichkeit, d. h. eine a posteriori

bewiesene Möglichkeit, denn wäre das Spezifizierende absurd, so

wäre es auch das Spezifizierte. « Nam si specificans esset impossibile,
etiam specificatum esset impossibile. » Wenn also Gott als Gegenstand
der Glückseligkeit den menschlichen Willen spezifiziert, dann ist seine

Existenz :

a) nicht unmöglich, «non est impossibile», weil sie durch die

Spezifikation als positiv möglich a posteriori erwiesen ist ;

b) aktuell, weil das unendliche Gut ein absolut notwendiges Sein

ist, das entweder unmöglich ist oder aktuell existiert, « bonum infinitum
est ens absolute necessarium, quod aut est impossibile aut existit ».

4. Nun aber spezifiziert das bonum infinitum tatsächlich den

menschlichen Willen, indem der menschliche Wille seiner inneren
Natur nach zum bonum universale in communi und dadurch zu Gott
im besonderen als einzig adäquates Objekt hingeordnet ist. « Bonum
infinitum est objectum, quod in particulari specificat voluntatem
(et intellectum) humanum. Voluntas humana ex natura sua ordinatur
ad bonum universale tamquam ad specificativum suum in communi,
sed in particulari ad bonum infinitum tanquam ad objectum, quod
solum adaequate ei respondet ». Also existiert Gott.

Wenn Freunde miteinander streiten, sollen sie liebenswürdig
miteinander streiten Das gelte hier von jedem Worte, das ich gegen
die Auffassungen unseres hervorragenden Mitarbeiters und Thomisten-
führers schreibe.

Gredt's ganze Beweisführung steht und fällt mit der Richtigkeit
oder Unrichtigkeit des letzten Punktes : ist Gott wirklich in seinem

aktuellen subsistierenden unendlichen Sein das spezifische Objekt des

menschlichen Willens Auf diesen Punkt hat der Beweisende alles
konzentriert und zugespitzt. So faßt er an anderer Stelle das Argument



148 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

kurz mit den Worten zusammen : « argumentum probat Deum tanquam
causam formalem extrinsecam, quae est objectum specificans voluntatis
creatae. »1

Diesem eigentlich springenden Punkte des Beweises müssen

wir somit unsere ganze Aufmerksamkeit schenken. Das Weitere
können wir beiseite lassen. Wir tun das aber nicht ohne eine gewisse

persönliche Uberwindung. Wir erwähnen nur, daß es etwas peinlich
berührt, wie man in der modernen Zeit bei der Konstruktion der
Demonstratio für die Existenz Gottes häufig bereits schon die Natur,
das Wesen Gottes, die Identität von Wesenheit und Existenz' in Gott,
hypothetisch hineinbezieht, aus ihr argumentiert, während doch
schließlich alles das erst aus der bewiesenen Existenz Gottes und seiner
Asëitas gefolgert werden soll. Einen Atheisten würde diese Methode
wohl kaum imponieren. Wie ganz anders Thomas von Aquin, der
Anselm von Canterbury gegenüber nicht einmal zum voraus zugibt,
daß jedermann unter Gott sich das denkbar Vollkommenste vorstelle. 2

Weit komplizierter noch ist jenes Beweisverfahren, das zuerst auf
eine positive Möglichkeit Gottes schließt und dann von ihr, kraft der

vorausgesetzten Natur Gottes, auf die Aktualität. Was soll man sich

überhaupt unter jener «positiven Möglichkeit» Gottes vorstellen,
die einerseits mehr ist als innere negative Widerspruchslosigkeit und
anderseits doch bloße Möglichkeit 3 Ein ens realiter possibile darf
man Gott nicht nennen, denn ein solches drückt entweder eine

Beziehung zu einer passiven Potenz aus, aus dem es aktuell werden
kann, oder zu einer aktiven Potenz, von der es hervorgebracht werden
kann ; beides ist bei Gott absurd. Was soll man sich also unter jener
positiven Möglichkeit vorstellen Ich weiß schon, daß seit Duns
Skotus und Leibniz der Versuch immer und immer wieder gemacht
wurde, das Dasein Gottes aprioristisch aus der bloßen Möglichkeit

1 Ib. 165.
2 S. Th. I. 2. 1 ad 2 ; C. G. I. 11. Bezeichnend sind auch die Worte I. 2.

1 ad 2: «ad probandum aliquid esse, necesse est accipefe pro medio, quid sit
nomen, non aiitem quod quid est, quia quaestio quid est, sequitur ad quaestionem,
an est. »

3 « In hoc argumento ex non-repugnantia Dei (ex eo quod bonum infinitum
non est impossibile) positive a posteriori probata (ex voluntate humana specificata
a bono infinito) concluditur ad ejus existentiam. Non sufheit ut probetur mere
negative, nobis non apparere repugnantiam in conceptu Dei, quod etiam a priori
fieri posset, sed omnino requiritur ut positive probetur, bonum infinitum, ens
absolute necessarium non esse impossibile, id quod fieri nequit nisi a posteriori. i>

Gredt, 1. c. 165.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 149

zu beweisen. Aber mit jenen Gedankengängen haben unsere Autoren
nichts zu tun, da sie offene und scharfe Gegner des Aphorismus sind.
Und doch ist hier etwas nicht klar

Nun zur Hauptsache Der menschliche Wille wird spezifiziert
von Gott dem unendlichen Gute als Gegenstand unserer Glückseligkeit
Das ist der Satz, auf dem die ganze Beweisführung ruht und das ist
auch der Satz, den wir beanstanden.

Bei Polemiken ist es vor allem wichtig, eine gemeinsame Basis

festzustellen, die von beiden Parteien anerkannt, als Ausgangspunkt
der Diskussion dient. Diese hier zu bestimmen, bietet keine

Schwierigkeiten. Das Axiom : Potenzen werden von ihren Akten und
diese von ihren eigentümlichen, d. h. Formalobjekten spezifiziert, ist
ein grundlegendes, von beiden Parteien anerkanntes Prinzip 1, dessen

weitere Erläuterung wir im folgenden noch geben werden. Wird also

der menschliche Wille hier auf Erden von Gott selbst, dem unendlichen
Gute spezifiziert, so muß er das Objectum formale des Willens sein.

Das widerspricht aber, unseres Erachtens, nicht bloß dem Begriffe
des Formalobjektes überhaupt und der Natur des menschlichen Willens,
sondern es beruht auf einer mißlichen Konfusion von bonum in
communi und bonum divinum und könnte schließlich auch noch die

fatalsten Konsequenzen haben.

I.

Gott das Formalobjekt unseres Willens im Widerspruche mit dem
Wesen des Formalobjektes überhaupt

Nichts Tieferes in den menschlichen Potenzen als ihre Hinordnung
zu der entsprechenden Tätigkeit und durch sie zu ihrem Objekte.
Durch diese Hinordnung sind sie in ihrem inneren korrelativen Sein

das, was sie sind, nämlich reale Fähigkeiten, um zu leiden oder zu

handeln. Sie macht ihre Natur, ihr Wesen, ihre Form oder species

aus; ohne die sie gar nicht wären. Folgerichtig sind die Potenzen

untereinander wieder wesentlich verschieden, d. h. sie erhalten eine

andere Form oder species, je nachdem jene Hinordnung auf wesentlich
verschiedene Gegenstände, Objekte abzielt. Nicht die Hinordnung
zu jedem beliebigen Einzelgegenstande, der dann und wann erreicht
oder auch nicht erreicht wird, hat spezifische Bedeutung für die

1 S. Thomas : I. 1. 3 ; I. 77. 3 ; I. 59. 2. ad 2 ; I II. 18. 2. ad 2 ; II-II.
1. 3; II-II. 59. 2; Verit. 15. 2; 22. 10. Gredt. Elementa phil. V. II. 310-12.



15° Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

Potenz. Diese Gegenstände in ihrer bald wachsenden, bald
abnehmenden Menge und Vielheit, bilden nur das Materialobjekt der
Potenz. Die Beziehung der Potenz zu diesem Objekte ist daher
keine wesentliche 1 oder formverleihende, sondern nur eine akzidentelle. 2

Dagegen ist die Hinordnung einer Potenz zu jenem Gegenstande,

dessentwegen alle Materialobjekte derselben Potenz zugänglich und
erreichbar sind, der den ganzen Wirkungskreis der Potenz umschließt
und andern Potenzen gegenüber abschließt und abgrenzt, wesentlich. 3

Dieser Gegenstand verleiht also der betreffenden Potenz ihr eigenes

Gebiet, gibt ihr die Existenzberechtigung, denn ohne ihn wäre sie

überhaupt kein Aktionsprinzip, also keine Potenz. Die Sehkraft ist
nur dadurch eine eigene, von den übrigen verschiedene Sinnesfähigkeit,
daß sie mittelst und wegen des Lichtvollen alle farbigbeleuchteten
Sinnesgegenstände zu erfassen imstande ist. 4 Dieser Gegenstand

gibt der Potenz somit ihre eigentümliche Form — species — ihre
Einheit5 und damit auch die Unterscheidung von den andern

Fähigkeiten. Er ist ihr objectum proprium oder formale, das deshalb

spezifizierende Bedeutung hat, weil es der Potenz die eigentümliche
Form gibt : « habet quodammodo rationem formae, inquantum dat
speciem »6, « objectum per se et formaliter acceptum specificat
habitum ». 7 Es ist durchaus keine Übertreibung zu sagen : ihr ganzes
Sein, Wesen und Wirken hat die Potenz von ihrem Formalobjekte

Die Versuchung liegt hier nahe, das Wesen des Formalobjektes
noch mit einigen Federstrichen in einem Gesamtbilde darzustellen.
Wir tun das an der Hand des Aquinaten.

1. Jede Potenz ist naturnotwendig zu ihrem Formalobjekt
hingeordnet : «naturaliter tendit quaelibet potentia ad suum
objectum ». 8 Hier gibt es keinen Spielraum für die Freiheit, weil
die Potenz aus ihrem innersten Wesen, welches sie von ihrem Formalobjekte

selber hat, dahin tendiert und dahin tendieren muß.

2. Daher ist das Formalobjekt auch das, was die Potenz nicht

wegen einem andern — ratione alterius — sondern in sich, « secundum

1 De Verit. 22. 10.
2 II-II. 59. 2 ; I. 77. 3.
3 Verit. 22. 10.
4 i. 1. 7 ; 11-11. 1. 3.
5 i. i- 3.
6 I-II. 18. 2. ad 2.
7 II-II. 59. 2. ad 1.
8 I-II. 10. 1 ; I. 19. 3.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 151

se »,
1 und an sich, « per se » intendiert 2 — ratione sui —, im

Gegensatz zu den Materialobjekten, die als solche immer nur zufällig
und wegen einem andern, nämlich wegen dem Formalobjekt
intendiert sind.

3. Folgerichtig ist das Formalobjekt das, durch was alles, was

irgendwie in den Tätigkeitskreis der Potenz hineingehört, allein erreicht
werden kann. « Proprie autem illud assignatur objectum alieujus
potentiae vel habitus, sub cujus ratione omnia referuntur ad potentiam
vel habitum. » 3 Es gibt überhaupt nichts, was der Potenz ohne das

Formalobjekt erreichbar wäre: «nihil subest alicui potentiae vel

habitui aut etiam actui nisi mediante ratione formali objecti. » 4

4". Logisch folgt aus all dem Gesagten noch ein Letztes. Da das

objectum formale um seiner selbst willen intendiert und alles, was von
einer Potenz erreichbar ist und zu ihr gehört, nur durch das Formale
erreichbar ist, muß das Formalobjekt das Erste — primum — sein,
das von jener Potenz, erkannt oder erstrebt wird, weil alles andere

nur durch dasselbe erkennbar oder erstrebbar ist.
Diese Grundzüge des Formalobjektes einer Potenz in ein

Gesamtbild zusammengefaßt, wie wir es soeben getan, dürften jedermann

überzeugen, daß auf Erden Gott, in sich, in seinem aktuellen

unendlichen Sein betrachtet, niemals das Formalobjekt des menschlichen

Willens sein kann.
1. Wie jede andere Potenz, muß auch der Wille zu seinem

Formalgegenstand naturnotwendig hingeordnet sein. Er kann, wenn er

überhaupt tätig sein will, unmöglich es wählen und nicht wählen,
weil es ihm wesentlich ist. 5 Dagegen steht es auf Erden dem Menschen

völlig frei, Gott, insofern er das aktuell existierende Gut ist, zu wählen
oder auch zu verschmähen. Die Erreichung des aktuell existierenden
höchsten Gutes ist für ihn etwas durchaus Kontingentes, das sein

und nicht sein kann.

2. Wie jede andere Potenz, erstrebt auch der Wille sein Formalobjekt

in sich und wegen sich, ratione sui, nicht wegen einem andern,
wohl aber alles andere wegen ihm. Tatsächlich erstrebt der

menschliche Wille nicht allein naturnotwendig, sondern auch direkt,

1 « Simplex autem actus potentiae est in id, quod secundum se est objectum
potentiae. » ITI. 8. 2.

2 I. 77- 3 : II"11- 59- 2.
3 I. 1. 7.
4 II-II. 1. 3-
5 I II. 10. 2.



152 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

« explicite », die Glückseligkeit im allgemeinen — beatitudo in
communi —, und wegen ihr will er alles, was er überhaupt irgendwie
anstrebt. Sie ist daher für den Willen der Gegenstand, der vom
Willen in sich und wegen sich gesucht wird und wegen dem auch
alles andere angestrebt wird. Gott aber, in seinem eigenen aktuell
unendlichen Sein und seiner Güte, will der Mensch, solang er Pilger
auf Erden ist, nicht bloß nicht notwendig, sondern in erster Linie
auch nicht in sich, nicht direkt, sondern indirekt, « implicite » 1, d. h. in
einem andern und wegen einem andern, nämlich wegen dem bonum
und der beatitudo in communi, wegen der eigenen Vollkommenheit. 2

Gott kann also nicht das Objectum formale des Willens sein.

3. Aus dem ganz gleichen Grunde ist Gott, in sich aufgefaßt, für
den Menschen auf Erden keineswegs das Erstgewollte — primum
volitum — ebensowenig als das primum cognitum, durch das alles
andere erkannt würde, wie die Ontologisten immer behauptet haben.

Er ist nur indirekt, d. h. in einem anderen Dritten, nämlich in der
beatitudo in communi gewollt und erstrebt. 3

Die Folgerungen aus dem Gesagten zusammenfassend, haben

wir folgendes Resultat : aus dem innersten Wesen des Formalobjektes
jeder Potenz, muß auch der menschliche Wille sein Formalobjekt
naturnotwendig, in sich und wegen sich und alles andere wegen ihm
und daher als Erstgewolltes — primum volitum — anstreben. Nun
aber erstrebt er Gott, das unendliche Gut, den Gegenstand der

Glückseligkeit, hier auf Erden frei, nur indirekt, d. h. in einem anderen
und nur wegen einem anderen, also nicht als Erstgewolltes ; folglich
ist Gott unmöglich das spezifizierende Objectum formale des menschlichen

Willens.

II.

Zum gleichen Resultate führt uns eine nähere Untersuchung
Über das Wesen des menschlichen Willens.

Als geistige Fähigkeit nimmt der Menschenwille miter den

verschiedenen Strebevermögen einen hohen Rang ein, aber nicht
den höchsten. Er ist der Seele und dem aus Leib und Seele bestehenden

Compositum proportioniert und dementsprechend als Mittelwesen in
die Skala der wollenden Wesen eingereiht.

1 Verit. 22. 2.
2 MI. 1. 7.
3 C. G. I. 11 ; Verit. 10. 12. ad 5.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 153

Eine hochbedeutungsvolle Rolle für die Strebewesen spielt die
Erkenntnis. Sowohl bei Gott1 als auch bei den Engeln2 und
Menschen 3 begründet Thomas die Existenz des Willens durch das

Vorhandensein der Erkenntnis. Maßgebend ist die Erkenntnis auch
bei der Abstufung der höheren und niedrigeren Strebewesen. Nur das

Anorganische und die Pflanzen streben erkenntnislos. Schon das

sinnliche Strebevermögen ist in seiner Eigenart bestimmt durch die
Sinneserkenntnis. Deswegen erstrebt der Appetitus sensitivus nur
Einzelgüter, — bona particularia —, weil die Sinneserkenntnis auf das

Singulare beschränkt ist. 4 Weil der Mensch abstraktiv das Universale
erkennt, vermag sein Wille das bonum universale anzustreben 5, das

die Engel durch Intuition erkennend wollen. 6 In Gott aber ist sein

Sein identisch mit dem Wollen, weil sein Sein dasselbe ist mit seinem

Erkennen. « Et sicut suum in teiligere est suum esse, ita et suum esse

est suum velle. »7 Überall dieser Parallelismus von Erkennen und
Wollen

Kaum irgendwo tritt uns diese Abhängigkeit des Strebevermögens
vom Erkennen schärfer entgegen als im Menschen zwischen Wille
und Verstand. Da dem geistigen Erkennen das geistige Begehren

entspricht, wird der Wille vernünftig, « rationalis » genannt. 8 Der
Wille einer geistigen Substanz ist nur insofern von jedem anderen

Strebevermögen unterschieden, als er von einem Verstände abhängt :

« sed solum secundum quod ab intellectu dependet ». 9 Wiederum
liegt daher der Grund, warum Wille und sinnliches Begehrungsvermögen
zwei verschiedene Potenzen sind, darin, daß das Objekt des einen
ein geistig Erfaßtes, des andern ein sinnlich Erkanntes ist. 10 Die
menschliche. Vernunft ist auch die Ursache, « causa », der Willensfreiheit

u, « pro tanto necesse est, quod homo sit liberi arbitrii ex hoc

ipso, quod rationalis est ». 12 Ja, so eminent ist der Einfluß der

1 I. 19. 1.
2 I*. 59. I-
3 I. 83. i ; I-II. 2. 8.
4 I- 59- i-
5 I. 59- 1.
6 I. 59. 1. ad 1.
7 I. 19. 1. *

8 I. 82. 1.
9 C. G. III. 26.

10 I. 80. 2.
11 I-II. 17. 1. ad 2.
12 I. 83. T.



154 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

Erkenntnis auf die Willenstätigkeit, daß der Besitz des wahren und
falschen Glücksgutes sich nicht durch den Willensakt unterscheidet,
sondern jenen des Verstandes. 1

Damit haben wir den Weg vor uns, der einzig und allein uns

zur richtigen Bestimmung des eigentümlichen Objektes des menschlichen
Willens führen kann. Es ist die Eigenart der menschlichen Verstandes-

erkenntnis, welche die Eigenart der menschlichen Willenstätigkeit
und ihr Objekt bestimmt. Nur das bonum apprehensum, das erkannte
Gut ist Gegenstand des Willens. 2 Worin besteht diese Eigenart der
menschlichen Erkenntnis Daß sie auf der ganzen Linie eine

abstraktive ist — wir reden hier von Abstraktion im weiteren Sinne 3

— d. h., daß all unsere Ideen von den Niedrigsten bis zu den

Höchsten, auch die Erkenntnis Gottes, aus der äußeren Sinneswelt
abstrahiert sind, daß alle unsere geistigen Kenntnisse der verschiedenen
Wesen durch Schließen von dem einen auf das andere, unter
fortwährender Hinwendung auf entsprechende Sinnesbilder — conversio

ad phantasmata — erworben werden4 ; endlich, daß wir, da wir
natürlicherweise auch Gott und die übrigen geistigen Substanzen nur
aus den Sinnesdingen erkennen5, das innere göttliche Sein, seine

Wesenheit und die Natur der geistigen Substanzen nie direkt irgendwie
auf Erden erfassen, sondern, aus den Dingen schließend, von allen
diesen erhabenen Gegenständen nur eine indirekte, analoge, höchst

unvollkommene Kenntnis besitzen. 6 Diese abstrahierende Erkenntnisart

ist dem Menschen als Menschen eigenartig, denn sie erhebt ihn über
das Tier, stellt ihn aber auch weit unter die Engel und Gott, die im
Besitze der Intuition ihrer nicht bedürfen. 7 Sie, sagten wir. bestimmt
auch Punkt für Punkt die Eigenart des menschlichen Willensobjektes :

I. Das Gute ist der Gegenstand des Willens. Aber der Verstand ist

1
« Vera autem beatitudo non differt a falsa secundum actum voluntatis ;

nam eodem modo se habet voluntas in desiderando vel amando vel delectando,
quidquid sit illud quod sibi proponitur ut summum bonum sive yere sive falso ;

utrum autem vere sit summum bonum quod ut tale proponitur vel falso, hoc
differt ex parte intellectus. » C. G. III. 26.

2 C. G. II. 24.
3

« Anima autem nostra, quamdiu in hac vita vivinus, habet esse in materia
corporali ; unde naturaliter non cognoscit aliqua nisi quae habent formam in
materia.« I. 12. 11.

4 I. 84. 6 ; 85. i ; 85. 5 ; 88. 3.
5 I- 94- 2.
6 I. 12. 11. ; ib. 12.
7 I. 94- 2.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 155

es, der das Wesen des Gutseins « ipsam rationem boni » abstrahierend,
dem Willen es ermöglicht, das Gute als solches zu erstreben. 1 Daher
der tiefsinnige Satz des Aquinaten : « Bonum autem appetibile, cujus
ratio est in intellectu, est objectum voluntatis. »2 Schon hier gilt :

dem abstraktiv universellen Gegenstand des Verstandes folgt das abstraktiv

allgemeine Willensobjekt Alles was Sein besitzt, mag es noch so

unvollkommen sein, ist gut und gehört, insofern es vom Verstände
als Teilnahme am Gutsein im allgemeinen — ratio boni — erkannt
wird, zum Gegenstande des Willens. 3 So sind die unvollkommenen
Güter — bona particularia — für den Willen nur solche, insoweit
der abstrahierende Verstand in ihnen teils den Mangel und teils das

Vorhandensein der allgemeinen ratio boni konstatiert. 4 Doch sind
und bleiben alle diese begrenzten Güter für den Willen nur Materialobjekte,

die er erstreben und auch verschmähen kann, weil er zum
Guten an sich hingeordnet ist, wie und weil der Verstand zum
Wahren an sich hingeordnet ist : « objectum autem voluntatis, quae
est appetitus humanus, est universale bonum, sicut objectum intellectus
est universale verum ». 5

2. Damit sind wir bei dem Objectum formale des Willens angelangt.
Der potenziellen Unendlichkeit des Verstandes in seinem abstrahierenden

Erkennen folgend6, ist der Wille ebenfalls potenziell unendlich. Er
erstrebt als natürlich proportioniertes Objekt nur das Gute ohne

Grenzen und Schranken, das in jeder Hinsicht und daher allgemein
Gute,'«universaliter bonum»7, das bonum in communi, das er als sein

eigentümliches, aus seiner Natur bestimmtes Objekt8, naturnotwendig 9

1 « Dicendum quod natura rationalis vel intellectualis quodam speciali
modo se habet ad bonum et malum prae caeteris creaturis intellectualis
autem natura sola apprehendit ipsam rationem boni communem per intellectum. »

De malo. I. 4.
2 I. 82. 3.
3 I. 82. 3.
4 I-II. 13. 6.
5 I-II. .2. 8 ; unzählige Male wiederholt Thomas dieses Prinzip : I-II. 10. 1 ;

ib. 10. 2 ; I. 105. 4 ; I-II. 8. 1 ; Verit. 22. 1 ; C. G. I. 73.
6 I. 86. 2. ad 4.
7 « Virtus autem passiva voluntatis se extendit ad bonum in universali ;

est enim ejus objectum bonum universale sicut et intellectus objectum est ens
universale. » I. 105. 4 ; I. 106. 2 ; I-II. 9. 6.

8 « Hoc autem est bonum in communi, in quod voluntas naturaliter tendit
sicut etiam quaelibet potentia in suum objectum. » I-II. 10. 1.

0 I-II. 10. 2.



156 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

und als letztes Ziel erstrebt. 1 Mit andern Worten, dieses abstraktiv
erfaßte vollkommene unendliche Gut ist nichts anderes als der

Gegenstand der Glückseligkeit im allgemeinen, « beatitudo in communi ».

Sie ist das vom Verstände dem Willen vorgestellte Gut, das, weil es

als in jeder Hinsicht, «secundum omnem considerationem »

vollkommenes Gut aufgefaßt wird 2, von allen Menschen 3 naturnotwendig
erstrebt wird. Es befriedigt nämlich allein voll und ganz, nach

unserer Auffassung, den Willen, ist also unserer Vervollkommnung
wegen erstrebenswert. 4 Gewiß findet dieses abstraktiv aufgefaßte
vollkommene unendliche Gut seine reale Verwirklichung nur in Gott,
dem aktuell unendlichen Gut. Aber Gott in sich, erstreben hier auf
Erden weder alle noch jene, die ihn erstreben, naturnotwendig. Das

Erstere nicht, weil ihn nicht alle kennen 5
; das Letztere nicht, weil

Gott auf Erden nur mit Opfern, also nicht ohne Übel "erreichbar ist.
Er ist daher allerdings in sich das aktuell unendliche Gut. Aber für
uns auf Erden, gemäß unserem abstraktiven Erkennen, ist er nicht
notwendig nach jeder Hinsicht nur « Gut » und Glück 6, nicht
notwendig das abstraktiv unendliche Gut, Weil seine Erreichung mit harten
Übeln verbunden ist. Gerade deswegen ist es absolut unmöglich, daß

er auf Erden, das Objectum formale, der spezifizierende Gegenstand
des Willens sei. Nicht Gott in sich, d. h. das aktuell unendliche Gut
ist der spezifizierende Gegenstand des Willens, sondern nur das

abstraktiv aufgefaßte unendliche Gut, die beatitudo in communi,
die Glückseligkeit im allgemeinen, die von allen Menschen
naturnotwendig angestrebt wird : « cum actiones voluntariae ex fine speciem

sortiantur, sicut supra habitum est, oportet quod a fine ultimo, qui

1 I II. 20. i ; C. G. I. 74; I II. 8. 2.
2 « Ita bonum est objectum voluntatis ; unde si proponatur aliquod objectum,

quod sit universaliter bonum et secundum omnem considerationem, ex necessitate
voluntas in illud tendit. » I-II. 10. 2.

3 I-II. 5. 8. ad 2.
4 « Uno modo secundum communem rationem beatitudinis et sie necesse

est, quod omnis homo beatitudinem velit ; ratio autem beatitudinis communis
est ut sit bonum perfectum Cum autem bonum sit objectum voluntatis,
perfectum bonum est alieujus quod totaliter ejus voluntati satisfacit ; unde
appetere beatitudinem nihil aliud est quam appetere ut voluntas satietur, quod
quilibet vult. » I-II. 5. 8.

5
« Alio modo possumus loqui de beatitudine secundum specialem rationem,

quantum ad id in quo beatitudo consistit et sic non omnes cognoscunt beatitudinem,
quia nesciunt, cui rei communis ratio beatitudinis conveniat. » I-II. 5.8.

6 De Malo. 3. 3.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 157

est communis, sortiantur rationem generis, sicut naturalia ponuntur
in genere secundum formalem rationem communem. » 1

Fassen wir die erhaltenen Resultate noch kurz zusammen.
Verstand und Wille sind im Menschen eng miteinander verbunden

und von einander abhängig. Die Eigenart der menschlichen Verstandes-

tätigkeit und sein Objekt bestimmt die Eigenart des menschlichen Wollens

und sein Objekt. Dem menschlichen Verstände ist abstraktive Erkenntnis
eigentümlich. Sie unterscheidet ihn vom Tiere nach unten und von
den reinen Geistern nach oben. Auch Gott wird auf Erden nur
abstraktiv aus den Sinnesdingen erkannt, also nie direkt in sich,

sondern nur indirekt, in einem dritten, in seinem Abbilde —
simili — und daher analog. Eigentümliches Objekt des Verstandes
ist deshalb auf Erden nie das Universale-actuale-infinitum, sondern

nur das ens universale infinitum abstraktiv genommen. Der Wille
folgt dem Verstände. Sein Formalgegenstand ist folgerichtig auf
Erden ebenfalls nie Gott in sich, das aktuell unendliche Gut, sondern
das unendliche Gut abstraktiv aufgefaßt, das bonum in communi,
die beatitudo in communi ; folglich ist Gott auf Erden unmöglich das

spezifizierende Objekt des menschlichen Willens

III.

Die tiefere Ursache aber dieser irrtümlichen These liegt, unserer
Meinung nach, in einer Verwechslung oder wenigstens mangelhaften
Unterscheidung von Gott und dem Bonum in communi.

Auch bei P. Gredt ist das Verhältnis von beiden nicht hinreichend
klar gezeichnet. Man bemerkt bei ihm sogar eine gewisse schwankende

Stellung. Zuweilen sagt er einfach : der menschliche Wille wird von
Gott dem unendlichen Gute spezifiziert. Dann aber drückt er sich

wieder vorsichtiger aus : « Bonum infinitum est objectum, quod in

particulari specificat voluntatem (et intellectum) 2 humanum. Voluntas
humana ex natura sua ordinatur ad bonum universale tanquam ad

specificativum suum in communi, sed in particulari ordinatur ad

bonum infinitum tanquam ad objectum quod solum adaequate ei

respondet. » 3 Diese letztere scheinbar mildere Deutung ist mm erst
recht unklar. Entweder sind hier das bonum in communi und Gott

1 MI. i. 5.
2 Vom Autor selbst in Klammer gesetzt.
3 L. c. 164.



158 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

identisch, und dann haben wir die formelle Verwechslung beider ;

oder sie sind zwei verschiedene spezifizierende Objekte des Willens,
also zwei verschiedene Formalobjekte ein und derselben Potenz, was
dem innersten Wesen des Formalgegenstandes überhaupt widerspricht ;

oder Gott ist nur das Objectum adaequatum des Willens, auf was
die Worte : « quod solum adaequate ei respondet », hinweisen könnten ;

dann fällt aber die ganze These von Gott als spezifizierendem Objekt
des Willens, denn daß das Objectum formale und das Objectum
adaequatum einer Potenz nicht ein und dasselbe sind, weiß jedermann.

Im Grunde genommen schwebt allen Verteidigern der gegnerischen
These folgender Gedankengang vor : das bonum in communi oder die

beatitudo in communi erhält ihre reale Verwirklichung nur in Gott
dem aktuell unendlichen Gute ; folglich sind beide real ein und
dasselbe ; folglich ist es ein und dasselbe zu sagen : Gott spezifiziert
den menschlichen Willen, oder das bonum in communi gibt ihm die

species

Allein diese Schlußfolgerungen sind nicht haltbar. Bekanntlich
sind das Verum und das Bonum real auch dasselbe. Und doch ist nur
das Verum Formalgegenstand des Verstandes und nur das Bonum
das eigentümliche Objekt des Willens. 1 Es kann also ein und.dasselbe
Sache unter einem bestimmten Gesichtspunkte das Formalobjekt einer
Potenz sein, unter einem andern aber nicht. Maßgebend ist hier die

Beziehung eines Gegenstandes zu einer bestimmten erkennenden oder
wollenden Potenz. 2 Nun ist aber die Beziehung, welche das Bonum
in communi oder die Glückseligkeit im allgemeinen auf Erden zum
menschlichen Willen hat, eine ganz andere als jene, die Gott zum
menschlichen Willen hat :

a) Die beatitudo in communi. wird vom Menschen aufgefaßt als
ein bonum, das nach jeder Hinsicht gut ist3, « secundum omnem
considerationem », das jeder, wenn er zum Vernunftgebrauch kommt,

1 I. 59. 2. ad 2. u. 3.
2

« Dicendum, quod distinctio potentiarum non ostenditur ex objectis secundum

rem consideratis, sed secundum rationem : quia ipsae rationes objectorum
specificant ipsas operationes potentiarum ; et ideo ubi est diversa ratio abjecti,
ibi invenimus diversam potentiam, quamvis sit eadem res, quae subest utrique
rationi, sicut est de bono et vero. » De Verit. 22. 10.

8 « Dicendum quod beatitudo dupliciter potest considerari. Uno modo
secundum communem rationem beatitudinis : et sie necesse est, quod omnis homo
beatitudinem velit : ratio autem beatitudinis communis est ut sit bonum per-
fectum. » I-II. 5. 8 ; I-II. 10. 2.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 159

unmittelbar erkennt und naturnotwendig will, wenn er etwas will, das

er seinetwegen, « ratione sui », will, dessentwegen er alles Weitere will,
das Erstgewollte, jener Gegenstand, der dem abstraktiv erkennenden
und wollenden Menschen als infinitum abstractive sumptum
naturentsprechend — connaturale — ist. 1 Dieses Gut besitzt also alle

Eigenschaften und Merkmale, welche einem Formalobjekt des Willens
zukommen müssen und ist folgerichtig das spezifizierende Objekt
des Willens.

b) Gott selbst aber ist hier auf Erden nur unter dem speziellen

Gesichtspunkte, « secundum specialem rationem » unsere Glückseligkeit,
als in ihm allein das bonum in communi seine Verwirklichung findet2,
und das muß dann erst noch für jeden Einzelmenschen bewiesen werden.

Weiter Gott selbst ist für uns auf Erden, da seine Erreichung mit
Übeln verbunden ist, nicht in jeder Hinsicht nur beglückend. Deshalb
erstreben ihn weder alle Menschen, noch jene, welche ihn erstreben,

naturnotwendig, sondern frei und kontingent. 3 Früher als ihn erkennt
und will der Mensch das Bonum in communi und in ihm und wegen ihm
erst Gott. Er ist weder das Ersterkannte — primum notum — noch
das Erstgewollte — primum volitum —! Mehr noch. Seine Erkenntnis
setzt die abstraktive Erkenntnis der äußern Natur voraus und aus

dieser erst ist sein Dasein beweisbar, insofern die Natur als Wirkung
zu Gott als Ursache hinführt. Sein inneres, aktuell unendliches Wesen

erreichen wir auf Erden überhaupt nie in sich, weil die abstraktiv
erworbene Naturerkenntnis uns bloß eine analoge und daher sehr

unvollkommene Kenntnis seiner Natur zu bieten vermag. 4 Wir
schließen aus dem Ähnlichen — dem simile — auf das Wirkliche. Dem
abstraktiven Erkennen folgt das Wollen. Wir erstreben Gott hier
auf Erden nur « nach » und « aus » dem bonum in communi, aus. der

Glückseligkeit im allgemeinen. 5 Mit andern Worten : unser Streben

nach Gott, dem bonum actuale infinitum, setzt unser Streben nach

dem bonum infinitum abstractive sumptum als Ursache voraus. Das,

1 Die Belege für diese Ausführungen aus Thomas haben wir oben gegeben.
2 « Alio modo possumus loqui de beatitudine secundum specialem rationem,

quantum ad id, in quo beatitudo consistit : et sic non omnes cognoscunt beati-
tudinem, quia nesciunt, cui rei communis ratio beatitudinis conveniat. I-II. 5. 8.

3 Die Belege für diese und die folgenden Sätze aus Thomas haben wir oben
gegeben.

4 I. 94. 1 ; Verit. 18. 1 ; 10. 11 ; I. 12. 11.
5 Verit. 22. 2 : « omnia naturaliter appetunt Deum implicite, non autem

explicite. »



l6o Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

was wir also hier auf Erden immer in erster Linie erkennen und

wollen, ist immer das Verum und Bonum abstractive sumptum und erst

aus ihm und durch dasselbe Gott selbst. Auch hier ist es die

Abstraktionstehre, die uns den gewaltigen Unterschied zwischen bonum
in communi und Gott selbst ins richtige Licht stellt Nach Thomas

von Aquin ist es daher ganz unrichtig zu sagen : die beatitudo in
communi ist real dasselbe wie Gott. Nein, als bonum infinitum abstraktiv

genommen und erworben aus der Sinneswelt, ist sie bloß ein Analogon,
eine Similitudo der göttlichen aktuell unendlichen Güte. 1

Weil wir Gott hier auf Erden nie direkt in sich zu erkennen oder

zu wollen. vermögen, sondern nur abstraktiv und daher indirekt, aus
einem Dritten, deshalb kann Gott nie, weder das spezifizierende Objekt
des Verstandes noch des Willens sein

IV.

Damit haben wir auch bereits hingewiesen auf die Gefahr und
die fatalen Folgen der bekämpften These und wir hätten uns fürwahr
mit ihr nicht so lang und breit beschäftigt, wenn diese Gefahr uns
nicht seit längerer Zeit beunruhigt hätte. Wir werden uns aber

hierüber kurz fassen. Wir möchten den Verteidigern der bekämpften
These nur einige Erwägungen unterbreiten, die sie selbst prüfen und
zu Ende denken mögen

Wenn Gott selbst der spezifizierende Gegenstand des menschlichen
Verstandes und Willens ist und daraus seine reale Existenz erwiesen
werden soll, muß er dann nicht auch selbst real-direkt sub ratione veri
et boni auf Verstand und Willen einwirken Liegt das nicht notwendig
im Begriffe des Formalgegenstandes Wie könnte man sonst aus
dem Spezifizierten das reale Dasein des Spezifizierenden erschließen

Wäre das möglich, wenn ein Drittes zwischen Spezifiziertem und
Spezifizierendem liegen würde Offenbar nicht, denn dann wäre jenes

Dritte spezifizierend. Wenn er selber spezifiziert, muß er selbst als

direktes Objekt einwirken Wirkt er selber als direktes Objekt auf

1
« Sic enim homo naturaliter Deum cognoscit, sicut naturaliter ipsum

desiderat. Desiderat autem ipsum homo naturaliter inquantum desiderat
naturaliter beatitudinem, quae est quaedam similitudo divinae bonitatis. Sic igitur
non oportet, quod Deus ipse in se consideratus sit naturaliter notus homini, sed
similitudo ipsius. Unde oportet quod per ejus similitudines in effectibus repertas
in cognitionem ipsius homo ratiocinando perveniat. » C. G. I. n ; Dasselbe
Verit. io. 12. ad 5.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes l6l

Verstand und Wille ein, dann müssen wir ihn in jenem Verum, das

spezifisches Objekt des Verstandes ist, direkt erkennen, und in jenem
Bonum, das spezifisches Objekt des Willens ist, direkt erstreben. Nun
ist das Erste, das wir intellektuell erkennen und das wir in allem
erkennen und ohne das wir nichts erkennen, das Ens commune 1 und
das Erste, was wir erstreben und ohne was wir nichts wollen, das

Bonum in communi. Wäre da Gott selbst nicht identisch mit dem Ens

commune und dem Bonum in communi Wäre er dann nicht das

primum cognitum und primum volitum Wäre das nicht die Grundthese

des Ontologismus 2

Noch eine historische Erwägung und Beleuchtung des Problems
Bekanntlich hat der verstorbene Kardinal Zigliara seiner Zeit in
seinem Werke « Deila luce intellettuale e dell' Ontologismo » mit den

Ontologisten gründliche Abrechnung gehalten. Unter den Beweisen,
die Malebranche, aus Thomas selbst schöpfend, zu Gunsten des

Ontologismus vorbrachte, war der folgende : Gott ist unser letztes Ziel ;

nun erstrebt der Mensch naturnotwendig sein letztes Ziel, und weil er

es naturnotwendig erstrebt, muß er es auch naturnotwendig erkennen,
also erkennt der Mensch naturnotwendig Gott als Prima Veritas, und
erstrebt ihn naturnotwendig als Summum Bonum. 3 Was antwortet
Zigliara auf diese Schwierigkeit Malebranche's, die er selber «una
difftcoltà in apparenza fortissima » nennt 4

Seine ganze Tendenz geht Malebranche gegenüber dahinaus, Gott

an sich und das Bonum in communi, das wir als Gegenstand der

Glückseligkeit naturnotwendig, d. h. spontan erkennen und erstreben,
scharf voneinander zu unterscheiden. Er weist auf jene Stellen des

Aquinaten hin, die wir oben herangezogen, wo der englische Lehrer
immer und immer wieder betont, daß wir in dem Bonum in communi,
welches wir naturnotwendig als Glückseligkeit erstreben, nicht Gott
in sich erkennen und wollen, sondern nur seine similitudo 5, daß wir
in ihm, Gott nicht als Gott, nicht « explicite » 6, d. h. formell, sondern

nur « implicite » oder materiell erstreben, mit andern Worten, in einem

1 I. 85. 3.
2 Diese wurde bekanntlich schon am 18. Dezember 1861 vom S. Offizium

in folgender Form verurteilt : « Esse illud, quod in omnibus et sine quo nihil
intelligimus, est esse divinum. »

3 Deila luce intellettuale e dell' Ontologismo. Roma, 1874. V- I- n- 146.
4 Das.
5 Verit. 10. 12, besonders ad 4. u. 5. Dasselbe C. G. I. 11.
6 Verit. 22. 2.

Divus Thomas.



IÔ2 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

Dritten, nämlich in unserer eigenen Vollkommenheit, die wir spontan
notwendig wollen und die wir sachlich, « ex parte rei » nur in Gott
finden können1, was aber erst nachträglich noch durch
Beweisverfahren bewiesen werden muß. 2

Wie Zigliara, um der ontologistischen Schlinge zu entrinnen, die

Scheidung zwischen Gott an sich und der naturnotwendig erstrebten

Glückseligkeit in der Erkenntnis und Strebeordnung forçiert, erhellt
daraus, daß er es rundweg leugnet, wie wenn wir in unserer
naturnotwendig gewollten Glückseligkeit irgend etwas von Gott erkennten

oder erstrebten. « Notisi perô cautamente, che questo ente transcen-
dentale, che è bene inquanto è objet to délia volontà, e vero inquanto
è objetto dell' intelletto, non è affatto Dio, ne alcuna cosa délia natura
di Dio esprime, se non in senso puramente analogico. » 3 Die Liebe zu
unserer Glückseligkeit, insoweit sie naturnotwendig ist, ist daher nicht
eine Liebe zu Gott selbst; sondern zu unserer eigenen Vollkommenheit,
die hier in unserer Auffassung etwas Abstraktes ist: « imperciocchè
l'amore in nöi insito non ha per termine Iddio, inquanto Dio ma
il fine in commune, ossia il compimento del proprio perfezionamento :

il quai fine quanto a sè (quoad se) è bensi determinato, perché non
puô essere altro che Dio, ma quanto à noi (quoad nos) ossia alla
nostra conoscenza è qualche cosa di astratto e d'indeterminato. »4

Malebranche's Fehler, sagt Zigliara, lag darin, daß er das Bonum in
communi und Gott nicht hinreichend voneinander unterschied. « II
Malebranche equivoca fra il bene in commune e Dio. » 5

Kardinal Zigliara hat also in seinem Kampfe gegen den Onto-
logismus, der scharfen Unterscheidung zwischen Gott und dem Bonum
in communi, dem Gegenstand unseres natürlichen Glückessehnens,
entscheidende Bedeutung beigemessen. Nach ihm ist nicht Gott selbst

es, der den menschlichen Verstand und Willen spezifiziert. Das würde
nach seiner Auffassung unfehlbar zum Ontologismus führen. Und es

ist das unseres Erachtens durchaus auch die Lehre des hl. Thomas.
Sie ist ganz und gar aristotelisch, daß wir Gott auf Erden nur abstraktiv
und daher analog erkennen und folgerichtig als abstraktiv erkanntes
Gut erstreben.

1 Zigl. ib. n. 147.
2 Verit. 22. 7. Zigl. ib. n. 148.
3 Ib. n. 147.
4 Ib. n. 148.
6 Das.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 163

Aus dem Gesagten ziehen wir einige abklärende Folgerungen :

1. Das Dasein Gottes ist in dem Objectum formale des

Glücksuchenden menschlichen Willens durchaus nicht ipso facto gegeben,

aus dem einfachen Grunde, weil Gott auf Erden nie das Objectum
formale weder des Verstandes noch des Willens ist. — Wir sprechen
selbstverständlich immer nur von der natürlichen Erkenntnis. — Man
rede also auch nicht von Gott als dem « Artbestimmtheit » gebenden

Objekte des Willens — objectum specificans. —
2. Daraus folgt logisch ein Zweites : die Leugnung der Existenz

Gottes trägt noch gar keinen inneren Widerspruch hinein in das

Verhältnis zwischen Wille und seinem eigentümlichen natürlichen
Objekte, wie P. Kirfel1 und P. Garrigou-Lagrange 0. P. 2 behauptet
haben. Auch das wieder aus dem gleichen Grunde : weil Gott auf Erden
nicht das eigentümliche Objekt des Willens ist. Man sage also nicht, daß

mit der Leugnung Gottes der Widersinn und das Nichtsein
artbestimmendes Prinzip der Ordnung und des Seins wäre.

3. Natürlich ist hier auf Erden das menschliche Streben zu Gott
bloß insofern, als der Wille naturnotwendig die Glückseligkeit im
allgemeinen sucht — bonum in communi —, deren Verwirklichung
nur in Gott möglich ist, welche Realisierung aber nicht zum natur-
notwendigen Streben gehört. Auch das ist ausdrückliche Lehre des

hl. Thomas. 3

1
« Es ist aber undenkbar, daß irgend ein Vermögen den Widerspruch zu

seinem natürlichen Gegenstande habe. Denn da der natürliche Gegenstand eines
Vermögens demselben die Artbestimmtheit gibt, würde sich aus dieser Annahme
ergeben, daß der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes Prinzip der
Ordnung und des Seins wäre. » « Divu s Thomas», B. I (1914) 57.

2
« Le désir naturel de Dieu, l'inclination naturelle vers Dieu serait donc

absurde, si Dieu n'existait pas, ce serait une inclination, qui tendrait vers quelque
chose et ne tendrait vers rien. » Dieu, son existence et sa nature. Paris. 1915.,
305-306.

3 « Homini inditus est appetitus ultimi finis sui in communi, ut se. appetat
naturaliter se esse completum in bonitate. Sed in quo ista completio consistât,
utrum in virtutibus, vel scientiis, vel delectabilibus vel hujusmodi aliis, non est

ei determinatum a natura. Quando ergo ex propria ratione adjutus divina gratia
apprehendit aliquod speciale bonum ut suam beatitudinem, in quo vere sua beati-
tudo consistit, tune meretur, non ex hoc quod appétit beatitudinem, quam
naturaliter appétit, sed ex hoc, quod appétit hoc speciale, quod non naturaliter
appétit. » Verit. 22. 7. Sehr bezeichnend ist, was Thomas, Verit. 13. 1 ad 1, von
der Erkenntnis Gottes hier auf Erden sagt : « Intelligentiae humanae sec. quem-
libet statum est naturale aliquo modo cognoscere Deum ; sed in sui prineipio,
scilicet in statu viae, est ei naturale, quod cognoscit Deum per creaturas sensibiles. »

Das ist aristotelisch



164 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

4. Aber der weitere Einwand : wenn Gott nicht existiert, ist auch

das natürliche Streben zur Glückseligkeit im allgemeinen unnütz und
fruchtlos, weil es nie verwirklicht werden kann Antwort : Gewiß

ist es fruchtlos, wenn das Dasein Gottes nicht anderwärts bewiesen

werden kann Dann wäre überhaupt alles fruchtlos. Das Dasein Gottes
ist notwendig und beweisbar, aber nicht notwendig beweisbar aus
dem bloßen Glückesstreben Ja wir können noch einen Schritt weiter
gehen und sagen : Die Tatsache, daß der Mensch notwendig zu einem
unendlichen Gut im allgemeinen strebt, das nur in dem unendlichen
aktuellen göttlichen Gute seine Verwirklichung findet, läßt uns auf
einen Urheber der Zweckmäßigkeit in der Natur des Menschen
zurückschließen. Insofern wird das natürliche Streben des Menschen nach
seinem Glücke zu einem wertvollen Ausschnitt des teleologischen
Gottesbeweises. Damit sind wir aber wieder auf einer der quinque
viae Wir betonen aber, daß das letztere Beweisverfahren vom
Glückseligkeitsbeweise wesentlich verschieden ist. Der Beweis aus der

Zweckmäßigkeit schließt rückwärts auf einen Zweckurheber ; der
letztere schließt vorwärts vom Streben nach Glück auf die Realität
des Gegenstandes

Noch ein besonderes Wort zum Schlüsse Gott weiß, wie fern

uns bei den Zeilen, die wir geschrieben, irgend welche Verdächtigung
auf Ontologismus war. Wie wäre das möglich verdienstvollen Männern

gegenüber, die als Gegner desselben über jeden Verdacht erhaben
sind. Aber wir wollten die Frage einer ernstlichen Erwägung
unterbreiten, ehe man auf diesem Wege weiter schreitet. Die eiserne Macht
der logischen Folgerichtigkeit ist stärker als wir, macht vor keinem
Sterblichen Halt, gleichviel, ob wir gebrechliche Menschen Konsequenzen
aufgestellter Thesen einsehen oder übersehen, billigen oder verdammen.

Gott selbst ist unseres Erachtens unmöglich das spezifizierende

Formalobjekt des glücksuchenden Mensehenwillens. Das widerspricht
dem Wesen des Formalobjektes überhaupt, der Natur des menschlichen

Willens, beruht auf einer Verwechslung von Gott mit dem Bonum in
communi, zieht gefährliche Konsequenzen nach sich. Deshalb ist auch
der Gottesbeweis aus dem Glückestrieb, aufgebaut auf das

Spezifikationsprinzip, unhaltbar


	Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes [Fortsetzung und Schluss]

