
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler über die
praemotio physica

Autor: Schultes, Reginald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes von Neapel, Thomas von Aquin

und P. Stufler

über die praemotio physica.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P., Rom (Collegio Angelico).

P. Stufler S. J., Professor der Theologie an der Universität
Innsbruck, führt den von ihm begonnenen Kampf gegen die thomistische
Praemotionslehre unentwegt weiter. In seiner Schrift : « Num S. Thomas

praedeterminationem physicam docuerit » (Innsbruck, Rauch, 1920.
Sonderabdruck aus Zeitschrift für k. Theol. 1920) suchte er den Nachweis

zu führen, daß Thomas keine praemotio physica lehre. Ich habe
diese Schrift in der « Theologischen Revue » (Münster, 20, 1921, n.

13-14, Sp. 266-272) besprochen. Stufler hat darauf in der Z. f. k.

Th. 1922, pp. 146-159 geantwortet. Ich habe mich nicht veranlaßt

gefühlt, auf diese Antwort zu reagieren, weil sie nichts Neues brachte.

Inzwischen ist ohne mein Wissen und Zutun von anderer Seite in dieser

Zeitschrift eine Antwort erfolgt. (Vgl. Divus Thomas, 1922, pp. 188-206.)
Wiederum in der Z. f. k. Th. 1922, pp. 489-509 veröffentlicht

P. St. eine Abhandlung : « Ist Johannes von Neapel ein Zeuge für
die praemotio physica », worin er die Frage negativ beantwortet,
um den Thomisten « das Zeugnis der ununterbrochenen Tradition »

(p. 489) zu rauben. Johannes von Neapel ist allerdings ein wichtiger
Zeuge, da er zeitlich Thomas nahe steht — er promovierte 1315 in
Paris zum Magister der Theologie. Aber es hätte P. St. nach den

Regeln der Klugheit bedenklich machen sollen, daß ein so gewiegter
Thomist wie Gravina und mit ihm andere angesehene Thomisten
die Lehre des Johannes als richtigen Ausdruck der thomistischen
Lehre anerkennen. Bei auch nur einiger Achtung vor fremden
Autoritäten hätte er sich sagen müssen, daß Joh. doch nicht gar so

verschieden von den Thomisten denken könne.

Die Lehre des Johannes von Neapel 0. P. hat eine vorzügliche
Darstellung gefunden in der Schrift von Dr. Carl Jellouschek O. S. B. :



124 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

« Johannes von Neapel und seine Lehre vom Verhältnisse zwischen Gott

und der Welt » (Wien, Mayer, 1918). Jellouscheck berichtet über des

Joh. Schöpfungsbegriff, über die Lehre von der Welterhaltung und
die göttliche Mitwirkung. Er konstatiert eine weitgehende
Übereinstimmung zwischen Thomas und Joh., bei aller Selbständigkeit der
Denkarbeit des letzteren. Speziell schließt er, daß « Joh. ein getreuer
und lichtvoller Interpret der Lehre des hl. Thomas über Gottes inneres

Mitwirken zu den geschöpflichen freien und unfreien Handlungen »

sei (p. 101).

In seinen von Gravina im Druck herausgegebenen (Neapel 1618)

Quaestiones disputatae behandelt Joh. auch die Frage : « Utrum Deus

operetur in omni opérante ». Nach der Vorlage von Thomas, De Pot.

q. 7 a. 3, unterscheidet er in der Tätigkeit ein Dreifaches : das Prinzip,
den Terminus oder Effekt und den Modus derselben. In Bezug auf
diese drei Elemente der Aktion wirkt Gott in jedem geschöpflichen
Agens : « Actio potest ad tria comparari, sc. ad suum principium, ad

suum terminum seu effectum et ad suum modum ; et secundum haec

tria dicere possumus quod Deus tripliciter agit in omni opérante ».

Erstens nämlich gibt und erhält Gott alle geschöpfliche Kraft,
zweitens ist er die universelle Ursache jeder Wirkung geschöpflicher
Kräfte, drittens. appliziert oder bewegt er alle Ursachen zu ihrer
Leistung ; und insofern ist Gott Ursache jeder Tätigkeit der Geschöpfe :

« Patet ergo quod Deus est causa omnis actionis creatae seu agit in
omni agente creato quantum ad actionis principium, sc. sicut dans
et conservans virtutes omnium rerum quae sunt eis principium actionis ;

et quantum ad actionis terminum seu effectum, quia sc. omnis
effectus creatus in ratione qua ens, est Dei effectus ; et quantum ad

actionis modum seu medium, quia sc. applicat seu movet causas omnes
ad suos effectus. » St. behauptet nun, daß Joh. « nicht, wie bisher
öfters behauptet wurde, ein Verteidiger, sondern eher ein Gegner der

Praemotionslehre sei» (p. 490). Er sucht dies damit zu begründen,
daß die zweite und dritte-Art der Mitwirkung Gottes keine eigentliche
(per se) und unmittelbare motio Gottes besagen.

Gott als die causa universalis alles Seins.

Zum Beweise der zweiten Art der Mitwirkung Gottes führt Joh.
aus : « Causae universali correspondet effectus universalis et (causae)
particulari particularis », « idcirco causae universalissimae in causando,



über die praemotio physica. 125

id est Deo, respondet effectus universalissimus in praedicando, id est

esse seu ens. » Daraus schließt er : « Idem ergo effectus numéro, puta
hie homo, in ratione qua ens, est effectus Dei in ratione qua
hie homo, est effectus hominis generantis ». Gott ist also die Ursache

jeder geschöpflichen Wirksamkeit, insofern er den Terminus derselben

oder die Wirkung hervorbringt : « Deus est causa actionis cuiuscunque
entis creati quantum ad actionis terminum seu effectum ». Diese

allen Thomisten wohlbekannte Lehre benützt nun St. zum Beweise,
daß Gott nicht der « unmittelbare Beweger aller zweiten Ursachen » sei.

Der Beweis ist folgender : « Würde Gott die geschöpflichen Kräfte
durch eine praemotio physica bewegen », « dann wäre Gott nicht bloß
die causa universalis dessen, was die Geschöpfe vollbringen, noch

würde er deren Wirkungen nur sub ratione entis qua ens

hervorbringen, sondern er wäre partikuläre Ursache und die Wirkung müßte
ihm auch nach ihrem spezifischen Sein und individuellen Sein

zugeschrieben werden. » (Gott wäre Ursache) « nicht bloß unter einem

allgemeinen Gesichtspunkte, sondern bis in die geringsten Einzelheiten
hinein ». St. bringt dafür einen Vergleich vom Maler und Bild. Also
keine praemotio.

Zu diesem Beweise ist vorerst formell zu bemerken, daß er offenbar

keine historische Interpretation der Lehre des Joh. bietet, sondern

eine von St. selbstgezogene Schlußfolgerung. Sodann fußt der

Beweis sachlich auf einem dreifachen Irrtum : erstens auf einer falschen

Deutung der causa universalis und particularis, zweitens auf einem
falschen Verständnis des esse universale und infolgedessen auf einer
falschen Deutung der universellen Wirksamkeit Gottes, drittens auf
einer falschen Deutung der praemotio physica, in dem Sinne nämlich,
als ob diese jede eigene Tätigkeit der Geschöpfe ausschlösse.

Joh. stellt die Unterscheidung von causa universalis und
particularis, bzw. von effectus universalis und particularis zu dem Zwecke

auf, um zu zeigen, daß ein und derselbe Effekt sowohl von Gott als

von den Geschöpfen gewirkt werde, Gott also Ursache der geschöpflichen

Tätigkeit quantum ad actionis terminum seu effectum sei.

Die Tatsache erklärt er damit, daß Gott und das Geschöpf zwar die

ganze Wirkung hervorbringen, aber unter verschiedenem Gesichtspunkte

: Gott sub ratione entis universalis, das Geschöpf sub ratione

particulari. Darum sagt er : « Idem ergo effectus numéro, puta hic

homo, in ratione qua ens, est effectus Dei, et non hominis ; in
ratione qua hic homo, est effectus hominis generantis ; et sie intelli-



I2Ô Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

gendum est quod dicitur, quod sol et homo générant hominem, non
quod aliud re sit in homine genito a sole, aliud ab homine generante,
sed totus homo genitus est a sole secundum rationem magis communem,
et idem totus est ab homine generante secundum rationem minus

communem. » So ist also auch jede geschöpfliehe Wirkung ihrer ganzen
Wirklichkeit nach, nach allem was sich in ihr an Sein findet, eine

Wirkung Gottes und zugleich der Kreatur, nicht aber ein Teil der

Wirkung von Gott, ein anderer vom Geschöpfe : nur wirken beide

Ursachen die gleiche Wirkung unter verschiedenen Gesichtspunkten :

das ist die Unterscheidung von causa universalis und particularis.
St. dagegen faßt die Unterscheidung rein materiell auf. Wenn

Gott die unmittelbare Ursache aller Einzelheiten wäre, wäre er nicht
mehr causa universalis, sondern particularis. Aber causa particularis
ist nicht jene, die eine bestimmte Wirkung « bis in ihre Einzelheiten »

setzt, sondern jene Ursache, welche die Wirkung unter einem
determinierten — oder, wie Joh. sagt, unter einem weniger allgemeinen —
Gesichtspunkte setzt. Causa universalis ist nicht jene, die « ein Kunstwerk

im allgemeinen » schafft, sondern jene Ursache, die eine Wirkung,
auch eine ganz bestimmte Wirkung, mit all ihren Einzelheiten, unter
einem verschiedenen Wirkungen gemeinsamen Gesichtspunkte hervorbringt.

Gott ist causa universalissima, weil und insofern er alle

Wirkungen hervorbringt, mit all dem, was sich in ihnen an Sein

vorfindet, aber unter dem Gesichtspunkte des Seins, das allen Wirkungen
gemeinsam ist und darum auch von allen ausgesagt wird. Darum sagt
auch Joh. : « universalitas causae est universalitas causalitatis, univer-
salitas autem effectus est universalitas praedicationis. » Gott ist
also nicht causa particularis, wenn er auch alle Einzelheiten hervorbringt,

weil er sie unter dem Gesichtspunkte des Seins hervorbringt.
So hat Gott in der Schöpfung die Engel und die Erde mit allen
Einzelheiten geschaffen und doch als causa universalis. St. aber

schließt : wenn Gott alle Einzelheiten wirkt, dann ist er causa
particularis. Er unterscheidet eben nicht zwischen der materiellen
Einzelwirkung und dem formellen determinierten Gesichtspunkte.

Jedenfalls muß unbedingt als feststehend gelten, daß Gott, d. h.
Gott selbst und unmittelbar, alles neu entstehende Sein wirkt, die
Ursache alles Werdens in der Welt « bis in dessen geringste Einzelheiten

hinein » ist. Dieser Satz steht außer Kontroverse ; er ist auch
der Sinn des Prinzipes, daß Gott causa universalissima sei. Oder
welche kleine Einzelheit soll denn nicht unmittelbare Wirkung Gottes



über die praemotio physica 127

sein Soll etwa das Kunstwerk des Weltgeschehens Gott « nur im
allgemeinen » zum Urheber haben, nicht aber auch dessen «

Linienführung » Übrigens gibt auch St. a. a. O. zu, daß Gott und die

Geschöpfe « die ganze Wirkung » setzen. Aber eben darin besteht
der Widerspruch, daß Gott die « ganze Wirkung » setzt, und doch

wieder nicht alle « Einzelheiten ». In diesen Widerspruch ist St. geraten
durch seine irrtümliche Auffassung der causa universalis und
particular^, aber ebenso durch das Mißverständnis des esse universale,
der eigentlichen Wirkung der causa universalissima, d. h. Gottes.

Was ist denn unter dem esse zu verstehen, das nach Thomas
und Joh. die formelle Wirkung Gottes ist. Thomas und Joh. verstehen

darunter das aktuelle, konkrete, in der Wirklichkeit gegebene Sein der

Dinge ; St. versteht darunter das allgemein logische, abstrakte Sein. So

ist ein verschiedener Seinsbegriff die Grundlage der Argumentation.
Der Ausdruck « Ens » besagt beim hl. Thomas und den andern

alten Scholastikern nicht das abstrakte Sein, sondern das aktuelle
Wesen, das wirkliche Sein, das einem Dinge zukommt. Ein ens

simpliciter ist die Substanz, d. h. ein existierendes Wesen, per accidens

ist auch ein Akzidens ein ens, weil es nämlich nur in der Substanz

ein Sein hat. Darum wird das ens auch definiert als : res subsistens,

insofern man nämlich in dem Sein des Dinges zwischen dessen Wesen

(res) und Existenz oder Subsistenz unterscheidet. Das esse als Verbum

besagt die Aktualität des Dinges, den Gegensatz zum Nichtsein und
der Potenz.

Dieses esse oder ens, d. h. die ganze Wirklichkeit eines Dinges,
kann betrachtet werden entweder als spezifisch und individuell
bestimmtes Sein oder nur unter dem Gesichtspunkte des Seins, der
Wirklichkeit. Wenn ich sage : Du bist ein Mensch, so betrachte ich

jemand als spezifisch bestimmtes Sein ; wenn ich dagegen sage : Du
bist ein Sein, eine Wirklichkeit, so betrachte ich jemand ausschließlich

unter dem Gesichtspunkte des Seins, der Wirklichkeit. In beiden

Fällen habe ich aber das gleiche Sein, die gleiche Wirklichkeit einer
Person vor mir. So sprechen wir dann auch vom ens universale, mit
welchem Ausdruck nach der Redeweise des hl Thomas bezeichnet

wird : entweder Gott als der Inbegriff aller Wirklichkeit und
Vollkommenheit, oder die gesamte geschaffene Wirklichkeit, alles in der
Wirklichkeit gegebene Sein oder aber formell die Wirklichkeit aller
Dinge. Das esse ist also das wirkliche Sein, aber nur als Sein betrachtet,
nur als Wirklichkeit.



128 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

In diesem Sinne ist nach Thomas Gott der Inbegriff alles

«Seins», ist Gott das esse subsistens (I q. 13 a. ri) ; in diesem Sinne

ist «omne ens quod quocumque modo est, a Deo » (I q. 44 a. 1), in
diesem Sinne sind alle Dinge, soweit sie ein Sein haben (sei es ein
substantielles oder akzidentelles, ein spezifisches oder individuelles)
von Gott ; so ist Gott in der Schöpfung die Ursache der « emanatio
totius entis », der Schöpfer aller Dinge nach ihrem ganzen Sein

(I q. 45 a. 1) ; so erhält Gott alle Dinge «in ihrem Sein», und zwar
unmittelbar (I q. 104 a. 1. 2) ; in diesem Sinne «ipse Deus est proprie
causa ipsius esse universalis in rebus omnibus » (I q. 105 a. 5), d. h.

Gott ist selbst und unmittelbar Ursache alles dessen, was in der Welt
sich findet oder neu entsteht, sofern es Wirklichkeit, ein Sein hat.
So versteht sich auch, wie Thomas sagt, daß die formelle Wirkung
der göttlichen Wirksamkeit das Sein sei : « Cum Deus sit ipsum esse

per suam essentiam, oportet quod esse creatum sit proprius effectus
eius », d. h. dem subsistenten Sein entspricht als formelle Wirkung
das Sein, die Wirklichkeit der Dinge. So kann der Aquinate daraus
auch die Allgegenwart Gottes ableiten : « Quamdiu igitur res habet

esse, tamdiu oportet quod Deus adsit ei secundum modum quo esse

habet. Esse autem est illud quod est magis intimum cuilibet et quod
profundius omnibus inest, cum sit formale respectu omnium quae in
re sunt. Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus et intime »

(1. c.). Alle diese Lehren des Aquinaten, besonders aber der Satz,
daß Gott die unmittelbare Ursache alles Seins als Sein sei, sind leicht
zu verstehen, wenn der richtige Begriff des Seins als Aktualität, als

Wirklichkeit vorhanden ist. Dieser Begriff fehlt aber bei St.
St. versteht nämlich unter dem allgemeinen Sein das logisch

allgemeine Sein. Er sagt ausdrücklich: «Einer allgemeinen Ursache,
deren Kausalität auf viele verschiedene Wirkungen ausgedehnt ist,
kann nur etwas logisch Allgemeines entsprechen, da dasjenige, was

in vielen verschiedenen Wirkungen sich findet, nur etwas logisch
Allgemeines sein kann. » In dieser geradezu unglaublich falschen
Lehre haben wir den Schlüssel zum Verständnis der Anschauung St.s
über die Wirksamkeit Gottes.

Es ist selbstverständlich grundfalsch, daß der Kausalität Gottes
das logisch allgemeine Sein entspreche. Das logisch allgemeine Sein
besitzt kein wirkliches Sein, sondern nur ein gedankliches oder
gedachtes, nur in der abstrahierenden Tätigkeit des Verstandes.
Danach würde also nach St. der Wirksamkeit Gottes nur das gedachte



über die praemotio physica 129

Sein der Dinge entsprechen St. wird antworten, daß er unter dem

allgemeinen Sein das transzendentale Sein verstehe. Aber auch dieses

ist eben kein logisch allgemeines Sein. Logisch allgemein ist der Begriff
des transzendentalen Seins, nicht aber das transzendentale Sein selbst.

Auch der Beweis St.s ist falsch. Einer Ursache, «deren Kausalität
auf viele verschiedene Wirkungen ausgedehnt ist », entspricht zwar
eine Wirkung, die von verschiedenen Subjekten ausgesagt wird ; diese

Wirkung braucht aber nicht etwas logisch allgemeines zu sein. So

bewirkt Gott in allen Dingen das aktuelle Sein derselben ; dieses ist
aber nicht etwas logisch Allgemeines, wenn es auch von allen Dingen
ausgesagt wird. Logisch allgemein ist nur der Begriff, in dem wir
die Wirklichkeit aller Dinge zusammenfassen. Darum sagt auch Joh. :

« Universalitas causae est universalitas causalitatis », d. h. die allgemeine
Ursache bewirkt in vielen Dingen die gleiche Wirkung, « universalitas
autem effectus est universalitas praedicationis », d. h. eine Wirkung
ist allgemein, insofern sie von vielen ausgesagt wird. Selbstverständlich
ist es aber nicht notwendig, daß das, was von vielen Dingen ausgesagt
wird, etwas nur logisch allgemeines sei, im Gegenteil wollen wir in der

Aussage für gewöhnlich die gleiche Wirklichkeit von verschiedenen

Subjekten aussagen, wie wenn wir sagen : alle Menschen haben einen

Körper.
Der Irrtum St.s zeigt sich besonders in den Folgerungen, die er

selbst zieht. Er schreibt : « Die endlichen Ursachen können dem

effectus causae universalis neue Vollkommenheiten hinzufügen, die

sich zu ihm verhalten wie der Akt zur Potenz. » Da haben wir es

Also die Geschöpfe können (allerdings unter Voraussetzung der

Erschaffung und Erhaltung ihrer Kräfte durch Gott) der eigenen

Wirkung Gottes Wirklichkeiten, Vollkommenheiten, Sein hinzufügen
Nicht alles Sein, nicht alle Aktualität ist also ein unmittelbares Werk
der Hände Gottes Wie denkt sich übrigens St. die Hinzufügung
« substanzieller und akzidenteller Formen » zum « Substrat » des rein

logisch allgemeinen Seins Dann ist eben Gott nicht mehr causa

universalis, weil nicht mehr alles Sein proprius effectus Dei wäre.

Doch St. wird noch deutlicher. Er behauptet : die geschöpflichen

Dinge « geben ihren Wirkungen das spezifische und individuelle Sein,

die ratio entis qua ens haben die Wirkungen von Gott ». Wie kann
auch ein Theologe so etwas behaupten Ist es möglich, ein scholastisches

Axiom ärger zu verdrehen Joh. schreibt : « Idem ergo effectus numéro,
puta hie homo, in ratione qua ens, est effectus Dei et non hominis

Divus Thomas. 9



130 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

in ratione qua hie homo, est effectus hominis generantis » und er
betont noch ausdrücklich, daß ein und dieselbe Wirklichkeit sowohl

Wirkung Gottes als des Menschen sei. St. aber schreibt : Gott gibt
das allgemeine Sein, der Mensch das spezifische und individuelle Sein.

Joh. schreibt : Gott wirkt das Sein des Menschen sub ratione entis ;

St. lehrt, Gott gibt dem Menschen nur die ratio entis Thomas lehrt,"
daß Gott das ganze Sein wirke, aber « absolute » als Sein, nicht
« inquantum est hoc vel tale ens » ; St. aber interpretiert, Gott bewirke

nur das allgemeine Sein, nicht aber das spezifische und individuelle
Sein

Wahrlich, Pius X. hat mit Recht bemerkt, daß jede Abweichung
von der Metaphysik des hl. Thomas notwendig zu Irrtümern führe ;

St. ist ein Beweis dafür, indem er vom Seinsbegriff des hl. Thomas
abweicht. Das Sein als Wirklichkeit, das nach Thomas proprius effectus
Dei ist, schließt eben das spezifische und individuelle Sein der Dinge
ein : jedes wirkliche spezifische und individuelle Sein ist eben ein Sein,
eine Wirklichkeit. Indem also Gott die ganze Wirklichkeit der Dinge
bewirkt und als Wirklichkeit, bewirkt er auch das spezifische und
individuelle Sein der Dinge. Das logisch allgemeine Sein, das nach
St. die eigentliche Wirkung Gottes sein soll, schließt aber natürlich
das spezifische und individuelle Sein nicht ein — und so muß es

St. den Geschöpfen als effectus proprius zuweisen — auf Kosten
Gottes. Bei anderer Gelegenheit identifiziert St. das « Sein » mit der
Existenz. Als ob die Existenz der Dinge etwas logisch Allgemeines
wäre Und bewirkt denn Gott nur die Existenz der Dinge, nicht auch
ihr spezifisches und individuelles Sein Auch wenn Existenz und
Essenz identisch wären

Doch St. wird selbst den Geschöpfen gegenüber ungerecht. Er
weist ihnen als eigentliche Wirkung das spezifische und individuelle
Sein zu. Die Geschöpfe wären also nicht Ursache des Seins der Dinge
selbst. Sie würden nur das von Gott gegebene allgemeine Sein

determinieren oder spezifizieren. Demgegenüber halten wir denn doch

mit Joh. fest, daß auch die geschöpflichen Ursachen wirkliche causae
efficientes seien, daß der homo generalis- Ursache auch des Seins des

filius sei, allerdings des menschlichen Seins. Aber ich meine, daß der
hie homo qua hie homo doch ein wirkliches Sein sei und habe, daß
einem Menschen das Leben geben, auch ihm das Sein geben heiße
Ebenso halten wir dann allerdings auch dafür, daß die freie
Willensentscheidung eine Wirklichkeit, eine Vollkommenheit sei, die zwar



über die praemotio physica 131

vom Menschen gesetzt wird als freie Entscheidimg, aber auch von Gott
bewirkt wird, sub ratione entis. Die ganze gegenteilige
Beweisführung St.s fußt ausschließlich auf einer Verkennung der Begriffe
der causa universalis und particularis, des esse und des esse universale,
zudem aber auf durchaus unannehmbaren Folgerungen.

Die ganze bisherige Beweisführung St.s hat eigentlich keinen

Zusammenhang mit der Praemotionslehre. Diese wird von St. erst
künstlich dadurch hergestellt, daß er sagt, nach der Praemotionslehre
hätten die geschöpflichen Kräfte « keine eigene Tätigkeit ». Das ist
einfach eine falsche Zumutung. Die Praemotionslehre setzt die eigene

Tätigkeit der Geschöpfe voraus. Die Zumutung St.s beweist nur
neuerdings, daß St. eine fingierte, dem Geiste des Thomismus direkt
entgegengesetzte Lehre bekämpft, daß er die Praemotionslehre der

Thomisten nicht kennt. Darum hat er auch Joh. nicht verstanden.

Joh. sagt : die causae secundae verursachen eine Wirkung unter
einem bestimmten Gesichtspunkte — hominem qua hominem. Die

Wirkung ihrer Tätigkeit ist also ein Sein, ein Ding : homo generatus.
Da aber das Sein die eigene Wirkung Gottes ist, muß die Wirkung der

Geschöpfe auch Wirkung Gottes sein, unter dem Gesichtspunkte des

Seins. Darum schließt er : « Cum ergo effectus actionis cuiuscumque
sit ens seu esse, patet quod Deus est causa actionis cuiuscumque entis

creati quantum ad actionis terminum. »

Thomas begründet die These aber tiefer. Da das Sein, absolut
als solches, der effectus proprius Dei ist, kann die geschöpfliehe Kraft
ein Sein, ein ens, nur unter der Voraussetzung hervorbringen, daß

Gott ihm die Kraft dazu gibt, also als Instrument Gottes. Darum
sagt er in der Summa I q. 105 a. 5 : « Secundo considerandum est,

quod si sunt multa agentia ordinata (d. h. subordiniert), semper
secundum agens agit in virtute primi agentis : nam primum agens

movet secundum ad agendum. Et secundum hoc omnia agunt in virtute

ipsius Dei ; et ita ipse
#

est causa omnium actionum agentium. »

St. deutet diese Lehre wieder dahin, daß die geschöpflichen Kräfte

nur insofern in virtute Dei wirken, als ihre Kraft von Gott gegeben

und erhalten wird. Thomas dagegen sagt ausdrücklich, daß die

Geschöpfe auch außerdem als der Wirksamkeit Gottes untergeordnete

Ursachen nur wirken können, indem sie von ihm bewegt werden und
so in virtute Dei wirken. Das Gleiche lehrt Thomas in De Pot. q. 3

a.7. « Quarto modo unum est causa actionis alterius sicut principale
agens est causa actionis instrumenti ; et hoc modo etiam oportet dicere



132 Johannes von Neapel, Thomas von Aqnin und P. Stufler

quod Deus est causa omnis actionis rei creatae Ipsum enim esse

est communissimus effectus, primus et intimior omnibus aliis effec-

tibus ; et ideo soli Deo competit secundum virtutem propriam talis
effectus : unde etiam, ut dicitur in Libro de Causis, intelligentia
(d. h. der reine Geist) non dat esse, nisi prout est in ea virtus divina.
Sic ergo Deus est causa omnis actionis prout quodlibet agens est instru-
mentum divinae virtutis operantis. »

In C. G. III c., 70 drückt sich Thomas wo möglich noch deutlicher
aus. Er antwortet dort auf die Schwierigkeit einiger, wie denn die

Wirkungen der Naturkräfte Gott und den Naturkräften könnten
zugeschrieben werden. Die Lösung lautet : « In quolibet agente wirkende
Ursache) est duo considerare, sc. rem ipsam quae agit, et virtutem in

qua agit, sicut ignis calefacit per calorem. Virtus autem inferioris
agentis dependet a virtute. superioris agentis, inquantum superius agens
dat virtutem ipsam inferiori agenti per quam agit vel conservât earn

aut etiam applicat earn ad agendum. » Thomas unterscheidet also auch

hier die applicatio von der Verleihung der Kraft. Er erklärt es überdies

durch ein Beispiel. « Sicut artifex applicat instrumentum ad

effectum proprium cui tarnen interdum non dat formam per quam
agit instrumentum, nec conservât, sed dat ei solum motum. » Daraus
schließt Thomas : « Opertet ergo quod actio inferioris agentis non
solum sit ab eo per virtutem propriam, sed per virtutem omnium
superiorum agentium. Agit enim in virtute omnium, et sicut agens
infimum invenitur immediatum activum unmittelbar bewirkende
Ursache), ita virtus primi agentis invenitur immediata ad producendum
effectum Ita non est inconveniens quod producatur idem effectus
ab inferiori agenti et a Deo, ab utroque immediate, licet alio et alio
modo. » Dieses letztere wird am Schlüsse nochmal erklärt : « Non sic

idem effectus causae naturali et divinae virtuti attribuitur, quasi

partim a Deo, partim a naturali agente fiat, sed totus ab utroque
secundum alium modum, sicut idem effectus totus attribuitur instru-
mento et principali agenti etiam totus. »

Thomas lehrt also, daß Gott die unmittelbare Ursache der ganzen
Wirkung der geschöpflichen Kräfte sei, ohne deswegen, wie St. meint,
causa particularis zu werden ; Thomas lehrt, daß Gott auch das spezifische

Sein gebe, Ursache der ganzen Wirkung bis in die Einzelheiten
sei, nicht aber daß nur ein Teil der Wirkung von Gott sei, der andere
von den Geschöpfen — aber deswegen hört nach ihm Gott nicht auf,
seine Wirkungen sub ratione entis zu setzen, wie St. wieder befürchtet ;



über die praemotio physica 133

Thomas lehrt, daß die Geschöpfe nur unter der Voraussetzung einer
motio oder applicatio von Seiten Gottes, ein ens hervorbringen können

— aber deswegen bleiben die geschöpflichen Kräfte doch selbsttätige

Ursachen, setzen selbst und unmittelbar ihre Wirkungen ;

endlich lehrt Thomas, daß die geschaffenen Kräfte gerade deswegen,
weil sie selbst ein ens hervorbringen, von Gott bewegt werden und

von Gott die Kraft dazu erhalten müssen, damit sie als Instrumente
Gottes ein Sein bewirken können. Thomas lehrt also gerade das

Gegenteil der Deduktionen St.s.

Die Applikation der geschaffenen Kräfte.

Als dritten Modus der Wirksamkeit Gottes in den geschaffenen
Kräften führt Johannes die «Applikation» an. Er schreibt: «Tertio
modo (Deus) potest dici causa actionis quantum ad actionis modum ;

dicimus enim in rebus creatis unum esse causam actionis alterius, si

sit applicans seu movens agens ad passum, sicut ille qui applicat ignem

aquae, dicittir aquam calefacere, et applicans acumen cultelli ad inci-
dendum, videtur incidere seu esse causa incisionis. Videmus autem
omnia corpora, imo omnes res naturales non agere nisi motas, excepto

primo movente, quod est totaliter immobile, a quo sicut a causa

dependet motus omnis cuiuscumque rei creatae, ut probat Philosophus

7. et 8. Phys. Deus ergo est causa actionis omnis agentis sicut

applicans seu movens omne agens ad effectum suum. »

St. sucht nun zu beweisen, daß diese applicatio keine motio per
se sei, sowie daß diese applicatio nicht unmittelbar von Gott sei, um
zu schließen, daß Johannes keine praemotio lehre. Auch dies gelingt
ihm wieder nur um den Preis einer vollständigen Mißdeutung des

Terminus applicatio. Gegen den natürlichen Sinn des Ausdruckes und

gegen den ganzen Zusammenhang behauptet St. nämlich, daß die

applicatio keine « unmittelbare Einwirkung Gottes auf die Kraft
besage» (S. 496). St. sucht dies folgendermaßen zu beweisen. Erstens

führt er an, daß Joh. ein Beispiel bringe, nach dem es zum Begriff der

Applikation genüge, daß die applizierte Kraft dem leidenden Subjekte
« örtlich nahe gebracht werde », weil Joh. sagt : « sicut ille qui applicat
ignem aquae, dicitur aquam calefacere ». Allein, wenn Joh. und
Thomas (C. G. III c. 67) das Beispiel vom Koche bringen, verstehen
sie die Applikation des Feuers doch gewiß nicht im Sinne einer bloßen

örtlichen Naherückung des Feuers zum Wasser, sondern im Sinne



134 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

einer Verwendung der Kraft des Feuers zum Erwärmen des Wassers.

Joh. ergänzt zudem den ersten Vergleich durch den zweiten : « sicut

applicans cacumen cultelli vad incidendum videtur incidere seu esse

causa incisionis. » Heißt das etwa, das Messer nur dem Holze örtlich
nahe bringen Wenn es von Gott heißt, daß er die geschöpfliche
Kraft zur Handlung appliziere, bringt da auch Gott die Kraft dem

Objekt nur « örtlich nahe » Wir haben hier ein Beispiel, zu welchen

Interpretationskünsten man greifen muß, um" an der richtigen Erklärung
vorbeizukommen. Die Applikation besagt eben zu deutlich eine

Verwendung der betreffenden Kraft, folglich eine wirkliche motio per se.

Übrigens identifiziert Johannes wie auch Thomas « applicare » und
« movere » : darum sagen sie « applicans seu movens ».

Zweitens beruft sich St. darauf, daß Joh. nur von einer applicatio
ad passum, nicht aber ad agendum spreche. St. hat hier wieder den

Ausdruck « passum » falsch verstanden. Das « passum » ist nicht « das

leidende Subjekt », sondern die aus der Tätigkeit folgende Wirkung,
weshalb auch Joh. schließt : Deus ergo est causa actionis sicut
applicans seu movens agens ad effectum. Der actio transiens die

Joh. in den Beispielen anführt, entspricht eben als Korrelat, die passio,
wie dem Schreiben die Schrift. Übrigens : Joh. führt als Beispiele
die Verwendung des Feuers zum Kochen und die Verwendung eines

Messers zum Schneiden an ; wie kann da St. behaupten, die applicatio
sei keine Verwendung ad agendum

Drittens argumentiert St. damit, daß die applicatio keine «innerliche

Erfassung » der Kraft, keine « Mitteilung eines physischen
Kraftprinzips » besage, also weder eine praemotio physica noch eine motio
per se besage. Hiezu ist im allgemeinen zu bemerken, daß Gott
offenbar in viel innerlicherer Weise die geschöpfliche Kraft bewegt
als der Mensch das Feuer oder ein Messer. Deswegen sagt auch Thomas,
daß Gott, und er allein, «in omnibus intime operatur » (I q. 105 a. 5).
Indessen besagt doch jede Verwendung einer andern Kraft oder

Tätigkeit eine Erfassung derselben, wie auch jede motio dem bewegten
Dinge etwas mitteilt. Je nach der spezifischen Art der motio wird
die Wirkung der motio auch eine spezifisch verschiedene sein : anders
wirkt der Koch auf das Feuer ein, das er zum Kochen benützt, anders
der Schreiber auf die Feder, die er benützt, anders Gott auf den

Willen, den er bewegt.
St. urgiert : « Durch die praemotio physica wird der geschöpflichen

Ursache eine vorübergehende, ihrem Sein nach fließende instrumentale



über die praemotio physica 135

Kraft eingeprägt, bei der applicatio agentis ad passum findet keine

Mitteilung physischer Kraft statt. » Thomas aber lehrt das Gegenteil.
In De Pot. q. 3 a. 7, c. a., führt er den vierten Modus der Wirksamkeit
Gottes an, nämlich durch Bewegung der geschaffenen Kräfte ad agendum.

Dazu bemerkt er : « in quo non intelligitur collatio aut conserva

tio virtutis activae, sed applicatio virtutis ad actionem », d. h. neben

oder außer der (vorher besprochenen) Einwirkung Gottes durch
Verleihung und Erhaltung der Kräfte der Geschöpfe wirkt Gott auch

noch durch Applikation der Kräfte zur Tätigkeit. Was diese

applicatio dem Geschöpfe zufüge, erklärt er in der resp. ad 7. Die

Obj. lautet: «Si Dens in natura opérante operatur, oportet quod
operando aliquid rei naturali tribuat : nam agens, agendo, aliquid actu
facit. » Darauf antwortet Thomas mit der Unterscheidung einer den

Geschöpfen kraft ihrer Natur innewohnenden Form oder Kraft und
einer vorübergehenden, dem Sein nach unvollkommenen oder fließenden

Bewegung. Die applicatio von Seiten Gottes gibt den Naturkräften
keine neue Form oder Kraft, aber sie gibt den Naturkräften eine

Bewegung, die zwar etwas Physisches ist, aber keine neue Form gibt,
die nur ein vorübergehendes, unvollständiges Sein hat : « id quod
a Deo fit in re naturali quo actualiter agat, est ut in ten tio sola,

habens esse quoddam incompletum, per modum quo colores sunt
in aere, et virtus artis in instrumento artificis. » Das ist auch die Lehre

der Thomisten über die praemotio physica. St. aber negiert rundweg
die Antwort des hl. Thomas.

Die Sache ist im Grunde genommen auch selbstverständlich. Die

Verwendung einer Kraft ändert diese innerlich nicht : der Koch, der
Feuer zum Sieden verwendet, fügt dem Feuer keine Kalorie hinzu,
der Bildhauer, der mit dem Meißel den Marmor bearbeitet, erhöht

keineswegs die Schärfe des Meißels ; so ändert auch Gott durch die

bloße Applikation keineswegs die Natur der geschaffenen Kräfte, auch

nicht des Willens — das ist es ja, was die Thomisten gegenüber
falschen Interpretationen ihrer Lehre immer wieder betonen, St. aber

trotzdem ihnen immer wieder vorhält. Dagegen geht ebenso

selbstverständlich in der Bewegung etwas vom bewegenden agens auf das

bewegte Ding über. In diesem Sinne hat die Objektion Recht und
stimmt ihr Thomas auch zu : « Deus operando aliquid rei tribuit ;

nam agens agendo aliquid actu facit. » Diese aktuelle, physische Wirkung
gibt der applizierten Kraft Richtung und Tendenz — «inten tio sola»

sagt der hl. Thomas. So gibt die Hand des Schützen dem Pfeile



136 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

Richtung, Tendenz und Streben nach einem betimmten Ziele ; so

appliziere ich die Feder derart, daß sie bestimmte Buchstaben schreibt ;

so verwendet der Künstler den Pinsel derart, daß das geplante Bild
zustande kommt. Dieser Einfluß der applizierenden Kraft ist offenbar
etwas Physisches, die applizierte Kraft nimmt die ihr gegebene

Richtung und Tendenz auch wirklich in sich auf, sie-betätigt sich im
Sinne der ihr gegebenen Applikation. Aber die mitgeteilte Bewegung,
Tendenz oder Richtung hat in der applizierten Kraft kein stabiles
Sein, ist kein vollständiges, sondern nur ein fließendes,
vorübergehendes Sein. Die der Kraft mitgeteilte Tendenz, Richtung und

Tätigkeit dauert auch nur so lange als der aktuelle Einfluß der

dirigierenden und bewegenden Ursache andauert : die Feder schreibt

nur so lange, als sie von der Hand geführt wird. Dies will Thomas

sagen mit den Worten, daß die Applikation ein esse incompletum
gebe. Er vergleicht diese Daseinsweise mit der Art wie die Kraft und
Bewegung des Künstlers im Werkzeug ist — das andere Bild, vom
Vorhandensein der Farben in der Luft übergehe ich, weil sein
Verständnis die Kenntnis der scholastischen Lehre über die Farbe voraussetzt.

Das Gesagte genügt auch, um zu verstehen, daß die Applicatio
notwendig eine vorübergehende, instrumentale Kraft verleiht, im
Sinne der Erklärung des hl. Thomas und der Thomisten.

Viertens versucht St. speziell zu beweisen, daß Gott den Willen
nicht direkt bewege. Joh. sagt allerdings, daß Gott jede geschaffene
Kraft bewege wie jener, der das Messer zum Schneiden benützt ; aber
St. will doch das Gegenteil aus Joh. herauslesen. Zu diesem Zwecke
beruft er sich auf die Argumentation von Joh. Dieser schreibt :

« Videmus omnia corpora, imo omnes res naturales non agere nisi
motas. » Dazu bemerkt St., es sei doch keine Erfahrungstatsache,
daß Gott unmittelbar die geschöpfliehen Kräfte in Bewegung setze.

Aber das sagt ja Joh. gar nicht. Er sagt nur, daß erfahrungsgemäß
die geschöpflichen Kräfte zu ihrer Tätigkeit einer Beeinflussung von
außen bedürfen ; daß sie auch einer Beeinflussung von seite Gottes

bedürfen, beweist er erst nachher. Diesen Beweis führt Joh. durch
Berufung auf Aristoteles, der sage, daß vom « primum ens immobile »

« sicut a causa dependet omnis motus cuiuscumque rei creatae ».

St. sucht nun besonders zu beweisen, daß auch dieser Satz keine
unmittelbare Einwirkung Gottes auf die geschöpfliche Kraft besage,
sondern nur, daß Gott wirke « als das oberste Glied in der Reihe der
bewegenden Ursachen, von dem durch viele Mittelglieder die Bewegung



über die praemotio physica 137

sich bis zur letzten und niedersten Ursache fortpflanzt ». Der Fehler
der Schlußfolgerung liegt hier in dem « nur ». Denn daß Gott auch

auf diese Weise Ursache jeder geschöpflichen Tätigkeit ist, daß er
der Schöpfer aller Kräfte ist, die dann in einer bestimmten Reihenfolge
aufeinander einwirken, steht außer Frage. Die Frage lautet also,
ob Gott auch außerdem noch unmittelbar auf die geschöpfliche

Tätigkeit einwirke. St. sucht nun zu beweisen, daß Joh. dies nicht
lehre.

Er bemerkt, daß sich bei Joh. « keine Spur » von einem Beweise

für eine unmittelbare Einwirkung Gottes finde. Denn daraus, sagt

er, daß ein Naturding von einem anderen bewegt wird, folge nicht,
daß jede geschaffene Kraft unmittelbar von Gott bewegt werde. Das

wäre allerdings ein « gewaltiger Paralogismus ». Aber Joh. führt eben

einen anderen Beweis. Er sagt : weil Gott das erste ens immobile ist,
darum hängt von ihm tanquam a causa jede geschöpfliche Tätigkeit
ab. Die unmittelbare Einwirkung Gottes aber spricht er aus, indem

er sagt, daß Gott selbst alle Kräfte zu ihrer Tätigkeit appliziere.
St. muß selbst die Schwäche seiner Erklärung gefühlt haben ;

darum bemüht er sich, sie mit anderen Gründen zu belegen. Er
argumentiert aus dem Begriff der causa prima et principalis, allerdings
in einer Weise, die beschämend ist. Hören wir : « Nun ist es aber klar,
daß nur jene Ursache causa prima et principalis genannt werden kann,
die bei Hervorbringung einer Wirkung sich einer zweiten und
untergeordneten Instrumentalursache bedient », also « ist Gott nur die
erste und Hauptursache, nicht aber die unmittelbare Ursache der

Applikation ». Gehen wir die Elemente dieses Beweises der Reihe
nach durch.

Erstens : weil Gott causa prima ist, muß er sich bei seiner

Wirksamkeit einer causa secunda bedienen ; sonst wäre er nicht causa

prima. Eine solche Verkennung des Begriffes causa prima ist mir
noch nicht unter die Augen gekommen. Causa prima oder movens

primum wird Gott doch nicht deswegen genannt, weil er der erste

in einer Reihenfolge von Ursachen ist, sondern weil er vollkommen

unabhängig von jeder anderen Ursache oder Bewegung wirksam ist,
und weil alle andern Ursachen in ihrer Tätigkeit von seiner Einwirkung
abhängig sind. So wenigstens schließt Thomas auf die Existenz eines

primum movens, einer prima causa efficiens, eines primum necessarium.

«Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens quod a nullo
moveatur » (I q. 2 a. 3). «Oportet ponere aliquod primum necessarium



138 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

quod est per seipsam necessarimn » C. G. I c. 15. Doch das sind Begriffe,
die man den Schülern erklärt, in einer wissenschaftlichen Diskussion

dagegen voraussetzen müßte. Joh. hat natürlich den richtigen Begriff
der causa prima : darum sagt er auch : « primum movens, quod est

totaliter immobile. » So schließt er auch mit Recht aus dem Begriff
der causa prima, daß Gott alle Kräfte zur Tätigkeit bewege ; St. dagegen
muß den Ausdruck causa prima zuerst mißdeuten, um schließen zu
können : also bewegt Gott die Geschöpfe nicht unmittelbar. Über
die Idee St.s selbst, daß nämlich Gott nur das erste Glied in der

Reihenfolge der Kräfte sei (auch wenn die andern Kräfte von Gott
erschaffen sind), will ich kein Wort verlieren : es könnte zu hart
ausfallen.

Zweitens argumentiert St. aus dem Begriffe, oder vielmehr aus
dem Worte : causa principalis ; denn eine causa principalis setze eine

causa instrumentalis voraus. Auch hier liegt wieder eine «gewaltige»
Verkennung des Sinnes des Ausdruckes vor. Wie Gott nämlich causa,

movens, ens primum genannt wird und ist, weil und insofern er aus
sich selbst, durch sich selbst und unabhängig von allem andern, causa,

movens und ens ist, so ist Gott causa principalis, weil und insofern

er durch sich selbst, durch seine eigene Kraft wirkt, alle andern

Kräfte aber in der Kraft Gottes. Das ist ja die Unterscheidung der

causa principalis von der instrumentalis : « causa principalis quidem
operatur per virtutem suae formae causa vero instrumentalis
non agit per virtutem suae formae, sed solum per motum quo movetur
a principali agente » (III q. 62 a. 1). Causa principalis prima ist daher
jene, die absolut aus eigener Kraft wirkt und in deren Kraft jede andere
Kraft wirkt : darum kann auch keine geschaffene Kraft in Tätigkeit
übergehen, ohne von Gott selbst bewegt zu werden, also unmittelbar.

Außer der Verkennung der Begriffe unterläuft aber St. noch ein

anderer Fehler der Beweisführung. Mit dem hl. Thomas beweist

Joh., daß Gott die causa prima und principalis jeder operatio sei ;

St. will beweisen, daß Gott nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar
causa applicationis sei. Nun ist es selbstverständlich, daß die operatio
sowohl von Gott als causa prima als auch von der geschöpflichen Kraft
als causa secunda und instrumentalis hervorgeht : die operatio creata
ist zwar ein Werk Gottes, wird aber durch die geschaffene Kraft
vermittelt ; sonst wäre sie keine geschöpfliehe Tätigkeit. St. überträgt

dies aber ohne weiteres auf die applicatio : weil die geschöpfliche
Tätigkeit nicht unmittelbar von Gott gesetzt wird (immediatione suppo-



über die praemotio physica 139

siti), so wird auch die applicatio nicht unmittelbar von Gott gewirkt
Thomas aber sagt : « In operatione (Wirksamkeit) qua Deus operatur
movendo naturam, non operatur natura. » De Pot. q. 3 a. 7 ad 3.

Das sind die Beweise St.s für seine These, daß nach Joh. Gott
die geschaffenen Kräfte nicht unmittelbar und durch eine eigentliche
motio appliziere. Joh. aber schreibt : «Deus ergo est causa actionis
omnis agentis creati sicut applicans seu movens agens ad effectum

suum. »

Die Einwirkung Gottes auf den Willen.

Joh. bringt in der 7. Objektion die Schwierigkeit, daß die von
ihm behauptete Wirksamkeit Gottes eine Nötigung des Willens nach
sich ziehe. Diese Schwierigkeit hat allerdings keinen Sinn, wenn

Joh. im Sinne St.s gedacht hätte. Weil aber Joh. eine wirkliche
Applikation und Motion des Willens von seite Gottes lehrt, beantwortet
er sie folgendermaßen : « Id quod movetur ab aliquo secundum suam
inclinationem, et non contra, ut patet de motu lapidis deorsum et
de motu ignis sursum, quae moventur ad loca praedicata a generante ;

sie autem movetur voluntas semper a Deo. Cum enim voluntas, sicut
et omnis appetitus, sit inclinatio quaedam in appetibile, moveri
secundum voluntatem est moveri secundum propriam inclinationem.
Voluntas ergo semper movetur a Deo, et tarnen nunquam cogitur,
quia cogi proprie est respectu eius quod est contra voluntatem. » Es

ist die allen Thomisten wohlbekannte Antwort : der Wille wird durch
die praemotio nicht genötigt, weil er durch die praemotio zum eigenen
Wollen bewegt wird, Nötigung oder Zwang aber das eigene Wollen
ausschließen. St. sucht nun auch aus diesen Worten seine Lehre

herauszubringen. Als Mittel dient die Interpretation des Ausdruckes :

moveri secundum propriam inclinationem.
St. gibt folgende Deutung : « Moveri secundum suam inclinationem

ist soviel als in Bewegung übergehen aus sich, aus einem innern Prinzip,
durch eine Form, die zugleich mit der Natur von deren Urheber

dauernd eingeprägt ist ; moveri violenter aber heißt in Bewegung

übergehen durch ein nicht in der Natur liegendes inneres Prinzip,
sondern durch einen von außen gegebenen vorübergehenden Impuls. »

Vergleichen wir diese Definition mit der Lehre des Joh. und des

hl. Thomas.
Es handelt sich um die Definition des motus. Thomas bemerkt,

daß der Ausdruck motus in einem zweifachen Sinne verwendet werde,



14° Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

in einem uneigentlichen und weiteren Sinne zur Bezeichnung der

Tätigkeit, z. B. des Wollens und Denkens : so spreche Augustin und
Plato « omnem operationem nominans motum, secundum quod etiam
ipsum intelligere et velle et amare motus quidam dicuntur » (I q. g

a. i ad i ; cf. I,q. 18 a. i und a. 3 ; ad i etc.) ; dann aber im
eigentlichen und genauen Sinne als « actus imperfecta idest existentis
in potentia » (I q. 18 a. 1). In unserer Frage muß motus und moveri
offenbar im eigentlichen Sinne genommen werden. In diesem Sinne

ist aber die Definition St.s unrichtig.
« Moveri » heißt vorerst nicht « in Bewegung übergehen » sondern

bewegt werden. Moveri besagt den unter dem Einfluß einer Ursache

erfolgenden Übergang von einem Zustand in einen andern, genauer
den Übergang von Potenz in Akt. Darum sagt Thomas : « Sive acci-

piatur motus proprie, sicut motus dicitur actus imperfecti, idest
existentis in potentia » (I q. 18 a. 1), und definiert das movere :

« Movere nihil aliud est quam educere aliquid de potentia in actum »

(I q. 2 a. 3). Moveri heißt also von Potenz in Akt überführt werden,
nicht aber in Bewegung übergehen. Femer besagt das moveri offenbar
das Gegenteil von « aus sich » in Bewegung übergehen ; denn es besagt
eine Veränderung unter dem Einfluß eines movens, das notwendig
vom Bewegten verschieden ist : omne quod movetur, ab alio movetur.
Darum muß die Bewegung auch nicht aus einem « inneren Prinzip »

erfolgen, sondern kann von außen, bewirkt werden. Weiters fordert
das moveri keineswegs ein « dauerndes Prinzip », sondern wird vielmehr
in der Regel eine vorübergehende Beeinflussung sein. Endlich wird
niemand verlangen, daß die Bewegung aus einem der Natur
«eingeprägten Prinzip » hervorgehe, sie kann vielmehr auch von außen

eintreten, ein Impuls von außen sein. Infolgedessen kann auch das

moveri secundum propriam inclinationem nicht den von St. angegebenen
Sinn haben.

Was heißt denn das : secundum propriam inclinationem Die
inclinatio besagt eine Tendenz, ein Streben. Deswegen wird der
Ausdruck inclinatio vom hl. Thomas zur Erklärung des Wollens
herangezogen : « velle enim nihil aliud est quam inclinatio quaedam in
obiectum voluntatis» (I q. 105 a. 4). Propria inclinatio heißt ein
aus einem inneren Prinzip hervorgehendes Streben. Bei den bloßen
Naturkräften ist dieses Streben durch die Naturgesetze bestimmt,
ist ein naturhaftes Streben ; beim Willen besteht die propria inclinatio
in dem nach eigener Erkenntnis und Entscheidung erfolgenden



über die praemotio physica .141

Wollen. Die propria inclinatio besagt daher das eigene Streben, das

eigene Wollen. Daraus ergibt sich auch, was « moveri secundum

propriam inclinationem » heißt.
Moveri secundum propriam inclinationem heißt (negativ) nicht

gegen das eigene Streben bewegt werden, (positiv) in der Richtung
des eigenen Strebens und entsprechend den Bedingungen desselben

bewegt werden. Das besagen auch die von Joh. angeführten Beispiele.
Weil nach der Anschauung der alten Physik der Stein naturgemäß
abwärts strebt, wie analog das Feuer aufwärts, so findet eine motio
secundum propriam inclinationem statt, wenn der Stein von jemand
abwärts, das Feuer aufwärts bewegt wird. Der Wille wird secundum

suam inclinationem bewegt, wenn er, obwohl die Bewegung von außen,
d. h. von Gott kommt, doch als Wille, in der Art des Willens bewegt
wird. Da der Wille immanentes Prinzip des Wollens ist, und auf Grund
eigener Einsicht und Entscheidung, wird der Wille dann secundum

suam inclinationem von Gott bewegt, wenn er unter dem Einflüsse
Gottes selbst will, selbst vom Nichtwollen zum Wollen übergeht,
selbst sein Wollen ändert, d. h. etwas anderes will als früher. Darum
sagt auch Joh. ganz richtig : « Cum voluntas sit inclinatio quaedam
in appetibile, moveri secundum voluntatem est moveri secundum

propriam inclinationem », d. h. : der Wille ist ein Streben, ein Begehren ;

wenn also sein Streben geändert wird, wird er nach seiner eigenen Art
bewegt.

Die Interpretation St.s ist also unrichtig ; sie verkennt sowohl
den Sinn des moveri als des moveri secundum propriam inclinationem.
« Erschossen werden » würde nach St. heißen : « sich selbst erschießen,

aus sich heraus, aus einem inneren Prinzip, das zur Natur gehörte »,

wenigstens wenn die Erschießung mit freier Zustimmung geschähe.

Dazu ist noch zu bemerken, daß es sich uns um das moveri a Deo

handelt. Wieder nach der Definition St.s würde das a Deo moveri

besagen : aus sich, aus einem inneren Prinzip bewegt werden.

St. sagt auch ausdrücklich, daß der Wille nur so von Gott bewegt
werde und werden könne. Was davon zu halten ist, ergibt sich aus

dem Begriff der applicatio und des moveri.
Ebenso ist der zweite Teil der Definition St.s unrichtig : « Moveri

violenter heißt in Bewegung übergehen durch einen von außen

gegebenen vorübergehenden Impuls. » Nicht jedes moveri ab extrinseco
ist ein moveri violenter, sondern nur jenes, bei dem das Subjekt, in
unserem Falle also der Wille, den Akt, zu dem er bewegt wird, nicht



142. Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

selbst setzt. Die Definition St.s ist auch ganz gegen Joh. und Thomas.

Joh. bringt als Beispiel eines motus secundum propriam inclinationem
den Fall, daß ein Stein abwärts bewegt wird. Wenn ich also einen

Stein den Berg hinabstoße, ist der motus secundum propriam
inclinationem des Steines, aber doch von mir ab extrinseco. Auch definiert
Joh. das cogi anders als St., nämlich : « Cogi proprie est respectu eius

quod est contra voluntatem ». Noch deutlicher liegt die Sache bei
Thomas. Dieser macht sich nämlich die Definition St.s zur Objektion (1) :

« Omne quod movetur ab extrinseco, cogitur. » Darauf anwortet er

I q. 105 a. 4 ad 1 : « Illud quod movetur ab alio, dicitur cogi, si

movetur contra inclinationem propriam : sed si moveatur ab alio,

quod sibi dat propriam inclinationem, non dicitur cogi Sic igitur
Deus movendo voluntatem, non cogit ipsam : quia dat ei eius propriam
inclinationem. » Ein Zwang läge also vor, wenn der Wille derart von
Gott bewegt würde, daß er nicht selbst wollte ; wenn aber der Wille
unter dem Einflüsse Gottes selbst will, dann liegt keine Nötigung
vor — wie es sich auch von selbst versteht. Die gleiche Antwort
gibt Thomas in I-II q. 6 a. 4 ad 2 : « Hoc non sufficit ad rationem
violenti quod principium sit extra ; sed oportet addere quod nullam
conférât vim patiens (d. h., daß der bewegte Wille nicht selbsttätig
sei) : quod non contingit, dum voluntas ab exteriori movetur ; nam
ipsa est quae vult, ab alio tarnen mota : esset autem motus iste violentus,
si esset contrarius motui voluntatis. » Ferner sagt Thomas ganz
allgemein : Quidquid movetur, ab alio movetur, so daß unter Voraussetzung

der Definition St.s jeder motus ein motus violentus wäre.
Ebenso antwortet Thomas selbst auf den anderen Teil der Definition,
daß nämlich jeder Übergang « durch ein nicht in der Natur liegendes

Prinzip » eine motio violenta besage. Den Einwand : « voluntarie
inoveri est ex se moveri » löst er mit der stereotypen Bemerkung :

« moveri voluntarie est moveri ex se, i. e. a principio intrinseco ; sed

illud principium intrinsecum potest esse ab alio principio extrinseco

(I q. 105 a. 4 ad 2). Der Wille muß selbst wollen, aber daß er will,
kann von Gott sein, nicht bloß durch Schaffung des Willens, sondern
«maxime interius earn inclinando » (1. c. corp. art.).

Auch der Beweis aus dem moveri secundum propriam inclinationem
ist also St. mißlungen : es fehlt ihm der richtige Sinn des moveri, das
Verständnis von propria inclinatio und vom motus violentus —
übrigens alles Begriffe, die er im ersten besten Lehrbuche hätte finden
können. Der tiefere Grund des Mißverständnisses liegt aber in



über die praemotio physica 143

folgenden Voraussetzungen. St. geht vorerst vom suarezisch-moli-
nistischen Begriff des movere aus und kommt damit notwendig
mit dem Begriff des hl. Thomas in Konflikt. Ferner verwechselt er
die von Gott gegebene motio mit dem daraus folgenden Willensakt.
Drittens setzt er ganz einfach voraus, daß auch Gott den Willen nicht
wirksam und unmittelbar zu einem bestimmten Akte bewegen könne.
Daraus resultiert die angeführte falsche Definition St.s.

Schlußbemerkungen.

Tatsächlich stehen wir hier auch vor dem Hauptpunkte der
stuflerschen Lehre : es gibt nur zwei motus, eine motio naturalis, die

aus einem inneren Prinzip des Dinges hervorgeht, und eine motio
violenta, « rein von außen durch einen physischen Anstoß verursacht ».

Auf diesem Satz ist auch die ganze Antwort St.s auf meine Rez. in
der Th. Rev. aufgebaut. Gerade darin liegt aber der historische und
thetische Fehler der Konstruktionen St.s, daß er jede motio ab

extrinseco als motio violenta betrachtet. Ich möchte sachlich nur
eines dazu bemerken. Mit der von ihm aufgestellten Behauptung
stellt sich St. außerhalb der ganzen Frage über die motio divina oder

über den Einfluß Gottes auf die geschöpflichen Handlungen. Daß
nämlich Gott die Ursache aller geschöpflichen Tätigkeit sei, insofern
er die Kräfte und speziell den Willen erschaßt und erhält, war bei den

Theologen stets ausgemachte Sache. Daß ferner Gott den Willen
nicht nötige oder auch nicht nötigen könne, war immer ebenso

Gemeinlehre. Ferner war es aber auch gemeinsame Lehre, daß Gott
außerdem aktiv zur Setzung der Willensakte der Menschen mitwirke ;

die Kontroverse betraf nur die Erklärung der Art und Weise dieser

Mitwirkung. Speziell auf dem übernatürlichen Gebiete muß dieses

aktive und unmittelbare Eingreifen Gottes als sichere Lehre, um nicht
mehr zu sagen, bezeichnet werden, wenn auch da die Erklärung des

Modus noch mehr verschieden ist. St. nun schiebt mit einer einzigen
Geste die allgemeine Lehre der scholastischen Philosophie und der
katholischen Theologie bei Seite, mit der Behauptung nämlich, daß

Gott nur insofern Ursache der Willensakte sei, als er den Willen
erschafft und erhält und ihm seine Tendenz gibt. Die dreihundertjährige

Kontroverse über die Erklärung der aktiven und unmittelbaren
Einwirkung Gottes auf die geschöpflichen Handlungen endigt bei



144 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

St. mit einem einfachen : nego suppositum, Gott wirkt nicht aktiv
und unmittelbar auf die Handlungen der Geschöpfe ein.

Diese Lehre St.s ist nach meiner Ansicht das betrübendste und
bedenklichste an den Ausführungen St.s. Der Satz, daß Gott nicht
aktiv und unmittelbar auf den Willen einwirken könne, d. h. den

Willen nicht aktiv und unmittelbar zu einem freien Akte bewegen
könne, ist weder philosophisch noch theologisch haltbar, steht vielmehr
in Widerspruch mit der von der Heiligen Schrift, den alten Konzilien und
der Scholastik deutlich genug ausgesprochenen Tatsache des freien
und unmittelbaren Einwirkens Gottes auf den menschlichen Willen.
Diese Tatsache sucht der Thomismus durch die Praemotionslehre

zu erklären. St. dagegen geht im Kampfe gegen eine allerdings von
ihm fingierte oder nicht verstandene Praemotio soweit, auch die in
der katholischen Lehre feststehende Tatsache zu bestreiten. Johannes

von Neapel aber ist ein treuer Schüler des Aquinaten und eben

deswegen vertritt er auch ein freies und unmittelbares Einwirken
Gottes auf den menschlichen Willen, bei vollkommen unbeschädigter
Freiheit desselben.

Nun treten auch die Einzelbehauptungen St.s in's richtige Licht.
Thomas und Johannes von Neapel fragen, utrum Deus operetur in omni

opérante, offenbar aktiv und unmittelbar, denn das ist der Sinn der

Frage. Sie beantworten die Frage mit ja : St. findet, daß sie nein

sagen. Thomas besonders untersucht zu wiederholten Malen die Frage,
utrum Deus moveat voluntatem, und antwortet immer affirmativ :

St. findet, daß Thomas keine eigentliche göttliche motio lehre, denn
der Wille könne nur aus einem inneren Prinzip heraus, also nur aus
sich bewegt werden. Thomas und Johannes lehren, daß Gott die

geschaffenen Kräfte bewege, insofern und weil jede Wirkung auch eine

Wirkung Gottes sei und die Geschöpfe darum nur mittels einer von
Gott ihnen durch eine motio mitgeteilten Bewegung ihre Wirkungen
hervorbringen können : St. sagt, Gott ist nur das oberste Glied in der

Kausalreihe. Thomas und Joh. lehren, daß Gott auch derart in den

Geschöpfen wirke, daß er ihre Kräfte zur Tätigkeit appliziere : St.

findet, daß diese applicatio keine motio per se, keine unmittelbare
Einwirkung Gottes sei. Thomas lehrt, daß Gottes aktive Einwirkung
auf den Willen dessen Freiheit nicht antaste, sondern bewirke,
St. aber definiert, jeder « physische Anstoß von außen » ist eine motio
violenta.

Zum Schlüsse noch einige persönliche Bemerkungen. Ich habe



über die praemotio physica 145

viel an den Ausführungen St.s auszusetzen gefunden. Ich habe es

ungern getan, aber die Angriffe St.s zwangen zu einer Kritik. Übrigens
hat mich St. selbst dazu eingeladen, als er bemerkte, daß meine

Besprechung in der Th. Rev. als Grundlage zu einer Diskussion dienen

könnte. Ich muß nun allerdings erklären, dieser Einladung keine

Folge leisten zu wollen. Ich sehe nämlich voraus, daß eine Diskussion

mit St. doch resultatlos verlaufen würde. Dafür sprechen die

Erfahrungen von Jahrhunderten. Speziell bezüglich St. gebe ich zu
bedenken, daß eine Auseinandersetzung nur dann Aussicht auf Erfolg
hat, wenn auf beiden Seiten die gleichen Prinzipien gelten. Das ist
aber hier nicht der Fall. Wie wir gesehen haben, versteht St. kaum
einen der in Frage kommenden Ausdrücke und Grundsätze im gleichen
Sinne wie Thomas Außerdem halte ich die Zeitverhältnisse nicht
für einladend zur Besprechung der praemotio physica. Das soll mich
aber nicht abhalten, zur Abwehr der ärgsten Angriffe St.s kurz
Stellung zu nehmen — wie ich es mit obigen Bemerkungen getan habe.

Ich stehe auch nicht an, St.s Untersuchungen als einen geistreichen
Versuch anzuerkennen, an der praemotio physica vorbeizukommen.
Es war für mich interessant zu verfolgen, wie St. aus seiner molinistisch-
suarezisch metaphysischen Denkweise heraus die Lehre des Aquinaten
zu deuten versucht. Die Schuld des Irrtums der Folgerungen liegt
daher weniger an ihm als an den Voraussetzungen. Die
Untersuchungen waren notwendig magni passus extra viam.

Rom, Januar 1923.

s>o

Dwus Thomas. 10


	Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler über die praemotio physica

