Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler tGiber die
praemotio physica

Autor: Schultes, Reginald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes von Neapel, Thomas von Aquin
und P. Stufler
iiber die praemotio physica.

Von P. Reginald M. SCHULTES O. P., Rom (Collegio Angelico).

P. Stufler S. J., Professor der Theologie an der Universitdt Inns-
bruck, fithrt den von ihm begonnenen Kampf gegen die thomistische
Praemotionslehre unentwegt weiter. In seiner Schrift : « Num S. Thomas
praedeterminationem physicam docuerit » (Innsbruck, Rauch, 1920.
Sonderabdruck aus Zeitschrift fiir k. Theol. 1920) suchte er den Nach-
weis zu fithren, dal Thomas keine praemotio physica lehre. Ich habe
diese Schrift in der « Theologischen Revue» (Minster, 20, 1921, n.
13-14, Sp. 266-272) besprochen. Stufler hat darauf in der Z. f. k.
Th. 1922, pp. 146-159 geantwortet. Ich habe mich nicht veranlaft
gefiithlt, auf diese Antwort zu reagieren, weil sie nichts Neues brachte.
Inzwischen ist ohne mein Wissen und Zutun von anderer Seite in dieser
Zeitschrift eine Antwort erfolgt. (Vgl. Divus Thomas, 1922, pp. 188-206.)

Wiederum in der Z. f. k. Th. 1922, pp. 489-509 veroffentlicht
P. St. eine Abhandlung: «Ist Johannes von Neapel ein Zeuge fiir
die praemotio physica ? », worin er die Frage negativ beantwortet,
um den Thomisten «das Zeugnis der ununterbrochenen Tradition »
(p. 489) zu rauben. Johannes von Neapel ist allerdings ein wichtiger
Zeuge, da er zeitlich Thomas nahe steht — er promovierte 1315 ,in
Paris zum Magister der Theologie. Aber es hitte P. St. nach den
Regeln der Klugheit bedenklich machen sollen, daf} ein so gewiegter
Thomist wie Gravina und mit ihm andere angesehene Thomisten
die Lehre des Johannes als richtigen Ausdruck der thomistischen
Lehre anerkennen. Bei auch nur einiger Achtung vor fremden
Autorititen hitte er sich sagen miissen, daBl Joh. doch nicht gar so
verschieden von den Thomisten denken konne.

Die Lehre des Johannes von Neapel O.P. hat eine vorzigliche
Darstellung gefunden in der Schrift von Dr. Carl Jellouschek O.S. B. :



124 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

« Johannes von Neapel und seine Lehre vom Verhdltnisse zwischen Gott
und der Welt » (Wien, Mayer, 1918). Jellouscheck berichtet iiber des
Joh. Schopfungsbegriff, tiber die Lehre von der Welterhaltung und
die gottliche Mitwirkung. Er konstatiert eine weitgehende Uberein-
stimmung zwischen Thomas und Joh., bei aller Selbstindigkeit der
Denkarbeit des letzteren. Speziell schliet er, dal3 « Joh. ein getreuer
und lichtvoller Interpret der Lehre des hl. Thomas iiber Gotfes inneres
Mitwirken zu den geschopflichen freien und wunfreien Handlungen »
sel (p. 101).

In seinen von Gravina im Druck herausgegebenen (Neapel 1618)
Quaestiones disputatae behandelt Joh. auch die Frage: « Utrum Deus
operetur in omni operante ». Nach der Vorlage von Thomas, De Pot.
q. 7 a. 3, unterscheidet er in der Tatigkeit ein Dreifaches : das Prinzip,
den Terminus oder Effekt und den Modus derselben. In Bezug auf
diese drei Elemente der Aktion wirkt Gott in jedem geschépflichen
Agens : « Actio potest ad tria comparari, sc. ad suum principium, ad
suum terminum seu effectum et ad suum modum ; et secundum haec
tria dicere possumus quod Deus tripliciter agit in omni operante ».
Erstens ndmlich gibt und erhdlt Gott alle geschopfliche Kraft,
zweitens ist er die universelle Ursache jeder Wirkung geschopilicher
Krifte, drittens. appliziert oder bewegt er alle Ursachen zu ihrer
Leistung ; und insofern ist Gott Ursache jeder Tatigkeit der Geschopfe :
« Patet ergo quod Deus est causa omnis actionis creatae seu agit in
omni agente creato quantum ad actionis principium, sc. sicut dans
el conservans virtutes omnium rerum quae sunt eis principium actionis ;
et quantum ad actionis terminum seu effectum, quia sc. ommnis
effectus creatus in valione qua ens, est Dei effectus ; et quantum ad
actionis modum seu medium, quia sc. applicat sew movet causas omnes
ad suos effectus.» St. behauptet nun, dal” Joh. «nicht, wie bisher
ofters behauptet wurde, ein Verteidiger, sondern cher ein Gegner der
Praemotionslehre sei» (p. 490). Er sucht dies damit zu begriinden,
daB die zweite und dritte.Art der Mitwirkung Gottes keine eigentliche
(per se) und unmittelbare motio Gottes besagen.

Gott als die causa universalis alles Seins.

Zum Beweise der zweiten Art der Mitwirkung Gottes fiihrt Joh.
aus : « Causae universali correspondet effectus universalis et (causae)
particulari particularis », «idcirco causae universalissimae in causando,



tiber die praemotio physica. 125

id est Deo, respondet effectus universalissimus in praedicando, id est
esse seu ens, » Daraus schliet er : « Idem ergo effectus numero, puta
hic homo, in ratione qua ens, est effectus Dei ...., in ratione qua
hic homo, est effectus hominis generantis». Gott ist also die Ursache
jeder geschopflichen Wirksamkeit, insofern er den Terminus derselben
oder die Wirkung hervorbringt : « Deus est causa actionis cuiuscunque
entis creati quantum ad actionis terminum seu effectum» Diese
allen Thomisten wohlbekannte Lehre beniitzt nun St. zum Beweise,
dal3 Gott nicht der « unmittelbare Beweger aller zweiten Ursachen » sei.

Der Beweis ist folgender : « Wiirde Gott die geschépflichen Krifte
durch eine praemotio physica bewegen », « dann wire Gott nicht bloB
die causa universalis dessen, was die Geschopfe vollbringen, noch
wiirde er deren” Wirkungen nur sub ratione entis qua ens hervor-
bringen, sondern er wire partikulire Ursache und die Wirkung mii3te
ihm auch nach ihrem spezifischen Sein und individuellen Sein zu-
geschrieben werden.» (Gott wire Ursache) «nicht blof unter einem
allgemeinen Gesichtspunkte, sondern bis in die geringsten Einzelheiten
hinein ». St. bringt dafiir einen Vergleich vom Maler und Bild. Also
keine praemotio.

Zu diesem Beweise ist vorerst formell zu bemerken, dal3 er offenbar
keine historische Interpretation der Lehre des Joh. bietet, sondern
eine von St. selbstgezogene SchluBfolgerung. Sodann fullt der
Beweis sachlich auf einem dreifachen Irrtum : erstens auf einer falschen
Deutung der causa universalis und particularis, zweitens auf einem
falschen Verstindnis des esse universale und infolgedessen auf einer
falschen Deutung der universellen Wirksamkeit Gottes, drittens auf
einer falschen Deutung der praemotio physica, in dem Sinne namlich,
als ob diese jede eigene Titigkeit der Geschopfe ausschlésse.

Joh. stellt die Unterscheidung von causa universalis und parti-
cularis, bzw. von effectus universalis und particularis zu dem Zwecke
auf, um zu zeigen, daB ein und derselbe Effekt sowohl von Gott als
von den Geschépfen gewirkt werde, Gott also Ursache der geschopf-
lichen Téatigkeit quantum ad actionis terminum seu effectum sei.
Die Tatsache erklirt er damit, daB Gott und das Geschopf zwar die
ganze Wirkung hervorbringen, aber unter verschiedenem Gesichts-
punkte : Gott sub ratione entis universalis, das Geschopf sub ratione
particulari. Darum sagt er: «Idem ergo effectus numero, puta hic
homo, in ratione qua ens, est effectus Dei, et non hominis; .... in
ratione qua hic homo, est effectus hominis generantis; et sic intelli-



126 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

gendum est quod dicitur, quod sol et homo generant hominem, non
quod aliud re sit in homine genito a sole, aliud ab homine generante,
sed totus homo genitus est a sole secundum rationem magis communem,
et idem totus est ab homine generante secundum rationem minus
communem. » So ist also auch jede geschopfliche Wirkung ihrer ganzen
Wirklichkeit nach, nach allem was sich in ihr an Sein findet, eine
Wirkung Gottes und zugleich der Kreatur, nicht aber ein Teil der
Wirkung von Gott, ein anderer vom Geschépfe : nur wirken beide
Ursachen die gleiche Wirkung unter verschiedenen Gesichtspunkten :
das ist die Unterscheidung von causa universalis und particularis.

St. dagegen faBt die Unterscheidung rein materiell auf. Wenn
Gott die unmittelbare Ursache aller Einzelheiten wire, wire er nicht
mehr causa universalis, sondern particularis. Aber causa particularis
ist nicht jene, die eine bestimmte Wirkung «bis in ihre Einzelheiten »
setzt, sondern jene Ursache, welche die Wirkung unter einem deter-
minierten — oder, wie Joh. sagt, unter einem weniger allgemeinen —
Gesichtspunkte setzt. Causa universalis ist nicht jene, die «ein Kunst-
werk im allgemeinen » schafft, sondern jene Ursache, die eine Wirkung,
auch eine ganz bestimmte Wirkung, mit all ihren Einzelheiten, unter
einem verschiedenen Wirkungen gemeinsamen Gesichtspunkte hervor-
bringt. Gott ist causa universalissima, weil und insofern er alle
Wirkungen hervorbringt, mit all dem, was sich in ihnen an Sein vor-
findet, aber unter dem Gesichtspunkte des Seins, das allen Wirkungen
gemeinsam ist und darum auch von allen ausgesagt wird. Darum sagt
auch Joh.: cuniversalitas causae est universalitas-causalitatis, univer-
salitas autem effectus est universalitas praedicationis.» Gott ist
also nicht causa particularis, wenn er auch alle Einzelheiten hervor-
bringt, weil er sie unter dem Gesichtspunkte des Seins hervorbringt.
So hat Gott in der Schopfung die Engel und die Erde mit allen
Einzelheiten geschaffen und doch als causa wuniversalis. St. aber
schlieBt : wenn Gott alle Einzelheiten wirkt, dann ist er causa parti-
cularis. Er unterscheidet eben nicht zwischen der materiellen Einzel-
wirkung und dem formellen determinierten Gesichtspunkte.

Jedenfalls muf3 unbedingt als feststehend gelten, daB3 Gott, d. h.
Gott selbst und unmittelbar, alles neu entstehende Sein wirkt, die
Ursache alles Werdens in der Welt «bis in dessen geringste Einzel-
heiten hinein » ist. Dieser Satz steht auBer Kontroverse ; er ist auch
der Sinn des Prinzipes, daB3 Gott causa universalissima sei. Oder
welche kleine Einzelheit soll denn nicht unmittelbare Wirkung Gottes



itber die praemotio physica 127

sein ? Soll etwa das Kunstwerk des Weltgeschehens Gott «nur im
allgemeinen » zum Urheber haben, nicht aber auch dessen « Linien-
fithrung » ? Ubrigens gibt auch St. a. a. O. zu, daB Gott und die
Geschopfe «die ganze Wirkung » setzen. Aber eben darin besteht
der Widerspruch, dal Gott die «ganze Wirkung» setzt, und doch
wieder nicht alle « Einzelheiten ». In diesen Widerspruch ist St. geraten
durch seine irrtiimliche Auffassung der causa universalis und parti-
cularis, aber ebenso durch das Milverstindnis des esse universale,
der eigéntlichen Wirkung der causa universalissima, d. h. Gottes.

Was ist denn unter dem esse zu verstehen, das nach Thomas
und Joh. die formelle Wirkung Gottes ist. Thomas und Joh. verstehen
darunter das aktuelle, konkrete, in der Wirklichkeit gegebene Sein der
Dinge ; St. versteht darunter das allgemein logische, abstrakte Sein. So
ist ein verschiedener Seinsbegriff die Grundlage der Argumentation.

Der Ausdruck «Ens» besagt beim hl. Thomas und den andern
alten Scholastikern nicht das abstrakte Sein, sondern das aktuelle
Wesen, das wirkliche Sein, das einem Dinge zukommt. Ein ens
simpliciter ist die Substanz, d. h. ein existierendes Wesen, per accidens
ist auch ein Akzidens ein ens, weil es namlich nur in der Substanz
ein Sein hat. Darum wird das ens auch definiert als : res subsistens,
insofern man namlich in dem Sein des Dinges zwischen dessen Wesen
(res) und Existenz oder Subsistenz unterscheidet. Das esse als Verbum
besagt die Aktualitit des Dinges, den Gegensatz zum Nichtsein und
der Potenz.

Dieses esse oder ens, d. h. die ganze Wirklichkeit eines Dinges,
kann betrachtet werden entweder als spezifisch und individuell
bestimmtes Sein oder nur unter dem Gesichtspunkte des Seins, der
Wirklichkeit. Wenn ich sage: Du bist ein Mensch, so betrachte ich
jemand als spezifisch bestimmtes Sein ; wenn ich dagegen sage: Du
bist ein Sein, eine Wirklichkeit, so betrachte ich jemand ausschlieBlich
unter dem Gesichtspunkte des Seins, der Wirklichkeit. In beiden
Fillen habe ich aber das gleiche Sein, die gleiche Wirklichkeit einer
Person vor mir. So sprechen wir dann auch vom ens universale, mit
welchem Ausdruck nach der Redeweise des hl Thomas bezeichnet
wird : entweder Gott als der Inbegriff aller Wirklichkeit und Voll-
kommenheit, oder die gesamte geschaffene Wirklichkeit, alles in der
Wirklichkeit gegebene Sein oder aber formell die Wirklichkeit aller
Dinge. Das esse ist also das wirkliche Sein, aber nur als Sein betrachtet,
nur als Wirklichkeit.



128 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

In diesem Sinne ist nach Thomas Goit der Inbegriff alles
« Seins », ist Gott das esse subsistens (I q. 13 a. I1); in diesem Sinne
ist «omne ens quod quocumque modo est, a Deo» (I q. 44 a. 1), in
diesem Sinne sind alle Dinge, soweit sie ein Sein haben (sei es ein
substantielles oder akzidentelles, ein spezifisches oder individuelles)
von Gott; so ist Gott in der Schopfung die Ursache der « emanatio
totius entis», der Schopfer aller Dinge nach ihrem ganzen Sein
(I q. 45 a. 1); so erhilt Gott alle Dinge «in ihrem Sein », und zwar
unmittelbar (I q. 104 a. 1. 2) ; in diesem Sinne «ipse Deus est proprie
causa ipsius esse universalis in rebus omnibus» (I g. 105 a. 5), d. h.
Gott ist selbst und unmittelbar Ursache alles dessen, was in der Welt
sich findet oder neu entsteht, sofern es Wirklichkeit, ein Sein hat.
So versteht sich auch, wie Thomas sagt, daff die formelle Wirkung
der gottlichen Wirksamkeit das Sein sei: « Cum Deus sit ipsum esse
per suam essentiam, oportet quod esse creatum sit proprius effectus
eius», d. h. dem subsistenten Sein entspricht als formelle Wirkung
das Sein, die Wirklichkeit der Dinge. So kann der Aquinate daraus
auch die Allgegenwart Gottes ableiten : « Quamdiu igitur res habet
esse, tamdiu oportet quod Deus adsit ei secundum modum quo esse
habet. Esse autem est illud quod est magis intimum cuilibet et quod
profundius omnibus inest, cum sit formale respectu omnium quae in
re sunt. Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus et intime »
(I. c.). Alle diese Lehren des Aquinaten, besonders aber der Satz,
daBl Gott die unmittelbare Ursache alles Seins als Sein sei, sind leicht
zu verstehen, wenn der richtige Begriff des Seins als Aktualitit, als
Wirklichkeit vorhanden ist. Dieser Begriff fehlt aber bei St.

St. versteht némlich unter dem allgemeinen Sein das logisch
allgemeine Sein. Er sagt ausdriicklich : « Einer allgemeinen Ursache,
deren Kausalitit auf viele verschiedene Wirkungen ausgedehnt ist,
kann nur etwas logisch Allgemeines entsprechen, da dasjenige, was
in vielen verschiedenen Wirkungen sich findet, nur etwas logisch
Allgemeines sein kann.» In dieser geradezu unglaublich falschen
Lehre haben wir den Schliissel zum Verstindnis der Anschauung St.s
tiber die Wirksamkeit Gottes.

Es ist selbstverstindlich grundfalsch, dall der Kausalitit Gottes
das logisch allgemeine Sein entspreche. Das logisch allgemeine Sein
besitzt kein wirkliches Sein, sondern nur ein gedankliches oder
gedachtes, nur in der abstrahierenden Tiatigkeit des Verstandes.
Danach wiirde also nach St. der Wirksamkeit Gottes nur das gedachte



iiber die praemotio physica 129

Sein der Dinge entsprechen ! St. wird antworten, dall er unter dem
allgemeinen Sein das transzendentale Sein verstehe. Aber auch dieses
ist eben kein logisch allgemeines Sein. Logisch allgemein ist der Begriff
des transzendentalen Seins, nicht aber das transzendentale Sein selbst.

Auch der Beweis St.s ist falsch. Einer Ursache, «deren Kausalitit
auf viele verschiedene Wirkungen ausgedehnt ist», entspricht zwar
eine Wirkung, die von verschiedenen Subjekten ausgesagt wird ; diese
Wirkung braucht aber nicht etwas logisch allgemeines zu sein. Sc
bewirkt Gott in allen Dingen das aktuelle Sein derselben ; dieses ist
aber nicht etwas logisch Allgemeines, wenn es auch von allen Dingen
ausgesagt wird. Logisch allgemein ist nur der Begriff, in dem wir
die Wirklichkeit aller Dinge zusammenfassen. Darum sagt auch Joh. :
« Universalitas causae est universalitas causalitatis», d.h. die allgemeine
Ursache bewirkt in vielen Dingen die gleiche Wirkung, «universalitas
autem effectus est universalitas praedicationis», d. h. eine Wirkung
ist allgemein, insofern sie von vielen ausgesagt wird. Selbstverstiandlich
ist es aber nicht notwendig, daB3 das, was von vielen Dingen ausgesagt
wird, etwas nur logisch allgemeines sei, im Gegenteil wollen wir in der
Aussage fur gewohnlich die gleiche Wirklichkeit von verschiedenen
Subjekten aussagen, wie wenn wir sagen : alle Menschen haben einen

Korper.
Der Irrtum St.s zeigt sich besonders in den Folgerungen, die er
selbst zieht. Er schreibt: « Die endlichen Ursachen kénnen .... dem

effectus causae universalis neue Vollkommenheiten hinzufiigen, die
sich zu 1thm verhalten wie der Akt zur Potenz.» Da haben wir es!
Also die Geschopfe konnen (allerdings unter Voraussetzung der
Erschaffung und Erhaltung ihrer Krifte durch Gott) der eigenen
Wirkung Gottes Wirklichkeiten, Vollkommenheiten, Sein hinzufiigen !
Nicht alles Sein, nicht alle Aktualitit ist also ein unmittelbares Werk
der Hinde Gottes! Wie denkt sich {ibrigens St. die Hinzufiigung
«substanzieller und akzidenteller Formen » zum « Substrat» des rein
logisch allgemeinen Seins ? Dann ist eben Gott nicht mehr causa uni-
versalis, weil nicht mehr alles Sein proprius effectus Dei wire.

Doch St. wird noch deutlicher. Er behauptet : die geschépflichen
Dinge «geben ihren Wirkungen das spezifische und individuelle Sein,
die ratio entis qua ens haben die Wirkungen von Gott» Wie kann
auch ein Theologe so etwas behaupten ? Ist es moglich, ein scholastisches
Axiom #rger zu verdrehen ? Joh. schreibt : « Idem ergo effectus numero,
puta hic homo, in ratione qua ens, est effectus Dei et non hominis ... .,

Divus Thomas 9



130 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

in ratione qua hic homo, est effectus hominis generantis» und er
betont noch ausdriicklich, daB ein und dieselbe Wirklichkeit sowohl
Wirkung Gottes als des Menschen sei. St. aber schreibt: Gott gibt
das allgemeine Sein, der Mensch das spezifische und individuelle Sein.
Joh. schreibt : Gott wirkt das Sein des Menschen sub ratione entis ;
St. lehrt, Gott gibt dem Menschen nur die ratio entis | Thomas lehrt,
dal Gott das ganze Sein wirke, aber «absolute» als Sein, nicht
«inquantum est hoc vel tale ens » ; St. aber interpretiert, Gott bewirke
nur das allgemeine Sein, nicht aber das spezifische und individuelle
Sein !

Wabhrlich, Pius X. hat mit Recht bemerkt, daB3 jede Abweichung
von der Metaphysik des hl. Thomas notwendig zu Irrtiimern fiihre ;
St. ist ein Beweis dafiir, indem er vom Seinsbegriff des hl. Thomas
abweicht. Das Sein als Wirklichkeit, das nach Thomas proprius effectus
Dei ist, schliet eben das spezifische und individuelle Sein der Dinge
ein : jedes wirkliche spezifische und individuelle Sein ist eben ein Sein,
eine Wirklichkeit. Indem also Gott die ganze Wirklichkeit der Dinge
bewirkt und als Wirklichkeit, bewirkt er auch das spezifische und
individuelle Sein der Dinge. Das logisch allgemeine Sein, das nach
St. die eigentliche Wirkung Gottes sein soll, schlieft aber natiirlich
das spezifische und individuelle Sein nicht ein — und so muB es
St. den Geschopfen als effectus proprius zuweisen — auf Kosten
Gottes. Bei anderer Gelegenheit identifiziert St. das « Sein » mit der
Existenz. Als ob die Existenz der Dinge etwas logisch Allgemeines
wire | Und bewirkt denn Gott nur die Existenz der Dinge, nicht auch
ihr spezifisches und individuelles Sein ? Auch wenn Existenz und
Essenz identisch wiren ? ‘

Daoch St. wird selbst den Geschdopfen gegeniiber ungerecht. Er
weist ihnen als eigentliche Wirkung das spezifische und individuelle
Sein zu. Die Geschiépfe waren also nicht Ursache des Seins der Dinge
selbst. Sie wiirden nur das von Gott gegebene allgemeine Sein deter-
minieren oder spezifizieren. Demgegeniiber halten wir denn doch
mit Joh. fest, daB auch die geschopflichen Ursachen wirkliche causae
efficientes seien, daB3 der homo generans Ursache auch des Seins des
filius sei, allerdings des menschlichen Seins. Aber ich meine, daB der
hic homo qua hic homo doch ein wirkliches Sein sei und habe, daB
einem Menschen das Leben geben, auch ihm das Sein geben heife !
Ebenso halten wir dann allerdings auch dafiir, daBl die freie Willens-
entscheidung eine Wirklichkeit, eine Vollkommenheit sei, 'die zwar



Uber die praemotio physica I3X

vom Menschen gesetzt wird als freie Entscheidung, aber auch von Gott
bewirkt wird, sub ratione entis. Die ganze gegenteilige Beweis-
fithrung St.s fufit ausschlieBlich auf einer Verkennung der Begriffe
der causa universalis und particularis, des esse und des esse universale,
zudem aber auf durchaus unannehmbaren IFolgerungen.

Die ganze bisherige Beweisfithrung  St.s hat eigentlich keinen
Zusammenhang mit der Praemotionslehre. Diese wird von St. erst
kinstlich dadurch hergestellt, daB3 er sagt, nach der Praemotionslehre
hitten die geschopflichen Krifte «keine eigene Tatigkeit». Das ist
einfach eine falsche Zumutung. Die Praemotionslehre setzt die eigene
Tatigkeit der Geschopfe voraus. Die Zumutung St.s beweist nur
neuerdings, dal3 St. eine fingierte, dem Geiste des Thomismus direkt
entgegengesetzte Lehre bekampft, dafl er die Praemotionslehre der
Thomisten nicht kennt. Darum hat er auch Joh. nicht verstanden.

Joh. sagt: die causae secundae verursachen eine Wirkung unter
einem bestimmten Gesichtspunkte — hominem qua hominem. Die
Wirkung ihrer Tétigkeit ist also ein Sein, ein Ding : homo generatus.
Da aber das Sein die eigene Wirkung Gottes ist, muf3 die Wirkung der
Geschopfe auch Wirkung Gottes sein, unter dem Gesichtspunkte des
Seins. Darum schlieBt er: « Cum ergo effectus actionis cuinscumque
sit ens seu esse, patet quod Deus est causa actionis cuiuscumque entis
creati quantum ad actionis terminum. »

Thomas begriindet die These aber tiefer. Da das Sein, absolut
als solches, der effectus proprius Dei ist, kann die geschépfliche Kraft
ein Sein, ein ens, nur unter der Voraussetzung hervorbringen, daf3
Gott ihm die Kraft dazu gibt, also als Instrument Gottes. Darum
sagt er in der Summa I q. 105 a. 5: « Secundo considerandum est,
quod si sunt multa agentia ordinata (d. h. subordiniert), semper
secundum agens agit in virtute primi agentis: nam primum agens
movet secundum ad agendum. Et secundum hoc omnia agunt in virtute
ipsius Dei; et ita ipse est causa omnium actionum agentium. »
St. deutet diese Lehre wieder dahin, daB die geschopflichen Krifte
nur insofern in virtute Dei wirken, als ihre Kraft von Gott gegeben
und erhalten wird. Thomas dagegen sagt ausdriicklich, daf} die
Geschopfe auch auferdem als der Wirksamkeit Gottes uniergeordnete
Ursachen nur wirken koénnen, indem sie von ihm bewegt werden und
so in virtute Dei wirken. Das Gleiche lehrt Thomas in De Pot. q. 3
a. 7. «Quarto modo unum est causa actionis alterius sicut principale
agens est causa actionis instrumenti ; et hoc modo etiam oportet dicere



132 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

quod Deus est causa omnis actionis rei creatae .... Ipsum enim esse
est communissimus effectus, primus et intimior omnibus aliis effec-
tibus ; et ideo soli Deo competit secundum virtutem propriam talis
effectus : unde etiam, ut dicitur in Libro de Causis, intelligentia
(d. h. der reine Geist) non dat esse, nisi prout est in ea virtus divina.
Sic ergo Deus est causa omnis actionis prout quodlibet agens est instri-
mentum divinae virtuiis operantis. »

In C. G. III c., 70 driickt sich Thomas wo mdglich noch deutlicher
aus. Er antwortet dort auf die Schwierigkeit einiger, wie denn die Wir-
kungen der Naturkrifte Gott und den Naturkriften koénnten zuge-
schrieben werden. Die Losung lautet : « In quolibet agente (= wirkende
Ursache) est duo considerare, sc. rem ipsam quae agit, et virtutem in
qua agit, sicut ignis calefacit per calorem. Virtus autem inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius agens
dat virtutem ipsam inferiori agenti per quam agit vel conservat eam
aul etiam applicat eam ad agendum.» Thomas unterscheidet also auch
hier die applicatio von der Verleihung der Kraft. Er erklirt es tiber-
dies durch ein Beispiel. «Sicut artifex applicat instrumentum ad
effectum proprium cui tamen interdum non dat formam per quam
agit instrumentum, nec conservat, sed dat ei solum motum.» Daraus
schlieBt Thomas: « Opertet ergo quod actio inferioris agentis non
solum sit ab eo per virtutem propriam, sed per virtutem omnium
superiorum agentium. Agit enim in virtute omnium, et sicut agens
infimum invenitur immediatum activum (= unmittelbar bewirkende
Ursache), ita virtus prime agentis invenitur tmmediata ad producendum
effectum . ... Ita non est inconveniens quod producatur idem effectus
ab inferiori agentv et a Deo, ab wutroque tmmediate, licet alio et alio
modo. » Dieses letztere wird am Schlusse nochmal erklirt : « Non sic
idem effectus causae naturali et divinae virtuti attribuitur, quasi
partim a Deo, partim a naturali agente fiat, sed fofus ab utrogue
secundum alium modum, sicut idem effectus totus attribuitur instru-
mento et principali agenti etiam totus. »

Thomas lehrt also, dal Gott die unmittelbare Ursache der ganzen
Wirkung der geschopflichen Krifte sei, ohne deswegen, wie St. meint,
causa particularis zu werden ; Thomas lehrt, dafl Gott auch das spezi-
fische Sein gebe, Ursache der ganzen Wirkung bis in die Einzelheiten
sei, nicht aber daf3 nur ein Teil der Wirkung von Gott sei, der andere
von den Geschépfen aber deswegen hért nach ihm Gott nicht auf,
seine Wirkungen sub ratione entis zu setzen, wie St. wieder befiirchtet ;




iber die praemotio physica I33

Thomas lehrt, dal die Geschopfe nur unter der Voraussetzung einer
motio oder applicatio von seiten Gottes, ein ens hervorbringen kénnen
— aber deswegen bleiben die geschopflichen Krifte doch selbst-
tatige Ursachen, setzen selbst und unmittelbar ihre Wirkungen ;
endlich lehrt Thomas, daB die geschaffenen Krafte gerade deswegen,
weil sie selbst ein ens hervorbringen, von Gott bewegt werden und
von Gott die Kraft dazu erhalten miissen, damit sie als Instrumente
Gottes ein Sein bewirken kénnen. Thomas lehrt also gerade das
Gegenteil der Deduktionen St.s.

Die Applikation der geschaffenen Krifte.

Als dritten Modus der Wirksamkeit Gottes in den geschaffenen
Kriften fithrt Johannes die « Applikation » an. Er schreibt : « Tertio
modo (Deus) potest dici causa actionis quantum ad actionis modum ;
dicimus enim in rebus creatis unum esse causam actionis alterius, si
sit applicans seu movens agens ad passum, sicut ille qui applicat ignem
aquae, dicitur aquam calefacere, et applicans acumen cultelli ad inci-
dendum, videtur incidere seu esse causa incisionis. Videmus autem
omnia corpora, imo omnes res naturales non agere nisi motas, excepto
primo movente, quod est totaliter immobile, a quo sicut a causa
dependet motus omnis cuiuscumque rei creatae, ut probat Philosophus
7. et 8. Phys. Deus ergo est causa actionis omnis agentis sicut
applicans seu movens omne agens ad effectum suum. »

St. sucht nun zu beweisen, dal} diese applicatio keine motio per
se sei, sowle daf3 diese applicatio nicht unmittelbar von Gott sei, um
zu schlielen, daf3 Johannes keine praemotio lehre. Auch dies gelingt
ihm wieder nur um den Preis einer vollstindigen Mideutung des
Terminus applicatio. Gegen den natiirlichen Sinn des Ausdruckes und
gegen den ganzen Zusammenhang behauptet St. ndmlich, daB die
applicatio keine «unmittelbare Einwirkung Gottes auf die Kraft
besage » (S. 496). St. sucht dies folgendermaBen zu beweisen. Erstens
fithrt er an, daB Joh. ein Beispiel bringe, nach dem es zum Begriff der
Applikation geniige, daBl die applizierte Kraft dem leidenden Subjekte
« ortlich nahe gebracht werde », weil Joh. sagt : «sicut ille qui applicat
ignem aquae, dicitur aquam calefacere» Allein, wenn Joh. und
Thomas (C. G. III c. 67) das Beispiel vom Koche bringen, verstehen
sie die Applikation des Feuers doch gewil} nicht im Sinne einer bloBen
ortlichen Naheriickung des Feuers zum Wasser, sondern im Sinne



I34 Johannes von Neapel, Thomas von Agquin und P. Stufler

einer Verwendung der Kraft des Feuers zum Erwdrmen des Wassers.
Joh. erginzt zudem den ersten Vergleich durch den zweiten : «sicut
applicans cacumen cultelli ad incidendum videtur incidere seu esse
causa incisionis. » Heift das etwa, das Messer nur dem Holze értlich
nahe bringen ? Wenn es von Gott heilt, daBl er die geschopfliche
Kraft zur Handlung appliziere, bringt da auch Gott die Kraft dem
Objekt nur «értlich nahe » ? Wir haben hier ein Beispiel, zu welchen
Interpretationskiinsten man greifen muf3, um an der richtigen Erklarung
vorbeizukommen. Die Applikation besagt eben zu deutlich eine Ver-
wendung der betreffenden Kraft, folglich eine wirkliche motio per se.
Ubrigens identifiziert Johannes wie auch Thomas «applicare» und
«movere » : darum sagen sie «applicans sex movens »,

Zweitens beruft sich St. darauf, da Joh. nur von einer applicatio
ad passum, nicht aber ad agendum spreche. St. hat hier wieder den
Ausdruck « passum » falsch verstanden. Das « passum » ist nicht «das
leidende Subjekt», sondern die aus der Tatigkeit folgende Wirkung,
weshalb auch Joh. schliet : Deus ergo est causa actionis .... sicut
applicans seu movens agens ad effectum. Der actio transiens , die
Joh. in den Beispielen anfiihrt, entspricht eben als Korrelat, die passio,
wie dem Schreiben die Schrift. Ubrigens: Joh. fithrt als Beispiele
die Verwendung des Feuers zum Kochen und die Verwendung eines
Messers zum Schneiden an ; wie kann da St. behaupten, die applicatio
sei keine Verwendung ad agendum ?

Drittens argumentiert St. damit, dafl die applicatio keine «inner-
liche Erfassung » der Kraft, keine « Mitteilung eines physischen Kraft-
prinzips » besage, also weder eine praemotio physica noch eine motio
per se besage. Hiezu ist im allgemeinen zu bemerken, daBl Gott
offenbar in viel innerlicherer Weise die geschépfliche Kraft bewegt
als der Mensch das Feuer oder ein Messer. Deswegen sagt auch Thomas,
daB Gott, und er allein, «in omnibus intime operatur» (I q. 05 a. 35).
Indessen besagt doch jede Verwendung einer andern Kraft oder
Tatigkeit eine Erfassung derselben, wie auch jede motio dem bewegten
Dinge etwas mitteilt. Je nach der spezifischen Art der motio wird
die Wirkung der motio auch eine spezifisch verschiedene sein : anders
wirkt der Koch auf das Feuer ein, das er zum Kochen beniitzt, anders
der Schreiber auf die Feder, die er beniitzt, anders Gott auf den
Willen, den er bewegt.

St. urgiert : « Durch die praemotio physica wird der geschépflichen
Ursache eine voriibergehende, ihrem Sein nach flieBende instrumentale



iber die praemotio physica 135

Kraft eingepragt, bei der applicatio agentis ad passum findet keine
Mitteilung physischer Kraft statt. » Thomas aber lehrt das Gegenteil.
In De Pot. q. 3 a. %, c. a., fithrt er den vierten Modus der Wirksamkeit
Gottes an, ndmlich durch Bewegung der geschaffenen Krifte ad agen-
dum. Dazu bemerkt er: «in quo non intelligitur collatio aut conser-
vatio virtutis activae, sed applicatio virtutis ad actionem », d. h. neben
oder auller der (vorher besprochenen) Einwirkung Gottes durch Ver-
lethung und Erhaltung der Krifte der Geschopfe wirkt Gott auch
noch durch Applikation der Krafte zur Tatigkeit. Was diese
applicatio dem Geschopfe zufiige, erklart er in der resp. ad 7. Die
Obj. lautet: «Si Dewus in natura operante operatur, oportet quod
operando aliquid vei naturali tribual : nam agens, agendo, aliquid actu
facit. » Darauf antwortet Thomas mit der Unterscheidung einer den
Geschopfen kraft ihrer Natur innewohnenden Form oder Kraft und
einer voriibergehenden, dem Sein nach unvollkommenen oder flieBenden
Bewegung. Die applicatio von seiten Gottes gibt den Naturkriften
keine neue Form oder Kraft, aber sie gibt den Naturkriften eine
Bewegung, die zwar etwas Physisches ist, aber keine neue Form gibt,
die nur ein voriibergehendes, unvollstindiges Sein hat: «id quod
a Deo fit in re naturali quo actualiter agat, est ut intentio sola,
habens esse quoddam incompletum, per modum quo colores sunt
in aere, et virtus artis in instrumento artificis. » Das ist auch die Lehre
der Thomisten iiber die praemotio physica. St. aber negiert rundweg
die Antwort des hl. Thomas.

Die Sache ist im Grunde genommen auch selbstverstandlich. Die
Verwendung einer Kraft dndert diese innerlich nicht : der Koch, der
Feuer zum Sieden verwendet, fiigt dem Feuer keine Kalorie hinzu,
der Bildhauer, der mit dem Meilel den Marmor bearbeitet, erhdht
keineswegs die Schirfe des Meillels ; so Andert auch Gott durch die
bloBe Applikation keineswegs die Natur der geschaffenen Krifte, auch
nicht des Willens — das ist es ja, was die Thomisten gegeniiber
falschen Interpretationen ihrer Lehre immer wieder betonen, St. aber
trotzdem ihnen immer wieder vorhilt. Dagegen geht ebenso selbst-
verstindlich in der Bewegung etwas vom bewegenden agens auf das
bewegte Ding iiber. In diesem Sinne hat die Objektion Recht und
stimmt ihr Thomas auch zu: «Deus operando aliquid rei tribuit ;
nam agens agendo aliquid actu facit. » Diese aktuelle, physische Wirkung
gibt der applizierten Kraft Richtung und Tendenz — «intentio sola»
sagt der hl. Thomas. So gibt die Hand des Schiitzen dem Pfeile



136 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

Richtung, Tendenz und Streben nach einem betimmten Ziele; so
appliziere ich die Feder derart, daf sie bestimmte Buchstaben schreibt ;
so verwendet der Kiinstler den Pinsel derart, dafl das geplante Bild
zustande kommt. Dieser Einflull der applizierenden Kraft ist offenbar
etwas Physisches, die applizierte Kraft nimmt die ihr gegebene
Richtung und Tendenz auch wirklich in sich auf, sie. betitigt sich im
Sinne der ihr gegebenen Applikation. Aber die mitgeteilte Bewegung,
Tendenz oder Richtung hat in der applizierten Kraft kein stabiles
Sein, ist kein vollstindiges, sondern nur ein flieBendes, voriiber-
gehendes Sein. Die der Kraft mitgeteilte Tendenz, Richtung und
Tatigkeit dauert auch nur so lange als der aktuelle EinfluB der
dirigierenden und bewegenden Ursache andauert: die Feder schreibt
nur so lange, als sie von der Hand gefiithrt wird. Dies will Thomas
sagen mit den Worten, daB die Applikation ein esse incompletum
gebe. Er vergleicht diese Daseinsweise mit der Art wie die Kraft und
Bewegung des Kiinstlers im Werkzeug ist — das andere Bild, vom
Vorhandensein der Farben in der Luft iibergehe ich, weil sein Ver-
standnis die Kenntnis der scholastischen Lehre {iber die Farbe voraus-
setzt. Das Gesagte gentigt auch, um zu verstehen, daB3 die Applicatio
notwendig eine voriibergehende, instrumentale Kraft verleiht, im
Sinne der Erklarung des hl. Thomas und der Thomisten.

Viertens versucht St. speziell zu beweisen, dall Gott den Willen
nicht direkt bewege. Joh. sagt allerdings, dal Gott jede geschaffene
Kraft bewege wie jener, der das Messer zum Schneiden beniitzt ;: aber
St. will doch das Gegenteil aus Joh. herauslesen. Zu diesem Zwecke
beruft er sich auf die Argumentation von Joh. Dieser schreibt :
« Videmus omnia corpora, imo omnes res naturales non agere nisi
motas. » Dazu bemerkt St., es sei doch keine Erfahrungstatsache,
daB Got{ unmittelbar die geschopflichen Krifte in Bewegung setze.
Aber das sagt ja Joh. gar nicht. Er sagt nur, daB erfahrungsgemif
die geschopflichen Krifte zu ihrer Tatigkeit einer Beeinflussung von
auBlen bediirfen ; daB sie auch einer Beeinflussung von seite Gottes
bediirfen, beweist er erst nachher. Diesen Beweis fiithrt Joh. durch
Berufung auf Aristoteles, der sage, dal vom « primum ens immobile »
«sicut a causa dependet omnis motus cuiuscumque rei creatae ».

St. sucht nun besonders zu beweisen, dafl auch dieser Satz keine
unmittelbare Einwirkung Gottes auf die geschopfliche Kraft besage,
sondern nur, daB Gott wirke «als das oberste Glied in der Reihe der
bewegenden Ursachen, von dem durch viele Mittelglieder die Bewegung



tiber die praemotio physica 137

sich bis zur letzten und niedersten Ursache fortpflanzt ». Der Fehler
der SchluBlfolgerung liegt hier in dem «nur» Denn daBl Gott auch
auf diese Weise Ursache jeder geschopflichen Tatigkeit ist, dall er
der Schopfer aller Krafte ist, die dann in einer bestimmten Reihenfolge
aufeinander einwirken, steht auler Frage. Die Frage lautet also,
ob Gott auch auBerdem noch wmmattelbar auf die geschopfliche
Tatigkeit einwirke. St. sucht nun zu beweisen, daf3 Joh. dies nicht
lehre.

Er bemerkt, daf3 sich bei Joh. «keine Spur» von einem Beweise
fir eine unmittelbare Einwirkung Gottes finde. Denn daraus, sagt
er, daB ein Naturding von einem anderen bewegt wird, folge nicht,
daf} jede geschaffene Kraft unmittelbar von Gott bewegt werde. Das
ware allerdings ein « gewaltiger Paralogismus». Aber Joh. fiithrt eben
einen anderen Beweis. Er sagt: weil Gott das erste ens immobile ist,
darum hingt von ihm tanquam a causa jede geschopfliche Tatigkeit
ab. Die unmittelbare Einwirkung Gottes aber spricht er aus, indem
er sagt, dal Gott selbst alle Krifte zu ihrer Tétigkeit appliziere.

St. muf3 selbst die Schwiche seiner Erklarung gefiihlt haben ;
darum bemiiht er sich, sie mit anderen Griinden zu belegen. Er
argumentiert aus dem Begriff der causa prima et principalis, allerdings
in einer Weise, die beschidmend ist. Horen wir : « Nun ist es aber klar,
dafB3 nur jene Ursache causa prima et principalis genannt werden kann,
die bei Hervorbringung einer Wirkung sich einer zweiten. und unter-
geordneten Instrumentalursache bedient», also «ist Gott nur die
erste und Hauptursache, nicht aber die unmittelbare Ursache der
Applikation ». Gehen wir die Elemente dieses Beweises der Reihe
nach durch. | :

Erstens : weil Gott causa prima ist, mull er sich bei seiner
Wirksamkeit einer causa secunda bedienen ; sonst wire er nicht causa
prima. Eine solche Verkennung des Begriffes causa prima ist mir
noch nicht unter die Augen gekommen. Causa prima oder movens
primum wird Gott doch nicht deswegen genannt, weil er der erste
in einer Reihenfolge von Ursachen ist, sondern weil er vollkommen
unabhingig von jeder anderen Ursache oder Bewegung wirksam ist,
und weil alle andern Ursachen in ihrer Téatigkeit von seiner Einwirkung
abhingig sind. So wenigstens schlieft Thomas auf die Existenz eines
primum movens, einer prima causa efficiens, eines primum necessarium.
« Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens quod a nullo
moveatur » (I q. 2 a. 3). «Oportet ponere aliquod primum necessarium



138 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

quod est per seipsum necessarvium » C. G. I c. 15. Doch das sind Begriffe,
die man den Schiilern erkldrt, in einer wissenschaftlichen Diskussion
dagegen voraussetzen miilte. Joh. hat natiirlich den richtigen Begriff
der causa prima : darum sagt er auch: « primum movens, quod est
totaliter immobile. » So schlieBt er auch mit Recht aus dem Begriff
der causa prima, dafl Gott alle Krifte zur Tatigkeit bewege ; St. dagegen
mufl den Ausdruck causa prima zuerst miBdeuten, um schlieBen zu
konnen : also bewegt Gott die Geschopfe nicht unmittelbar. Uber
die Idee St.s selbst, daB nidmlich Gott nur das erste Glied in der
Reihenfolge der Krifte sei (auch wenn die andern Krifte von Gott
erschaffen sind), will ich kein Wort verlieren : es kénnte zu hart aus-
fallen.

Zweitens argumentiert St. aus dem Begriffe, oder vielmehr aus
dem Worte : causa principalis ; denn eine causa principalis setze eine
causa instrumentalis voraus. Auch hier liegt wieder eine « gewaltige»
Verkennung des Sinnes des Ausdruckes vor. Wie Gott namlich causa,
movens, ens primum genannt wird und ist, weil und insofern er aus
sich selbst, durch sich selbst und unabhéngig von allem andern, causa,
movens und ens ist, so ist Gott causa principalis, weil und insofern
er durch sich selbst, durch seine eigene Kraft wirkt, alle andern
Krifte aber in der Kraft Gottes. Das ist ja die Unterscheidung der
causa principalis von der instrumentalis : «causa principalis quidem
operatur per virtutem suae formae ...., causa vero instrumentalis
non agit per virtutem suae formae, sed solum per motum quo movetur
a principali agente » (III q. 62 a. 1). Causa principalis prima ist daher
jene, die absolut aus eigener Kraft wirkt und in deren Kraft jede andere
Kraft wirkt : darum kann auch keine geschaffene Kraft in Tatigkeit
iibergehen, ohne von Gott selbst bewegt zu werden, also unmittelbar.

AuBler der Verkennung der Begriffe unterliuft aber St. noch ein
anderer Fehler der Beweisfithrung. Mit dem hl. Thomas beweist
Joh., daB Gott die causa prima und principalis jeder operatio sei;
St. will beweisen, daB Gott nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar
causa applicationis sei. Nun ist es selbstverstindlich, daf} die operatio
sowohl von Gott als causa prima als auch von der geschépflichen Kraft
als causa secunda und instrumentalis hervorgeht : die operatio creata
ist zwar ein Werk Gottes, wird aber durch die geschaffene Kraft
vermittelt ; sonst wire sie keine geschépfliche Tatigkeit. St. iiber-
trigt dies aber ohne weiteres auf die applicatio : weil die geschopfliche
Tdtigkeit nicht unmittelbar von Gott gesetzt wird (immediatione suppo-



tiber die praemotio physica 139

siti), so wird auch die applicatio nicht unmittelbar von Gott gewirkt !
Thomas aber sagt: « In operatione (Wirksamkeit) qua Deus operatur
movendo naturam, non operatur natura.» De Pot. q. 3 a. 7 ad 3.

Das sind die Beweise St.s fiir seine These, dafl nach Joh. Gott
die geschaffenen Krifte nicht unmittelbar und durch eine eigentliche
motio appliziere. Joh. aber schreibt: «Deus ergo est causa actionis
omnis agentis creati sicut applicans seu movens agens ad effectum
suum. »

Die Einwirkung Gottes auf den Willen.

Joh. bringt in der 4. Objektion die Schwierigkeit, daBl die von
ihm behauptete Wirksamkeit Gottes eine Notigung des Willens nach
sich zieche. Diese Schwierigkeit hat allerdings keinen Sinn, wenn
Joh. im Sinne St.s gedacht hitte. Weil aber Joh. eine wirkliche
Applikation und Motion des Willens von seite Gottes lehrt, beantwortet
er sie folgendermaflen : « Id quod movetur ab aliquo secundum suam
inclinationem, et non contra, ut patet de motu lapidis deorsum et
de motu ignis sursum, quae moventur ad loca praedicata a generante ;
sic autem movetur voluntas semper a Deo. Cum enim voluntas, sicut
et omnis appetitus, sit inclinatio quaedam in appetibile, moveri
secundum voluntatem est moveri secundum propriam inclinationem.
Voluntas ergo semper movetur a Deo, et tamen nunquam cogitur,
quia cogi proprie est respectu eius quod est contra voluntatem.» Es
ist die allen Thomisten wohlbekannte Antwort : der Wille wird durch
die praemotio nicht gendétigt, weil er durch die praemotio zum eigenen
Wollen bewegt wird, Nétigung oder Zwang aber das eigene Wollen
ausschlieBen. St. sucht nun auch aus diesen Worten seine Lehre
herauszubringen. Als Mittel dient die Interpretation des Ausdruckes :
moveri secundum propriam inclinationem.

St. gibt folgende Deutung : « Moveri secundum suam inclinationem
ist soviel als in Bewegung iibergehen aus sich, aus einem innern Prinzip,
durch eine Form, die zugleich mit der Natur von deren Urheber
dauernd eingeprigt ist; moveri violenter aber heilt in Bewegung
iibergehen durch ein nicht in der Natur liegendes inneres Prinzip,
sondern durch einen von auBen gegebenen voriibergehenden Impuls. »
Vergleichen wir diese Definition mit der Lehre des Joh. und des
hl. Thomas. '

Es handelt sich um die Definition des motus. Thomas bemerkt,
daB der Ausdruck motus in einem zweifachen Sinne verwendet werde,



140 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

In einem uneigentlichen und weiteren Sinne zur Bezeichnung der
Tatigkeit, z. B. des Wollens und Denkens : so spreche Augustin und
Plato «omnem operationem nominans motum, secundum quod etiam
ipsum intelligere et velle et amare motus quidam dicuntur» (I q. 9
a.Tad r;cf. I,q. 18 a. T und a. 3; ad 1 etc.); dann aber im
eigentlichen und genauen Sinne als «actus imperfecti, idest existentis
in potentia» (I q. 18 a. 1). In unserer Frage mufl motus und moveri
offenbar im eigentlichen Sinne genommen werden. In diesem Sinne
ist aber die Definition St.s unrichtig.

« Moveri » heiit vorerst nicht «in Bewegung iibergehen » sondern
bewegt werden. Moveri besagt den unter dem EinfluB} einer Ursache
erfolgenden Ubergang von einem Zustand in einen andern, genauer
den Ubergang von Potenz in Akt. Darum sagt Thomas : «Sive acci-
piatur motus proprie, sicut motus dicitur actus imperfecti, idest
existentis in potentia» (I q. 18 a. 1), und definiert das movere :
« Movere nihil aliud est quam educere aliquid de potentia in actum »
(I g. 2 a. 3). Moveri hei3t also von Potenz in Akt iiberfithrt werden,
nicht aber in Bewegung iibergehen. Ferner besagt das moveri offenbar
das Gegenteil von «aus sich » in Bewegung iibergehen ; denn es besagt
eine Verdnderung unter dem EinfluBl eines movens, ‘das notwendig
vom Bewegten verschieden ist : omne quod movetur, ab alio movetur,
Darum muB die Bewegung auch nicht aus einem «inneren Prinzip »
erfolgen, sondern kann von auBlen. bewirkt werden. Weiters fordert
das moveri keineswegs ein «dauerndes Prinzip », sondern wird vielmehr
in der Regel eine voriibergehende Beeinflussung sein. Endlich wird
niemand verlangen, daf die Bewegung aus einem der Natur «ein-
gepragten Prinzip » hervorgehe, sie kann vielmehr auch von auBen
eintreten, ein Impuls von aullen sein. Infolgedessen kann auch das
moveri secundum propriam inclinationem nicht den von St. angegebenen
Sinn haben.

Was heiit denn das: secundum propriam inclinationem ? Die
inclinatio besagt eine Tendenz, ein Streben. Deswegen wird der Aus-
druck inclinatio vom hl. Thomas zur Erklarung des Wollens heran-
gezogen : «velle enim nihil aliud est quam inclinatio quaedam in
obiectum voluntatis» (I q. 105 a. 4). Propria inclinatio heiBt ein
aus einem inneren Prinzip hervorgehendes Streben. Bei den bloBen
Naturkriften ist dieses Streben durch die Naturgesetze bestimmt,
ist ein naturhaftes Streben : beifn Willen besteht die propria inclinatio
in dem nach eigener Erkenntnis und Entscheidung erfolgenden



tber die praemotio physica I41

Wollen. Die propria inclinatio besagt daher das eigene Strebenm, das
eigene Wollen. Daraus ergibt sich auch, was «moveri secundum
propriam inclinationem » heil3t.

Moveri secundum propriam inclinationem heifit (negativ) nicht
gegen das eigene Streben bewegt werden, (positiv) in der Richtung
des eigenen Strebens und entsprechend den Bedingungen desselben
bewegt werden. Das besagen auch die von Joh. angefithrten Beispiele.
Weil nach der Anschauung der alten Physik der Stein naturgemif
abwirts strebt, wie analog das Feuer aufwirts, so findet eine motio
secundum propriam inclinationem statt, wenn der Stein von jemand
abwirts, das Feuer aufwirts bewegt wird. Der Wille wird secundum
suam inclinationem bewegt, wenn er, obwohl die Bewegung von aullen,
d. h. von Gott kommt, doch als Wille, in der Art des Willens bewegt
wird. Da der Wille immanentes Prinzip des Wollens ist, und auf Grund
eigener Einsicht und Entscheidung, wird der Wille dann secundum
suam inclinationem von Gott bewegt, wenn er unter dem Einflusse
Gottes selbst will, selbst vom Nichtwollen zum Wollen iibergeht,
selbst sein Wollen Andert, d. h. etwas anderes will als frither. Darum
sagt auch Joh. ganz richtig: « Cum voluntas sit inclinatio quaedam
in appetibile, moveri secundum voluntatem est moveri secundum
propriam inclinationem », d. h. : der Wille ist ein Streben, ein Begehren ;
wenn also sein Streben gedndert wird, wird er nach seiner eigenen Art
bewegt.

Die Interpretation St.s ist also Linrichtig; sie verkennt sowohl
den Sinn des moveri als des moveri secundum propriam inclinationem.
« Erschossen werden » wiirde nach St. heiflen : «sich selbst erschieBen,
aus sich heraus, aus einem inneren Prinzip, das zur Natur gehorte »,
wenigstens wenn die Erschiefung mit freier Zustimmung geschéhe.
Dazu ist noch zu bemerken, daBl es sich uns um das moveri a Deo
handelt.. Wieder nach der Definition St.s wiirde das a Deo moveri
besagen : aus sich, aus einem inneren Prinzip .... bewegt werden.
St. sagt auch ausdriicklich, daB der Wille nur so von Gott bewegt
werde und werden kénne. Was davon zu halten ist, ergibt sich aus
dem Begriff der applicatio und des moveri.

Ebenso ist der zweite Teil der Definition St.s unrichtig : « Moveri
violenter heiBt in Bewegung iibergehen .... durch einen von auBlen
gegebenen voriibergehenden Impuls. » Nicht jedes moveri ab extrinseco
ist ein moveri violenter, sondern nur jenes, bei dem das Subjekt, in
unserem Falle also der Wille, den Akt, zu dem er bewegt wird, nicht



42 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler

selbst setzt. Die Definition St.s ist auch ganz gegen Joh. und Thomas.
Joh. bringt als Beispiel eines motus secundum propriam inclinationem
den Fall, daB ein Stein abwirts bewegt wird. Wenn ich also einen
Stein den Berg hinabstoBe, ist der motus secundum propriam incli-
nationem des Steines, aber doch von mir ab extrinseco. Auch definiert
Joh. das cogi anders als St., ndmlich : « Cogi proprie est respectu eius
quod est contra voluntatem ». Noch deutlicher liegt die Sache bei
Thomas. Dieser macht sich namlich die Definition St.s zur Objektion (1) :
«Omne quod movetur ab extrinseco, cogitur.» Darauf anwortet er
I q. 105 a. 4 ad 1: «Illud quod movetur ab alio, dicitur cogi, si
movetur contra inclinationem propriam : sed si moveatur ab alio,
quod sibi dat propriam inclinationem, non dicitur cogi ... Sic igitur
Deus movendo voluntatem, non cogit ipsam : quia dat ei eius propriam
inclinationem. » Ein Zwang ldge also vor, wenn der Wille derart von
Gott bewegt wiirde, dal3 er nicht selbst wollte ; wenn aber der Wille
unter dem FEinflusse Gottes selbst will, dann liegt keine Notigung
vor — wie es sich auch von selbst versteht. Die gleiche Antwort
gibt Thomas in I-IT q. 6 a. 4 ad 2: «Hoc non sufficit ad rationem
violenti quod principium sit extra ; sed oportet addere quod nullam
conferat vim patiens (d. h., dafl der bewegte Wille nicht selbsttitig
sei) : quod non contingit, dum veluntas ab exteriori movetur ; nam
ipsa est quae vult, ab alio tamen mota : esset autem motus iste violentus,
si esset contrarius motui voluntatis. » Ferner sagt Thomas ganz all-
gemein : Quidquid movetur, ab alio movetur, so dal} unter Voraus-
setzung der Definition St.s jeder motus ein motus violentus wire.
Ebenso antwortet Thomas selbst auf den anderen Teil der Definition,
daff ndmlich jeder Ubergang « durch ein nicht in der Natur liegendes
Prinzip » eine motio violenta besage. Den Einwand: «voluntarie
moveri est ex se moveri» lost er mit der stereotypen Bemerkung :
«moveri voluntarie est moveri ex se, 1. e. a principio intrinseco ; sed
illud principium intrinsecum potest esse ab alio principio extrinseco
(I q. 105 a. 4 ad 2). Der Wille muB selbst wollen, aber daf er will,
kann von Gott sein, nicht blof3 durch Schaffung des Willens, sondern
«maxime interius eam inclinando » (L. c¢. corp. art.).

Auch der Beweis aus dem moveri secundum propriam inclinationem
ist also St. miBlungen : es fehlt ihm der richtige Sinn des moveri, das
Verstindnis von propria inclinatio und vom motus violentus —
tibrigens alles Begriffe, die er im ersten besten Lehrbuche hitte finden
koénnen. Der tiefere. Grund des MiBverstindnisses liegt aber in



iber die praemotio physica I43

folgenden Voraussetzungen. St. geht vorerst vom suarezisch-moli-
nistischen Begriff des movere aus und kommt damit notwendig
mit dem Begriff des hl. Thomas in Konflikt. Ferner verwechselt er
die von Gott gegebene motio mit dem daraus folgenden Willensakt.
Drittens setzt er ganz einfach voraus, daff auch Gott den Willen nicht
wirksam und unmittelbar zu einem bestimmten Akte bewegen koénne.
Daraus resultiert die angefithrte falsche Definition St.s.

SchluBbemerkungen.

Tatsdachlich stehen wir hier auch vor dem Hauptpunkte der
stuflerschen Lehre : es gibt nur zweil motus, eine motio naturalis, die
aus einem inneren Prinzip des Dinges hervorgeht, und eine motio
violenta, «rein von aullen durch einen physischen Anstofl verursacht ».
Auf diesem Satz ist auch die ganze Antwort St.s auf meine Rez. in
der Th. Rev. aufgebaut. Gerade darin liegt aber der historische und
thetische Fehler der Konstruktionen St.s, dal er jede motio ab
extrinseco als motio violenta betrachtet. Ich mochte sachlich nur
eines dazu bemerken. Mit der von ihm aufgestellten Behauptung
stellt sich St. auferhalb der ganzem Frage iiber die motlio divina oder
iiber ~den Eiwnfluff Gotles auf die geschopflichen Handlungen. Dall
namlich Gott die Ursache aller geschopflichen Téatigkeit sei, insofern
er die Krifte und speziell den Willen erschafft und erhdlt, war bei den
Theologen stets ausgemachte Sache. DaB ferner Gott den Willen
nicht notige oder auch nicht nétigen konne, war immer ebenso
Gemeinlehre. Ferner war es aber auch gemeinsame Lehre, daBl Gott
auflerdem aktiv zur Setzung der Willensakte der Menschen mitwirke ;
die Kontroverse betraf nur die Erklirung der Azt und Weise dieser
Mitwirkung. Speziell auf dem iibernatiirlichen Gebiete muB dieses
aktive und unmittelbare Eingreifen Gottes als sichere Lehre, um nicht
mehr zu sagen, bezeichnet werden, wenn auch da die Erklarung des
Modus noch mehr verschieden ist. St. nun schiebt mit einer einzigen
Geste die allgemeine Lehre der scholastischen Philosophie und der
katholischen Theologie bei Seite, mit der Behauptung namlich, daB
Gott nur insofern Ursache der Willensakte sei, als er den Willen
erschafft und erhélt und ihm seine Tendenz gibt. Die dreihundert-
jahrige Kontroverse iiber die Erklarung der aktiven und unmittelbaren
Einwirkung Gottes auf die geschopflichen Handlungen endigt bei



I44 Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P, Stufler

St. mit einem einfachen : nego suppositum, Gott wirkt nicht aktiv
und unmittelbar auf die Handlungen der Geschépfe ein.

Diese Lehre St.s ist nach meiner Ansicht das betriibendste und
bedenklichste an den Ausfithrungen St.s. Der Satz, dall Gott nicht
aktiv und unmittelbar auf den Willen einwirken kénne, d. h. den
Willen nicht aktiv und unmittelbar zu einem freien Akte bewegen
konne, ist weder philosophisch noch theologisch haltbar, steht vielmehr
in Widerspruch mit der von der Heiligen Schrift, den alten Konzilien und
der Scholastik deutlich genug ausgesprochenen Tatsache des freien
und unmittelbaren Einwirkens Gottes auf den menschlichen Willen.
Diese Tatsache sucht der Thomismus durch die Praemotionslehre
zu erkliren. St. dagegen geht im Kampfe gegen eine allerdirgs von
ihm fingierte oder nicht verstandene Praemotio soweit, auch die in
der katholischen Lehre feststehende Tatsache zu bestreiten. Johannes
von Neapel aber ist ecin treuer Schiiler des Aquinaten und eben
deswegen vertritt er auch ein freles und unmittelbares Einwirken
Gottes auf den inenschlichen Willen, bei vollkommen unbeschidigter
Freiheit desselben.

Nun treten auch die Einzelbehauptungen St.s in’s richtige Licht.
Thomas und Johannes von Neapel fragen, utrum Deus operetur in omni
operante, offenbar aktiv und unmittelbar, denn das ist der Sinn der
Frage. Sie beantworten die Frage mit ja: St. findet, daB} sie nein
sagen. Thomas besonders untersucht zu wiederholten Malen die Frage,
utrum Deus moveat voluntatem, und antwortet immer affirmativ :
St. findet, daBl Thomas keine eigentliche gottliche motio lehre, denn
der Wille kénne nur aus einem inneren Prinzip heraus, also nur aus
sich bewegt werden. Thomas und Johannes lehren, daB Gott die
geschaffenen Krifte bewege, insofern und weil jede Wirkung auch eine
Wirkung Gottes sei und die Geschopfe darum nur mittels einer von
Gott ihnen durch eine motio mitgeteilten Bewegung ihre Wirkungen
hervorbringen koénnen : St. sagt, Gott ist nur das oberste Glied in der
Kausalreihe. Thomas und Joh. lehren, dall Gott auch derart in den
Geschépfen wirke, daBl er ihre Krifte zur Titigkeit appliziere: St.
findet, daB diese applicatio keine motio per se, keine unmittelbare
Einwirkung Gottes sei. Thomas lehrt, dal3 Gottes aktive Einwirkung
auf den Willen dessen Freiheit nicht antaste, sondern bewirke,
St. aber definiert, jeder « physische Ansto8 von auBen » ist eine motio
violenta.

Zum Schlusse noch einige persénliche Bemerkungen. Ich habe



iber die praemotio physica I45

viel an den Ausfithrungen St.s auszusetzen gefunden. Ich habe es
ungern getan, aber die Angriffe St.s zwangen zu einer Kritik. Ubrigens
hat mich St. selbst dazu eingeladen, als er bemerkte, dall meine
Bespréchung in der Th. Rev. als Grundlage zu einer Diskussion dienen
konnte. Ich muB nun allerdings erkldren, dieser Einladung keine
Folge leisten zu wollen. Ich sehe ndmlich voraus, daf eine Diskussion
mit St. doch resultatlos verlaufen wiirde. Dafiir sprechen die
Erfahrungen von Jahrhunderten. Speziell beziiglich St. gebe ich zu
bedenken, dafl eine Auseinandersetzung nur dann Aussicht auf Erfolg
hat, wenn auf beiden Seiten die gleichen Prinzipien gelten. Das ist
aber hier nicht der Fall. Wie wir gesehen haben, versteht St. kaum
einen der in Frage kommenden Ausdriicke und Grundsitze im gleichen
Sinne wie Thomas .... AuBerdem halte ich die Zeitverhiltnisse nicht
fir einladend zur Besprechung der praemotio physica. Das soll mich
aber nicht abhalten, zur Abwehr der &4rgsten Angriffe St.s kurz
Stellung zu nehmen — wie ich es mit obigen Bemerkungen getan habe.
Ich stehe auch nicht an, St.s Untersuchungen als einen geistreichen
Versuch anzuerkennen, an der praemotio physica vorbeizukommen.
Es war fiir mich interessant zu verfolgen, wie St. aus seiner molinistisch-
suarezisch metaphysischen Denkweise heraus die Lehre des Aquinaten
zu deuten versucht. Die Schuld des Irrtums der Folgerungen liegt
daher weniger an ihm als an den Voraussetzungen. Die Unter-
suchungen waren notwendig magni passus extra viam.

Rom, Januar 1923.

Divus Thomas. 10



	Johannes von Neapel, Thomas von Aquin und P. Stufler über die praemotio physica

