
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dr. Josef Uhimann : Die Existenzberechtigung einer christlichen
Philosophie. Wien (Mayer & Co.), 1922 (24 pag.).

Ein interessanter Vortrag über dieses Thema, gehalten in der Leo-Gesellschaft

zu Wien am 14. Dezember 1921. Er will die Existenzberechtigung
einer christlichen Philosophie beweisen 1. aus der Forschungsmethode des
christlichen Philosophen (4-9), 2. aus dem Entwicklungsprozeß eines Denkers
zum christlichen Philosophen (9-12), 3. aus der Geschichte der Philosophie

12—23). — Ganz richtig betont der Autor, dab auch die christliche Philosophie
als solche5 formell, nur Vernunftwissenschaft ist, deren Grundprinzipien,
wie schon Thomas betonte (I. 1. 6.), nicht von der Offenbarung abhangen,
und insofern fällt die christliche Philosophie mit der wahren Philosophie
überhaupt zusammen (p. 3. 19). Sie stützt sich auf selbsteinleuchtende
Vernunftprinzipien, behandelt die Tatsachen der Erfahrung in ihrem Lichte
und zieht aus beiden Schlüsse nach den Gesetzen der natürlichen
Folgerichtigkeit. Dabei besitzt aber der christliche Philosoph in den Lehren der
Kirche ein äußeres, leitendes Kriterium für die Beurteilung der gefundenen
Resultate, in gewissem Sinne für seine Arbeitsweise und schöpft, nebst den
Diensten, die er der Offenbarung leistet, aus der Offenbarung positive
Anregungen und wertvolle Bestätigungen für seine philosophischen Resultate,
wie die Geschichte der Philosophie beweist.

Der Verfasser hat uns in seinem Vortrag manch trefflichen Gedanken
zum Beweise der These geboten und teilweise berechtigte Kritik an seinen
Gegnern geübt (14 f.). Unglücklich möchten wir es nennen, daß er die
besondere Arbeitsweise des christlichen Philosophen « Forschungsmethode »

nennt, denn das werden Gegner in einem ganz andern Sinne ausbeuten.
Wie die bloße Vernunftforschung zur Überzeugung von der Einsetzung des
kirchlichen Lehramtes führen kann (6), vermögen wir nicht einzusehen.
Auch an einiger Zweideutigkeit fehlt es nicht. Der Versuch aber, für die
Existenzberechtigung einer christlichen Philosophie eine mutige Lanze
eingelegt zu haben, verdient alle Anerkennung. G. M. Manser O. P.

Dr. Anton Michelitsch : Einleitung in die Metaphysik. Graz und
Wien, Styria, 1922 (iv u. 143 pag.).

In Fortsetzung seiner bereits erschienenen philosophischen Werke
(Einleitung in die Erkenntnislehre, Graz 1910 ; Einleitung in die
Naturphilosophie, Graz 1921. Beide vergriffen. Zweite Auflage in Vorbereitung)
bietet uns hier der verdiente Hochschulprofessor einen kurzen Abriß der
Metaphysik. In einem Nachwort kennzeichnet er selbst seinen Standpunkt
mit folgenden Worten : « Wie in meinen übrigen Schriften, vertrete ich
auch in der Metaphysik den Realismus von Aristoteles und Thomas von
Aquin, weil ich ihn als einzig richtig erkannt habe. Darum schloß ich mich
in den Fragen über Wesenheit und Dasein, über das Wesen der Beziehung,
in den Gottesbeweisen, über das Wissen Gottes, über den Einfluß Gottes
auf die Handlungen der Geschöpfe, enge an die metaphysischen Grundsätze



Literarische Besprechungen 75

des Aquinaten an, von denen es besonders in der Metaphysik gefährlich
ist abzuweichen. Ich folge hierin der historischen Schule des hl. Thomas,
die allein den echten Sinn seiner Lehre durch nun schon sieben
Jahrhunderte treu bewahrt und gefördert hat» (p. 137).

Dem Werke ist ein ausführliches bibliographisches Verzeichnis der
metaphysischen Literatur vorangestellt, dessen Wert jedoch dadurch
vermindert wird, daß die Titel nur in deutscher Übersetzung angegeben
sind. Die Metaphysik wird in Prinzipienlehre, Kategorienlehre, Seinslehre
und Gotteslehre eingeteilt. Auffallend ist die Bemerkung : « Eine
abschließende Metaphysik kann erst geschrieben werden, wenn alle
Einzelwissenschaften vollständig ausgebaut sind. Vorderhand muß man an der
Hand der Empirie und der Vernunft gehen, so weit man kann» (p. 18).
Demnach wäre die Metaphysik den übrigen Wissenschaften untergeordnet.
Diese Auffassung dürfte bei Aristotelikern wenig Anklang finden. Die
meist skizzenhaften, hie und da sogar dürftigen Ausführungen bringen
jedoch manche dankeswerte Angaben. Die zahlreichen, sorgfältig ins
Deutsche übertragenen Thomasstellen insbesondere sind sehr zu loben.
Unbefriedigend ist hingegen der Abschnitt über Potenz und Akt. Der
Verf. gibt diese aristotelischen Fachausdrücke deutsch durch Möglichkeit
und Wirklichkeit wieder. Das ist jedenfalls mißverständlich. An dieser
M ißVerständlichkeit leiden die betreffenden Ausführungen ohne Zweifel.
Sehr ausführlich ist die Behandlung der großen Streitfragen zwischen den
Thomisten und ihren katholischen Gegnern. Dem realen Unterschied
zwischen Wesenheit und Dasein sind zehn, dem Vorherwissen Gottes
sieben, dem Einfluß Gottes auf die Handlungen der Geschöpfe sechsunddreißig

zweispaltige Seiten gewidmet. Bei einem Gesamtumfang von 135 S.

macht dies weit über ein Drittel des ganzen Werkes aus. Man wird indes,
trotz dieser Ungleichmäßigkeit, die ruhigen, sachlichen und nahezu
•erschöpfenden Auseinandersetzungen mit Nutzen und Interesse lesen.

Im großen und ganzen reiht sich die Metaphysik Michelitschs würdig
an seine frühern philosophischen Schriften an und kann manche Dienste
leisten.

Freiburg (Schweiz). M. M. Morard O. P.

Alfons Lehmen S. J. : Lehrbuch der Philosophie auf aristotelisch-
scholastischer Grundlage zum Gebrauch an höhern Lehranstalten und zum
Selbstunterricht. I. Bd. Logik, Kritik, Ontologie. 4. vermehrte und
verbesserte Auflage, herausgegeben von Peter Beck S. J., Freiburg i. Br.
(Herder), 1917 (8°; xvin und 516 pag.).

Die Vorzüge des Lehmenschen Lehrbuches sind allgemein anerkannt.
Darum genüge hier der kurze Hinweis, daß die Neuauflage in der Beckschen
Bearbeitung nur wieder gewonnen hat. Der Umfang hat gegenüber der
Vorauflage um 43 Seiten zugenommen. Größere Erweiterungen bezw.
Änderungen erfuhren drei Probleme : die Methodenlehre, der transzendentale

Idealismus Kants und das Kapitel über den Glauben als Erkenntnisquelle.

Die Neubearbeitungen sind gut gelungen, insbesondere gewann
die Darlegung des Kantschen Systems.



76 Literarische Besprechungen

Immer noch sehr stiefmütterlich behandelt ist die Lehre von der
unvollständigen Induktion und dem Analogieschluß (dem bloß 10 Zeilen
gewidmet sind). Auch die Abschnitte über die Hypothese und die Beweisfehler

sind dürftig. P. 102 ff. wünschte ich einen Hinweis darauf, daß

jede der drei syllogistischen Schlußfiguren einen Sonderzweck im Denken
erfüllt, der in keiner andern Figur in gleicher Weise erreicht wird ; dafür
könnte der Nachweis, daß die erste Schlußfigur die vollkommenste ist,
in wenigen Worten erledigt werden. P. 110 veimisse ich eine deutlichere
Belehrung darüber, worauf die Retorsionsfähigkeit gewisser Dilemmata
beruht. P. 131 f. müßte der Studierende aufgeklärt werden, warum die
Termini « analytische » und « synthetische » Methode bei verschiedenen
philosophischen und pädagogischen Schriftstellern oft das Entgegengesetzte

bedeuten. P. 133 f. finde ich das Kapitel über die experimentelle
und rationelle Methode vervollkommnungsfähig.

Weidenau (Tschechisch-Schlesien). Dr. Ludimg Wrzol.

Georg Fell S. J. : Die Unsterblichkeit der menschlichen Seele. 2.
vermehrte Auflage. Freiburg i. Br. (Herder), 1919 (8°; 240 pag.).

Die Schrift erschien zum erstenmale als 55. Ergänzungsheft zu den
« Stimmen aus Maria-Laach ». Die zweite Auflage erhielt ein bequemeres
und gefälligeres Format. Der Verfasser ist wohlbewandert in den Irrgängen
der gegenwärtigen monistischen Psychologie und weiß vortrefflich ihre
Einwände zu widerlegen. Durch Zitate aus der älteren philosophischen
und der neueren schönen Literatur belebt er das Interesse und regt zum
Nachdenken an. Als Zweck der Arbeit bezeichnet er selbst, « die Beweisgründe,

wie sie in der christlichen Philosophie zur wissenschaftlichen
Darlegung und Erhärtung der Unsterblichkeit der menschlichen Seele

gang und gäbe sind, klar und einfach für das denkende Publikum darzulegen

». Dieser Zweck wird auch erreicht. Es fehlt keiner der üblichen
Beweise. Manche Abschnitte des Buches sind hervorragend gut.

Es sei dem Referenten gestattet, für die nächste Auflage einige
Vorschläge zu machen :

Da die Schrift sich an ein breiteres, wenn auch « denkendes » (lies :

gebildetes) Publikum wendet, so sollten Ausdrücke vermieden werden, die
nur dem philosophisch oder gar scholastisch Geschulten verständlich sind.
So müßte p. 54 unbedingt erklärt werden, was (im Sinne der Scholastik)
« wesentliche » Teile im Gegensatz zu « integrierenden » Teilen sind. P. 59
wird unter Anlehnung an die scholastische Terminologie gesagt : « Die
Tierseele ist wesentlich ein « materielles » Prinzip » ; der Laie kann
allzuleicht zu der Meinung verführt werden, sie sei Materie. Unverstanden
dürfte auch p. 70 bleiben : Die Seele ist ein « essentiell und quantitativ
einfaches Sein ». Zu schwierig ist auch p. 93 die Erörterung der Frage,
ob die Seele all dem gleichartig sein müsse, was sie erkennt ; Verständnis
könnte da nur durch sehr eingehende Besprechung des « eigentümlichen
Gegenstandes » der Verstandeserkenntnis erzielt werden. P. 158 wird



Literarische Besprechungen 77

das Wort « Sanktion » in seiner philosophischen Bedeutung kaum allen
geläufig sein.

P. 28 ff. wäre dem Unterschied zwischen sinnlichem und geistigem
Bewußtsein vielleicht noch mehr Beachtung zu schenken, damit nicht
der Eindruck erweckt werde, daß zuviel bewiesen wird und die Tierseele
auch bezüglich der Unsterblichkeit auf gleiche Stufe mit der Menschenseele

zu stellen sei. — P. 58 f. heißt es : « Wir sind uns alle, wenn auch
nur dunkel, des Vorranges der Seele (über den Körper) in unserer Natur
bewußt. » Ich glaube kaum, daß dieser Vorrang der Seele Gegenstand des

unmittelbar erfahrenden Bewußtseins ist ; eher handelt es sich um ein
natürliches, halb unbewußtes Schließen.

Einen etwas strafferen logischen Zusammenhang wünschte ich zwischen
dem 2. und 3. Kapitel (die Existenz der Seele und ihre wesentliche
Verschiedenheit vom Leibe 2

; die Selbständigkeit der Seelensubstanz3).
Auch das Tier hat eine Seele, die vom Leibe verschieden ist. Der Verfasser
will denn auch gleich im 2. Kapitel mehr beweisen, als die bloße Verschiedenheit

von Leib und Seele ; er beweist von vornherein, daß die Seele des

Menschen Tätigkeiten hat, an denen der Organismus innerlich gar nicht
teilnehmen kann ; mit andern Worten, er beweist schon im 2. Kapitel,
daß die Seele eine selbständige Substanz ist. Daraus ergeben sich für das

3. Kapitel unnötige Wiederholungen, die Durchsichtigkeit leidet. Ähnliches
ist vom 5. Kapitel zu sagen ; der Begriff der Geistigkeit wird nicht klar
genug, weil er mit den in den vorhergehenden Kapiteln erörterten Begriffen
nicht eng genug in Zusammenhang gebracht wird.

P. 82 wird der Beweis versucht, daß der Schöpfer, falls er unseren
Leib wiedererweckt, nur einen leidensunfähigen Leib wieder mit der Seele

vereinigen könne. Die Begründung muß wohl als verfehlt bezeichnet
werden ; die These entspricht übrigens nicht den geoffenbarten Tatsachen.
— Eür verfehlt halte ich auch den Beweis für die Unvergänglichkeit der
Seele aus der Unvergänglichkeit der Wahrheit (p. 105). Ebensogut könnte
man argumentieren : Die Wahrheit ist nicht nur unvergänglich, sondern
geradezu ewig ; also auch die Seele, deren Nahrung ja die Wahrheit ist.
Oder : Die Seele erkennt Gott und sehnt sich nach ihm, bis sie mit ihm
vereinigt ist. Er ist sozusagen ihre Nahrung. Also ist sie göttlicher Natur.
— Es kommt eben nicht darauf an, was wir erkennen, sondern wie wir es

erkennen. Ja wenn wir die unvergängliche Wahrheit immer und für
immer (ohne je aufzuhören) erkennen müßten! —• P. 108 wird die

Behauptung Kopfschütteln erregen, daß die Tiere es besser verstehen,
ihre Bedürfnisse zu befriedigen, als der Mensch. Der Mensch ist für die
Erreichung seiner irdischen Bedürfnisse sicher nicht schlechter ausgerüstet
als die Tiere. Den etwa fehlenden Instinkt ersetzt ihm reichlich der
Verstand und die Teilnahme an den Erfahrungen früherer Generationen. —
P. 84 wäre die in der Physik übliche Terminologie, wonach Kraft und
Energie verschiedene Begriffe sind, mit Vorteil beizubehalten.

Trotz dieser Mängel wünschen wir dem Buche recht weite Verbreitung.

Weidenau. Dr. Ludwig Wrzol.



7» Literarische Besprechungen

Joseph Gotthardt : Das Wahrheitsproblem in dem philosophischen
Lebenswerk Bernard Bolzanos. Teildruck. Inauguraldissertation. Trier
(Paulinusdruckerei) 1918 (Gr. 8°; xli, 133 und 34° pag.).

Seit Husserl in dem Grundgedanken der « Wissenschaftslehre » Bolzanos
seine Hauptwaffe für den so erfolgreichen Kampf gegen den Psychologismus
in der Logik gefunden, steht der lang vergessene Prager Philosoph wieder
im Vordergrunde des Interesses der Gelehrten. Es fehlte bislang eine
gründliche Untersuchung über sein gesamtes Lebenswerk unter sorgfältiger
Berücksichtigung der Lebensschicksale und all der Einflüsse, die er seitens
der alten und der zeitgenössischen Philosophie und Theologie erfahren
haben mochte. Diese Lücke will G. ausfüllen. Ein weitausholendes
zweibändiges Buch unter dem Titel « B. B. und sein Lebenswerk » soll « nach
dem Krieg » erscheinen. Eine sehr eingehende Inhaltsübersicht, die in
Kleindruck pp. v-xli des vorliegenden Bändchens einnimmt, soll uns
voierst über den Plan des ganzen Werkes orientieren. Man muß gestehen,
daß der Verf. es versteht, gut und übersichtlich zu disponieren ; sobald
das Ganze gedruckt vorliegt, werden wir in der Tat ein Werk über B.
besitzen, das kein Problem des Lebens und Wirkens des Prager Logikers
und Mathematikers unbeachtet läßt. G. verspricht uns im 1. Hauptstück
eine Schilderung des Elternhauses, des Studienganges des jungen B.,
und wir freuen uns, recht viel über den damaligen Studienbetrieb, die
Lehrbücher, Lehrer u. dergl. zu erfahren. Dann soll die Lehrtätigkeit
und « der Fall B. », sein Konflikt mit den Behörden besprochen werden,
endlich seine schriftstellerischen Hauptwerke nach ihrem Entstehen,
ihrem Inhalte und ihrer Abhängigkeit von der philosophischen
Gesamtbewegung. — Das 2. Hauptstück, betitelt « Bs. Lebenswerk » soll dann die
Philosophie, Theologie, Mathematik etc. Bs. behandeln. (Ob angesichts
der eingehenden Analyse der «Wissenschaftslehre» im 1. Teile nicht
überflüssige Wiederholungen sich ergeben werden

Von diesem 2. Hauptstück wird uns die vorliegende Probe geboten :

Der erste Teil der Abhandlung über das Wahrheitsproblem bei B. Es steht
ja dieses Problem im Mittelpunkt des Forschens des Prager Philosophen.
Wir erfahren, in welcher Beziehung die Gedanken Bs. zu den Spekulationen
der antiken Philosophie stehen (Vorsokratiker, Plato, Aristoteles,
hellenistisch-römische Philosophen).

Ein abschließendes Urteil über Gs. Bolzanowerk wird sich erst fällen
lassen, wenn das Ganze gedruckt vorliegt. Aus der gegenwärtigen Probe
ersehen wir etwa folgendes : 1. G. hat für sein Thema wahrhaft umfassende
Studien gemacht und verrät viel kritischen Sinn. 2. In der Darstellung
ist er außerordentlich gewissenhaft, fast breit. Er geht jeder Spur einer
Abhängigkeit Bs. von frühern Spekulationen nach, auch solchen Spuren,
die von vornherein wenig Aussicht auf Erfolg versprachen : so konnten
vielleicht die Abschnitte über das Wahrheitsproblem bei den Vorsokratikern
mit Rücksicht auf die fast völlig negativen Resultate bedeutend kürzer
gefaßt werden. G. glaubt aber, selbst die Inder und Ägypter nicht
unerwähnt lassen zu dürfen, die doch zu Bs. Zeiten fast unbekannt waren.



Literarische Besprechungen 79

Offenbar schwebte G. die Abfassung einer Gesamtgeschichte des Wahrheits-
Problems vor, auf deren Notwendigkeit er so oft hinweist. 3. Fast die
Hälfte des Textes nehmen die Anmerkungen ein. Sie enthalten sehr viele
scharfsinnige Bemerkungen und gute Literaturangaben, entfernen sich
aber vielfach vom eigentlichen Thema und gehören wieder der allgemeinen
Philosophiegeschichte an. Soweit sie aber wichtige Streiflichter auf B.
werfen, sähen wir sie lieber über dem Striche. Man verliert nämlich bei
den vielen Einzelheiten leicht den Faden und die Geduld. Man möchte
endlich erfahren, wie B. selbst sein Wahrheitsproblem faßt und was seine
« Sätze an sich » und « Wahrheiten an sich » bedeuten, worüber vorliegender
Teildruck nur wenig sagt. Das soll kein Tadel sein. Die Inhaltsübersicht
zeigt ja, daß diese Frage an anderer Stelle ausführlich besprochen werden
wird. Referent schildert nur seine Eindrücke beim Lesen eines Torsos.

4. Sehr dankenswert ist die Analyse der Beziehungen Bs. zu Plato und
Aristoteles. Wir erfahren da, daß Bolzano relativ gelinge
philosophiegeschichtliche Kenntnisse besaß ; er analysierte nicht die Werke der Vorzeit,
auf die er sich beruft, sondern suchte durch gelegentliche Zitate, die er
manchmal ziemlich willkürlich deutete, seine eigenen Lehrmeinungen
zu stützen. Bs. Geist ist mehr dem Piatos verwandt, der Aufbau des

aristotelischen Organon verrät sich aber in den Hauptteilen der « Wissen-
schaftslehre ».

Die letzten 32 Seiten geben eine Probe aus den Studien des Verfassers
zur Bibliographie Bs. Der Gesamtnachlaß Bs. ist ja noch nicht ediert
und verlangt überdies eine Scheidung zwischen « authentischen und weniger
authentischen » Arbeiten.

Wir freuen uns insbesondere auf die Lebensgeschichte Bs., ferner
auf die Darstellung seines Verhältnisses zur Scholastik, zu Leibniz, zu
Kant und zu den neuern Schulen, die an B. anknüpfen.

Weidenau. Dr. Ludwig Wrzol.

M. Jos. Scheeben : Natur und Grnade. Eine systematische Darlegung
der natürlichen und übernatürlichen Lebensordnung im Menschen. Neu
herausgegeben und mit Einleitung versehen von Dr. Martin Grabmann,
Professor an der Universität München. München, Theatiner Verlag, 1922

(8°; viii u. 344 pag.).

Durch die Herausgabe dieses Buches hat Herr Prof. Grabmann ein
doppeltes Werk vollbracht : ein Werk der Pietät und ein Werk der Apologetik.

Ein Werk der Pietät. Das Geschlecht von heute weiß es kaum mehr,
welche Bedeutung dieses Buch seiner Zeit hatte. Man muß die Sechziger
Jahre selbst miterlebt haben, um zu wissen, welch tiefe Erregung in den
Geistern Kleutgen und Scheeben und dann Schäzler hervorriefen, als sie
nach einem vollen Jahrhundert des Vergessens und der Verirrung die
katholische Lehre von der Übernatur und im Zusammenhange damit
die vom Glauben wieder zu Tage förderten. Daß alle, die vom Liberalismus



8o Literarische Besprechungen

der Zeitphilosophie durchdrungen waren, daß die Semirationalisten, die
Ontologisten, die Traditionalisten, daß insbesondere alle, die vom Hermesia-
nismus und vom Güntherianismus angesteckt waren, und deren waren viele
und vortreffliche Männer, daß diese sich bis ins Innerste hinein getroffen
fühlten, das ist ja begreiflich. Was aber den ganzen Ernst der Lage
kennzeichnet, das ist die Erscheinung, daß überragende Geister, die gewiß
nicht im Sinne hatten, unkirchliche und unkatholische Grundsätze zu
vertreten, so entschieden Stellung nahmen gegen die Erneuerung
abgelebter und schädlicher, ja unmöglicher Lehren scholastischer Tüpfelei,
wie sie meinten. Es genüge, an den ehrwürdigen Hirscher zu erinnern,
und an den nicht minder verehrungswürdigen Kuhn, an den keiner, der
ihn kannte, ohne wahre Ehrfurcht denken wird. Es gehörte Mut und
Begeisterung dazu, um unter diesen Verhältnisen den Kampf zu wagen,
und es bedurfte der Gnade Gottes, um den Sturm, der dem Konzil vorausging

und nach dessen Entscheidungen den Höhepunkt erreichte, zu
glücklichem Ausgang zu führen. Davon ist hier nicht zu reden. Genug, daß
das vorliegende Buch eines der einflußreichsten und gesegnetsten Werkzeuge

für den Sieg der so heiß bestrittenen Wahrheit geworden ist. Darum
ist es ein Werk der Pietät und der Dankespflicht, dieses Buch zu erneuern,
damit unsere Zeit nicht vergesse, welchen Dienst es uns geleistet hat und
welche Opfer ihm das gekostet hat.

Aber auch ein Werk der Apologetik. Leider hat es nicht bloß geschichtliches

Interesse, zu wissen, welche katholische Lehren Scheeben damals
den herrschenden Verirrungen gegenüber hervorheben zu müssen glaubte,
sondern die Dinge haben sich so gestaltet, daß es auch heute wieder
notwendig geworden ist, die nämlichen Lehren mit aller Entschiedenheit
zu betonen. Und zwar nach zwei Seiten hin. Wenn katholische Lehrer,
und Lehrer von Bedeutung sagen, das, was uns vor der Zeit so verächtlich
machte, das sei die ewige Betonung des Übernatürlichen, die Religion der
Neuzeit sei Arbeit und Humanität, wenn katholische Führer ihr Wirken
nach dem Grundsatz einrichten, man müsse aus den Exerzitien des
hl. Ignatius das Wort tilgen, daß alles dem übernatürlichen Ziel
unterzuordnen sei, dann sehen wir wohl, daß die eine Hälfte des Buches von
Scheeben abermals eine große Aufgabe zu erfüllen hat. Und wenn wir
auf der andern Seite die von der Kirche verworfenen Irrtümer über den
Immanentismus und die Unmöglichkeit der natürlichen Erkenntnis
erwägen, wenn wir wahrnehmen, daß Gutmeinende religiös und übernatürlich,
transzendental und übernatürlich als gleichbedeutend behandeln, wenn
uns katholische Pädagogen sagen, es gebe keine natürlichen Tugenden,
sogar nicht bei Heiden, Philosophie und Theologie seien absolut unvereinbar

zu einer sogenannten philosophisch-theologischen Wissenschaft,
dann fassen wir, daß das Buch von Scheeben auch nach der andern Hälfte
hin noch eine Aufgabe zu erfüllen hat. Sicher sind manche der eben
angeführten Irrungen nicht eben so schlimm gemeint. Sie wollen nicht
gegen die katholische Lehre verstoßen. Aber in so heikein Fragen liegt
alles daran, nicht von der schwer erkämpften Ausdrucksweise abzuweichen,
denn die Grenzlinien zwischen Wahrheit und Irrtum sind hier so scharf,



Literarische Besprechungen 8l

daß die leiseste Verwischung schon Gefahr der Verirr ang und Verwirrung
mit sich bringt. Aus diesen Gründen können wir leicht ermessen, daß
die von Scheeben mit solcher Meisterschaft behandelten Lehrpunkte heute
so gjt ihre Bedeutung haben wie ehemals. Deshalb verdient Herr Professor
Grabmann den wärmsten Dank dafür, daß er dieses Werk wieder allgemein
zugänglich gemacht hat.

Freiburg (Schweiz). P. Albert Maria Weiß O.P.

P. Mandonnet 0. P. et J. Desirez 0. P. : Bibliographie thomiste.
Le Saulchoir, Kain (Belgique) 1921 (8°; xxi und 116 pag.).

Unter der Direktion des weit bekannten Pierre Mandonnet O. P.
erscheint eine Bibliothèque thomiste, deren erstes Heft vorliegt unter dem
Titel : Bibliographie thomiste. Diese thomistische Bibliothek soll eine

Sammlung von historischen Studien werden über das Leben, die Schriften
und die Lehre des hl. Thomas von Aquin. Ihr Programm soll sich

hauptsächlich über das XIII. Jahihundeit erstrecken, als der hl. Thomas lebte
und wirkte. Indes werden auch wissenschaftliche Arbeiten aufgenommen,
die sich mit voithomistischen und nachthomistischen Fragen beschäftigen,
wofern sie nur dazu dienen, die echte thomistische Lehre zu fördern. Wir
wünschen den Herausgebern von Herzen Glück zu diesem vorzüglichen
Programm. Hoffentlich wird dasselbe gelingen

Das erste Heft dieser thomistischen Bibliothek enthält eine thomistische
Bibliographie, hauptsächlich seit den letzten 120 Jahren. Nur ausnahmsweise

sind Werke angeführt, die vorher über thomistische Doktrin
geschrieben wurden. In der Vorrede heißt es : « Exception a été faite
cependant pour des ouvrages antérieures importants au point de vue
historique et critique et pour les vies de saint Thomas. » Wir wollen nicht
rechten mit den Herausgebern, ob diese Beschränkung und diese
Ausnahmen begründet sind ; einigen praktischen Nutzen mögen sie immerhin
haben ; aber es ist doch tief zu bedauern, daß so die vorliegende
Bibliographie nur ein Stückwerk geblieben und daß man nach wie vor gezwungen
ist, die ältere thomistische Literatur sich mühsam zusammen zu suchen

aus Quétif und Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, aus Hurter,
Nomenciator litterarius und ähnlichen Werken. Und das zumal, weil
diese ältere Literatur die neuere (seit 120 Jahren) fast in jeder Beziehung
weit übertrifft. Für die wissenschaftliche Forschung haben eine ganze Reihe
der angeführten Werke gar keinen oder doch sehr geringen Wert, wie
z. B. die Panegyriken, populäre Abhandlungen usw.

In der Vorrede wird offen und richtig zugestanden : « Notre essai

bibliographique n'est ni complet, ni sans défaut et nul ne l'ignore moins
que ses éditeurs. Mais un premier essai de cette nature ne peut pas viser
à une perfection même très relative. L'important est, qu'il ne soit pas
superflu. » Gerne geben wir zu, daß die vorliegende Arbeit nicht
überflüssig ist ; ja ohne Bedenken nennen wir sie sogar recht nützlich in mancher
Hinsicht für jeden, der sich schnell orientieren will über die moderne

Divus Thomas. 6



82 Literarische Besprechungen

thomistische Literatur. Indes können wir nicht zugeben, daß eine solche
Arbeit nicht einmal eine sehr relative Vollkommenheit erstreben und auch
besitzen soll ; denn jedes wissenschaftliche Werk muß wenigstens eine
relative Vollkommenheit erstreben und besitzen, sonst erscheint es am
besten überhaupt nicht, oder es wird so lange durchgearbeitet, bis daß es

diese relative Vollkommenheit erlangt hat.
Das Werk umfaßt fünf Hauptabschnitte : i. Geschichte des hl. Thomas ;

2. Ausgaben seiner Werke (seit den letzten hundert Jahren) ; 3. Philosophische

Lehren ; 4. Theologische Lehren ; 5. Thomistische Lehren geschichtlich

verglichen mit andern Zeitströmungen. Jeder dieser Hauptabschnitte
zergliedert sich wieder in Unterabteilungen. Wahrhaft großartig ist der
Einfluß, den der Thomismus in diesem beschränkten Zeitabschnitt der
letzten hundert Jahre auf das gesamte Geistesleben ausgeübt hat. Über
2000 Arbeiten werden namentlich angeführt. Füiwahr eine kleine Bibliothek

Und dabei ist die Aufzählung nicht einmal vollständig. Welch'
herrliche Bibliothek würde zustande kommen, wenn alle thomistischen
Schriften seit dem 13. Jahrhundert aufgezeichnet würden •—

In der Vorrede gibt Mandonnet die Hauptdaten aus dem Leben des
hl. Thomas und stellt sich mehrfach in direkten Gegensatz zu den bisherigen
Angaben. So heißt es p. X : « La naissance (de S. Thomas) est certainement

antérieure au 7 mars 1225, mais pas de six mois. » Seit vielen Jahren
habe ich mich mit der Chronologie im Leben des hl. Thomas befaßt, kenne
aber keinen einzigen stichhaltigen Beweis für das von Mandonnet als
sicher dargestellte Geburtsdatum. Ja ich kann nur Fr. Pelsters (Theol.
Revue, 1922, p. 306) Bemerkung beipflichten : « In Bezug auf das Geburtsdatum

ist die Annahme Mandonnets die allerunwahrscheinlichste. » Am
meisten hat mich Mandonnets Behauptung (p. X) verwundert, Thomas habe
im April 1244, d. i. in seinem 20. Lebensjahre, das Ordenskleid des
Dominikanerordens genommen. Alle alten Biographen "sagen ganz etwas
anderes. So berichtet z. B. Calo : « Praedicatorum ordinem devotissime
est ingress us (Thomas) cum esset annorum tredecim. » Bernard Guidonis
sagt : « Ordinem igitur Praedicatorum infra annos pubertatis exsistens,
sicut in littera canonizationis ejusdem temporis describitur, Thomas
ingreditur. » Heinrich von Herford sagt in seiner Chronik (ed. Potthast,
p. 204) : « Puer ordinem intrat. » Ptolomaeus de Lucca berichtet in seiner
Historia eccl. XXII, 20 : « Cum autem (Thomas) jam esset XVI annorum,
habitum Fratrum Praedicatorum assumpsit et in eo vixit XXXII annos
vel circa. » Ptolomaeus weicht nicht nur scheinbar von den drei andern
zitierten Geschichtsschreibern ab, da er nicht von dem ersteh, sondern
von dem endgültigen Eintritt in den Orden nach der Befreiung aus der
zweijährigen Gefangenschaft redet. — Aus diesen Zeugnissen geht wohl
zur Genüge hervor, was von Mandonnets Behauptung zu halten ist.

Auch sonst steht noch manches in der Einleitung, z. B. Thomas'
Verhältnis zum Benediktinerorden, sein Aufenthalt in Köln und Paris,
die Frage nach den echten und unechten Schriften usw., was berechtigten
Widerspruch erregen wird. Jedoch kann ich der Kürze wegen nicht näher
darauf eingehen.



Literarische Besprechungen »3

Der Hauptwert der vorliegenden thomistischen Bibliographie scheint
mir in dem reichen Literaturverzeichnis zu liegen. Wer sich schnell
orientieren will, was über eine thomistische Frage seit einem Jahrhundert
geschrieben oder neu gedruckt worden, wird in dem vorliegenden Werk
eine gute, wenn auch nicht immer vollständige Literaturangabe finden.
Freilich muß der Leser sich zunächst mit der nicht immer glücklichen
Klassifizierung der einschlägigen Werke vertraut machen. So darf der
Leser mein Manuale Theol. mor. secundum principia S. Thomae nicht
unter dem Kapitel : Moral, sondern unter « Exposés généraux » suchen ;

oder Englerts Buch von der Gnade, nicht unter dem Kapitel : Gnade,
sondern unter « Christologie ». Herkenraths spekulative Untersuchung
über Todsünde und läßliche Sünde befindet sich unter dem Kapitel :

« vertus ». Dem Verfasser kann aber deswegen kein Vorwurf gemacht
werden, weil es oft strittig ist, unter welches Kapitel ein Buch
einzureihen ist.

Diese Besprechung der Bibliographie thomiste ist bereits zu lang
geworden. Ich fasse mein Urteil kurz zusammen : Die vorliegende Arbeit
ist praktisch recht nützlich, bedarf aber noch der Vervollkommnung.

Freiburg (Schweiz). D. Prümmer O. P.

J.-B. Kors 0. P., Docteur de l'Université de Fribourg (Suisse) :

La justice primitive et le péché originel d'après S. Thomas. Les sources —
La doctrine. (Bibliothèque thomiste [Directeur : Pierre Mandonnet O. P.],
II.) Le Saulchoir, Kain (Belgique), 1922 (8°; xn u. 176 pag.).

Eine wertvolle, gediegene Arbeit, die sich durch umfassendes,
tiefeindringendes Quellenstudium, durch gewissenhafte Gründlichkeit und
durch Klarheit der Darstellung auszeichnet. Es verrät das Buch sichere
Handhabung der historisch-positiven Methode in Verbindung mit gründlicher

Schulung in Philosophie und theologischer Spekulation. Sorgfältige
Abwägung aller maßgebenden Faktoren, die auf die Gestaltung der
thomistischen Doktrin iigendwie eingewirkt haben, machen das Buch zu einem

verlässigen Führer, dem man sich gerne anvertraut, bei der Beurteilung
des Werdens und des Inhalts der Lehre des Aquinaten über die urständliche
Gerechtigkeit und die Erbsünde.

Das Werk gliedert sich in zwei dem Umfang nach ziemlich gleiche
Teile: 1. Die Quellen oder die Entwicklung der Lehre von Augustin bis
Thomas (pp. 1-80), 2. Die Lehre des hl. Thomas (pp. 81-171). Was man
vermißt, ist eine kurze orientierende Übersicht über die Vorarbeiten
und deren Resultate. Nicht als ob der Verfasser sich nicht genau umgesehen
hätte, wer vorher dieses Thema schon berührt oder in Angriff genommen
hat — die am Anfang des Buches stehende Bibliographie und gelegentliche
Hinweise im Verlauf der Abhandlung selbst liefern den Beweis, daß ihm
die Arbeiten seiner Vorgänger nicht unbekannt geblieben sind —, .aber
wir wären doch dankbar gewesen, wenn wir in einer systematisch
ababgerundeten Darstellung darüber wären aufgeklärt worden, was schon



84 Literarische Besprechungen

getan ist und was erst aufgehellt werden muß. Sehr zu begrüßen ist es

dagegen, daß der Verfasser sich nur wenig in Polemik eingelassen, sondern
in ruhiger, sachlich objektiver Weise sein Thema erörtert hat.

Was die Quellen der thomistischen Urstands- und Erbsündelehre
anlangt, so stellt der Verfasser mit Recht an die Spitze seines Buches
den Satz : « Saint Thomas — cela ne fait doute pour personne —- a profité
des travaux théologiqnes de ses prédécesseurs. » Freilich gibt Thomas
selbst im einzelnen nicht immer genau an, auf welche Quellen er sich
jeweils stützt. Er zitiert in den uns hier beschäftigenden Fragen vor allem
Augustinus, der auch hier die wichtigste Grundlage für den Aufbau des
wissenschaftlichen Lehrgebäudes des Aquinaten bildet, weiterhin Anselm
von Canterbury, Petrus Lombardus, Hugo von St. Viktor, Gregor von
Nyssa, die Glossa ordinaria und Johannes von Damaskus. Kors bemerkt
aber mit Recht und weist im einzelnen nach, daß auch andere Theologen
einen bestimmenden Einfluß auf Thomas ausgeübt haben. Demgemäß
werden folgende Autoren näher gewürdigt : Augustinus (pp. 3-22), Anselm
von Canterbury (23-35), Peter Abälard (36-39), Honorius von Augusto-
dunum (40-43), Hugo von St. Viktor (43-50), Summa Sententiarum
(5ï—53), Bernhard von Clairvaux (53-55), Petrus Lombardus (55-60).
In einem Schlußkapitel (pp. 61-80) werden von den unmittelbaren
Vorgängern und Zeitgenossen des Doctor angelicus ins Auge gefaßt : Präpo-
sitinus, Wilhelm von Auxerre, Alexander von Haies, Albert der Große
Bonaventura und Petrus von Tarantasia. Bei jedem dieser Autoren wird
zunächst in der Regel eine sehr gute und glückliche Charakteristik ihrer
theologiegeschichtlichen Stellung und Bedeutung gegeben und dann ihre
Anschauung. über folgende Punkte klargelegt: Wesen dei urständlichen
Gerechtigkeit, ihre Beziehungen zur menschlichen Natur und Person,
ihr Verhältnis zur heiligmachenden Gnade, ihre Fortpflanzung —• Wesen
der Erbsünde, ihr Verhältnis zur Natur, ihre Fortpflanzung. Die Behandlung

eines jeden dieser Autoren ist ein Meisterwerk gedrängter und doch
klarer übersichtlicher Darstellung. Kors bietet jeweils ein ausgezeichnetes
Kompendium der Lehre dieser Theologen. Wertvoll ist die ausgiebige
Angabe von Texten, die eine genaue Nachprüfung und ein tieferes Ver-,
ständnis ermöglicht. Das einschlägige Material wird man nirgends so gut
zusammengestellt finden. Freilich ganz wunschlos habe ich diese Partien
nicht gelesen. Ich meine, es hätte sich eine Vertiefung der Darstellung
noch ermöglichen lassen, wenn die Urstands- und Erbsündelehre jeweils
in den Organismus der theologischen und philosophischen Gesamtauffassung

der Autoren hineingestellt und auch die innere Abhängigkeit der
Schriftsteller von einander mehr gewürdigt worden wäre. Es würde das
schöne und wertvolle Buch dadurch an Wert noch bedeutend gewonnen
haben. Man hat eben doch nicht immer den Eindruck, daß es sich um
organische Zusammenhänge handelt.

Uneingeschränktes Lob müssen wir dem zweiten Teile zollen, der die
Lehre des hl. Thomas selbst behandelt. In vier Kapiteln wird der schwierige
Stoff gemeistert : 1. Die urständliche Gerechtigkeit und die Erbsünde
in den vor der theologischen Summe abgefaßten Werken : Kommentar



Literarische Besprechungen 85

zu den Sentenzen des Petrus Lombardus, Quaestiones disputatae De
Veritate, Summa contra gentiles und Quaestiones disputatae De Malo
(p. 83-113), 2. Bemerkungen über die Begriffe Natur und Gnade bei Thomas
(114-127), 3. Die endgiltige Lehre des hl. Thomas über die urständliche
Gerechtigkeit : S. theol. I qq. 94-102 (128-146), 4. Die endgiltige Lehre
des hl. Thomas über die Erbsünde : S. theol. I-II qq. 81-83 und 85 (p. 147
bis 166).

Die für die Dogmengeschichte äußerst wichtigen Resultate des Buches
seien namentlich für deutsche Theologen, denen wegen der finanziellen
Schwierigkeiten ausländische Werke kaum zugänglich sind, näher
angegeben :

Was zunächst die justitia originalis anlangt, so hat mangels klarer
Schriftworte die Doktrin in diesem Punkte nur eine langsam fortschreitende
Entwicklung genommen. Augustinus hat diese Frage nur indirekt berührt,
und deswegen sind seine Äußerungen unbestimmt und schwankend ;

namentlich hat er sich über das Verhältnis von urständlicher Gerechtigkeit

und Gnade nie klar ausgesprochen. Erst bei Anselm von Canterbury
begegnen wir dem Ausdruck justitia originalis (De conceptu virginali, c. 1),

womit aber nicht eine Disposition der Natur bezeichnet werden will ; für
Anselm gibt es nur die Unterscheidung zwischen Rechtschaffenheit (recti-
tudo) der menschlichen Natur und urständlicher Gerechtigkeit. Diese
Unterscheidung verschwindet mit Petrus Lombardus, und nunmehr drängt
sich das Problem der Gnade im ersten Menschen mehr in den Vordergrund.
Präpositinus vertritt die Meinung, daß Mensch und Engel im Zustand
der heiligmachenden Gnade geschaffen wurden, aber er begegnet bei
seinen Zeitgenossen allgemeinem Widerspruch. Gleichwohl vermochte
sich die Idee des Präpositinus nach und nach festzusetzen : Petrus von
Tarantasia hält gegen Bonaventura daran fest, daß die Gnade dem
Menschen gleich nach seiner Erschaffung gegeben wurde. Thomas von
Aquin ist zunächst vorsichtig zurückhaltend, sympathisiert aber mit
den Gedankengängen des Präpositinus, die er dann in der Summa theologica
klar und bestimmt vertritt. Das Verhältnis zwischen jastitia originalis
und gratia habitual is bestimmt er dann näherhin so, daß er die Gnade als

causa efffciens der Gerechtigkeit auffaßt und die Gerechtigkeit als die
vollkommene Rechtschaffenheit unserer Natur definiert.

Die Lehre von der Erbsünde war wegen der klareren Schriftlehre
schon vor Thomas unvergleichlich besser ausgearbeitet als die von der
urständlichen Gerechtigkeit. Schon bei Augustin hat sie in vielen Punkten
eine feste, scharfumrissene Gestalt angenommen, die in der theologischen
Tradition der folgenden Generationen nachhaltig fortgewirkt hat, besonders
in der Bestimmung der Natur und Fortpflanzung der Sünde des ersten
Menschen. Als konstitutives Element der Erbsünde spielt die Konkupiszenz
eine Hauptrolle. Sie ist in Adam die Folge seiner Sünde, und sie ist das
Erbe, das auch uns zu Sündern macht. Infolge der Abstammung von
Adam durch den lebendigen Samen, der schon in ihm war, bilden wir alle
materiell eine geschlossene Einheit und haben mit ihm von der verbotenen
Frucht gegessen. In konsequenter Anwendung dieser Prinzipien scheint



86 Literarische Besprechungen

Augustin die Überzeugung zu haben, daß auch bei den nachfolgenden
Zeugungen die Sünden der Väter bis ins vierte Geschlecht sich fortpflanzen.
Dieser enge Zusammenhang zwischen Erbsünde und persönlicher Sünde
erklärt auch die Auflassung Augustins von der Natur der über die ohne
die Taufe sterbenden Kinder wegen der Erbschuld verhängten Strafen. —
In der Frage der Fortpflanzung dieser Sünde unterstreicht Augustin,
besonders die Bedeutung der aktuellen Konkupiszenz und die Befleckung
der Seele durch den verdorbenen Leib.

Im Gegensatz zu Augustin führt Anselm den Begriff der Privation
ein und bezeichnet als das Konstitutiv der Erbsünde das Fehlen der
urständlichen Gerechtigkeit (absentia debitae justitiae).

Mit Ausnahme Abälards, der den Begriff der Sünde vollständig
verbiegt, und des Flucidarium, das unsere Schuldbarkeit in das Bestreben
der Seele, sich mit einem korrumpierten Leib zu verbinden, verlegt,
schließen sich, die Theologen teils an Augustin, teils — und zwar in größerer
Zahl — an Anselm an Mit der Summe des Alexander von Haies taucht
die Untencheidung auf zwischen formeller und materieller Seite der
Erbsünde, d. h. Fehlen der urständlichen Gerechtigkeit und Konkupiszenz,
eine Unterscheidung, die darauf abzielt, die Doktrinen Augustins und
Anselms auszugleichen. Gleichwohl behält die Konkupiszenz in der
Anschauung dieser Theologen immer noch ihren positiven Charakter, weswegen
die aktuelle Konkupiszenz beim ehelichen Akte meist als die Ursache
der Fortpflanzung der Erbsünde betrachtet wird. Alle wollen das Prinzip
unserer Schuldbarkeit im Willen unseres Stammvaters sehen. Aber unsere
Teilnahme am freiwilligen Akte Adams wird auf verschiedene Weise zu
erklären versucht. Die einen denken an eine Einheit der realen Natur,
die nach Art des philosophischen extremen Realismus erfaßt wird, die
andern an die Einheit der Materie des ganzen Menschengeschlechtes,
einige auch an eine besondere göttliche Anordnung. Endlich sucht man
auch die Lösung in einer Unterscheidung zwischen dem persönlichen Willen
Adams und einem Willen der Natur.

In diese Unordnung brachte Thomas von Aquin Ordnung, indem er
die unbrauchbaren Elemente ausschied und die andern in seiner Doktrin
zu einem lebendigen, geistigen Organismus verband, der in gleicher Weise
auf die Angaben der Heiligen Schrift wie auf die Postulate der Philosophie
Rücksicht nimmt.

Thomas legt zu allererst den rein privativen Charakter der Erbsünde
fest. Nicht nur die formelle Seite dieser Sünde, d. h. das Fehlen der
urständlichen Gerechtigkeit im Willen., hat einen negativen Charakter,
sondern auch die materielle Seite, die Konkupiszenz. Im Verfolg dieser
fundamentalen Wahrheit betont er vor allem, daß die Erbsünde eine
Sünde nicht der Person, sondern der Natur ist. Daraus ergibt sich logisch,
daß die Strafen der Erbsünde ebenfalls der privativen Ordnung angehören.
Die Fortpflanzung der Erbsünde geschieht durch die Konkupiszenz,
wiederum im privativen Sinne genommen. Was die Schuldbarkeit anlangt,
die unsererseits die Erbsünde in sich schließt, so suchte sie Thomas anfänglich

ausschließlich in dem freiwilligen Mangel des göttlichen Geschenkes



Literarische Besprechungen 87

in der menschlichen Natur, hernach in der Teilnahme eines jeden von uns
an .der freiwilligen Tat, um derentwillen Adam seinen Nachkommen durch
die Zeugung seine sündhafte Natur mitteilt, wobei diese Zeugung das
reale Band ist, das die Glieder des Menschengeschlechtes miteinander
verbindet und sie zu einer Einheit zusammenschließt.

Die Art und Weise, wie Thomas von Aquin die auf die urständliche
Gerechtigkeit und die Erbsünde bezüglichen Probleme gelöst hat, zeigt
uns den Geist und die Methode, die ihn bei Abfassung seines theologischen
Werkes geleitet haben. Als Theologe hält sich Thomas genauestens an die
biblischen Grundlagen und an die Lehre der Kirche. Hernach schaut sein
suchendes Auge auf das Licht der philosophischen Wahrheiten, die in
seinem Geiste — meist auf aristotelischem Fundamente — klare Form und
Gestalt angenommen haben. Er hat übrigens selbst gerade in den uns
hier beschäftigenden Fragen seine Methode klar charakterisiert : « De iis,

quae sunt supra naturam, soli auctoritati creditur. Unde ubi auctoritas
deficit, sequi debemus naturae conditionem » (S. theol. I q. 101 a. 1).
Es hat denn auch Thomas in der Frage nach der ursprünglichen Gerechtigkeit

und der Erbsünde, abgesehen von dem dogmatischen Element,
offensichtlich das Bestreben, den Unterschied der menschlichen Natur im
reinen Naturzustand, im gnadenvollen Urzustand und in der gegenwärtigen
Ordnung möglichst auf ein Minimum zurückzuführen. Hier wie dort ist es

in der Tat das nämliche menschliche Subjekt, deren Natur und Fähigkeiten
in all diesen verschiedenen Stadien bestimmt werden nach dem anthropologischen

Wissen, das sich Thomas gebildet hat. Wenn auch durch die
Gnadenerhebung und den Sündenfall Änderungen sich ergeben haben,
sie dürfen nicht weiter ausgedehnt werden, als es durch die Offenbarungstatsachen

strikte gefordert ist. Auf dem Gebiete der Urstands- und
Erbsündelehre, dessen Natur in besonderer Weise physio-psychologisch ist,
hat deswegen Thomas unverwandt seine Augen auf die Wirklichkeit
geheftet, auf die wirkliche Beschaffenheit der jetzigen menschlichen Natur ;

seine Lösungen verraten einen ausgesprochenen Wirklichkeitssinn, einen

ausgeprägten physio-psychologischen Charakter. In der Urstandslehre
zeigt sich das besonders bei der Beurteilung folgender Fragen : Wissen
des ersten Menschen, Zeugung und geschlechtliche Lust, Zustand der Neu-
gebornen, das Sterben der Lebewesen im paradiesischen Glückszustand.
In der Erbsündelehre zeigt es sich besonders dadurch, daß er für alle
Tatsachen der Menschennatur und des Menschengeschlechtes den Grund
ausfindig machen will. Ein typisches Beispiel bietet S. theol. I-II q. 17

a. 9 ad 3. Dank dieser Methode ist es Thomas gelungen, auch in diesen

Fragen die Doktrin zu einem geschlossenen System zu gestalten.
«L'ensemble de cette construction méthodique et élégante l'œuvre
personnelle de Thomas d'Aquin, révèle son esprit d'analyse et son génie
d'organisation», (p. 171.)

Eichstätt (Bayern). Dr. Michael Rackl.


	Literarische Besprechungen

