Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 1(1923)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Dr. Josef Uhlmann : Die Existenzberechtigung einer christlichen
Philosophie. Wien (Mayer & Co.), 1922 (24 pag.).

Ein interessanter Vortrag tiber dieses Thema, gehalten in der Leo-Gesell-
schaft zu Wien am 14. Dezember 1g21. Er will die Existenzberechtigung
einer christlichen Philosophie beweisen 1. aus der Forschungsmethode des
christlichen Philosophen (4—9), 2. aus dem Entwicklungsprosefi eines Denkers
zum christlichen Philosophen (g-12), 3. aus der Geschichte der Philosophie
(12-23). — Ganz richtig betont der Autor, dak auch die christliche Philosophie
als solche, formell, nur Vernunftwissenschaft ist, deren Grundprinzipien,
wie schon Thomas betonte (I. 1. 6.), nicht von der Offenbarung abhangen,
und insofern fillt die christliche Philosophie mit der wahren Philosophie
iiberhaupt zusammen (p. 3. 1g). Sie stitzt sich auf selbsteinleuchtende
Vernunftprinzipien, behandelt die Tatsachen der Erfahrung in ihrem Lichte
und zieht aus beiden Schliisse nach den Gesetzen der natiirlichen Folge-
richtigkeit. Dabei besitzt aber der christliche Philosoph in den Lehren der
Kirche ein dufieres, leitendes Kriterium fur die Beurteilung der gefundenen
Resultate, in gewissem Sinne fiir seine Arbeitsweise und schopft, nebst den
Diensten, die er der Offenbarung leistet, aus der Offenbarung positive
Anregungen und wertvolle Bestitigungen fiir seine philosophischen Resultate,
wie die Geschichte der Philosophie beweist.

Der Verfasser hat uns in seinem Vortrag manch trefflichen Gedanken
zum Beweise der These geboten und teilweise berechtigte Kritik an seinen
Gegnern geiibt (14 f.). Unglucklich mochten wir es nennen, dali er die
besondere Arbeitsweise des christlichen Philosophen « Forschungsmethode »
nennt, denn das werden Gegner in einem ganz andern Sinne ausbeuten.
‘Wie die bloBe Vernunftforschung zur Uberzeugung von der Einsetzung des
kirchlichen Lehramtes fiihren kann (6), vermodgen wir nicht einzusehen.
Auch an einiger Zweideutigkeit fehlt es nicht. Der Versuch aber, fur die
Existenzberechtigung einer christlichen Philosophie eine mutige Lanze ein-
gelegt zu haben, verdient alle Anerkennung. G. M. Manser O. P.

Dr. Anton Michelitsch : Einleitung in die Metaphysik. Graz und
Wien, Styria, 1922 (1v u. 143 pag.). ,

In Fortsetzung seiner bereits erschienenen philosophischen Werke
(Einleitung in die Erkenntnislehre, Graz 1910 ; Einleitung in die Natur-
philosophie, Graz 1921. Beide vergriffen. Zweite Auflage in Vorbereitung)
bietet uns hier der verdiente Hochschulprofessor einen kurzen Abri3 der
Metaphysik. In einem Nachwort kennzeichnet er selbst seinen Standpunkt
mit folgenden Worten : « Wie in meinen iibrigen Schriften, vertrete ich
auch in der Metaphysik den Realismus von Aristoteles und Thomas von
Aquin, weil ich ihn als einzig richtig erkannt habe. Darum schlo8 ich mich
in den Fragen tiber Wesenheit und Dasein, iiber das Wesen der Beziehung,
in den Gottesbeweisen, iiber das Wissen Gottes, iiber den EinfluB Gottes
auf die Handlungen der Geschépfe, enge an die metaphysischen Grundsitze



Literarische Besprechungen 75

des Aquinaten an, von denen es besonders in der Metaphysik gefdhrlich
ist abzuweichen. Ich folge hierin der historischen Schule des hl. Thomas,
die allein den echten Sinn seiner Lehre durch nun schon sieben Jahr-
hunderte treu bewahrt und gefoérdert hat» (p. 137).

Dem Werke ist ein ausfiihrliches bibliographisches Verzeichnis der
metaphysischen Literatur vorangestellt, dessen Wert jedoch dadurch
vermindert wird, daB die Titel nur in deutscher Ubersetzung angegeben
sind. Die Metaphysik wird in Prinzipienlehre, Kategorienlehre, Seinslehre
und Gotteslehre eingeteilt. Auffallend ist die Bemerkung : « Eine ab-
schlieBende Metaphysik kann erst geschrieben werden, wenn alle Einzel-
wissenschaften vollstindig ausgebaut sind. Vorderhand mufBl man an der
Hand der Empirie und der Vernunft gehen, so weit man kann» (p. 18).
Demnach wéare die Metaphysik den iibrigen Wissenschaften untergeordnet.
Diese Auffassung diirfte bei Aristotelikern wenig Anklang finden. Die
meist skizzenhaften, hie und da sogar diirftigen Ausfithrungen bringen
jedoch manche dankeswerte Angaben. Die zahlreichen, sorgfaltig ins
Deutsche iibertragenen Thomasstellen insbesondere sind sehr zu loben.
Unbefriedigend ist hingegen der Abschnitt iiber Potenz und Akt. Der
Verf. gibt diese aristotelischen Fachausdriicke deutsch durch Méglichkeit
und Wirklichkeit wieder. Das ist jedenfalls miBverstindlich. An dieser
MiBverstandlichkeit leiden die betreffenden Ausfiihrungen ohne Zweifel.
Sehr ausfiihrlich ist die Behandlung der groBen Streitfragen zwischen den
Thomisten und ihren katholischen Gegnern. Dem realen Unterschied
zwischen Wesenheit und Dasein sind zehn, dem Vorherwissen Gottes
sieben, dem Einfluf Gottes auf die Handlungen der Geschépfe sechsund-
dreiBig zweispaltige Seiten gewidmet. Bei einem Gesamtumfang von 135 S.
macht dies weit iiber ein Drittel des ganzen Werkes aus. Man wird indes,
trotz dieser Ungleichmafligkeit, die ruhigen, sacklichen und nahezu
erschopfenden Auseinandersetzungen mit Nutzen und Interesse lesen.

-Im groBen und ganzen reiht sich die Metaphysik Michelitschs wiirdig
an seine frithern philosophischen Schriften an und kann manche Dienste
leisten.

Freiburg (Schweiz). M. M. Movard O. P.

Alfons Lehmen S.J.: Lehrbuch der Philosophie auf aristotelisch-
scholastischer Grundlage zum Gebrauch an héhern Lehranstalten und zum
Selbstunterricht. 1. Bd. Logik, Kritik, Ontologie. 4. vermehrte und ver-
besserte Auflage, herausgegeben von Peter Beck S.J., Freiburg i. Br.
(Herder), 1917 (8°; xvIiir und 516 pag.).

Die Vorziige des Lehmenschen Lehrbuches sind allgemein anerkannt.
Darum geniige hier der kurze Hinweis, dal die Neuauflage in der Beckschen
Bearbeitung nur wieder gewonnen hat. Der Umfang hat gegeniiber der
Vorauflage um 43 Seiten zugenommen. Grofere Erweiterungen bezw.
Anderungen erfuhren drei Probleme : die Methodenlehre, der transzenden-
tale Idealismus Kants und das Kapitel iiber den Glauben als Erkenntnis-
quelle. Die Neubearbeitungen sind gut gelungen, insbesondere gewann
die Darlegung des Kantschen Systems.



70 Literarische Besprechungen

Immer noch sehr stiefmiitterlich behandelt ist die Lehre von der
unvollstindigen Induktion und dem Analogieschluf3 (dem bloB 10 Zeilen
gewidmet sind). Auch die Abschnitte tiber die Hypothese und die Beweis-
fehler sind durftig. P. 1oz ff. wiinschte ich einen Hinweis darauf, daB
jede der drei syllogistischen Schluflfiguren einen Sonderzweck im Denken
erfiillt, der in keiner andern Figur in gleicher Weise erreicht wird ; dafiir
konnte der Nachweis, daB die erste SchluBlfigur die vollkommenste ist,
in wenigen Worten erledigt werden. P. 110 vermisse ich eine deutlichere
Belehrung dariiber, worauf die Retorsionsfahigkeit gewisser Dilemmata
beruht. P. 131 f. miiBte der Studierende aufgekldrt werden, warum die
Termini « analytische » und «synthetische » Methode bei verschiedenen
philosophischen und padagogischen - Schriftstellern oft das Entgegen-
gesetzte bedeuten. P. 133 f. finde ich das Kapitel iiber die experimentelle
und rationelle Methode vervollkommnungsfahig.

Weidenau (Tschechisch-Schlesien). Dy. Ludwig Wrzol.

Georg Fell S.J. : Die Unsterblichkeit der menschlichen Seele. 2. ver-
mehrte Auflage. Freiburg i. Br. (Herder), 1919 (8°; 240 pag.).

Die Schrift erschien zum erstenmale als 55. Erganzungsheft zu den
« Stimmen aus Maria-Laach ». Die zweite Auflage erhielt ein bequemeres
und gefalligeres Format. Der Verfasser ist wohlbewandert in den Irrgangen
der gegenwirtigen monistischen Psychologie und weil vortrefflich ihre
Einwinde zu widerlegen. Durch Zitate aus der alteren philosophischen
und der neueren schonen Literatur belebt er das Interesse und regt zum
Nachdenken an. Als Zweck der Arbeit bezeichnet er selbst, « die Beweis-
griinde, wie sie in der christlichen Philosophie zur wissenschaftlichen
Darlegung und Erhidrtung der Unsterblichkeit der menschlichen Seele
gang und gibe sind, klar und einfach fiir das denkende Publikum darzu-
legen ». Dieser Zweck wird auch erreicht. Es fehlt keiner der iiblichen
Beweise. Manche Abschnitte des Buches sind hervorragend gut.

Es sei dem Referenten gestattet, fiir die nichste Auflage einige Vor-
schlage zu machen :

Da die Schrift sich an ein breiteres, wenn auch «denkendes» (lies:
gebildetes) Publikum wendet, so sollten Ausdriicke vermieden werden, die
nur dem philosophisch oder gar scholastisch Geschulten verstiandlich sind.
So miiite p. 54 unbedingt erklirt werden, was (im Sinne der Scholastik)
« wesentliche » Teile im Gegensatz zu « integrierenden » Teilen sind. P. 59
wird unter Anlehnung an die scholastische Terminologie gesagt: « Die
Tierseele ist wesentlich ein « materielles » Prinzip »; der Laie kann allzu-
leicht zu der Meinung verfiihrt werden, sie sei Materie. Unverstanden
diirfte auch p. 70 bleiben : Die Seele ist ein « essentiell und quantitativ
einfaches Sein ». Zu schwierig ist auch p. 93 die Erorterung der Frage,
ob die Seele all dem gleichartig sein miisse, was sie erkennt ; Verstindnis
konnte da nur durch sehr eingehende Besprechung des « eigentiimlichen
Gegenstandes » der Verstandeserkenntnis erzielt werden. P. 138 wird



Literarische Besprechungen 79

das Wort « Sanktion» in seiner philosophischen Bedeutung kaum allen
geldufig sein.

P. 28 ft. ware dem Unterschied zwischen sinnlichem und geistigem
Bewufitsein vielleicht noch mehr Beachtung zu schenken, damit nicht
der Eindruck erweckt werde, daBl zuviel bewiesen wird und die Tierseele
auch beziiglich der Unsterblichkeit auf gleiche Stufe mit der Menschen-
seele zu stellen sei. — P. 58 f. heillt es: « Wir sind uns alle, wenn auch
nur dunkel, des Vorranges der Seele (iiber den Koérper) in unserer Natur
bewuBt. » Ich glaube kaum, dafl dieser Vorrang der Seele Gegenstand des
unmittelbar erfahrenden BewuBtseins ist; eher handelt es sich um ein
natiirliches, halb unbewultes SchlieBen. _ _

Einen etwas strafferen logischen Zusammenhang wiinschte ich zwischen
dem 2. und 3. Kapitel (die Existenz der Seele und ihre wesentliche Ver-
schiedenheit vom ILeibe 2; die Selbstindigkeit der Seelensubstanz ).
Auch das Tier hat eine Seele, die vom Leibe verschieden ist. Der Verfasser
will denn auch gleich im 2. Kapitel mehr beweisen, als die bloBe Verschieden-
heit von ILeib und Seele; er beweist von vornherein, dall die Seele des
Menschen Tétigkeiten hat, an denen der Organismus innerlich gar nicht
teilnehmen kann ; mit andern Worten, er beweist schon im 2. Kapitel,
daB die Seele eine selbstindige Substanz ist. Daraus ergeben sich fiir das
3. Kapitel unnétige Wiederholungen, die Durchsichtigkeit leidet. Ahnliches
ist vom 5. Kapitel zu sagen ; der Begriff der Geistigkeit wird nicht klar
genug, weil er mit den in den vorhergehenden Kapiteln erdrterten Begriffen
nicht eng genug in Zusammenhang gebracht wird.

P. 82 wird der Beweis versucht, daf der Schopfer, falls er unseren
Leib wiedererweckt, nur einen leidensunfahigen Leib wieder mit der Seele
vereinigen konne. Die Begriindung mufl wohl als verfehlt bezeichnet
werden ; die These entspricht iibrigens nicht den geoffenbarten Tatsachen.
— Fiir verfehlt halte ich auch den Beweis fiir die Unverganglichkeit der
Seele aus der Unvergianglichkeit der Wahrheit (p. 105). Ebensogut konnte
man argumentieren : Die Wahrheit ist nicht nur unvergidnglich, sondern
geradezu ewig ; also auch die Seele, deren Nahrung ja die Wahrheit ist.
Qder : Die Seele erkennt Gott und sehnt sich nach ihm, bis sie mit ihm
vereinigt ist. Er ist sozusagen ihre Nahrung. Also ist sie gottlicher Natur.
— Es kommt eben nicht darauf an, was wir erkennen, sondern wie wir es
erkennen. Ja ! wenn wir die unvergingliche Wahrheit immer und fir
immer (ohne je aufzuhéren) erkennen miilten! — P. 108 wird die
Behauptung Kopfschiitteln erregen, dafBl die Tiere es Dbesser verstehen,
ihre Bediirfnisse zu befriedigen, als der Mensch. Der Mensch ist fiir die
Erreichung seiner irdischen Bediirfnisse sicher nicht schlechter ausgeriistet
als die Tiere. Den etwa fehlenden Instinkt ersetzt ihm reichlich der
Verstand und die Teilnahme an den Erfahrungen fritherer Generationen. —
P. 84 wire die in der Physik iibliche Terminologie, wonach Kraft und
Energie verschiedene Begriffe sind, mit Vorteil beizubehalten.

Trotz dieser Mingel wiinschen wir dem Buche recht weite Verbreitung.

Weidenau. Dr. Ludwig Wrzol.



78 Literarische Besprechungen

Joseph Gotthardt : Das Wahrheitsproblem in dem philosophischen
Lebenswerk Bernard Bolzanos. Teildruck. Inauguraldissertation. Trier
(Paulinusdruckerei) 1918 (Gr. 8°; xr1, 133 und 34° pag.).

Seit Husserl in dem Grundgedanken der « Wissenschaftslehre » Bolzanos
seine Hauptwaffe fiir den so erfolgreichen Kampf gegen den Psychologismus
in der Logik gefunden, steht der lang vergessene Prager Philosoph wieder
im Vordergrunde des Interesses der Gelehrten. Es fehlte bislang eine
griindliche Untersuchung iiber sein gesamtes Lebenswerk unter sorgfiltiger
Beriicksichtigung der Lebensschicksale und all der Einfliisse, die er seitens
der alten und der zeitgenossischen Philosophie und Theologie erfahren
haben mochte. Diese Liicke will G. ausfiillen. Ein weitausholendes zwei-
bdndiges Buch unter dem Titel « B. B. und sein Lebenswerk » soll « nach
dem Krieg » erscheinen. Eine sehr eingehende Inhaltsiibersicht, die in
Kleindruck pp. v-xvr1 des vorliegenden Bdndchens einnimmt, soll uns
vorerst iiber den Plan des ganzen Werkes orientieren. Man muf3 gestehen,
daB der Verf. es versteht, gut und iibersichtlich zu disponieren ; sobald
das Ganze gedruckt vorliegt, werden wir in der Tat ein Werk {iber B.
besitzen, das kein Problem des Lebens und Wirkens des Prager Logikers
und Mathematikers unbeachtet 1aBt. (. verspricht uns im 1. Hauptstiick
eine Schilderung des Elternhauses, des Studienganges des jungen B.,
und wir freuen uns, recht viel {iber den damaligen Studienbetrieb, die
Lehrbiicher, Lehrer u. dergl. zu erfahren. Dann soll die Lehrtitigkeit
und «der Fall B.», sein Konflikt mit den Behoérden besprochen werden,
endlich seine schriftstellerischen Hauptwerke nach ihrem Entstehen,
ihrem Inhalte und ihrer Abhingigkeit von der philosophischen Gesamt-
bewegung. — Das 2. Hauptstiick, betitelt « Bs. L.ebenswerk » soll dann die
Philosophie, Theologie, Mathematik etc. Bs. behandeln. (Ob angesichts
der eingehenden Analyse der « Wissenschaftslehre » im 1. Teile nicht iiber-
fliilssige Wiederholungen sich ergeben werden ?)

Von diesem 2. Hauptstiick wird uns die vorliegende Probe geboten :
Der erste Teil der Abhandlung tiber das Wahrheitsproblem bei B. Es steht
ja dieses Problem im Mittelpunkt des IForschens des Prager Philosophen.
Wir erfahren, in welcher Beziehung die Gedanken Bs. zu den Spekulationen
der antiken Philosophie stehen (Vorsokratiker, Plato, Aristoteles, helle-
nistisch-rémische Philosophen).

Ein abschlieBendes Urteil tiber Gs. Bolzanowerk wird sich erst fillen
lassen, wenn das Ganze gedruckt vorliegt. Aus der gegenwirtigen Probe
ersehen wir etwa folgendes : 1. G. hat fiir sein Thema wahrhaft umfassende
Studien gemacht und verrat viel kritischen Sinn. 2. In der Darstellung
ist er auBerordentlich gewissenhafi, fast breil. Er geht jeder Spur einer
Abhéngigkeit Bs. von frithern Spekulationen nach, auch solchen Spuren,
die von vornherein wenig Aussicht auf Eifolg versprachen: so konnten
vielleicht die Abschnitte iiber das Wahrheitsproblem bei den Vorsokratikern
mit Riicksicht auf die fast véllig negativen Resultate bedeutend Ikiirzer
gefaBt werden. G. glaubt aber, selbst die Inder und Agypter nicht
unerwahnt lassen zu diirfen, die doch zu Bs. Zeiten fast unbekannt waren.



Literarische Besprechungen 79

Offenbar schwebte G. die Abfassung einer Gesamtgeschichte des Wahrheits-
Problems vor, auf deren Notwendigkeit er so oft hinweist. 3. Fast die
Hailfte des Textes nehmen die Anmerkungen ein. Sie enthalten sehr viele
scharfsinnige Bemerkungen und gute Literaturangaben, entfernen sich
aber vielfach vom eigentlichen Thema und gehoéren wieder der allgemeinen
Philosophiegeschichte an. Soweit sie aber wichtige Streiflichter auf B.
werfen, sihen wir sie lieber iiber dem Striche. Man verliert niamlich bei
den vielen Einzelheiten leicht den Faden und die Geduld. Man mochte
endlich erfahren, wie B. selbst sein Wahrheitsproblem fat und was seine
« Sdtze an sich » und « Wahrheiten an sich » bedeuten, woriiber vorliegender
Teildruck nur wenig sagt. Das soll kein Tadel sein. Die Inhaltsiibersicht
zeigt ja, dal diese Frage an anderer Stelle ausfiihrlich besprochen werden
wird. Referent schildert nur seine Eindriicke beim Lesen eines Torsos.
4. Sehr dankenswert ist die Analyse der Beziehungen Bs. zu Plato und
Aristoteles. Wir erfahren da, daB Bolzano relativ geringe philosophie-
geschichtliche Kenntnisse besal3 ; er analysierte nicht die Werke der Vorzeit,
auf die er sich beruft, sondern suchte durch gelegentliche Zitate, die er
manchmal ziemlich willkiirlich deutete, seine eigenen Lehrmeinungen
zu stiitzen. Bs. Geist ist mehr dem Platos verwandt, der Aufbau des
aristotelischen Organon verrdt sich aber in den Havptteilen der « Wissen-
schaftslehre ».

Die letzten 32 Seiten geben eine Probe aus den Studien des Verfassers
zur Bibliographie Bs. Der GesamtnachlaB3 Bs. ist ja noch nicht ediert
und verlangt iiberdies eine Scheidung zwischen « authentischen und weniger
authentischen » Arbeiten.

Wir freuen uns insbesondere auf die Lebensgeschichte Bs., ferner
auf die Darstellung seines Verhiltnisses zur Scholastik, zu Leibniz, zu
Kant und zu den neuern Schulen, die an B. ankniipfen.

Weidenau. Dy. Ludwig Wrzol.

M. Jos. Scheeben : Natur und Gnade. Eine systematische Darlegung
der natiirlichen und {ibernatiirlichen Lebensordnung im Menschen. Neu
herausgegeben und mit Einleitung versehen von Dr. Martin Grabmann,
Professor an der Universitit Miinchen. Miinchen, Theatiner Verlag, 1922

(80 ; vIII u. 344 pag.).

Durch die Herausgabe dieses Buches hat Herr Prof. Grabmann ein
doppeltes Werk vollbracht : ein Werk der Pietit und ein Werk der Apolo-
getik. : k

Ein Werk der Pietit. Das Geschlecht von heute weill es kaum mehr,
welche Bedeutung dieses Buch seiner Zeit hatte. Man mull die Sechziger
Jahre selbst miterlebt haben, um zu wissen, welch tiefe Erregung in den
Geistern Kleutgen und Scheeben und dann Schizler hervorriefen, als sie
nach einem vollen Jahrhundert des Vergessens und der Verirrung die
katholische I.ehre von der Ubernatur und im Zusammenhange damit
die vom Glauben wieder zu Tage forderten. Daf alle, die vom Liberalismus



30 Literarische Besprechungen

der Zeitphilosophie durchdrungen waren, dal3 die Semirationalisten, die
Ontologisten, die Traditionalisten, daf insbesondere alle, die vom Hermesia-
nismus und vom Giintherianismus angesteckt waren, und deren waren viele
und vortreffliche Manner, daf diese sich bis ins Innerste hinein getroffen
fithlten, das ist ja begreiflich. Was aber den ganzen Ernst der Lage kenn-
zeichnet, das ist die Erscheinung, dafl iiberragende Geister, die gewil3
nicht im Sinne hatten, unkirchliche und unkatholische Grundsitze zu
vertreten, so entschieden Stellung nahmen gegen die Erneuerung ab-
gelebter und schédlicher, ja unmoéglicher Lehren scholastischer Tipfelei,
wie sie meinten. Es gentige, an den ehrwiirdigen Hirscher zu erinnern,
und an den nicht minder verehrungswiirdigen Kuhn, an den keiner, der
ikn kannte, ohne wahre Ehrfurcht denken wird. Es gehdrte Mut und
Begeisterung dazu, um unter diesen Verhiltnisen den Kampf zu wagen,
und es bedurfte der Gnade Gottes, um den Sturm, der dem Konzil voraus-
ging und nach dessen Entscheidungen den Héhepunkt erreichte, zu gliick-
lichem Ausgang zu fithren. Davon ist hier nicht zu reden. Genug, dal
das vorliegende Buch eines der einfluBreichsten und gesegnetsten Werk-
zeuge fiir den Sieg der so heill bestrittenen Wahrheit geworden ist. Darum
ist es ein Werk der Pietdt und der Dankespflicht, dieses Buch zu erneuern,
damit unsere Zeit nicht vergesse, welchen Dienst es uns geleistet hat und
welche Opfer ihm das gekostet hat.

Aber auch ein Werk der Apologetik. Leider hat es nicht blo geschicht-
liches Interesse, zu wissen, welche katholische I.ehren Scheeben damals
den herrschenden Verirrungen gegeniiber hervorheben zu miissen glaubte,
sondern die Dinge haben sich so gestaltet, daB es auch heute wieder not-
wendig geworden ist, die namlichen Lehren mit aller Entschiedenheit
zu betonen. Und zwar nach zweil Seiten hin. Wenn katholische Lehrer,
und Lehrer von Bedeutung sagen, das, was uns vor der Zeit so verdchtlich
machte, das sei die ewige Betonung des Ubernatiirlichen, die Religion der
Neuzeit sei Arbeit und Humanitit, wenn katholische Fiihrer ihr Wirken
nach dem Grundsatz einrichten, man miisse aus den Exerzitien des
hl. Ignatius das Wort tilgen, daB alles dem iibernatiirlichen Ziel unter-
zuordnen sei, dann sehen wir wohl, daB die eine Héilfte des Buches von
Scheeben abermals eine groBe Aufgabe zu erfiillen hat. Und wenn wir
auf der andern Seite die von der Kirche verworfenen Irrtiimer iiber den
Immanentismus und die Unmoglichkeit der natiirlichen Erkenntnis er-
wagen, wenn wir wahrnehmen, da3 Gutmeinende religiés und iibernatiirlich,
transzendental und iibernatiirlich als gleichbedeutend behandeln, wenn
uns katholische Piadagogen sagen, es gebe keine natiirlichen Tugenden,
sogar nicht bei Heiden, Philosophie und Theologie seien absolut unver-
einbar zu einer sogenannten philosophisch-theologischen Wissenschaft,
dann fassen wir, da8 das Buch von Scheeben auch nach der andern Halfte
hin noch eine Aufgabe zu erfiillen hat. Sicher sind manche der eben
angefithrten Irrungen nicht eben so schlimm gemeint. Sie wollen nicht
gegen diec katholische Lehre verstofen. Aber in so heikeln Fragen liegt
alles daran, nicht von der schwer erkimpften Ausdrucksweise abzuweichen,
denn die Grenzlinien zwischen Wahrheit und Irrtum sind hier so scharf,



Literarische Besprechungen 31

daf3 die leiseste Verwischung schon Gefahr der Verirrang und Verwirrung
mit sich bringt. Aus diesen Griinden kénnen wir leicht ermessen, dafl}
die von Scheeben mit solcher Meisterschaft behandelten Lehrpunkte heute
so gut ihre Bedeutung haben wie ehemals. Deshalb verdient Herr Professor
Grabmann den warmsten Dank dafiir, dal er dieses Werk wieder allgemein
zuganglich gemacht hat.

Freiburg (Schweiz). P. Albert Mavia Weifs O. P.

P. Mandonnet O.P. et J. Desirez 0. P.: Bibliographie thomiste.
Le Saulchoir, Kain (Belgique) 1921 (8°; xXI und 116 pag.).

Unter der Direktion des weit bekannten Pierre Mandonnet O. P.
erscheint eine Bibliothéque thomiste, deren erstes Heft vorliegt unter dem
Titel : Bibliographie - thomiste. Diese thomistische Bibliothek soll eine
Sammlung von historischen Studien werden iiber das Leben, die Schriften
und die Lehre des hl. Thomas von Aquin. Ihr Programm soll sich haupt-
sachlich tiber das XIII. Jahihundert erstrecken, als der hl. Thomas lebte
und wirkte. Indes werden auch wissenschaftliche Arbeiten aufgenommen,
die sich mit vorthomistischen und nachthomistischen Fragen beschéftigen,
wofern sie nur dazu dienen, die echte thomistische Lehre zu fordern. Wir
wiinschen den Herausgebern von Herzen Gliick zu diesem vorziiglichen
Programm. Hoffentlich wird dasselbe gelingen !

Das erste Heft dieser thomistischen Bibliothek enthilt eine thomistische
Bibliographie, hauptsichlich seit den letzten 120 Jahren. Nur ausnahms-
weise sind Werke angefithrt, die vorher iiber thomistische Doktrin
geschrieben wurden. In der Vorrede heift es: « Exception a été faite
cependant pour des ouvrages antérieures importants au point de vue
historique et critique et pour les vies de saint Thomas. » Wir wollen nicht
rechten mit den Herausgebern, ob diese Beschrinkung und diese Aus-
nahmen begriindet sind ; einigen praktischen Nutzen moégen sie immerhin
haben ; aber es ist doch tief zu bedauern, dafi so die vorliegende Biblio-
graphie nur ein Stiickwerk geblieben und daB3 man nach wie vor gezwungen
ist, die dltere thomistische Literatur sich miihsam zusammen zu suchen
aus Quétif und Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, aus Hurter,
Nomenclator litterarius und &hnlichen Werken. Und das zumal, weil
diese dltere Literatur die neuere (seit 120 Jahren) fast in jeder Beziehung
weit iibertrifft. Fiir die wissenschaftliche Forschung haben eine ganze Reihe
der angefiihrten Werke gar keinen oder doch sehr geringen Wert, wie
z. B. die Panegyriken, populire Abhandlungen usw.

In der Vorrede wird offen und richtig zugestanden: « Notre essai
bibliographique n’est ni complet, ni sans défaut et nul ne l'ignore moins
que ses éditeurs. Mais un premier essai de cette nature ne peut pas viser
a une perfection méme trés relative. L’important est, qu’il ne soit pas
superflu. » Gerne geben wir zu, dafl die vorliegende Arbeit nicht iiber-
fliissig ist ; ja ohne Bedenken nennen wir sie sogar vecht niitzlich in mancher
Hinsicht fiir jeden, der sich schnell orientieren will {iber die moderne

Divus Thomas. 0



82 Literarische Besprechungen

thomistische Literatur. Indes koénnen wir nicht zugeben, dal3 eine solche
Arbeit nicht einmal eine sehr relative Vollkommenheit erstreben und auch
besitzen soll; denn jedes wissenschaftliche Werk mufl wenigstens eine
relative Vollkommenheit erstreben und besitzen, sonst erscheint es am
. besten iiberhaupt nicht, oder es wird so lange durchgearbeitet, bis daB es
diese relative Vollkommenheit erlangt hat.

Das Werk umfalt fiinf Hauptabschnitte : 1. Geschichte des hl. Thomas ;
2. Ausgaben seiner Werke (seit den letzten hundert Jahren) ; 3. Philoso-
phische Lehren ; 4. Theologische Lehren ; 5. Thomistische Lehren geschicht-
lich verglichen mit andern Zeitstromungen. Jeder dieser Hauptabschnitte
zergliedert sich wieder in Unterabteilungen. Wahrhaft groBartig ist der
EinfluB, den der Thomismus in diesem beschrinkten Zeitabschnitt der
letzten hundert Jahre auf das gesamte Geistesleben ausgeiibt hat. Uber
2000 Arbeiten werden namentlich angefithrt. Fiinwahr eine kleine Biblio-
thek! Und dabei ist die Aufzihlung nicht einmal vollstindig. Welch’
herrliche Bibliothek wiirde zustande kommen, wenn alle thomistischen
Schriften seit dem 13. Jahrhundert aufgezeichnet wiirden ! —

In der Vorrede gibt Mandonnet die Hauptdaten aus dem Leben des
hl. Thomas und stellt sich mehrfach in direkten Gegensatz zu den bisherigen
Angaben. So heifit es p. X : « La naissance (de S. Thomas) est certaine-
ment antérieure au 7 mars 1225, mais pas de six mois. » Seit vielen Jahren
habe ich mich mit der Chronologie im Leben des hl. Thomas befal3t, kenne
aber keinen einzigen stichhaltigen Beweis fiir das von Mandonnet als
sicher dargestellte Geburtsdatum. Ja ich kann nur Fr. Pelsters (Theol.
Revue, 1922, p. 306) Bemerkung beipflichten : « In Bezug auf das Geburts-
datum ist die Annahme Mandonnets die allevunwahvscheinlichste.» Am
meisten hat mich Mandonnets Behauptung (p. X) verwundert, Thomas habe
im April 1244, d. i. in seinem 20. Lebensjahre, das Ordenskleid des
Dominikanerordens genommen. Alle alten Biographen sagen ganz etwas
anderes. So berichtet z. B. Calo: « Praedicatorum ordinem devotissime
est ingressus (Thomas) cum esset annorum tredecim.» Bernard Guidonis
sagt: « Ordinem igitur Praedicatorum infra annos pubertatis exsistens,
sicut in littera canonizationis ejusdem temporis describitur, Thomas
ingreditur. » Heinrich von Herford sagt in seiner Chronik (ed. Potthast,
P. 204) : « Puer ordinem intrat. » Ptolomaeus de Lucca berichtet in seiner
Historia eccl. XXII, 20 : « Cum autem (Thomas) jam esset XVI annorum,
habitum Fratrum Praedicatorum assumpsit et in eo vixit XXXII annos
vel circa.» Ptolomaeus weicht nicht nur scheinbar von den drei andern
zitierten Geschichtsschreibern ab, da er nicht von dem ersten, sondern
von dem endgiiltigen Eintritt in den Orden nach der Befreiung aus der
zweijahrigen Gefangenschaft redet. — Aus diesen Zeugnissen geht wohl
zur Geniige hervor, was von Mandonnets Behauptung zu halten ist.

Auch sonst steht noch manches in der Einleitung, z. B. Thomas’
Verhiltnis zum Benediktinerorden, sein Aufenthalt in Kéln und Paris,
die Frage nach den echten und unechten Schriften usw., was berechtigten
Widerspruch erregen wird. Jedoch kann ich der Kiirze wegen nicht niher
darauf eingehen.



Literarische Besprechungen 33

Der Hauptwert der vorliegenden thomistischen Bibliographie scheint
mir in dem reichen Literaturverzeichnis zu liegen. Wer sich schnell orien-
tieren will, was iiber eine thomistische Frage seit einem Jahrhundert
geschrieben oder neu gedruckt worden, wird in dem vorliegenden Werk
eine gute, wenn auch nicht immer vollstindige Literaturangabe finden.
Freilich muB3 der Leser sich zundchst mit der nicht immer gliicklichen
Klassifizierung der einschligigen Werke vertraut machen. So darf der
Leser mein Manuale Theol. mor. secundum principia S. Thomae nicht
unter dem Kapitel : Moral, sondern unter « Exposés généraux » suchen ;
oder Englerts Buch von der Gnade, nicht unter dem Kapitel: Gnade,
sondern unter « Christologie». Herkenraths spekulative Untersuchung
iiber Todsiinde und laBliche Siinde befindet sich unter dem Kapitel:
« vertus ». Dem Verfasser kann aber deswegen kein Vorwurf gemacht
werden, weil es oft strittig ist, unter welches Kapitel ein Buch einzu-
reihen ist. ;

Diese Besprechung der Bibliographie thomiste ist bereits zu lang
geworden. Ich fasse mein Urteil kurz zusammen : Die vorliegende Arbeit
ist praktisch recht niitzlich, bedarf aber noch der Vervollkommnung.

Freiburg (Schweiz). D. Prigmmer O. P.

J-B. Kors 0.P. Docteur de I'Université de Fribourg (Suisse) :
La justice primifive et le péché originel d’aprés S. Thomas. Les sources —
La doctrine. (Bibliothéque thomiste [Directeur : Pierve Mandonnet O. P.],
II.) Le Saulchoir, Kain (Belgique), 1922 (8°; XI11 u. 176 pag.).

Eine wertvolle, gediegene Arbeit, die sich durch umfassendes, tief-
eindringendes Quellenstudium, durch gewissenhafte Griindlichkeit und
durch Klarheit der Darstellung auszeichnet. Es verrat das Buch sichere
Handhabung der historisch-positiven Methode in Verbindung mit griind-
licher Schulung in Philosophie und theologischer Spekulation. Sorgfiltige
Abwigung aller maBgebenden Faktoren, die auf die Gestaltung der thomi-
stischen Doktrin iigendwie eingewirki haben, machen das Buch zu einem
verldssigen Fiihrer, dem man sich gerne anvertraut, bei der Beurteilung
des Werdens und des Inhalts der Lehre des Aquinaten iiber die urstindliche
Gerechtigkeit und die Erbsiinde.

Das Werk gliedert sich in zwei dem Umfang nach ziemlich gleiche
Teile : 1. Die Quellen oder die Entwicklung der Lehre von Augustin bis
Thomas (pp. 1-80), 2. Die Lehre des hl. Thomas (pp. 81-171). Was man
vermiBt, ist eine kurze orientierende Ubersicht iiber die Vorarbeiten
und deren Resultate. Nicht als ob der Verfasser sich nicht genau umgesehen
hatte, wer vorher dieses Thema schon beriihrt oder in Angriff genommen
hat — die am Anfang des Buches stehende Bibliographie und gelegentliche
Hinweise im Verlauf der Abhandlung selbst liefern den Beweis, da ihm
die Arbeiten seiner Vorgidnger nicht unbekannt geblicben sind —, .aber
wir wéren doch dankbar gewesen, wenn wir in einer systematisch ab-
abgerundeten Darstellung dariiber wéren aufgeklirt worden, was schon



84 Literarische Besprechungen

getan ist und was erst aufgehellt werden mul3. Sehr zu begriillen ist es
dagegen, dall der Verfasser sich nur wenig in Polemik eingelassen, sondern
in ruhiger, sachlich objektiver Weise sein Thema erortert hat.

Was die Quellen der thomistischen Urstands- und Erbsiindelehre
anlangt, so stellt der Verfasser mit Recht an die Spitze seines Buches
den Satz : « Saint Thomas — cela ne fait doute pour personne — a profité
des travaux théologiques de ses prédecesseurs.» Freilich gibt Thomas
selbst im einzelnen nicht immer genau an, auf welche Quellen er sich
jeweils stiitzt. Er zitiert in den uns hier beschiitigenden Fragen vor allem
Augustinus, der auch hier die wichtigste Grundlage fiir den Aufbau des
wissenschaftlichen Lehrgebdudes des Aquinaten bildet, weiterhin Anselm
von Canterbury, Petrus Lombardus, Hugo von St. Viktor, Gregor von
Nyssa, die Glossa ordinaria und Johannes von Damaskus. Kors bemerkt
aber mit Recht und weist im einzelnen nach, dafl auch andere Theologen
einen bestimmenden Einflul auf Thomas ausgeiibt haben. Demgeméil
werden folgende Autoren ndher gewiirdigt : Augustinus (pp. 3-22), Anselm
von Canterbury (23-35), Peter Abidlard (36-39), Honorius von Augusto-
dunum (40-43), Hugo wvon St. Viktor (43-50), Summa Sententiarum
(s1-53), Bernhard von Clairvaux (53-55), Petrus Lombardus (55-60).
In einem SchluBkapitel (pp. 61-80) werden von den unmittelbaren Vor-
gingern und Zeitgenossen des Doctor angelicus ins Auge gefaB3t: Pripo-
sitinus, Wilhelm von Auxerre, Alexander von Hales, Albert der Grol3e
Bonaventura und Petrus von Tarantasia. Bei jedem dieser Autoren wird
zundchst in der Regel eine sehr gute und gliickliche Charakteristik ihrer
theologiegeschichtlichen Stellung und Bedeutung gegeben und dann ihre
Anschauung . iiber folgende Punkte klargelegt: Wesen der urstandlichen
Gerechtigkeit, ihre Beziehungen zur menschlichen Natur und Person,
ihr Verhaltnis zur heiligmachenden Gnade, ihre Fortpflanzung — Wesen
der Erbsiinde, ihr Verhiltnis zur Natur, ihre Fortpflanzung. Die Behand-
lung eines jeden dieser Autoren ist ein Meisterwerk gedriangter und doch
klarer iibersichtlicher Darstellung. Kors bietet jeweils ein ausgezeichnetes
Kompendium der Lehre dieser Theologen. Wertvoll ist die ausgiebige
Angabe von Texten, die eine genaue Nachpriifung und ein tieferes Ver-
stindnis ermoglicht. Das einschldgige Material wird man nirgends so gut
zusammengestellt finden. Freilich ganz wunschlos habe ich diese Partien
nicht gelesen. Ich meine, es hatte sich eine Vertiefung der Darstellung
noch ermdéglichen lassen, wenn die Urstands- und Erbsiindelehre jeweils
in den Organismus der theologischen und philosophischen Gesamtauf-
fassung der Autoren hineingestellt und auch die innere Abhdngigkeit der
Schriftsteller von einander mehr gewiirdigt worden wire. Es wiirde das
schéne und wertvolle Buch dadurch an Wert noch bedeutend gewonnen
haben. Man hat eben doch nicht immer den Eindruck, daB es sich um
organische Zusammenhinge handelt.

Uneingeschrinktes Lob miissen wir dem zweiten Teile zollen, der die
Lehre des hl. Thomas selbst behandelt. In vier Kapiteln wird der schwierige
Stoff gemeistert: 1. Die urstindliche Gerechtigkeit und die Erbsiinde
in den vor der theologischen Summe abgefaBten Werken : Kommentar



Literarische Besprechungen 85

zu den Sentenzen des Petrus Lombardus, Quaestiones disputatae De
Veritate, Summa contra gentiles und Quaestiones disputatae De Malo
(p- 83-113), 2. Bemerkungen iiber die Begriffe Natur und Gnade bei Thomas
(114—127), 3. Die endgiltige Lehre des hl. Thomas iiber die urstindliche
Gerechtigkeit : S. theol. I qq. g4-102 (128-146), 4. Die endgiltige Lehre
des hl. Thomas iiber die Erbsiinde : S. theol. I-II qq. 81-83 und 85 (p. 147
bis 166). , ' —

Die fiir die Dogmengeschichte aullerst wichtigen Resultate des Buches
seien namentlich fiir deutsche Theologen, denen wegen der finanziellen
Schwierigkeiten ausldndische Werke kaum zugédnglich sind, nédher an-
gegeben : ,

Was zunichst die justitia oviginalis anlangt, so hat mangels klarer
Schriftworte die Doktrin in diesem Punkte nur eine langsam fortschreitende
Entwicklung genommen. Augustinus hat diese Frage nur indirekt beriihrt,
und deswegen sind seine AuBerungen unbestimmt und - schwankend ;
namentlich hat er sich iiber das Verhiltnis von urstiandlicher Gerechtig-
keit und Gnade nie klar ausgesprochen. Erst bei Anselm von Canterbury
begegnen wir dem Ausdruck justitia originalis (De conceplu virginali, c. 1),
womit aber nicht eine Disposition der Natur bezeichnet werden will ; fiir
Anselm gibt es nur die Unterscheidung zwischen Rechtschaffenheit (recti-
tudo) der menschlichen Natur und urstdndlicher Gerechtigkeit. Diese
Unterscheidung verschwindet mit Petrus Lombardus, und nunmehr driangt
sich das Problem der Gnade im ersten Menschen mehr in den Vordergrund.
Prapositinus vertritt die Meinung, daB Mensch und Engel im Zustand
der heiligmachenden Gnade geschaffen wurden, aber er begegnet bei
seinen Zeitgenossen allgemeinem Widerspruch. Gleichwohl vermochte
sich die Idee des Prapositinus nach und nach festzusetzen: Petrus von
Tarantasia hilt gegen Bonaventura daran fest, daB die Gnade dem
Menschen gleich nach seiner Erschaffung gegeben wurde. Thomas von
Aquin ist zundchst wvorsichtig zuriickhaltend, sympathisiert aber mit
den Gedankengdangen des Prapositinus, die er dann in der Summa theologica
klar und bestimmt vertritt. Das Verhdltnis zwischen justitia originalis
und gratia habitualis bestimmt er dann ndherhin so, dal er die Gnade als
causa efficiens der Gerechtigkeit auffaBt und die Gerechtigkeit als die
vollkommene Rechtschaffenheit unserer Natur definiert.

Die Lehre von der Erbsiinde war wegen der klareren Schriftlehre
schon vor Thomas unvergleichlich besser ausgearbeitet als die von der
urstidndlichen Gerechtigkeit. Schon bei Augustin hat sie in vielen Punkten
eine feste, scharfumrissene Gestalt angenommen, die in der theologischen
Tradition der folgenden Generationen nachhaltig fortgewirkt hat, besonders
in der Bestimmung der Natur und Fortpflanzung der Siinde des ersten
Menschen. Als konstitutives Element der Erbsiinde spielt die Konkupiszenz
eine Hauptrolle. Sie ist in Adam die Iolge seiner Siinde, und sie ist das
Erbe, das auch uns zu Stindern macht. Infolge der Abstammung von
Adam durch den lebendigen Samen, der schon in ihm war, bilden wir alle
materiell eine geschlossene Einheit und haben mit ihm von der verbotenen
Frucht gegessen. In konsequenter Anwendung dieser Prinzipien scheint



86 Literarische Besprechungen

Augustin die Uberzeugung zu haben, daB auch bei den nachfolgenden
Zeugungen die Stinden der Viter bis ins vierte Geschlecht sich fortpflanzen.
Dieser enge Zusammenhang zwischen Erbslinde und persoénlicher Siinde
erklart auch die Auffassung Augustins von der Natur der iiber die ohne
die Taufe sterbenden Kinder wegen der Erbschuld verhdngten Strafen. —
In der Frage der Fortpflanzung dieser Siinde untcrstreicht Augustin,
besonders die Bedeutung der aktuellen Konkupiszenz und die Befleckung
der Seele durch den verdorbenen Leib.

Im Gegensatz zu Augustin fithrt Anselm den Begriff der Privation
ein und bezeichnet als das Konstitutiv der Erbsiinde das I'ehlen der
urstandlichen Gerechtigkeit (absentia debitae justitiae).

Mit Ausnahme Abdlards, der den Begriff der Siinde vollstindig ver-
biegt, und des FElucidavium, das unsere Schuldbarkeit in das Bestreben
der Seele, sich mit einem korrumpierten Leib zu verbinden, verlegt,
schlieBen sich.die Theologen teils an Augustin, teils — und zwar in gréBerer
Zahl — an Anselm an Mit der Summe des Alexander von Hales taucht
die Unterecheidung auf zwischen formeller und materieller Seite der Erb-
siinde, d. I Fehlen der urstiandlichen Gerechtigkeit und Konkupiszenz,
eine Unterscheidung, die darauf abzielt, die Doktrinen Augustins und
Anselms auszugleichen. Gleichwohl behdlt die Konkupiszenz in der An-
schauung dieser Theologen immer noch ihren positiven Charakter, weswegen
die aktuelle Konkupiszenz beim ehelichen Akte meist als die Ursache
der Fortpflanzung der Erbsiinde betrachtet wird. Alle wollen das Prinzip
unserer Schuldbarkeit im Willen unseres Stammvaters sehen. Aber unsere
Teilnahme am freiwilligen Akte Adams wird auf verschiedene Weise zu
erklaren versucht. Die einen denken an eine Einheit der realen Natur,
die nach Art des philosophischen extremen Realismus erfafit wird, die
andern an die Einheit der Materie des ganzen Menschengeschlechtes,
einige auch an eine besondere goéttliche Anordnung. Endlich sucht man
auch die Losung in einer Unterscheidung zwischen dem persénlichen Willen
Adams und einem Willen der Natur.

In diese Unordnung brachte Thomas von Aquin Ordnung, indem er
die unbrauchbaren Elemente ausschied und die andern in seiner Doktrin
zu einem lebendigen, geistigen Organismus verband, der in gleicher Weise
auf die Angaben der Heiligen Schrift wie auf die Postulate der Philosophie
Riicksicht nimmt.

Thomas legt zu allererst den rein privativen Charakter der Erbsiinde
fest. Nicht nur die formelle Seite dieser Siinde, d. h. das Fehlen der
urstdndlichen Gerechtigkeit im Willen, hat einen negativen Charakter,
sondern auch die materielle Seite, die Konkupiszenz. Im Verfolg dieser
fundamentalen Wahrheit betont er vor allem, daBl die Erbsiinde eine
Stinde nicht der Person, sondern der Natur ist. Daraus ergibt sich logisch,
daB die Strafen der Erbsiinde ebenfalls der privativen Ordnung angehéren.
Die Fortpflanzung der Erbsiinde geschieht durch die Konkupiszenz,
wiederum im privativen Sinne genommen. Was die Schuldbarkeit anlangt,
die unsererseits die Erbsiinde in sich schlieBt, so suchte sie Thomas anfing-
ich ausschlieBlich in dem freiwilligen Mangel des go6ttlichen Geschenkes



Literarische Besprechungen 87

in der menschlichen Natur, hernach in der Teilnahme eines jeden von uns
an der freiwilligen Tat, um derentwillen Adam seinen Nachkommen durch
die Zeugung seine siindhafte Natur mitteilt, wobei diese Zeugung das
reale Band ist, das die Glieder des Menschengeschlechtes miteinander ver-
bindet und sie zu einer Einheit zusammenschlie3t.

Die Art und Weise, wie Thomas von Aquin die auf die urstandliche
Gerechtigkeit und die Erbsiinde beziiglichen Probleme gelost hat, zeigt
uns den Geist und die Methode, die ihn bei Abfassung seines theologischen
Werkes geleitet haben. Als Theologe halt sich Thomas genauestens an die
biblischen Grundlagen und an die Lehre der Kirche. Hernach schaut sein
suchendes Auge auf das Licht der philosophischen Wahrheiten, die in
seinem Geiste — meist auf aristotelischem Fundamente — klare Form und
Gestalt angenommen haben. Er hat iibrigens selbst gerade in den uns
hier beschiftigenden Fragen seine Methode klar charakterisiert : « De iis,
quae sunt supra naturam, soli auctoritati creditur. Unde ubi auctoritas
deficit, sequi debemus naturae conditionem» (S. theol. I q. 101 a. 1).
Es hat denn auch Thomas in der Frage nach der urspriinglichen Gerechtig-
keit und der Erbsiinde, abgesehen von dem dogmatischen Element, offen-
sichtlich das Bestreben, den Unterschied der menschlichen Natur im
reinen Naturzustand, im gnadenvollen Urzustand und in der gegenwdrtigen
Ordnung méglichst auf ein Minimum zuriickzufithren. Hier wie dort ist es
in der Tat das namliche menschliche Subjekt, deren Natur und Fahigkeiten
in all diesen verschiedenen Stadien bestimmt werden nach dem anthropo-
logischen Wissen, das sich Thomas gebildet hat. Wenn auch durch die
Gnadenerhebung und den Siindenfall Anderungen sich ergeben haben,
sie diirfen nicht weiter ausgedehnt werden, als es durch die Offenbarungs-
tatsachen strikte gefordert ist. Auf dem Gebiete der Urstands- und Erb-
siindelehre, dessen Natur in besonderer Weise physio-psychologisch ist,
hat deswegen Thomas unverwandt seine Augen auf die Wirklichkeit
geheftet, auf die wirkliche Beschaffenheit der jetzigen menschlichen Natur ;
seine Losungen verraten einen ausgesprochenen Wirklichkeitssinn, einen
ausgepriagten physio-psychologischen Charakter. In der Urstandslehre
zeigt sich das besonders bei der Beurteilung folgender I'ragen: Wissen
des ersten Menschen, Zeugung und geschlechtliche Lust, Zustand der Neu-
gebornen, das Sterben der Lebewesen im paradiesischen Gliickszustand.
In der Erbstindelehre zeigt es sich besonders dadurch, dal er fir alle Tat-
sachen der Menschennatur und des Menschengeschlechtes den Grund
ausfindig machen will. Ein typisches Beispiel bietet S. theol. I-II q. 17
a. 9 ad 3. Dank dieser Methode ist es Thomas gelungen, auch in diesen
Fragen die Doktrin zu einem geschlossenen System zu gestalten.
«L’ensemble de cette construction méthodique et élégante 1'ceuvre
personnelle de Thomas d’Aquin, révéle son esprit d’analyse et son génie
d’organisation ». (p. 171.)

Eichstatt (Bayern). Dr. Michael Rackl.




	Literarische Besprechungen

