Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin
Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die aristotelischen Grundlagen

der thomistischen Doktrin.
Von Dr. Eugen ROLFES, Koln-Lindenthal.

Seit dem Ausgange des Weltkrieges stehen wir vor einer neuen
Entwicklung aller Dinge, ohne irgendwie je zu wissen, wie sie sich
gestalten wird.

Es handelt sich nicht nur um die Auseinandersetzung auf staat-
lichem Gebiete, um Gegensitze in der dullern und innern Politik und
ihre Uberwindung, nicht nur um soziale und dkonomische Schwierig-
keiten und einen rettenden Ausgang, sondern auch um die Anliegen
des Geistes, nicht zuletzt um die Irage der Weltanschauung, die,
man darf es wohl sagen, in ein neues Stadium geriickt worden ist.

Der lange, die Volker entzweiende Krieg hat sie einander auch
niher gebracht. Auf beiden Seiten sind die Kriegsteilnehmer der ver-
schiedenen Nationen und Bekenntnisse in geistigen Verkehr getreten
und das Interesse fiir die alte katholische Kultur mit ihrer festen Welt-
anschauung stellte sich vielfach dort ein, wo es bisher nicht vorhanden
war. Durch den Gegensatz wurde man auch des eigenen Mangels
bewuf3t und fithlte das Bediirfnis nach mehr Licht, nach Klarheit
und Wahrheit. Manche katholische Kameraden erfuhren auch ihrer-
seits, dafl ihnen eine tiefere philosophische und dogmatische Bildung
fehlte, da sie auf gestellte Fragen, die aus aufrichtigem Verlangen
nach Belehrung kamen, keine Antwort wul3ten.

Auch die Verfassung mancher Staaten hat im Zusammenhang
mit dem Kriege eine fiir die freiere Gedankenbewegung vorteilhafte
Veranderung erfahren. In RuBland ist der Césaropapismus gefallen
und die Weimarer Verfassung des Deutschen Reiches bestimmt, dal
keine Staatskirche besteht und jede Religionsgesellschaft ihre Ange-
legenheiten selbstiandig ordnet.

Die deutsche Sozialdemokratie macht seit der Errichtung der
Republik der Religion gegeniiber den Eindruck einer gewissen
Unbefangenheit und Objektivitit. Da sie sich nicht mehr in dem Grade
wie frither von den Arbeitgebern zuriickgesetzt fiihlt, beginnt sie
ruhiger zu urteilen, auch iiber F ragen der Religion und Weltanschauung,



Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin 69

und, vor positive Aufgaben gestellt, fingt sie, in einigen ihrer Vertreter
und, Wortfiithrer, an, den idealen Wert des Glaubens als konservativen
Faktors zu verstehen.

Die religiosen Gegensitze gehen auf Weltanschauungsfragen und
diese auf die Philosophie zuriick. Die Philosophie ist die Wissenschaft
der letzten Griinde, sie ist aber auch ein fiir alle gebildeten und denken-
den Menschen gemeinsamer Boden der Verstdndigung.

Die deutsche Spekulation, die sich von Kant herleitet, bietet das
Bild der Zerfahrenheit. Ein Arthur Schopenhauer und ein Eduard
von Hartmann, die auf dem Kantschen Grunde aufbauen, sind bei
dem Nihilismus angelangt. Sie haben das Volk der Denker in Verruf
gebracht. Die Japaner sollen sich im Weltkrieg gegen uns gestellt
haben, weil sie aus den ins Japanische iibersetzten Schriften der bei'd_en
Philosophen den Eindruck erhielten, dall wir eine gottlose Nation sind.
So steht es in den Berichten der Missionire zu lesen.

Von der deutschen Philosophie wendet sich der Blick des Wahr-
heitssuchers zu der Forschung zuriick, die von Griechenland ausging,
in der Christenheit des Morgenlandes und des Abendlandes eine zweite
Heimat fand und den Vorzug hat, seit Jahrtausenden die Philosophie
der gebildeten Menschheit zu sein. Friedrich Heman hat um die letzte
Jahrhundertwende im « Tiirmery einen Aufsatz mit der Uberschrift
verdffentlicht : « Auch -eine Jubilarin ».  Die Jubilarin war ihm die
Philosophie. Wir aber sagen : es ist die griechische Philosophie.

Die philosophische Wissenschaft geht bekanntlich auf Plato und
Aristoteles als Begriinder zuriick. Aristoteles hat ihr auch die-schul-
gerechte Form gegeben. ‘

Diese Wissenschaft stellt Gott an den Anfang der Dinge, nachdem
sie ihn auf dem Wege der denkenden Naturbetrachtung als ihren gemein-
samen schopferischen Ursprung gefunden hat. Sie lehrt die Unsterb-
lichkeit der Seele, die Willensfreiheit und die sittliche Verantwortung.
Das natiirliche Recht und Gesetz ist nach ihr fiir die Staaten nicht
minder bindend als fiir den Einzelnen.

Die christliche Offenbarung brachte der Welt neue und héhere
Erkenntnisse, die die Vernunft aus sich selbst nicht gewinnt. Aber
die griechische Weisheit hielt die GefiBe bereit, die Flut des Geistes
aufzunehmen. Sie hatte die wissenschaftlichen Begriffe geformt, in
die der neue Inhalt gefaBt werden konnte. Sie gab aber auch den
christlichen Apologeten das Verfahren an die Hand, nach dem die
Begriindung und die Wiederlegung zu erfolgen hat. Und sie bot in den



70 Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

gegenstandlichen Errungenschaften ihrer Forschung eine Reihe von
Einsichten, die dem Glauben die Wege bereiten kénnen und auf denen
er unter dem Beistande der Gnade sich aufbaut.

Deshalb findet sich der Gebrauch der griechischen Philosophie
schon bei den frithesten Kirchenschriftstellern und nach ihnen bei
den Kirchenvitern, in den Schriften, die sie zur Verteidigung des
Glaubens oder zur Erklirung der Dogmen verfalit haben.

Aber wihrend die Viter bekanntlich sich mehr an die Spekulation
Platos anschlossen, sind die Scholastiker des dreizehnten und der
folgenden Jahrhunderte dem Stagiriten als dem bevorzugten Fiithrer
und Lehrmeister in der Philosophie gefolgt. Dafiir war der zeitgeschicht-
liche Grund, wie man weil3, der Umstand, dall die arabischen Philo-
sophen das Ansehen des Aristoteles miBbrauchten und seine falsch
gedeuteten Lehren gegen das Christentum kehrten, weshalb die
Scholastiker ihnen gegeniiber den wahren Sinn des Philosophen zur
Geltung brachten. Aber der sachliche und dauernd geltende Grund war,
daB die strenge, schulgerechte Weise des Aristoteles fiir die wissen-
schaftliche Erorterung geeigneter war als die eigentiimliche, freie und
nicht immer klare Form der philosophischen Mitteilung bei Plato.

Der beste Kommentator des Aristoteles und der grofte unter
den Scholastikern, Thomas von Aquin, wird in der Kirche als der maf3-
gebende Lehrer in der Philosophie verehrt, und der Heilige Stuhl
hat seine Doktrin, unter Bezeichnung bestimmter oberster Sitze aus
ihr, den Lehrern der Philosophie als Richtschnur vorgeschrieben.

Es versteht sich darum, daBl der kirchlich gesinnte Philosoph
es fiir seine Pflicht halt, mit der Lehre des Aquinaten in Uberein-
stimmung zu bleiben und sich nur von ihr zu entfernen, wenn es ihm
von seinem -wissenschaftlichen Gewissen nicht anders gestattet wird.
Denn die Philosophie ist auch fiir die Katholiken eine Wissenschaft,
die ihre Sitze aus der Vernunft, nicht von der Autoritit nimmt, und
wenn schon in der Theologie kein einzelner Lehrer und sein Wort
unfehlbar ist, dann noch weniger in der Philosophie. «Ich bin gelehrt
worden », so ungefihr schreibt Augustin an Hieronymus, «daB,
abgesehen von den kanonischen Schriften, kein kirchlicher Lehrer
In seinen Ausspriichen vor Irrtum gefeit ist.»

Indessen, worauf es hier ankommt und weshalb diese Seiten
geschrieben sind, ist nicht sowohl eine Empfehlung der thomistischen
Doktrin und eine Warnung vor jeder Abweisung, sondern wir verfolgen
eine Politik der Sammlung, indem wir auch weiteren Kreisen der



Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin 7T

Suchenden nahelegen mochten, sich an Thomas, und insbesondere dem
Aristoteliker Thomas, zu orientieren ; aut der andern Seite méchten
wir die Philosophen wund Theologen im eigenen Lager bescheiden
darauf hinweisen, wie niitzlich und zeitgemill es wire, Thomas im
Zusammenhang mit Aristoteles zu behandeln, was freilich in der
erspriellichen Weise, wie wir es denken, nur auf Grund eines voraus-
gegangenen selbstandigen Studiums des Philosophen geschehen kann.

Thomas ist den draullen Stehenden ein Fremder. Auf Grund
seiner Stellung in der Kirche mag man selbst Vorurteile gegen ihn
hegen. Nur aus diesem Gesichtspunkte mochte es vielleicht zu ver-
stehen sein, wie z. B. Prantl in seiner Geschichte der Logik im Abend-
lande so- absprechend iiber ihn urteilen konnte. Aristoteles ist mit
Plato der allgemein anerkannte Forscher, der den Jahrtausenden
vorgeleuchtet hat.

IFithren wir Thomas auf seinen griechischen Gewdhrsmann zurick,
so bringen wir das tatsichliche, geschichtliche Verhiltnis zum Aus-
druck, das ihn mit Aristoteles verbindet. Es winken sich die Denker
aller Zeiten. Dieses Wort wird durch ein solches Verfahren bestétigt.
Auch kann dabei das Verstindnis des Aquinaten nur gewinnen.

Auch ist Thomas fiir die gedachte Zuriickfithrung selber das
Vorbild. Uberall nimmt er auf Aristoteles Bezug. Ut dicit philosophus,
1st eine stehende FFormel bei ihm.

In mustergiiltiger Weise ist Zigliara in den zahlreichen und
eingehenden Anmerkungen der Leoninischen Thomasausgabe der
gedachten Forderung gerecht geworden. Er zeigt eine Vertrautheit
mit Aristoteles und ein Verstiandnis der aristotelischen Texte, die
nur die Frucht langer und. selbstiandiger Beschaftigung mit dem Philo-
sophen sein konnten. .

Andere, auch schon verstorbene katholische Verfasser groler und
mit Recht gelobter philosophischen Werke kénnten genannt werden,
die zu cinem eigenen Studium des Aristoteles, obschon sie ihn oft
anfithren, nicht gekommen sind, nicht zum Vorteil ihrer Leistung.

Es muB besonders mit aller Deutlichkeit ausgesprochen werden,
dall vereinte Krifte erforderlich sind, um mit wissenschaftlicher
Strenge zu priifen und woméglich endgiiltig festzustellen, wie weit
Thomas als Interpret des Aristoteles auch im einzelnen {iberall das
Rechte getroffen hat. Zu diesem Ende muB selbstverstindlich auf
den griechischen Urtext in moglichst gereinigter Gestalt und auf die
Hilfsquellen der Erkliarung in den griechischen Kommentaren zuriick-



72 Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

gegangen werden. Thomas legte den Philosophen nach der Vorlage
lateinischer Ubersetzungen aus und war selbst des Griechischen wenig
kundig. Wenn wir, seine Anhinger, deshalb sein Verdienst als Kommen-
tator des Aristoteles um so mehr bewundern, so diirfen wir uns doch
vor den Gegnern nicht den Beweis erlassen, dall seine Auslegung der
alten Texte auch im einzelnen sachlich durchgehends richtig und
treffend ist, und wo es nicht der FFall ist, mull es unbedenklich zugegeben
werden. Und wenn sich zeigen sollte, dal die verfehlten Deutungen,
wie unbestreitbar ist, nie zu einer Abweichung von den aristotelischen
Grundgedanken gefithrt haben und nach der Natur der einzelnen
Fille auch nicht konnten, so muBl auch das gesagt werden. Die Sache
liegt meistens so, dafi die verfehlte Deutung auf Griinden beruht,
die nicht bei dem Interpreten standen.

Ich erlaube mir, im Zusammenhange hiermit, nachstehend einige
Proben millungener Auslegung zu bringen.

In de anima 1, 4. 408 b, 25, lit Thomas das aidonv twis isw
ohziooumévor auf ein von den Gegnern angenommenes Organ des
Denkens gehen. Man mull es aber auf etwas wirklich Vorhandenes
beziehen, etwa mit Philoponus auf das Pneuma. Thomas ist vielleicht
dadurch irregefithrt worden, daB seine Vorlage fiir das BSwvosishar,
Z. 25 f., ganz so wie fiir das vosiv, Z. 24, mntelligere hat.

In de anima 3, 5, wo die Lehre vom wirkenden Verstand vor-
getragen wird, deutet Thomas das «aber kein Verstand, der bald denkt,
bald nicht denkt», 430 a, 22, auf den menschlichen « Verstand, in
Wirklichkeit » statt auf das gottliche Denken, das reine Wirklichkeit
ist und unser Denken verursacht.

Ebenda, Zeile 22, versteht er das ywgisdeis, das in seiner Vorlage
separatus heilit, nicht von dem abgeschiedenen Nus, sondern von dem
Verstande, der auch in diesem Leben getrennt fiir sich, ohne unmittel-
bare Beteiligung eines korperlichen Organs, denkt, als stinde im
Griechischen ywsietde, separabilis.

Das « Wissen in Méglichkeit » 3, 7 Anfang, und 3, 5. 430 a, 20 {f. stellt
er dem menschlichen wirklichen Wissen, statt dem gottlichen, gegentiber.

Aus de an. 3, 4. 429 a, 23, ist schlieBlich noch hervorzuheben,
dal Thomas die hier gemachte Zwischenbemerkung : «ich meine mit
dem Nus das Vermogen, womit die Seele denkt und, fiir wahr halt »,
irrig als eine Verwahrung vor dem gottlichen Nus betrachtet, der
nicht von der Potenz in den Akt iibergeht. Aber die, Zeile 22,
unmittelbar vorausgehenden Worte : « Der sogenannte Nus der Seele



Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin 73

(der Verstand) », machen es wohl gewil3, dall Aristoteles hier nur eine
kurze Begriffsbestimmung des menschlichen Verstandes geben will,

Die Stelle Topik 1, 2. 104 b, 8, nach der die Ewigkeit oder Nicht-
ewigkeit der Welt ein Problem ist, iiber das mancher nicht Rede stehen
kann, faBt er so auf, als gibe es nach Aristoteles keine entscheidenden
Griinde fiir das eine oder fiir das andere.

Zweite Analytik 1, 6 Anfang, heift es bei Aristoteles: « Wenn
die apodiktische Wissenschaft aus notwendigen Prinzipien hervorgeht »
usw. Thomas fal3t den Satz so auf: « Wenn es eine Wissenschaft durch
Beweis gibt; so mufl sie auf notwendigen Prinzipien fullen.» Diese
Auffassung tut sachlich der richtigen Interpretation keinen Eintrag.
Aber man sieht : er hatte das Griechische nicht vor sich.

Von derselben Art wie die vorstehenden werden die andern Beispiele
sein, die man dem Agquinaten mit einiger Sicherheit als Versehen
anrechnen kann. Glicklicher Kommentator, der so aus der Probe
hervorgeht !

Mochten sich recht viele aus unsern Reihen der Aufgabe widmen,
die Weisheit des Aristoteles an der fithrenden Hand des Kirchenlehrers
zu erforschen und andern zugdnglich zu machen ! Moge fir das
Aristotelesstudium in diesem Sinne eine neue Ara anbrechen ! Was
fiir Aristoteles geschieht, kommt Thomas zu gute.

Der Heilige Stuhl hat kiirzlich von neuem den Anteil kundgegeben,
den er an dem Studium der scholastischen und thomistischen Philo-
sophie und, ihrer Wiederherstellung auch in unsern Gegenden nimmt.
Papst Benedikt XV. seligen Andenkens hat unterm 29. Juni 1921 an
den Kardinal von Kola zu der dort geplanten und im Werke begriffenen
Griindung eines philosophischen Instituts, das den Namen des Seligen
Albert des GroBen tragen soll, ein herzliches und inhaltreiches Gliick-
wunschschreiben gerichtet. So konnen wir denn hoffen, dafl die Zahl
der Stitten, wo unter pipstlicher GutheiBung die philosophia perennis
bei uns und um uns gepflegt wird, sich bald auf drei belaufen soll.
Bei uns wire es das Philosophische Institut. Um uns, in den nahen
Nachbarlindern Belgien und Schweiz, ist es in dem einen die Lowener
Schule, in dem andern die Universitit Freiburg.

Funiculus triplex difficile rumpitur. Quod bonum, felix faus-
tumque sit !




	Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

