
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die aristotelischen Grundlagen

der thomistischen Doktrin.
Von Dr. Eugen ROLFES, Köln-Lindenthal.

Seit dem Ausgange des Weltkrieges stehen wir vor einer neuen

Entwicklung aller Dinge, ohne irgendwie je zu wissen, wie sie sich

gestalten wird.
Es handelt sich nicht nur um die Auseinandersetzung auf

staatlichem Gebiete, um Gegensätze in der äußern und innern Politik und
ihre Überwindung, nicht nur um soziale und ökonomische Schwierigkeiten

und einen rettenden Ausgang, sondern auch um die Anliegen
des Geistes, nicht zuletzt um die Frage der Weltanschauung, die,

man darf es wohl sagen, in ein neues Stadium gerückt worden ist.
Der lange, die Völker entzweiende Krieg hat sie einander auch

näher gebracht. Auf beiden Seiten sind die Kriegsteilnehmer der
verschiedenen Nationen und Bekenntnisse in geistigen Verkehr getreten
und das Interesse für die alte katholische Kultur mit ihrer festen

Weltanschauung stellte sich vielfach dort ein, wo es bisher nicht vorhanden

war. Durch den Gegensatz wurde man auch des eigenen Mangels
bewußt und fühlte das Bedürfnis nach mehr Licht, nach Klarheit
und Wahrheit. Manche katholische Kameraden erfuhren auch ihrerseits,

daß ihnen eine tiefere philosophische und dogmatische Bildung
fehlte, da sie auf gestellte Fragen, die aus aufrichtigem Verlangen
nach Belehrung kamen, keine Antwort wußten.

Auch die Verfassung mancher Staaten hat im Zusammenhang
mit dem Kriege eine für die freiere Gedankenbewegung vorteilhafte
Veränderung erfahren. In Rußland ist der Cäsaropapismus gefallen
und die Weimarer Verfassung des Deutschen Reiches bestimmt, daß

keine Staatskirche besteht und jede Religionsgesellschaft ihre
Angelegenheiten selbständig ordnet.

Die deutsche Sozialdemokratie macht seit der Errichtung der

Republik der Religion gegenüber den Eindruck einer gewissen

Unbefangenheit und, Objektivität. Da sie sich nicht mehr in dem Grade
wie früher von den Arbeitgebern zurückgesetzt fühlt, beginnt sie

ruhiger zu urteilen, auch über Fragen der Religion und Weltanschauung,



Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin 69

und, vor positive Aufgaben gestellt, fängt sie, in einigen ihrer Vertreter
und, Wortführer, an, den idealen Wert des Glaubens als konservativen
Faktors zu verstehen.

Die religiösen Gegensätze gehen auf Weltanschauungsfragen und
diese auf die Philosophie zurück. Die Philosophie ist die Wissenschaft
der letzten Gründe, sie ist aber auch ein für alle gebildeten und denkenden

Menschen gemeinsamer Boden der Verständigung.
Die deutsche Spekulation, die sich von Kant herleitet, bietet das

Bild der Zerfahrenheit. Ein Arthur Schopenhauer und ein Eduard
von Hartmann, • die auf dem Kantschen Grunde aufbauen, sind, bei
dem Nihilismus angelangt. Sie haben das Volk der Denker in Verruf
gebracht. Die Japaner sollen sich im Weltkrieg gegen uns gestellt
haben, weil sie aus den ins Japanische übersetzten Schriften der beiden

Philosophen den Eindruck erhielten, daß wir eine gottlose Nation sind.
So steht es in den Berichten der Missionäre zu lesen.

Von der deutschen Philosophie wendet sich der Blick des

Wahrheitssuchers zu der Forschung zurück, die von Griechenland ausging,
in der Christenheit des Morgenlandes und des Abendlandes eine zweite
Heimat fand und den Vorzug hat, seit Jahrtausenden die Philosophie
der gebildeten Menschheit zu sein. Friedrich Heman hat um die letzte

Jahrhundertwende im « Türmer » einen Aufsatz mit der Uberschrift
veröffentlicht: «Auch eine Jubilarin». Die Jubilarin war ihm die

Philosophie. Wir aber sagen : es ist die griechische Philosophie.
Die philosophische Wissenschaft geht bekanntlich auf Plato und

Aristoteles als Begründer zurück. Aristoteles hat ihr auch die
-schulgerechte Form gegeben.

1 Diese Wissenschaft stellt Gott an den Anfang der Dinge, nachdem
sie ihn auf dem Wege der denkenden Naturbetrachtung als ihren gemeinsamen

schöpferischen Ursprung gefunden hat. Sie lehrt die Unsterblichkeit

der Seele, die Willensfreiheit und die sittliche Verantwortung.
Das natürliche Recht und Gesetz ist nach ihr für die Staaten nicht
minder bindend als für den Einzelnen.

Die christliche Offenbarung brachte der Welt neue und höhere

Erkenntnisse, die die Vernunft aus sich selbst nicht gewinnt. Aber
die griechische Weisheit hielt die Gefäße bereit, die Flut des Geistes
aufzunehmen. Sie hatte die wissenschaftlichen Begriffe geformt, in
die der neue Inhalt gefaßt werden konnte. Sie gab aber auch den
christlichen Apologeten das Verfahren an die Hand, nach dem die
Begründung und die Wiederlegung zu erfolgen hat. Und sie bot in den



JO Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

gegenständlichen Errungenschaften ihrer Forschung eine Reihe von
Einsichten, die dem Glauben die Wege bereiten können und auf denen

er unter dem Beistande der Gnade sich aufbaut.
Deshalb findet sich der Gebrauch der griechischen Philosophie

schon bei den frühesten Kirchenschriftstellern und nach ihnen bei
den Kirchenvätern, in den Schriften, die sie zur Verteidigung des

Glaubens oder zur Erklärung der Dogmen verfaßt haben.

Aber während die Väter bekanntlich sich mehr an die Spekulation
Piatos anschlössen, sind die Scholastiker des dreizehnten und der

folgenden Jahrhunderte dem Stagiriten als dem bevorzugten Führer
und Lehrmeister in der Philosophie gefolgt. Dafür war der zeitgeschichtliche

Grund, wie man weiß, der Umstand, daß die arabischen
Philosophen das Ansehen des Aristoteles mißbrauchten und seine falsch

gedeuteten Lehren gegen das Christentum kehrten, weshalb die
Scholastiker ihnen gegenüber den wahren Sinn des Philosophen zur
Geltung brachten. Aber der sachliche und dauernd geltende Grund war,
daß che strenge, schulgerechte Weise des Aristoteles für die
wissenschaftliche Erörterung geeigneter war als die eigentümliche, freie und
nicht immer klare Form der philosophischen Mitteilung bei Plato.

Der beste Kommentator des Aristoteles und der größte unter
den Scholastikern, Thomas von Aquin, wird in der Kirche als der
maßgebende Lehrer in der Philosophie verehrt, und der Heilige Stuhl
hat seine Doktrin, unter Bezeichnung bestimmter oberster Sätze aus

ihr, den Lehrern der Philosophie als Richtschnur vorgeschrieben.
Es versteht sich darum, daß der kirchlich gesinnte Philosoph

es für seine Pflicht hält, mit der Lehre des Aquinaten in
Übereinstimmung zu bleiben und sich nur von ihr zu entfernen, wenn es ihm

von seinem wissenschaftlichen Gewissen nicht anders gestattet wird.
Denn die Philosophie ist auch für die Katholiken eine Wissenschaft,
die ihre Sätze aus der Vernunft, nicht von der Autorität nimmt, und
wenn schon in der Theologie kein einzelner Lehrer und sein Wort
unfehlbar ist, dann noch weniger in der Philosophie. « Ich bin gelehrt
worden », so* ungefähr schreibt Augustin an Hieronymus, « daß,

abgesehen von den kanonischen Schriften, kein kirchlicher Lehrer
in seinen Aussprüchen vor Irrtum gefeit ist. »

Indessen, worauf es hier ankommt und weshalb diese Seiten

geschrieben sind, ist nicht sowohl eine Empfehlung der thomistischen
Doktrin und eine Warnung vor jeder Abweisung, sondern wir verfolgen
eine Politik der Sammlung, indem wir auch weiteren Kreisen der



Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin J1

Suchenden nahelegen möchten, sich an Thomas, und insbesondere dem

Aristoteliker Thomas, zu orientieren ; au} der andern Seite möchten
wir die Philosophen und Theologen im eigenen Lager bescheiden

darauf hinweisen, wie nützlich und zeitgemäß es wäre, Thomas im
Zusammenhang mit Aristoteles zu behandeln, was freilich in der

ersprießlichen Weise, wie wir es denken, nur auf Grund eines

vorausgegangenen selbständigen Studiums des Philosophen geschehen kann.
Thomas ist den draußen Stehenden ein Fremder. Auf Grund

seiner Stellung in der Kirche mag man selbst Vorurteile gegen ihn
hegen. Nur aus diesem Gesichtspunkte möchte es vielleicht zu
verstehen sein, wie z. B. Prantl in seiner Geschichte der Logik im Abendlande

so*. absprechend über ihn urteilen konnte. Aristoteles ist mit
Plato der allgemein anerkannte Forscher, der den Jahrtausenden
vorgeleuchtet hat.

Führen wir Thomas auf seinen griechischen Gewährsmann zurück,
so bringen wir das tatsächliche, geschichtliche Verhältnis zum
Ausdruck, das ihn mit Aristoteles verbindet. Es winken sich die Denker
aller Zeiten. Dieses Wort wird durch ein solches Verfahren bestätigt.
Auch kann dabei das Verständnis des Aquinaten nur gewinnen.

Auch ist Thomas für die gedachte Zurückführung selber das

Vorbild. Überall nimmt er auf Aristoteles Bezug. Ut dicit philosophus,
ist eine stehende Formel bei ihm.

In mustergültiger Weise ist Zigliara in den zahlreichen und

eingehenden Anmerkungen der Leoninischen Thomasausgabe der

gedachten Forderung gerecht geworden. Er zeigt eine Vertrautheit
mit Aristoteles und ein Verständnis der aristotelischen Texte, die

nur die Frucht langer und selbständiger Beschäftigung mit dem

Philosophen sein konnten.
Andere, auch schon verstorbene katholische Verfasser großer und

mit Recht gelobter philosophischen Werke könnten genannt werden,
die zu einem eigenen Studium des Aristoteles, obschon sie ihn oft
anführen, nicht gekommen sind, nicht zum Vorteil ihrer Leistung.

Es muß besonders mit aller Deutlichkeit ausgesprochen werden,
daß vereinte Kräfte erforderlich sind, um mit wissenschaftlicher
Strenge zu prüfen und womöglich endgültig festzustellen, wie weit
Thomas als Interpret des Aristoteles auch im einzelnen überall das

Rechte getroffen hat. Zu diesem Ende muß selbstverständlich auf
den griechischen Urtext in möglichst gereinigter Gestalt und auf die
Hilfsquellen der Erklärung in den griechischen Kommentaren zurück-



72 Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

gegangen werden. Thomas legte den Philosophen nach der Vorlage
lateinischer Übersetzungen aus und war selbst des Griechischen wenig
kundig. Wenn wir, seine Anhänger/deshalb sein Verdienst als Kommentator

des Aristoteles um so mehr bewundern, so dürfen wir uns doch

vor den Gegnern nicht den Beweis erlassen, daß seine Auslegung der
alten Texte auch im einzelnen sachlich durchgehends richtig und
treffend ist, und wo es nicht der Fall ist, muß es unbedenklich zugegeben
werden. Und wenn sich zeigen sollte, daß die verfehlten Deutungen,
wie unbestreitbar ist, nie zu einer Abweichung von den aristotelischen

Grundgedanken geführt haben und nach der Natur der einzelnen

Fälle auch nicht konnten, so muß auch das gesagt werden. Die Sache

liegt meistens so, daß die verfehlte Deutung auf Gründen beruht,
die nicht bei dem Interpreten standen.

Ich erlaube mir, im Zusammenhange hiermit, nachstehend einige
Proben mißlungener Auslegung zu bringen.

In de anima i, 4. 408 b, 25, läßt Thomas das àXXou tcvô; la a>

oÔEipoofxsvou auf ein von den Gegnern angenommenes Organ des

Denkens gehen. Man muß es aber auf etwas wirklich Vorhandenes

beziehen, etwa mit Philoponus auf das Pneuma. Thomas ist vielleicht
dadurch irregeführt worden, daß seine Vorlage für das Siavostsöat,

Z. 25 f., ganz so wie für das vosiv, Z. 24, intelligere hat.
In de anima 3, 5, wo die Lehre vom wirkenden Verstand

vorgetragen wird, deutet Thomas das « aber kein Verstand, der bald denkt,
bald nicht denkt », 430 a, 22, auf den menschlichen « Verstand in
Wirklichkeit » statt auf das göttliche Denken, das reine Wirklichkeit
ist und unser Denken verursacht.

Ebenda, Zeile 22, versteht er das ^ojptcosiç, das in seiner Vorlage
separatus heißt, nicht von dem abgeschiedenen Nus, sondern von dem

Verstände, der auch in diesem Leben getrennt für sich, ohne unmittelbare

Beteiligung eines körperlichen Organs, denkt, als stände im
Griechischen /ojoictoç, separabilis.

Das « Wissen in Möglichkeit » 3, 7 Anfang, und, 3, 5. 430 a, 20 ff. stellt
er dem menschlichen wirklichen Wissen, statt dem göttlichen, gegenüber.

Aus de an. 3, 4. 429 a, 23, ist schließlich noch hervorzuheben,
daß Thomas die hier gemachte Zwischenbemerkung : « ich meine mit
dem Nus das Vermögen, womit die Seele denkt und für wahr hält »,

irrig als eine Verwahrung vor dem göttlichen Nus betrachtet, der
nicht von der Potenz in den Akt übergeht. Aber die, Zeile 22,
unmittelbar vorausgehenden Worte : « Der sogenannte Nus der Seele



Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin 73

(der Verstand) », machen es wohl gewiß, daß Aristoteles hier nur eine

kurze Begriffsbestimmung des menschlichen Verstandes geben will.
Die Stelle Topik i, 2. 104 b, 8, nach der die Ewigkeit oder Nicht-

ewigkeit der Welt ein Problem ist, über das mancher nicht Rede stehen

kann, faßt er so auf, als gäbe es nach Aristoteles keine entscheidenden
Gründe für das eine oder für das andere.

Zweite Analytik 1, 6 Anfang, heißt es bei Aristoteles : « Wenn
die apodiktische Wissenschaft aus notwendigen Prinzipien hervorgeht »

usw. Thomas faßt den Satz so auf : « Wenn es eine Wissenschaft durch
Beweis gibt, so muß sie auf notwendigen Prinzipien fußen. » Diese

Auffassung tut sachlich der richtigen Interpretation keinen Eintrag.
Aber man sieht : er hatte das Griechische nicht vor sich.

Von derselben Art wie die vorstehenden werden die andern Beispiele
sein, die man dem Aquinaten mit einiger Sicherheit als Versehen

anrechnen kann. Glücklicher Kommentator, der so aus der Probe

hervorgeht
Möchten sich recht viele aus unsern Reihen der Aufgabe widmen,

die Weisheit des Aristoteles an der führenden Hand des Kirchenlehrers
zu erforschen und andern zugänglich zu machen Möge für das

Aristotelesstudium in diesem. Sinne eine neue Ära anbrechen Was

für Aristoteles geschieht, kommt Thomas zu gute.
Der Heilige Stuhl hat kürzlich von neuem den Anteil kundgegeben,

den er an dem Studium der scholastischen und thomistischen
Philosophie und ihrer Wiederherstellung auch in unsern Gegenden nimmt.
Papst Benedikt XV. seligen Andenkens hat unterm 29. Juni 1921 an
den Kardinal von Köln zu der dort geplanten und im Werke begriffenen
Gründung eines philosophischen Instituts, das den Namen des Seligen
Albert des Großen tragen soll, ein herzliches und inhaltreiches
Glückwunschschreiben gerichtet. So können wir denn hoffen, daß die Zahl
der Stätten, wo unter päpstlicher Gutheißung die philosophia perennis
bei uns und um uns gepflegt wird, sich bald auf drei belaufen soll.

Bei uns wäre es das Philosophische Institut. Um uns, in den nahe?i

Nachbarländern Belgien und Schweiz, ist es in dem einen die Löwener

Schule, in dem andern die Universität Freiburg.
Funiculus triplex difficile rumpitur. Quod bonum, felix faus-

tumque sit


	Die aristotelischen Grundlagen der thomistischen Doktrin

