Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1923)

Artikel: Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers im Lichte der
thomistischen Metaphysik

Autor: Spiess, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die philosophischen Theorien
Oswald Spenglers
im Lichte der thomistischen Metaphysik.

Von Dr. Emil SPIESS, Freiburg (Schweiz).

Spenglers Geschichtsphilosophie ! beginnt bereits ihre Einfliisse
auch auf theologischem Gebiete zu zeitigen. Vor zwei Jahren ver-
offentlichte 4. Albers eine Schrift 2, in der er einen womdoglich noch
schrofferen Relativismus verteidigen mochte als Spengler ihn postuliert.
Albers fordert vom modernen Menschen, und, zwar vom christlichen
Menschen, sich ganz in das Meer des Skeptizismus zu stiirzen, um
dann den Rettungsanker des Glaubens ergreifen zu kénnen und das
Opfer der Wahrheit durch den Enthusiasmus religioser Gefiihle belohnt
zu sehen. Solche Theorien sind ja freilich nichts Neues unter der Sonne,
sondern schon im Wesen des Modernismus der letzten Jahrzehnte
begriindet. Es ist aber charakteristisch, dafl gerade die Spenglersche
Geschichtsphilosophie solche Bliiten treibt und der Grund daher
gegeben, Spenglers Prinzipien nach den Gesichtspunkten der thomi-
stischen Metaphysik kritisch zu sondieren, zumal es noch viele katho-
lische Kreise gibt, die hinsichtlich des Spengler-Problems einen offen-
sichtlichen Optimismus bekunden. ?

Spengler verlangt den Mut zur Skepsis, wir aber anerkennen bei
ihm den Mut zur Metaphysik und das ist das Einzige, was wir vom
prinzipiellen Standpunkte aus bei Spengler anerkennen kénnen. Diese
Metaphysik ist aber, wie schon unsere frithern Ausfithrungen gezeigt
haben, ein ganz widerspruchvolles Gebilde. Haering * nennt Spenglers
Prinzipienlehre eine Hexenkiiche, wo das Heterogenste nach unend-
lichen Rezepten zusammen gegossen werde. Es mul} als ganz ent-

! Man vergleiche die Ausfithrungen in Heft 3 und 4 des letzten Jahrganges
dieser Zeitschrift.

2 Albers, Der Untergang des Abendlandes und der Christ, Miinchen 1920,

8 Man vergleiche Kralik, Untergang des Abendlandes, « Das Neue Reich »,
3. Jahrgang, Nr. 38.

4 Haering, Die Struktur der Weltgeschichte, Tiibingen 1921, p. 316.



52 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

setzliche Begriffsverwirrung betrachtet werden, wenn Spengler die
Gegensiitze von wesentlich und unwesentlich, von Wesen und Erschei-
nung, von essentia und existentia, von AuBerem und Innerem als
vollstindig identisch nimmt. Existenz, Akzidens, AuBeres, sind bei
Spengler gleichbedeutende Begriffe, wie Wesen und Inneres dasselbe
besagen. Dieses Wesen, dieses Innere, ist das Psychische, das AuBere
sind seine AuBerungen, das Raumlich-Materielle, die Welt. Das Innere
und das Wesen ist wiederum das Mogliche, das AuBere, das Materielle,
die Welt, das Akzidens das Wirkliche. Das Innere, das Psychische
und das Wesen sind wiederum gleichbedeutend mit der Kraft, das
AuBere und Materielle mit deren Wirkungen. Das Wesen oder das
Psychische ist das Werden und das Lebendige, das Aullere, das Starre
und das Tote. Dem Wesen und dem Innern entspricht wiederum
der Begriff der Zeit, dem AuBern oder der Existenz der Begriff Raum.
Damit haben wir in wenigen Worten die Kernprobleme der Spengler-
schen Metaphysik bertihrt. Fir Spengler gibt es kein Sein, sondern
nur ein stets flieBendes Werden und in diesem Flusse befinden sich
auch die « vermeintlichen » ewigen Wahrheiten ; das Kontradiktions-
prinzip hat keinen objektiven Wert. Spengler folgt Heraklit bis in
die letzten Konsequenzen ; er modifiziert jenen Evolutionismus nur
duBerlich, indem er ihm das Gewand des sensualistisch-affektiven
Pantheismus von Bergson umlegt.

Wir sehen auch hier, wie der Schliissel der metaphysischen PLobIeme
in der thomistischen Lehre von Akt und Potenz gegeben ist, die ohne
Widerspruch zwischen Sein und Werden die Probleme der Bewegung,
der Entwicklung und des Fortschritts erklart. Wir werden daher in
erster Linie Spenglers Entwicklungsbegriff an Hand der thomistischen
Lehre von Akt und Potenz, von Wirkursache und Zweckursache,
erortern ; daraus wird, sich als zweiter Teil die Kritik von Spenglers
Auffassung von Raum und Zeit ergeben, der wir als dritten Teil die
Beurteilung von Spenglers geschichtswissenschaftlicher Erkenntnis-
theorie anschlieBen.

L

Da es fiir die Spenglersche Geschichtsphilosophie kein Sein, sondern
nur ein Werden gibt, kennt seine Metaphysik ganz folgerichtig keine
Substanzen, keine Ursachen, sondern nur Tétigkeiten und Attribute
ohne Triger, Seinsweisen ohne Sein, einen ewigen Wechsel von Phéno-
menen. Die Weltgeschichte ist ihm « das Bild einer ewigen Gestaltung



im Lichte der thomistischen Metaphysik 53

und Umgestaltung ). (Vgl. Spengler, Untergang des Abendlandes,
I. Bd., p. 29.) Mit der Negation des Seienden aber fillt auch das
Kontradiktions- und Identititsprinzip. Die Ausscheidung der Wirk-
ursachen bei Spengler entzieht dem Kausalititsprinzip allen Boden,
SchlieBlich wird das mannigfaltige Vielerlei des Universums in ein
chaotisches Einerlei zusammengeworfen, indem das «Ich» in einem
« Tiefenerlebnis » die ganze Welt des « Nichtich » schafft und, gestaltet.
So haben wir auch bei Spengler den alten Gedanken Hegels, dall das
Absolute die Identitdt des Gleichen und Ungleichen, des Seins und
des Nichts sei. Diese Einheit des Seins und des Nichts ist das Werden.
Fir Hegel wie fiir Spengler bedeutet das Nichtseiende und der Wider-
spruch die Grundlage ihres Entwicklungsbegriffs, wiahrend Aristoteles
und Thomas die Bewegung in der Entwicklung des Universums als
Funktion des Seins auffassen.

Der Kern aller Entwicklung liegt bei Spengler in der Bewegung.
Alles ist im Wechsel, ohne dal} es ein Sein géibe, das wechselt, alles ist
Bewegung ohne Bewegtes und ohne Beweger. Die furchtbare Kon-
sequenz dieser Auffassung ist der absolute Nihilismus, wo die Welt
jeden Augenblick vernichtet und wieder neu geschaffen wird, wo
alles zugleich sein und nicht sein kann. Mit dem Sein fillt aber auch
die Wahrheit, denn das Wahre ist nur das Seiende in seiner Beziehung
zum Verstande. Diese Konsequenzen hat Spengler in aller Schirfe
gezogen : « Was schon gestern méglich war, ist heute zum mindesten
nicht mehr notwendig.» (Vgl. Spengler, I, p. 61.)

Aristoteles und Thomas aber erfassen im Wechsel der Phinomene
eine verharrende Realitit, eine im Wandel der Akzidenzien verbleibende
Substanz. Diese Substanz ist zugleich leidendes und titiges Prinzip,
denn wie den Phdnomenen Substanzen zu Grunde liegen, so kann es
auch keine Tatigkeit ohne Tétiges geben. In allem Seienden, im Reiche
der Chemie, der Mechanik, der Biologie, im psychischen und im sozialen
Leben, kénnen wir einen Zustand der Titigkeit und einen Zustand
der Ruhe oder, besser gesagt, einen Zustand latenter und effektiver
Kraft wahrnehmen. Mogliches und Verwirklichtes, Potenz und Akt,
sind Ausgangspunkt und Ziel der Bewegung im Seienden, die Pole
jeglicher Entwicklung. Wer kein Sein annehmen will, fiir den gibt es
daher in der Entwicklung nur Mégliches, da er ja vom Verwirklichten
abstrahiert. Deshalb besteht auch Spenglers Entwicklungsprinzip in
der reinen Potentialitit. Er nennt die Seele, die produzierende Kraft
seiner Kulturbiologie das « Mogliche ». (Vgl. Spengler, I, p. 8o. 8r.



54 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

150 u. a.) Es gibt daher in Spenglers Auffassung keine objektive
Aktualitat in der kulturellen Entwicklung.

Nach aristotelischer Metaphysik vollzieht sich der Ubergang von
der Potenz zum Akt durch die Wirkursache. Spengler aber bleibt auch
in der Frage der Kausalitit konsequenter Evolutionist. Nach seiner
Meinung hat die Kausalitit mit der geschichtlichen Entwicklung
nichts zu tun, da das geschichtliche Geschehen in die Kategorie der
Zeit gehore. Die Schicksalsidee der Geschichte kann nur durch unmittel-
bare Intuition, aber mnicht durch Kausalschliisse erfallt werden.
« Kausalitdt ist — wenn man sich so ausdriicken darf — gewordenes,
entorganisiertes, in den Formen des Verstandes erstarrtes Schicksal. »
(Spengler, I, p. 167.) « So sonderbar es klingt, der Zufall im alltiglichen
Sinne ist mit dem Kausalititsprinzip innerlich verwandt. Das An-
organische, Richtungslose verbindet sie. Aber sie sind beide etwas
Fremdes im Geschichtsbilde ; sie gehoren der Oberfliche an ....»
(Spengler, I, p. 211.)

In typisch positivistischer Art wird bei Spengler der Begriff der
Kausalitait durch den Gedanken einer einfachen Aufeinanderfolge
ersetzt, wo Beweger und Bewegtes nur als Vorausgehendes und als
Folgendes aufgefalt werden. Damit werden alle Wirkungen ihrem
Wesen nach als Zufallsprodukte gewertet und da in der Aufeinander-
folge der Phinomene jeder Seinsgrund ausgeschlossen ist, wird die
chronologische Ordnung iiber den Haufen geworfen. Auch hier hat
Spengler unerschrocken die Folgerungen gezogen. Er will die Prinzipien
der Kontinuitit und, der Chronologie im geschichtlichen Geschehen
durch die Prinzipien der Kohirenz und der Homologie ersetzen. Die
Geschichtswissenschaft hat nach Spengler die Aufgabe, die Kohirenz
aller Erscheinungen einer Kultur im strengsten Sinne nachzuweisen.
An Stelle der bisher iblichen Lingsschnitte in der Geschichtsdar-
stellung fordert Spengler eine querschnittsmaflige Betrachtung des
geschichtlichen Geschehens. Richtig verstanden, hitte Spenglers
Postulat einen groBen Wert. Aber seine querschnittsmiflige Methodik
wird sofort illusorisch, wenn er zugleich die Forderung aufstellt, daB
sich der Historiker des Kontinuititsbegriffs zu begeben habe. Der
mit der richtigen Intuition ausgeriistete Historiker diirfe nicht nach
dem kausalen, sondern nach dem morphologischen Zusammenhange
der Phanomene fragen. '

Mit noch groBerer Verachtung als die Wirkursachen behandelt
Spengler die Zweckursachen. « Der MiBgriff der Teleologie, dieser



im Lichte der thomistischen Metaphysik 55

Unsinn allen Unsinns innerhalb der reinen Wissenschaft, bedeutet
nichts anderes als den Versuch, den lebendigen Gehalt aller natur-
haften Erkenntnis und mit ihm das Leben selbst durch das mecha-
nistische Prinzip einer umgekehrten Kausalitit, zu bannen, zu assi-
milieren. Die Teleologie ist eine Karikatur der Schicksalsidee. » (Spengler,
I, p. 169.) Spenglers Entwicklung ist also eine ziellose Bewegung.
Ein Evolutionismus ohne Seinsbegriff, ohne eigentliche Aktualitat,
muBl notwendigerweise von einem Bewegungsziel der Entwicklung
abstrahieren. Tatsdchlich aber konnte Spengler in seiner kiinstlerischen
Art das Weltgeschehen zu erfassen, dem Zweckbegriff doch nicht
entgehen. Er travestiert diesen Begriff, um nicht unangenchme Kon-
zessionen machen zu miissen, mit seiner eigenartigen Schicksalsidee.
Freilich besteht sein Schicksalsbegriff in einer kausalfreien Notwendig-
keit. Wir finden so bei Spengler die typischen Auffassungen der vor-
aristotelischen Philosophie, wo man den Zufall und das Schicksal
vergottlicht und das Menschenleben dem blinden Fatum tiberantwortet
hat. Es gibt in diesem starren Mechanismus nichts als Bewegung
ohne ein formierendes Prinzip und ohne eine Zweckbestimmung.
Spengler modifiziert den Fatalismus der antiken Philoéophie ein wenig,
indem er Zufall und Schicksal scharf unterscheiden will. Zufall ist
nach Spengler ein ursachloses und sinnloses Ereignis, Schicksal ein
ursachloses, aber sinnvolles Geschehen. Hier wird nun Spengler auf
einmal teleologisch. Telos bezeichnet nach des Wortes eigentlichster
Bedeutung die Vollendung. Spengler faBit die Zivilisation als das
Schicksal und die Vollendung der Kultur auf. Zivilisation ist tatsichlich
in der Spenglerschen Philosophie das Telos der kulturellen Entwicklung.
Obwohl aber die Schicksalsidee jede Kultur immanent determiniert,
so ist-doch die Bestimmung dieses Telos als durchaus kausalfrei anzu-
sehen. Wir haben hier weniger einen antiteleologischen als vielmehr
einen ultrateleologischen Standpunkt, die Idee eines ursachlosen Telos,
das dennoch alles bestimmt. Spenglers Schicksalsidee ist nichts anderes
als ein iiberspannter Zweckbegriff, cine Ausgeburt moderner Denk-
weise, die in ihrer phinomenalistischen Art Ursache und Zweck als
Gegensiitze, die finale Betrachtung als perverse Kausalbetrachtung
ansieht. Nicht die Teleologie ist daher eine Karikatur der Schicksals-
idee, wie Spengler meint, sondern umgekehrt erscheint die Spenglersche
Schicksalslehre als Karikatur der Teleologie. |
Gerade die morphologische Betrachtung des Weltgeschehens
notigte Spengler, alle Erscheinungen des kulturellen Lebens auf einen



50 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

Gesichtspunkt, ein Prinzip hinzuordnen. Er nennt' dieses Prinzip
das Schicksal ; methodisch aber bedeutet fiir ihn dieser Schicksals-
begriff dasselbe wie der Zweckbegriff. DaBl Spenglers Schicksalsidee
nichts anderes als eine phdnomenalistische Verbildung des Zweck-
begriffs darstellt, zeigt vor allem seine eigentiimliche Lehre von Raum
und Zeit. Kausalitit ist ihm die Denkform, durch welche wir die
Ausdehnung des Raumlichen erfassen, das Schicksal ist die Form,
welche uns die Richtung der Zeit reprisentiert. (Vgl. Spengler, I, p. 9.)
Das Schicksal ist fiir Spengler die Determinante der Bewegung in der
kulturellen Entwicklung, es ist mach der ganzen Anlage seines Evo-
lutionismus ein Entwicklungsziel, das blind, unbewullt, aber nach
inneren morphologischen Gesetzen notwendig angestrebt wird.

II.

Der Raum ist nach Spengler das Weltbild der Naturwissenschaft,
die Zeit das Weltbild der Geschichte. So sind, bei ihm Zeit und Raum
zwei verschiedene Erkenntnisprinzipien, Grundlagen zweier ver-
schiedener Weltanschauungen. (Vgl. p. 143.) Die Wissenschaft hat
sich, ausschlieBlich auf dem Gebiete der Raumprobleme zu betitigen ;
die Zeitprobleme des geschichtlichen Geschehens «gehoren in den
Bereich unmittelbarer Erlebnisse und Intuitionen ». (Spengler, I,
p. 149.) Der Raum verwirklicht sich nach Spenglers Auffassung in
jedem Individuum in anderer Weise und es ist absolut unméglich, sich
iiber die verschiedenen Arten der Raumverwirklichung zu verstindigen.
Der Raum bedeutet schlieflich fiir Spengler nichts anderes als die
Form des Angeschauten, wiahrend die Zeit die Form des Anschauens
darstelle. (Vgl. Spengler, I, p. 240 f.) Spenglers Lehre von Raum
und, Zeit zeigt mit erschreckender Offenheit die katastrophalen Folgen,
die Kants Kampf gegen die Objektivitit der Sinneserkenntnisse nach
sich ziehen mufte. Die subjektivistische Auffassung von Raum und
Zeit hat Spengler tatsichlich dazu gefithrt, dall er alles auller dem
Ich Existierende nur als Produkt der affektiven Tatigkeit der Menschen-
seele betrachtet. Nach dieser Auffassung schafit das perzipierende
Ich die Ausdehnung, die Hirte des Korpers, den es fiihlt, die Figur
des Naturschonen, das es bewundert, die kunstvolle Harmonie der
Melodie, die das Ohr erfreut. Auf einem solchen Standpunkt hért
iiberhaupt alles Philosophieren auf und nur ein dogmatisierter Solipsis-
mus bleibt als letzte wissenschaftliche Moglichkeit. Eine solche Philo-



im Lichte der thomistischen Metaphysik 57

sophie kann aber iiberhaupt nicht mehr ernst genommen, sondern
mull vielmehr als Phantasiespiel eines exzentrischen Idealisten
gewertet werden.

Die Ansicht, dal die Zeit nur die Erkenntnisform der innern,
der Raum die Form der duBern Erkenntnis sei, der objektiv in den
Dingen nichts entspricht, fithrt ebenfalls zur Leugnung des Kontra-
diktions- und Identititsprinzips, denn wenn die Kérper in ihrer Iden-
titit keine objektive Dauer haben, kann ich ohne weiteres demselben
Ding widersprechende Pridikate zuweisen. Von seinem subjekti-
vistischen Standpunkt aus ldchelt Spengler mit gutem Grund iiber
die Miihen der empirischen Geschichtsforschung. Das Objekt sei dem
Forscher doch nie erfalbar ; wozu denn der gewaltige Apparat wissen-
schaftlicher Akribie, wenn er nur die Sisyphusarbeit unméglicher
Zweckerfiillung bedeutet 7 Spenglers Lehre beweist den individua-
listischen Historikern, wie unfruchtbar und gefdhrlich der Subjekti-
vismus der historischen Methodik wird.

Aristoteles gibt freilich zu, dal3 wir nicht eine Zeit im allgemeinen,
mn sich erfassen, aber er verteidigt die reale Existenz des konkreten
Raumes und der konkreten Zeit in allen Objekten unserer Sinnes-
erkenntnis. Das Postulat der subjektivistischen Raum- und Zeit-
anschauung hat bei Spengler natiirlich eine sehr merkwirdige Auf-
fassung des Begriffes der Quantitit zur Folge. Quantitdt ist fiir ihn
eigentlich nur der Inhalt des Raumgefithls. Mit der Zeit hat die
Quantitdt schon gar nichts zu tun; die Zeit gehort, nach Analogie
der Spenglerschen Konstruktion zu schlieBen, eher in die Kategorie
der Qualitdt. Bei solchen Begriffsverwirrungen koénnen wir natiirlich
noch viel weniger erwarten, dall Spengler die extensive und, die
numerische Quantitdt richtig unterscheiden wiirde. Sein subjektiver
Zahlenbegriff fiihrt ihn einerseits zum Postulat der zahlenlosen, schicksal-
haften Geschichte, andererseits zur Vergoétterung eines Zahlenmyste-
riums, als ob es im Subjekte eine in sich existierende, von den
gezihlten Objekten unabhingige Zahl gibe.

SchlieBlich, verwechselt Spengler die Quantitit mit der Substanz
der Dinge, indem Quantitit und Wesen einfach identifiziert werden.
In seiner subjektivistischen Befangenheit tibersieht er, dal die Substanz
etwas in sich Subsistierendes ist, wiahrend die Quantitit nicht in sich
selbst existiert, sondern stets die Quantitit eines Dinges ist. Fiir
Spengler fillt eben die Wesenheit mit dem Augenschein zusammen,
wihrend Aristoteles die Substanzen als den Sinnen unzuginglich und



58 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

nur dem Geiste erfallbar nachweist und gerade dadurch die Substanz
von der Quantitit scharf unterscheiden kann.

In seirer Lehre vom Unendlichen und von der Ausdehnung ver-
wechselt Spengler das Mathematische und das metaphysische Unend-
liche, den ideellen Raum mit dem reellen Raum, die ideelle oder
mogliche Zeit mit der reellen Zeit. Der reelle Raum ist der Ort der
Korper ; er ist die Gesamtheit dieser Orte ; er allein ist der Erfahrung
zuginglich, ist aber auch begrenzt und kontingent. Eine unendliche
Zahl, wie sie Spengler der faustischen Kultur zudiktiert, kann man
iiberhaupt nicht erfassen, sie ist ein innerer Widerspruch. Etwas
anderes ist es mit der unbegrenzten Zahl, die in der Moglichkeit
bestindiger Vermehrung besteht. Diese unbegrenzte Moglichkeit ist
aber in der ideellen Ordnung, wihrend das Unendliche der realen
Ordnung zugehort. Das Unendliche kann in keiner Weise vermehrt
werden, eine Zahl aber bleibt stets der Vermehrung zugénglich.

Nicht weniger als eine unendliche Zahl ist auch ein unendlicher
Raum méoglich, denn ein Ganzes vielfiltiger Teile, wo jeder Teil mel3bar
ist, wird nie unendlich sein. Der von Spengler formulierte Begriff
der unendlichen Zeit ist ein innerer Widerspruch ; Raum und Zeit
sind entia rationis, aber begriindet in der Natur der Dinge.

Raum und Zeit sind allerdings zwei verschiedene Begriffe. Der
Raum ist koexistent, die Zeit ist sukzessiv. Aber in dieser Unter-
scheidung beider Begriffe ist noch kein Anlall gegeben, Raum und
Zeit als zwel verschiedene, ja gegensitzliche Erkenntniskategorien
zu statuieren, wie es von seiten Spenglers geschieht. Raum und Zeit
sind kontinuierliche Quantitaten, die wie alle abstrakten Quantititen
unbegrenzt vermehrt und vermindert werden konnen. Raum und
Zeit begrenzen sich zudem gegenseitig.

Der Begriff der Zeit ist eng verkniipft mit dem Begriff des Seins.
Der Evolutionismus zerstért den Zeitbegriff, denn dieser setzt not-
wendig voraus, daBl die Aufeinanderfolge sich kontinuierlich im selben
Sein vollziehe. Die Zeit ist nicht die Bewegung, die Entwicklung selbst,
das Schicksal, wie Spengler lehrt, sie ist nur das Mal} der Bewegung.
Indem Spengler die Zeit mit der Bewegung identifiziert, mufl es bei
ihm logischerweise eine verschiedene, eine langsamere und eine schnellere
Zeit geben, je nach dem Tempo der Entwicklung. DaBl Zeit und
Bewegung nicht dasselbe sind, 148t sich schon leicht aus dem Umstande
ersehen, dall mit dem Wachsen der Bewegung ihre Zeitdauer abnimmt
und eine schwichere Bewegung eine lingere Dauer bedingt. Spengler



im Lichte der thomistischen Metaphysik 59

gibt allem Existierenden dieselbe Seinsweise, daher ist bei ihm auch
alles in derselben Weise durch die Zeit bedingt. Der Mensch und die
Kultur entwickeln sich nach Art der Pflanzen. Auch die unsterbliche
Menschenseele und ihre Schopfungen kénnen nach Spengler nicht
iber ihre Zeit hinauswachsen, sie fristen dasselbe Eintagsdasein wie
das Gras, das heute blitht und morgen welkt.

So sehr Spengler Raum und Zeit als Gegensitze darstellt, so
identifiziert er sie doch in Bezug auf ihren Ausgangspunkt. Aus der
Zeit entsteht der Raum ; Raum ist erstarrte Zeit. Eine solche aprio-
ristische Konstruktion kann sich nur in Widerspriiche verrennen.
Spengler hitte wie Aristoteles vom Begriff der Bewegung ausgehen
sollen. Zeit und Raum sind die beiden Grundbedingungen der
Bewegung. Die Bewegung vom Punkt A zum Punkt B setzt einen
Raum voraus; das sukzessive Streben dieser Bewegung braucht Zeit.
Raum und Zeit sind daher nicht zwei Begriffe, die sich im Gegensatz
identifizieren, indem gestorbene Zeit zum Raume wird. Die Wurzel
dieses Irrtums liegt darin, dal Spengler Zeit und Bewegung als
Synonima auffal3t. '

Diese Ineinssetzung von Zeit und Bewegung wird noch inte-
ressanter, wenn Spengler auf der andern Seite die Bewegung mit dem
Leben identifiziert. Das Leben ist aber fiir ihn wiederum nichts anderes
als der Prozel3, durch den die Seele «aus dem Chaos des Sinnlichen
einen Kosmos symbolisch gestalteter Phanomene erschafft». (Vgl
Spengler, I, p. 226.) So wird die gesamte Welt fiir Spengler nur zum
Ausdruck, zum Zeichen und Symbol des individuellen Daseins. (Vgl.
Spengler, I, p. 137.) Von diesem Standpunkte aus kann er dann getrost
den Satz wagen : « Der Mensch war gewifl ein Atom im Weltall, aber
das Weltall war zugleich das Produkt seiner Vernunft. » (Vgl. Spengler,
I, p. 225; vergl. auch p. 228)

Der falsche Bewegungsbegriff Spenglers ist mit seiner subjekti-
vistischen Lehre von der Sinneserkenntnis eng verkniipft. Auch
in der aristotelischen Lehre ist die Sinneserkenntnis eine Art Bewegung.
Sie erblickt aber nicht schon in der Sinnesbewegung die Erkenntnis
selbst, wie Spenglers Ausfithrungen dartun wollen. Iiir Spengler gibt
es eben keine adaequatio rei et intellectus. Wahrheit als Erkenntnis-
ziel erscheint thm unmoglich, da der Intellekt sein Objekt nie erreichen
konne.



60 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

I11.

Die phianomenalistische Metaphysik bildet fiir Spengler auch den
Ausgangspunkt seiner geschichtswissenschaftlichen Methodenlehre. Die
geschichtsphilosophische Bedeutung von Spenglers Werk besteht
darin, dall er den bis jetzt kithnsten Versuch gewagt hat, um die
kiinstlerische Intuition als alleiniges Prinzip der Geschichtsforschung
und Geschichtsdarstellung aufzustellen. In Bezug auf die Kenntnis
des Materials ist Spengler freilich nur ein Kompilator und, oft ein sehr
oberflichlicher Nachschreiber. Er nennt seine Gewidhrsménner nirgends,
wiewohl sie ithm materiell so zu sagen alles bieten miissen. Vico, Hegel,
Comte und, Spencer sind, die natiirlichen Ahnen seiner Lehre. Daneben
zeigen sich Einfliisse der Naturphilosophie Lamprechts und Chamber-
lains, sowie von Diltheys positivistischem Idealismus, aus dem er
viele Bestandteile seiner Wissenschaftslehre heriitbergenommen hat. !
Schon Dilthey erblickt die Aufgabe der Geschichte in einer kiinstle-
rischen Darstellung des Einmaligen auf Grund einer Psychologie,
welche die Gleichformigkeiten in der Abfolge der seelischen Struktur
aufweist. Auch Dilthey reift die naturwissenschaftliche und geschicht-
liche Erkenntnis scharf auseinander und formuliert das von Spengler
in dhnlicher Weise ausgesprochene Prinzip : Die Natur erkldren wir,
das Seelenleben verstehen wir.

Ferner kommen als Quellen fiir Spengler auch Schelling, Nietzsche,
Vaihinger, Bergson, Troeltsch und Ténnies in Betracht. Spenglers
originale Leistung aber bleibt die gewaltige Synthese des mannig-
faltigen Lebens der - verschiedenen Kulturen, die grofangelegte
Schopfung der kiinstlerischen Intuition des Weltgeschehens. Wir wollen
daher bei dieser geschichtsmethodischen Kritik nicht in kleinlicher
Weise den Quellen seiner Materialkenntnisse, wiewohl er sich wviel
auf diese zu gute tut, nachspiiren, wir gedenken noch viel weniger, die
empirischen Schwichen dieser Materialkenntnisse aufzudecken, sondern
wollen einzig und allein den prinzipiellen Standpunkt, die kiinstlerische
Intuition als Prinzip der Geschichtswissenschaft zum Gegenstand
kritischer Behandlung machen.

L Vgl. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften; Das Erlebnis und
die Dichtung ; Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie —
in den Sitzungsberichten der preuBischen Akademic der Wissenschaften, 1890 —
Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, Sitzungsberichte, 1903 ;
Das Wesen der Philosophie, Kultur der Gegenwart, I. Bd.



im Lichte der thomistischen Metaphysik 61

Wenn wir aber nach dem Wert der kiinstlerischen Intuition fiir
das geschichtliche Erkennen fragen, dann miissen wir ausgehen von
der alten Streitfrage, ob die Geschichte eine Kunst oder eine Wissen-
schaft sei. Nach unserer Ansicht mufl man in dieser Frage unter-
scheiden zwischen Geschichtsmethodik und Gsechichtsdarstellung. Die
historische Methodenlehre ist als Systematik der Gesetze des histo-
rischen Forschens ganz sicher eine Wissenschaft, da wir es hier mit
einer ursiachlichen Erkenntnis eines Universellen zu tun haben. Die
geschichtliche Darstellung dagegen ist eine Synthese wissenschaftlicher
Forschung und kiinstlerischer Intuition ; denn auch unter den besten
Forschern verstehen es nicht alle in derselben Weise, dem toten Leib
der historischen Figur eines Zeitalters den Odem des Lebens ein-
zuhauchen. Der wissenschaftlichen Gesetze der Methodik kann sich
die Geschichte nicht begeben, wenn sie ihr Objekt, aullerpersénliche,
vergangene und sinnlich nur mittelbar wahrnehmbare Dinge, erreichen
will. Die geschichtliche Darstellung aber verlangt andererseits eine
lebensvolle Gestaltung des wissenschaftlich gesicherten Materials. Das
Primédre und Wichtigste aber bleibt die durch Anwendung wissen-
schaftlicher Gesetze sich vollziehende Ieststellung des Objekts, da
sonst die Geschichte in sich unméglich wire. Die Geschichte ist daher
in erster Linie Wissenschaft und historische Erkenntnisprinzipien haben
allein den wissenschaftlichen Standpunkt zu berticksichtigen.

Wesen, Umfang und Selbstindigkeit einer Wissenschaft werden
bestimmt durch ihr Material- und Formalobjekt, durch die Dinge,
die sie systematisch behandeln will und ducrch den Gesichispunkt der
systematischen Ordnung. Wenn wir daher die Intuition auf ihren
erkenntnistheoretischen Wert fiir die Geschichtswissenschaft zu priifen
haben, dann haben wir eine Doppelfrage zu stellen :

1. Erreicht Spenglers Methode das Materialobjekt des geschicht-
lichen Erkennens ?

2. Kann Spenglers Intuition formierendes Prinzip der historischen
Systematik werden ?

Das Materialobjekt der Geschichtswissenschaft, der historische
Gegenstand, ist kein einheitlicher und homogener, wie dies aus Spenglers
Geschichtsauffassung hervorzugehen scheint. In echt idealistischer
Weise wird bei Spengler alles Weltgeschehen in psychisches Geschehen
aufgelsst. Wir haben hier ein ganz merkwiirdiges Extrem zur mate-
rialistischen Geschichtsauffassung vor uns. Diese iiberschitzt die
physischen Krifte der Geschichte, die panpsychistische Auffassung



62 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

Spenglers ignoriert in einseitiger Uberschitzung der psychischen Fak-
toren die materiellen Faktoren des kulturellen Lebens. Die Wahrheit
liegt in der Mitte : der Mensch ist ein Kompositum von Leib und Seele ;
eine Kultur wird nur vom ganzen Menschen geschaffen. Das kulturelle
Leben besteht in der Umgestaltung der materiellen Dispositionen
durch die Seele, wodurch dann nicht blof die physischen Dispositionen,
sondern die Geisteskrafte selbst kriftiger gestaltet und vollkommener
entwickelt werden.

In der Feststellung der historischen Tatsachen ist sorgfiltig darauf
zu achten, dall sie nicht schon gedeutet werden, ehe sie iiberhaupt
festgestellt sind. Die Frage nach dem historisch Wesentlichen darf
nicht unabhingig vom Gegenstand geloést werden, nach Art aprio-
ristischer Konstruktionen aus subjektiven Bediirfnissen, wie dies bei
Spengler geschieht. Spengler postuliert, entgegen den augenschein-
lichsten Tatsachen des Kulturlebens, das Psychische als das alleinige
Objekt der Geschichte. Er schrinkt aber auch dieses Materialobjekt
willkiirlich noch mehr ein, indem er, ebenfalls in der Form eines ein-
fachen Postulates, das Organisch-Psychische als Objekt der Geschichts-
wissenschaft aufstellt. Diese Auffassung der Kulturen als Organismen
ist aber keineswegs so unbestritten ; es liegt in ihr ein gewisser Ultra-
realismus, indem Kulturen und Gesellschaften als in sich bestehende
und, subsistierende Wesenheiten angenommen werden. Das Individuelle
und Singuldre, das in der Geschichtswissenschaft eine groBe Rolle
spielt, wird in dieser sogenannten organischen Auffassung der Geschichte
vollstandig unterdriickt. Zudem ist Spenglers organisches Weltbild
nicht vollkommen und folgerichtig ausgestaltet. Fiir ihn ist nur das
historisch wesentlich, was sich nach Art der pflanzlichen Organismen
erfassen 1a3t. Damit wird, die Welt der historischen Objekte in einer
unerhérten Weise eingeschrinkt und vergewaltigt, ohne dafl Spengler
sich auch nur im geringsten bemiiht, seine sonderbaren Postulate
irgendwie zu begriinden. Durch dieses Vorgehen hat sich Spengler
iiber ein Fundamentalprinzip der historischen Forschung hinweggesetzt,
indem er Tatsachen gedeutet und gewertet hat, che er sie {iberhaupt
gefunden hatte.

Aus praktischen Griinden war Spengler allerdings gendétigt, von
solchen Postulaten auszugehen, da die Geschichte fiir ihn prophetische
Zwecke zu erfiilllen hat. Die Priamissen fiir seine geschichtsphilo-
sophischen Prophetien hat er freilich nicht begrindet, sonderm vor-
ausgesetzt. Zu diesen Voraussetzungen gehort vor allem die Annahme,



im Lichte der thomistischen Metaphysik 63

dafl jede Periode einen durchaus einheitlichen und bestimmt ab-
gegrenzten Charakter trage und eine Wesenheit in sich darstelle. Auch,
hier hat man sich vor Extremen zu hiiten und die thomistische Lehre
von Akt und Potenz anzuwenden; es wird dann kaum moglich sein,
den Charakter einer Periode in zu einseitiger und abgeschlossener
Weise festzulegen ; denn jede Periode der Geschichte hat ihre Ent-
wicklungsmoglichkeiten in der vorhergehenden Periode, die oft ent-
wicklungsgeschichtlich mit ihr in gegensitzlicher Beziehung steht.

Eine andere Voraussetzung Spenglers ist die Annahme, daf die
Kulturepoche ihre einzelnen Phasen immer mit Notwendigkeit durch-
liuft. Einen metaphysischen Beweis hat Spengler fiir diese Theorie
nicht erbracht und den Versuch eines empiristischen Induktionsbeweises
hat er nicht gewagt. Angenommen auch, dafl in den acht Kulturen,
die Spengler aufzahlt, sich diese notwendig vollziehende Periodik
nachweisen liele, so kann uns Spengler doch nicht dafiir einstehen,
dall neben diesen Kulturen keine andern existiert haben, die diese
Perioden nicht durchlaufen hitten, daB ferner alle kommenden Kulturen
dieselben Phasen durchmachen werden. Der Schlu3 von zwei oder
auch acht Kulturen auf alle moglichen Kulturen taugt auch als wissen-
schaftliche Hypothese nicht gerade sehr viel, wenn damit eine Wissen-
schaft fundiert werden soll.

Spenglers Methodik will und kann ihr Objekt nicht erreichen,
denn bei ihm geht alles auf in der Bedeutungsfrage, der sich die histo-
rischen Phinomene einzuordnen haben. Nur was unter den Gesichts-
punkt dieser Bedeutungsfrage fillt, ist fiir ihn ein historisches Phinomen.
Welcher Art ist nun dieses Formalprinzip, das bei Spengler tatsichlich
Materialobjekt und Methode zugleich darstellt, das Gesetz der Auswahl,
das die historischen Phinomene als wesentlich und unwesentlich von
einander scheidet ? Hier begeht Spengler den grofen Fehler, dal er,
entgegen seiner gewdhnlichen Tendenz, den stark relativen Charakter
des historisch Wesentlichen zu wenig wiirdigt, indem er als geschichts-
wissenschaftlich, wesentlich nur jene Phinomene erblickt, die seiner
biologischen Kulturauffassung entsprechen. Der sachverstindige Histo-
riker kennt den stark relativen Charakter der historischen Wesentlich-
keitsfrage, indem er die verschiedenen Erkenntnisziele der historischen
Forschung zu wiirdigen versteht, wo e weiter Spielraum bleibt
zwischen der Weltgeschichte, der Kulturgeschichte, der politischen
Geschichte, der Kirchengeschichte, der National-, Provinzial-, Orts-,
und, Familiengeschichte, die alle ihren eigenartigen Objektkreis haben.



64 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

Der Wert einer Methode richtet sich nach dem Grade; in welchem
sie die Verwirklichung des Erkenntniszieles ermoglicht. Die exakteste
und, wissenschaftlichste Methode ist daher jene, welche mit den
geeignetsten Mitteln arbeitet, um das Erkenntnisziel zu erreichen.
Spengler will die Intuition in die geschichtswissenschaftliche Methodik
als alleiniges Erkenntnisprinzip einfithren. Intuition kann eine ver-
schiedene Bedeutung haben, je nachdem man entweder ihren Gegen-
stand, oder ihr Ziel, oder ihre Mittel, oder alles zusammen beriicksichtigt.
Intuition kann ganz allgemein als ein Erkennen definiert werden, das
sich, anstatt abstrakter Begriffe, anschaulicher Vorstellungen bedient.
Spengler hilt die Intuition fiir ein unmittelbares Erkennen ; ja sie
geht eigentlich nach seiner Ansicht iiber das Erkennen hinaus und
bedeutet ein direktes Erleben und « Sicheinfiithlen ». Intuition bedeutet
ferner nach Spengler jene Erkenntnisweise, die sich vor allem mit
den Typen befaflt, die im unmittelbaren Erfassen des metaphysischen
Wesens besteht. Nach Spengler beruht der Unterschied, zwischen dem
intuitiven und dem begrifflichen Erkennen in zwel verschiedenen
Weltanschauungen, die in der verschiedenen geistigen Konstitution
der Menschen begriindet sind.

Gewil3 bedarf der Historiker der Intuition, wenn er geschichtliches
Leben darstellen will ; aber Spengler geht viel zu weit, wenn er der
Intuition den tiefern, ja einzigen Erkenntniswert beimift. Die Intuition
darf nicht, wie Spengler meint, jeder Kontrolle an objektiven Prinzipien
entzogen werden, sondern mul} ihre Probe fiir die geschichtswissen-
schaftliche Tauglichkeit in der Empirie bestehen, wenn sie fir die
Geschichte irgend welchen Wert haben soll. Eine rein subjektive
Intuition, ohne allgemeine Begriffe, kann nie eine Wissenschaft begriin-
den, kann in keiner Weise ein objektiv vollzogenes Geschehen im Sinne
der objektiven Wahrheit systematisch ordnen. Die Tatsache der
reinen Intuition ist {ibrigens wissenschaftlich noch nicht erwiesen uind
diirfte kaum je erwiesen werden, da sie nicht menschenmdoglich ist. In
jeder Intuition finden wir einen Allgemeinbegriff, der uns die Intuition
in der Analyse ihrer Einzelheiten und in der Eigenart ihrer Synthese
verstandlich macht. Eine reine Intuition wiirde unverstanden bleiben
und, kénnte dem Menschengeiste nichts bieten. Wir sehen auch bei
Spengler, wie sich unter dem Schein von Beschreibungen und Metaphern,
die seinen Intuitionen Ausdruck geben sollen, bestimmte Begriffe,
Prinzipien und, Deduktionsschliisse verbergen, die alle dem obersten
metaphysischen Prinzip « Alles ist Werden » untergeordnet werden.



im Lichte der thomistischen Metaphysik 65

Die Intuition ist in der Hand Spenglers ein praktisches Mittel,
um sich jeder philosophischen und jeder empirischen Kritik entziehen
zu konnen. Die Richtigkeit seiner eigenartigen kulturbiologischen
Konstruktion beweist Spengler eigentlich nur damit, daf er sich auf
den divinatorischen Blick seines intuitiv-gottlichen Schauens beruft.
Aber an die tatsichliche Wirklichkeit kommt Spengler mit seiner
Intuition doch nicht heran. Wiren die Kulturen wirklich jene strengen
Einheiten, die Spengler konzipiert hat, so miillte jede psychische
AuBerung eines jeden Individuums den einheitlichen Charakter der
Epoche zum Ausdruck bringen. Diese AuBerungen miiBten dann
zugleich als die beherrschenden Ziige einer Epoche klar hervortreten.
Fiir diesen grundlegenden Nachweis reicht Spenglers Intuitionsprinzip
schon gar nicht aus. Auch die Frage, ob die Kulturen sich tatsichlich
von einem Stadium kindlicher Unbeholfenheit, Unschuld und Tatenlust
zu einem Stadium lebensmiider Greisenbaftigkeit entwickeln, ist in
erster Linie eine Tatsachenfrage, die nicht a priori durch ein intuitives
Erleben gelost werden kann.

Spenglers Terminologie ist ein deutlicher Beweis, welch vage
Gedankenbilder durch die Intuition geschaffen werden. Die Intuition
des Historikers mull nach seinem Iorschungsobjekt determiniert sein,
sonst sind ihre Schopfungen entweder kiinstliche Konstruktionen oder
leere Begriffe. Ein zu weit gespannter und, leerer Begriff ist bei Spengler
z. B. der Begriff « Abendland ». Die geistige Einheit, die er mit diesem
Begriff festlegen will, ist keineswegs so geschlossen, wie Spengler uns
nahelegen mochte. Es gibt unzidhlige Erscheinungen des abendlidndischen
Kulturlebens, die sich nicht in ein einheitliches Schema hineinstellen
lassen, am wenigsten in die Konstruktion Spenglers. Warum hat
Spengler die gewaltige Bewegung der Neuscholastik in den letzten
Jahrzehnten mit keinem Worte erwidhnt? Nur deshalb, weil sie nicht
in seine aprioristische Konstruktion paBt, und weil die Tatsachen sich
nach Spenglers subjektiven Bediirfnissen zu richten haben.

Auch die intuitive Konstruktion einer auf- und absteigenden
Linie des Kulturgeschehens entspricht dem wirklichen geschichtlichen
Werdegang in keiner Weise. Die Schwankungen diesec Entwicklung
springen schon dem oberflichlichen Beobachter in die Augen. Antizi-
pationen kommender Kulturbediirfnisse und Kulturtitigkeiten einer-
seits und andererseits bedeutende Riickschlige in lingst vergangene
Epochen sind in der geschichtlichen Entwicklung fast.-an der Tages-
ordnung. Auf jeden Fall it sich das kulturelle Leben nicht nach

Dirvus Thomas. 5



66 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

dem Schema steigender und abnehmender psychischer Intensitit
behandeln. Wir gewahren in allen Glanzperioden auch Schwiche-
erscheinungen, und, umgekehrt gibt es auch keine noch so dekadente
Periode, die jeden positiven Gehaltes bar wiire.

Am allerwenigsten vermag Spenglers Intuitionsmethode den Nach-
weis zu fithren, daf alle Kulturprodukte Schopfungen einer in sich
subsistierenden Kulturseele seien ; sie kénnten ebensogut als Wirkungen
der Milieufaktoren erklirt werden. Uberhaupt hat Spengler gerade
die wichtigsten Faktoren der Kulturentwicklung auBer Acht gelassen.
Von seiner Vernachldssigung der materiellen Bedingungen haben wir
bereits gesprochen. Ganz oberflachlich hat er die Stellung der einzelnen
Individuen zu der ihnen iibergeordneten Kulturpsyche behandelt ;
gerade dem Kemproblem des historischen Lebens, dem Problem des
Verhiltnisses' von Individuum und Masse ist Spengler aus dem Wege
gegangen. Spenglers Stellung in dieser Frage ist so unentschieden
wie moglich. Einerseits erscheinen die Individuen nur als Symbole
und, Produkte der Kulturpsychen, andererseits aber sind sie wiederum
die Trager und Verwirklicher des kulturellen Lebens. Der Standpunkt
wird, klarer, wenn wir die Gesamtheit seiner Systematik betrachten ;
in die Spenglersche Konstruktion passen keine selbstandigen Individuen,
und darum gibt sich auch Spengler keine weitere Miihe, die individuellen
Unterschiede zu erkliren. Dieses Singuldre aber kann schon deswegen
nicht von der Geschichtsdarstellung — und wenn sie auch die weitesten
Konzeptionen hat — ausgeschaltet werden, weil das Verhiltnis von
Individuum und Masse in den verschiedenen Kulturepochen, und in
derselben Epoche, auf den verschiedenen Kulturgebieten, stets ein
anderes ist. ;

Ginzlich tibergangen hat Spengler die Faktoren der Rassen- und
der Nationalpsychologie ; sie haben fiir ihn der Kulturpsyche gegeniiber
nichts zu bedeuten. Es ist das die notwendige Konsequenz von
Spenglers mechanistischem Evolutionismus, der von den vagen Kon-
struktionen seiner Kultureinheiten alles Eigenartige ausschlieBen mubB.

Eine merkwiirdige Frucht von Spenglers Intuitionsmethode ist
sein Symbolbegriff. Fiir Spengler ist alles Korperliche Symbol des
Geistigen. Symbole sind daher bei ihm ihrem Wesen nach stets etwas
Materielles, das Symbolisierte ist das Psychische. Spengler geht aber
noch weiter, indem er Produkt und Symbol identifiziert und so alles,
was Symbol eines Psychischen ist, also alles- Materielle, zugleich als
dessen Produkt betrachtet ; und zwar sind diese Symbole Produkte



im Lichte der thomistischen Metaphysik 67

des Psychischen nicht blof} im Sinne eigenartiger Verarbeitung der
materiellen Disposition, sondern Produkte im absoluten Sinne, da sie
threm ganzen Sein nach durch die Psyche geschaffen werden.

Mit solchen intuitiv vollzogenen Symbolisierungen sucht dann
Spengler die Einheit seiner Kulturpsychen nachzuweisen. Dieser
Beweis ist schon deswegen sehr gefahrlich, weil gerade Spenglers
Symbole nicht bloB fiir die Kulturepoche, der sie zugeteilt werden,
charakteristisch sind, sondern zwanglos auf andere Kulturen und
Zeitalter iibertragen werden koénnen ; man denke nur an Spenglers
Raum- und Zeitsymbole in der Kultur der Antike und des Abend-
landes. Schliefllich zeigt sich in Spenglers Symbollehre die typische
Auffassung der Zweiseitentheorie, wo Physisches und Psychisches nur
als zwei verschiedene Anschauungen der Gesamtheit des « Nicht-Ich »
aufgefallt werden. In allen Problemen, die prinzipielle Stellungnahme
fordern, zieht sich Spengler auf seinen subjektivistisch-skeptizistischen
Standpunkt zuriick und verbaut dem Gegner in der Abgeschlossenheit
eines extremen Solipsismus alle Wege fiir beweisende Belehrungen.
Spenglers lahmender Skeptizismus wird sich bald iiberleben ; der
Menschengeist kann sich nun einmal nicht damit abfinden, dal Verstand
und Wille thm nur dazu gegeben seien, damit er einsehe, daB sie ihm
besser nicht gegeben worden wiren. Eine Stufe, auf der man sich
schamen muf}, Mensch zu sein. Spenglers Werk aber wird ein Denkmal
bleiben der traurigen philosophischen Verirrungen des selbstiiber-
hobenen, kulturstolzen Menschengeistes, ein Denkmal der gewaltigen
geistigen Krisen unserer Tage und nicht zuletzt ein Zeugnis des
unruhigen Sehnens der Menschenseele nach unverginglichen und
ewigen Werten.

~



	Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers im Lichte der thomistischen Metaphysik

