
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers im Lichte der
thomistischen Metaphysik

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die philosophischen Theorien

Oswald Spenglers

im Lichte der thomistischen Metaphysik.

Von Dr. Emil SPIESS, Freiburg (Schweiz).

Spenglers Geschichtsphilosophie1 beginnt bereits ihre Einflüsse
auch auf theologischem Gebiete zu zeitigen. Vor zwei Jahren
veröffentlichte A. Albers eine Schrift2, in der er einen womöglich noch
schrofferen Relativismus verteidigen möchte als Spengler ihn postuliert.
Albers fordert vom modernen Menschen, und zwar vom christlichen
Menschen, sich ganz in das Meer des Skeptizismus zu stürzen, um
dann den Rettungsanker des Glaubens ergreifen zu können und das

Opfer der Wahrheit durch den Enthusiasmus religiöser Gefühle belohnt

zu sehen. Solche Theorien sind ja freilich nichts Neues unter der Sonne,

sondern schon im Wesen des Modernismus der letzten Jahrzehnte

begründet. Es ist aber charakteristisch, daß gerade die Spenglersche

Geschichtsphilosophie solche Blüten treibt und der Grund daher

gegeben, Spenglers Prinzipien nach den Gesichtspunkten der
thomistischen Metaphysik kritisch zu sondieren, zumal es noch viele katholische

Kreise gibt, die hinsichtlich des Spengler-Problems einen
offensichtlichen Optimismus bekunden.3

Spengler verlangt den Mut zur Skepsis, wir aber anerkennen bei

ihm den Mut zur Metaphysik und das ist das Einzige, was wir vom

prinzipiellen Standpunkte aus bei Spengler anerkennen können. Diese

Metaphysik ist aber, wie schon unsere frühern Ausführungen gezeigt

haben, ein ganz Widerspruchvolles Gebilde. Haering 4 nennt Spenglers

Prinzipienlehre eine Hexenküche, wo das Heterogenste nach unendlichen

Rezepten zusammen gegossen werde. Es muß als ganz ent-

1 Man vergleiche die Ausführungen in Heft 3 und 4 des letzten Jahrganges
dieser Zeitschrift.

2 Albers, Der Untergang des Abendlandes und der Christ, München 1920.
3 Man vergleiche Kralik, Untergang des Abendlandes, « Das Neue Reich »,

3. Jahrgang, Nr. 38.
4 Haering, Die Struktur der Weltgeschichte, Tübingen 1921, p. 316.



52 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

setzliche Begriffsverwirrung betrachtet werden, wenn Spengler die

Gegensätze von wesentlich und unwesentlich, von Wesen und Erscheinung,

von essentia und existentia, von Äußerem und Innerem als

vollständig identisch nimmt. Existenz, Akzidens, Äußeres, sind bei

Spengler gleichbedeutende Begriffe, wie Wesen und Inneres dasselbe

besagen. Dieses Wesen, dieses Innere, ist das Psychische, das Äußere

sind seine Äußerungen, das Räumlich-Materielle, die Welt. Das Innere
und das Wesen ist wiederum das Mögliche, das Äußere, das Materielle,
die Welt, das Akzidens das Wirkliche. Das Innere, das Psychische
und das Wesen sind wiederum gleichbedeutend mit der Kraft, das

Äußere und Materielle mit deren Wirkungen. Das Wesen oder das

Psychische ist das Werden und das Lebendige, das Äußere, das Starre
und das Tote. Dem Wesen und dem Innern entspricht wiederum
der Begriff der Zeit, dem Äußern oder der Existenz der Begriff Raum.
Damit haben wir in wenigen Worten die Kernprobleme der Spengler-
schen Metaphysik berührt. Für Spengler gibt es kein Sem, sondern

nur ein stets fließendes Werden und in diesem Flusse befinden sich

auch die « vermeintlichen » ewigen Wahrheiten ; das Kontradiktionsprinzip

hat keinen objektiven Wert. Spengler folgt Heraklit bis in
die letzten Konsequenzen ; er modifiziert jenen Evolutionismus nur
äußerlich, indem er ihm das Gewand des sensualistisch-affektiven
Pantheismus von Bergson umlegt.

Wir sehen auch hier, wie der Schlüssel der metaphysischen Probleme
in der thomistischen Lehre von Akt und Potenz gegeben ist, die ohne

Widerspruch zwischen Sein und Werden die Probleme der Bewegung,
der Entwicklung und des Fortschritts erklärt. Wir werden daher in
erster Linie Spenglers Entwicklungsbegriff an Hand der thomistischen

Lehre von Akt und Potenz, von Wirkursache und Zweckursache,

erörtern ; daraus wird sich als zweiter Teil die Kritik von Spenglers

Auffassung von Raum und Zeit ergeben, der wir als dritten Teil die

Beurteilung von Spenglers geschichtswissenschaftlicher Erkenntnistheorie

anschließen.

I.

Da es für die Spenglersche Geschichtsphilosophie kein Sein, sondern

nur ein Werden gibt, kennt seine Metaphysik ganz folgerichtig keine

Substanzen, keine Ursachen, sondern nur Tätigkeiten und Attribute
ohne Träger, Seinsweisen ohne Sein, einen ewigen Wechsel von Phänomenen.

Die Weltgeschichte ist ihm «das Bild einer ewigen Gestaltung



im Lichte der thomistischen Metaphysik 53

und Umgestaltung ». (Vgl. Spengler, Untergang des Abendlandes,
I. Bd., p. 29.) Mit der Negation des Seienden aber fällt auch das

Kontradiktions- und Identitätsprinzip. Die Ausscheidung der
Wirkursachen bei Spengler entzieht dem Kausalitätsprinzip allen Boden,
Schließlich wird das mannigfaltige Vielerlei des Universums in ein

chaotisches Einerlei zusammengeworfen, indem das « Ich » in einem
« Tiefenerlebnis » die ganze Welt des « Nichtich » schafft und. gestaltet.
So haben wir auch bei Spengler den alten Gedanken Hegels, daß das

Absolute die Identität des Gleichen und Ungleichen, des Seins und
des Nichts sei. Diese Einheit des Seins und des Nichts ist das Werden.
Für Hegel wie für Spengler bedeutet das Nichtseiende und der Widerspruch

die Grundlage ihres Entwicklungsbegriffs, während. Aristoteles
und Thomas die Bewegung in der Entwicklung des Universums als

Funktion des Seins auffassen.

Der Kern aller Entwicklung liegt bei Spengler in der Bewegung.
Alles ist im Wechsel, ohne daß es ein Sein gäbe, das wechselt, alles ist
Bewegung ohne Bewegtes und ohne Beweger. Die furchtbare
Konsequenz dieser Auffassung ist der absolute Nihilismus, wo die Welt
jeden Augenblick vernichtet und wieder neu geschaffen wird, wo
alles zugleich sein und nicht sein kann. Mit dem Sein fällt aber auch

die Wahrheit, denn das Wahre ist nur das Seiende in seiner Beziehung

zum Verstände. Diese Konsequenzen hat Spengler in aller Schärfe

gezogen : « Was schon gestern möglich war, ist heute zum mindesten
nicht mehr notwendig. » (Vgl. Spengler, I, p. 61.)

Aristoteles und Thomas aber erfassen im Wechsel der Phänomene
eine verharrende Realität, eine im Wandel der Akzidenzien verbleibende
Substanz. Diese Substanz ist zugleich leidendes und tätiges Prinzip,
denn wie den Phänomenen Substanzen zu Grunde liegen, so kann es

auch keine Tätigkeit ohne Tätiges geben. In allem Seienden, im Reiche

der Chemie, der Mechanik, der Biologie, im psychischen und im sozialen

Leben, können wir einen Zustand der Tätigkeit und einen Zustand
der Ruhe oder, besser gesagt, einen Zustand latenter und effektiver
Kraft wahrnehmen. Mögliches und Verwirklichtes, Potenz und Akt,
sind Ausgangspunkt und Ziel der Bewegung im Seienden, die Pole

jeglicher Entwicklung. Wer kein Sein annehmen will, für den gibt es

daher in der Entwicklung nur Mögliches, da er ja vom Verwirklichten
abstrahiert. Deshalb besteht auch Spenglers Entwicklungsprinzip in
der reinen Potentialität. Er nennt die Seele, die produzierende Kraft
seiner Kulturbiologie das « Mögliche ». (Vgl. Spengler, I, p. 80. 81.



54 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

150 u. a.) Es gibt daher in Spenglers Auffassung keine objektive
Aktualität in der kulturellen Entwicklung.

Nach aristotelischer Metaphysik vollzieht sich der Übergang von
der Potenz zum Akt durch die Wirkursache. Spengler aber bleibt auch
in der Frage der Kausalität konsequenter Evolutionist. Nach seiner

Meinung hat die Kausalität mit der geschichtlichen Entwicklung
nichts zu tun, da das geschichtliche Geschehen in die Kategorie der
Zeit gehöre. Die Schicksalsidee der Geschichte kann nur durch unmittelbare

Intuition, aber nicht durch Kausalschlüsse erfaßt werden.
« Kausalität ist — wenn man sich so ausdrücken darf — gewordenes,

entorganisiertes, in den Formen des Verstandes erstarrtes Schicksal. »

(Spengler, I, p. 167.) « So sonderbar es klingt, der Zufall im alltäglichen
Sinne ist mit dem Kausalitätsprinzip innerlich verwandt. Das

Anorganische, Richtungslose verbindet sie. Aber sie sind beide etwas
Fremdes im Geschichtsbilde ; sie gehören der Oberfläche an »

(Spengler, I, p. 211.)

In typisch positivistischer Art wird bei Spengler der Begriff der

Kausalität durch den Gedanken einer einfachen Aufeinanderfolge
ersetzt, wo Beweger und Bewegtes nur als Vorausgehendes und als

Folgendes aufgefaßt werden. Damit werden alle Wirkungen ihrem
Wesen nach als Zufallsprodukte gewertet und da in der Aufeinanderfolge

der Phänomene jeder Seinsgrund ausgeschlossen ist, wird die

chronologische Ordnung über den Haufen geworfen. Auch hier hat
Spengler unerschrocken die Folgerungen gezogen. Er will die Prinzipien
der Kontinuität und der Chronologie im geschichtlichen Geschehen

durch die Prinzipien der Kohärenz und der Homologie ersetzen. Die
Geschichtswissenschaft hat nach Spengler die Aufgabe, die Kohärenz
aller Erscheinungen einer Kultur im strengsten Sinne nachzuweisen.

An Stelle der bisher üblichen Längsschnitte in der Geschichtsdarstellung

fordert Spengler eine querschnittsmäßige Betrachtung des

geschichtlichen Geschehens. Richtig verstanden, hätte Spenglers

Postulat einen großen Wert. Aber seme querschnittsmäßige Methodik
wird sofort illusorisch, wenn er zugleich die Forderung aufstellt, daß

sich der Historiker des Kontinuitätsbegriffs zu begeben habe. Der
mit der richtigen Intuition ausgerüstete Historiker dürfe nicht nach
dem kausalen, sondern nach dem morphologischen Zusammenhange
der Phänomene fragen.

Mit noch größerer Verachtung als die Wirkursachen behandelt
Spengler die Zweckursachen. « Der Mißgriff der Teleologie, dieser



im Lichte der thomistischen Metaphysik 55

Unsinn allen Unsinns innerhalb der reinen Wissenschaft, bedeutet
nichts anderes als den Versuch, den lebendigen Gehalt aller
naturhaften Erkenntnis und mit ihm das Leben selbst durch das
mechanistische Prinzip einer umgekehrten Kausalität, zu bannen, zu
assimilieren. Die Teleologie ist eine Karikatur der Schicksalsidee. » (Spengler,
I, p. 169.) Spenglers Entwicklung ist also eine ziellose Bewegung.
Ein Evolutionismus ohne Seinsbegriff, ohne eigentliche Aktualität,
muß notwendigerweise von einem Bewegungsziel der Entwicklung
abstrahieren. Tatsächlich aber konnte Spengler in seiner künstlerischen
Art das Weltgeschehen zu erfassen, dem Zweckbegriff doch nicht
entgehen. Er travestiert diesen Begriff, um nicht unangenehme
Konzessionen machen zu müssen, mit seiner eigenartigen Schicksalsidee.

Freilich besteht sein Schicksalsbegriff in einer kausalfreien Notwendigkeit.

Wir finden so bei Spengler die typischen Auffassungen der
voraristotelischen Philosophie, wo man den Zufall und das Schicksal

vergöttlicht und das Menschenleben dem blinden Fatum überantwortet
hat. Es gibt in diesem starren Mechanismus nichts als Bewegung
ohne ein formierendes Prinzip und ohne eine Zweckbestimmung.
Spengler modifiziert den Fatalismus der antiken Philosophie ein wenig,
indem er Zufall und Schicksal scharf unterscheiden will. Zufall ist
nach Spengler ein ursachloses und sinnloses Ereignis, Schicksal ein

ursachloses, aber sinnvolles Geschehen. Hier wird nun Spengler auf

einmal teleologisch. Telos bezeichnet nach des Wortes eigentlichster
Bedeutung die Vollendung. Spengler faßt die Zivilisation als das

Schicksal und die Vollendung der Kultur auf. Zivilisation ist tatsächlich
in der Spenglersehen Philosophie das Telos der kulturellen Entwicklung.
Obwohl aber die Schicksalsidee jede Kultur immanent determiniert,
so ist- doch die Bestimmung dieses Telos als durchaus kausalfrei
anzusehen. Wir haben hier weniger einen antiteleologischen als vielmehr
einen ultrateleologischen Standpunkt, die Idee eines ursachlosen Telos,

das dennoch alles bestimmt. Spenglers Schicksalsidee ist nichts anderes

als ein überspannter Zweckbegriff, eine Ausgeburt moderner Denkweise,

die in ihrer phänomenalistischen Art Ursache und Zweck als

Gegensätze, die finale Betrachtung als perverse Kausalbetrachtung
ansieht. Nicht die Teleologie ist daher eine Karikatur der Schicksalsidee,

wie Spengler meint, sondern umgekehrt erscheint die Spenglersche
Schicksalslehre als Karikatur der Teleologie.

Gerade die morphologische Betrachtung des Weltgeschehens

nötigte Spengler, alle Erscheinungen des kulturellen Lebens auf einen



56 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

Gesichtspunkt, ein Prinzip hinzuordnen. Er nennt dieses Prinzip
das Schicksal ; methodisch aber bedeutet für ihn dieser Schicksalsbegriff

dasselbe wie der Zweckbegriff. Daß Spenglers Schicksalsidee

nichts anderes als eine phänomenalistische Verbildung des

Zweckbegriffs darstellt, zeigt vor allem seine eigentümliche Lehre von Raum
und Zeit. Kausalität ist ihm die Denkform, durch welche wir die

Ausdehnung des Räumlichen erfassen, das Schicksal ist die Form,
welche uns die Richtung der Zeit repräsentiert. (Vgl. Spengler, I, p. 9.)
Das Schicksal ist für Spengler die Determinante der Bewegung in der

kulturellen Entwicklung, es ist nach der ganzen Anlage seines

Evolutionismus ein Entwicklungsziel, das blind, unbewußt, aber nach
inneren morphologischen Gesetzen notwendig angestrebt wird.

II.

Der Raum ist nach Spengler das Weltbild der Naturwissenschaft,
die Zeit das Weltbild der Geschichte. So sind bei ihm Zeit und Raum
zwei verschiedene Erkenntnisprinzipien, Grundlagen zweier
verschiedener Weltanschauungen. (Vgl. p. 143.) Die Wissenschaft hat
sich ausschließlich auf dem Gebiete der Raumproblème zu betätigen ;

die Zeitprobleme des geschichtlichen Geschehens « gehören in den

Bereich unmittelbarer Erlebnisse und Intuitionen ». (Spengler, I,
p. 149.) Der Raum verwirklicht sich nach Spenglers Auffassung in
jedem Individuum in anderer Weise und es ist absolut unmöglich, sich
über die verschiedenen Arten der RaumVerwirklichung zu verständigen.
Der Raum bedeutet schließlich für Spengler nichts anderes als die
Form des Angeschauten, während die Zeit- die Form des Anschauens

darstelle. (Vgl. Spengler, I, p. 240 f.) Spenglers Lehre von Raum
und, Zeit zeigt mit erschreckender Offenheit die katastrophalen Folgen,
die Kants Kampf gegen die Objektivität der Sinneserkenntnisse nach
sich ziehen mußte. Die subjektivistische Auffassung von Raum und
Zeit hat Spengler tatsächlich dazu geführt, daß er alles außer dem

Ich Existierende nur als Produkt der affektiven Tätigkeit der Menschenseele

betrachtet. Nach dieser Auffassung schafft das perzipierende
Ich die Ausdehnung, die Härte des Körpers, den es fühlt, die Figur
des Naturschönen, das es bewundert, die kunstvolle Harmonie der
Melodie, die das Ohr erfreut. Auf einem solchen Standpunkt hört
überhaupt alles Philosophieren auf und nur ein dogmatisierter Solipsismus

bleibt als letzte wissenschaftliche Möglichkeit. Eine solche Philo-



im Lichte der thomistischen Metaphysik 57

sophie kann aber überhaupt nicht mehr ernst genommen, sondern
muß vielmehr als Phantasiespiel eines exzentrischen Idealisten

gewertet werden.
Die Ansicht, daß die Zeit nur die Erkenntnisform der innern,

der Raum die Form der äußern Erkenntnis sei, der objektiv in den

Dingen nichts entspricht, führt ebenfalls zur Leugnung des Kontra-
diktions- und Iclentitätsprinzips, denn wenn die Körper in ihrer Identität

keine objektive Dauer haben, kann ich ohne weiteres demselben

Ding widersprechende Prädikate zuweisen. Von seinem subjekti-
vistischen Standpunkt aus lächelt Spengler mit gutem Grund über
die Mühen der empirischen Geschichtsforschung. Das Objekt sei dem

Forscher doch nie erfaßbar ; wozu denn der gewaltige Apparat
wissenschaftlicher Akribie, wenn er nur die Sisyphusarbeit unmöglicher
Zweckerfüllung bedeutet Spenglers Lehre beweist den individualistischen

Historikern, wie unfruchtbar und gefährlich der Subjektivismus

der historischen Methodik wird.
Aristoteles gibt freilich zu, daß wir nicht eine Zeit im allgemeinen,

in sich erfassen, aber er verteidigt die reale Existenz des konkreten
Raumes und der konkreten Zeit in allen Objekten unserer
Sinneserkenntnis. Das Postulat der subjektivistischen Raum- und
Zeitanschauung hat bei Spengler natürlich eine sehr merkwürdige
Auffassung des Begriffes der Quantität zur Folge. Quantität ist für ihn

eigentlich nur der Inhalt des Raumgefühls. Mit der Zeit hat die

Quantität schon gar nichts zu tun ; die Zeit gehört, nach Analogie
der Spenglerschen Konstruktion zu schließen, eher in die Kategorie
der Qualität. Bei solchen Begriffsverwirrungen können wir natürlich
noch viel weniger erwarten, daß Spengler die extensive und die
numerische Quantität richtig unterscheiden würde. Sein subjektiver
Zahlenbegriff führt ihn einerseits zum Postulat der zahlenlosen, schicksalhaften

Geschichte, andererseits zur Vergötterung eines Zahlenmysteriums,

als ob es im Subjekte eine in sich existierende, von den

gezählten Objekten unabhängige Zahl gäbe.
Schließlich verwechselt Spengler die Quantität mit der Substanz

der Dinge, indem Quantität und Wesen einfach identifiziert werden.
In seiner subjektivistischen Befangenheit übersieht er, daß die Substanz
etwas in sich Subsistierendes ist, während die Quantität nicht in sich
selbst existiert, sondern stets die Quantität eines Dinges ist. Für
Spengler fällt eben die Wesenheit mit dem Augenschein zusammen,
während Aristoteles die Substanzen als den Sinnen unzugänglich nnd



58 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

nur dem Geiste erfaßbar nachweist und gerade dadurch die Substanz

von der Quantität scharf unterscheiden kann.
In seiner Lehre vom Unendlichen und von der Ausdehnung

verwechselt Spengler das Mathematische und das metaphysische Unendliche,

den ideellen Raum mit dem reellen Raum, die ideelle oder

mögliche Zeit mit der reellen Zeit. Der reelle Raum ist der Ort der

Körper ; er ist die Gesamtheit dieser Orte ; er allein ist der Erfahrung
zugänglich, ist aber auch begrenzt und lcontingent. Eine unendliche
Zahl, wie sie Spengler der faustischen Kultur zudiktiert, kann man
überhaupt nicht erfassen, sie ist ein innerer Widerspruch. Etwas
anderes ist es mit der unbegrenzten Zahl, die in der Möglichkeit
beständiger Vermehrung besteht. Diese unbegrenzte Möglichkeit ist
aber in der ideellen Ordnung, während das Unendliche der realen

Ordnung zugehört. Das Unendliche kann in keiner Weise vermehrt
werden, eine Zahl aber bleibt stets der Vermehrung zugänglich.

Nicht weniger als eine unendliche Zahl ist auch ein unendlicher
Raum möglich, denn ein Ganzes vielfältiger Teile, wo jeder Teil meßbar

ist, wird nie unendlich sein. Der von Spengler formulierte Begriff
der unendlichen Zeit ist ein innerer Widerspruch ; Raum und Zeit
sind entia rationis, aber begründet in der Natur der Dinge.

Raum und Zeit sind allerdings zwei verschiedene Begriffe. Der
Raum ist koexistent, die Zeit ist sukzessiv. Aber in dieser

Unterscheidung beider Begriffe ist noch kein Anlaß gegeben, Raum und
Zeit als zwei verschiedene, ja gegensätzliche Erkenntniskategorien
zu statuieren, wie es von Seiten Spenglers geschieht. Raum und Zeit
sind kontinuierliche Quantitäten, die wie alle abstrakten Quantitäten
unbegrenzt vermehrt und vermindert werden können. Raum und
Zeit begrenzen sich zudem gegenseitig.

Der Begriff der Zeit ist eng verknüpft mit dem Begriff des Seins.

Der Evolutionismus zerstört den Zeitbegriff, denn dieser setzt

notwendig voraus, daß die Aufeinanderfolge sich kontinuierlich im selben

Sein vollziehe. Die Zeit ist nicht die Bewegung, die Entwicklung selbst,

das Schicksal, wie Spengler lehrt, sie ist nur das Maß der Bewegung.
Indem Spengler die Zeit mit der Bewegung identifiziert, muß es bei
ihm logischerweise eine verschiedene, eine langsamere und eine schnellere
Zeit geben, je nach dem Tempo der Entwicklung. Daß Zeit und
Bewegung nicht dasselbe sind, läßt sich schon leicht aus dem Umstände
ersehen, daß mit dem Wachsen der Bewegung ihre Zeitdauer abnimmt
und eine schwächere Bewegung eine längere Dauer bedingt. Spengler



im Lichte der thomistischen Metaphysik 59

gibt allem Existierenden dieselbe Seinsweise, daher ist bei ihm auch
alles in derselben Weise durch die Zeit bedingt. Der Mensch und die

Kultur entwickeln sich nach Art der Pflanzen. Auch die unsterbliche
Menschenseele und ihre Schöpfungen können nach Spengler nicht
über ihre Zeit hinauswachsen, sie fristen dasselbe Eintagsdasein wie
das Gras, das heute blüht und morgen welkt.

So sehr Spengler Raum und Zeit als Gegensätze darstellt, so

identifiziert er sie doch in Bezug auf ihren Ausgangspunkt. Aus der

Zeit entsteht der Raum ; Raum ist erstarrte Zeit. Eine solche aprio-
ristische Konstruktion kann sich nur in Widersprüche verrennen.
Spengler hätte wie Aristoteles vom Begriff der Bewegung ausgehen
sollen. Zeit und Raum -sind die beiden Grundbedingungen der

Bewegung. Die Bewegung vom Punkt A zum Punkt B setzt einen

Raum voraus ; das sukzessive Streben dieser Bewegung braucht Zeit.
Raum und Zeit sind daher nicht zwei Begriffe, die sich im Gegensatz

identifizieren, indem gestorbene Zeit zum Räume wird. Die Wurzel
dieses Irrtums liegt darin, daß Spengler Zeit und Bewegung als

Synonima auffaßt.
Diese Ineinssetzung von Zeit und Bewegung wird noch

interessanter, wenn Spengler auf der andern Seite die Bewegung mit dem

Leben identifiziert. Das Leben ist aber für ihn wiederum nichts anderes

als der Prozeß, durch den die Seele « aus dem Chaos des Sinnlichen
einen Kosmos symbolisch gestalteter Phänomene erschafft ». (Vgl.
Spengler, I, p. 226.) So wird die gesamte Welt für Spengler nur zum
Ausdruck, zum Zeichen und Symbol des individuellen Daseins. (Vgl.
Spengler, I, p. 137.) Von diesem Standpunkte aus kann er dann getrost
den Satz wagen : « Der Mensch war gewiß ein Atom im Weltall, aber

das Weltall war zugleich das Produkt seiner Vernunft. » (Vgl. Spengler,

I, p. 225 ; vergl. auch p. 228.)
Der falsche Bewegungsbegriff Spenglers ist mit seiner subjekti-

vistischen Lehre von der Sinneserkenntnis eng verknüpft. Auch
in der aristotelischen Lehre ist die Sinneserkenntnis eine Art Bewegung.
Sie erblickt aber nicht schon in der Sinnesbewegung die Erkenntnis
selbst, wie Spenglers Ausführungen dartun wollen. Für Spengler gibt
es eben keine adaequatio rei et intellectus. Wahrheit als Erkenntnisziel

erscheint ihm unmöglich, da der Intellekt sein Objekt nie erreichen
könne.



6o Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

III.
Die phänomenalist ische Metaphysik bildet für Spengler auch den

Ausgangspunkt seiner geschichtswissenschaftlichen Methodenlehre. Die

geschiehtsphilosophische Bedeutung von Spenglers Werk besteht

darin, daß er den bis jetzt kühnsten Versuch gewagt hat, um die
künstlerische Intuition als alleiniges Prinzip der Geschichtsforschung
und Geschichtsdarstellung aufzustellen. In Bezug auf die Kenntnis
des Materials ist Spengler freilich nur ein Kompilator und oft ein sehr

oberflächlicher Nachschreiber. Er nennt seine Gewährsmänner nirgends,
wiewohl sie ihm materiell so zu sagen alles bieten müssen. Vico, Hegel,
Comte und Spencer sind die natürlichen Ahnen seiner Lehre. Daneben

zeigen sich Einflüsse der Naturphilosophie Lamprechts und Chamberlains,

sowie von Diltheys positivistischem Idealismus, aus dem er
viele Bestandteile seiner Wissenschaftslehre herübergenommen hat. 1

Schon Dilthey erblickt die Aufgabe der Geschichte in einer künstlerischen

Darstellung des Einmaligen auf Grund einer Psychologie,
welche die Gleichförmigkeiten in der Abfolge der seelischen Struktur
aufweist. Auch Dilthey reißt die naturwissenschaftliche und geschichtliche

Erkenntnis scharf auseinander und formuliert das von Spengler
in ähnlicher Weise ausgesprochene Prinzip : Die Natur erklären wir,
das Seelenleben verstehen wir.

Ferner kommen als Quellen für Spengler auch Schelling, Nietzsche,

Vaihinger, Bergson, Troeltsch und Tönnies in Betracht. Spenglers

originale Leistung aber bleibt die gewaltige Synthese des mannigfaltigen

Lebens der verschiedenen Kulturen, die großangelegte
Schöpfung der künstlerischen Intuition des Weltgeschehens. Wir wollen
daher bei dieser geschichtsmethodischen Kritik nicht in kleinlicher
Weise den Quellen seiner Materialkenntnisse, wiewohl er sich viel
auf diese zu gute tut, nachspüren, wir gedenken noch viel weniger, die

empirischen Schwächen dieser Materialkenntnisse aufzudecken, sondern

wollen einzig und allein den prinzipiellen Standpunkt, die künstlerische

Intuition als Prinzip der Geschichtswissenschaft zum Gegenstand

kritischer Behandlung machen.

1 Vgl. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften ; Das Erlebnis und
die Dichtung ; Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie —-
in den Sitzungsberichten der preußischen Akademie der Wissenschaften, 1890 —
Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, Sitzungsberichte, i9°5 »

Das Wesen der Philosophie, Kultur der Gegenwart, I. Bd.



im Lichte der thomistischen Metaphysik 61

Wenn wir aber nach dem Wert der künstlerischen Intuition für
das geschichtliche Erkennen fragen, dann müssen wir ausgehen von
der alten Streitfrage, ob die Geschichte eine Kunst oder eine Wissenschaft

sei. Nach unserer Ansicht muß man in dieser Frage
unterscheiden zwischen Geschichtsmethodik und Gsechichtsd.arsteilung. Die
historische Methodenlehre ist als Systematik der Gesetze des

historischen Forschens ganz sicher eine Wissenschaft, da wir es hier mit
einer ursächlichen Erkenntnis eines Universellen zu tun haben. Die

geschichtliche Darstellung dagegen ist eine Synthese wissenschaftlicher
Forschung und künstlerischer Intuition ; denn auch unter den besten

Forschern verstehen es nicht alle in derselben Weise, dem toten Leib
der historischen Figur eines Zeitalters den Odem des Lebens
einzuhauchen. Der wissenschaftlichen Gesetze der Methodik kann sich

die Geschichte nicht begeben, wenn sie ihr Objekt, außerpersönliche,

vergangene und sinnlich nur mittelbar wahrnehmbare Dinge, erreichen

will. Die geschichtliche Darstellung aber verlangt, andererseits eine

lebensvolle Gestaltung des wissenschaftlich gesicherten Materials. Das
Primäre und Wichtigste aber bleibt die durch Anwendung
wissenschaftlicher Gesetze sich vollziehende Feststellung des Objekts, da

sonst die Geschichte in sich unmöglich wäre. Die Geschichte ist daher

in erster Linie Wissenschaft und historische Erkenntnisprinzipien haben

allein den wissenschaftlichen Standpunkt zu berücksichtigen.
Wesen, Umfang und Selbständigkeit einer Wissenschaft werden

bestimmt durch ihr Material- und Formalobjekt, durch die Dinge,
die sie systematisch behandeln will und durch den Gesichtspunkt der

systematischen Ordnung. Wenn wir daher die Intuition auf ihren
erkenntnistheoretischen Wert für die Geschichtswissenschaft zu prüfen
haben, dann haben wir eine Doppelfrage zu stellen :

t. Erreicht Spenglers Methode das Materialobjekt des geschichtlichen

Erkennens
2. Kann Spenglers Intuition formierendes Prinzip der historischen

Systematik werden
Das Materialobjekt der Geschichtswissenschaft, der historische

Gegenstand, ist kein einheitlicher und homogener, wie dies aus Spenglers
Geschichtsauffassung hervorzugehen scheint. In echt idealistischer
Weise wird bei Spengler alles Weltgeschehen in psychisches Geschehen

aufgelöst. Wir haben hier ein ganz merkwürdiges Extrem zur
materialistischen Geschichtsauffassung vor uns. Diese überschätzt die

physischen Kräfte der Geschichte, die panpsychistische Auffassung



62 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

Spenglers ignoriert in einseitiger Überschätzung der psychischen
Faktoren die materiellen Faktoren des kulturellen Lebens. Die Wahrheit
liegt in der Mitte : der Mensch ist ein Kompositum von Leib und Seele ;

eine Kultur wird nur vom ganzen Menschen geschaffen. Das kulturelle
Leben besteht in der Umgestaltung der materiellen Dispositionen
durch die Seele, wodurch dann nicht bloß die physischen Dispositionen,
sondern die Geisteskräfte selbst kräftiger gestaltet und vollkommener
entwickelt werden.

In der Feststellung der historischen Tatsachen ist sorgfältig darauf
zu achten, daß sie nicht schon gedeutet werden, ehe sie überhaupt
festgestellt sind. Die Frage nach dem historisch Wesentlichen darf
nicht unabhängig vom Gegenstand gelöst werden, nach Art
aphoristischer Konstruktionen aus subjektiven Bedürfnissen, wie dies bei

Spengler geschieht. Spengler postuliert, entgegen den augenscheinlichsten

Tatsachen des Kulturlebens, das Psychische als das alleinige
Objekt der Geschichte. Er schränkt aber auch dieses Materialobjekt
willkürlich noch mehr ein, indem er, ebenfalls in der Form eines
einfachen Postulates, das Organisch-Psychische als Objekt der
Geschichtswissenschaft aufstellt. Diese Auffassung der Kulturen als Organismen
ist aber keineswegs so unbestritten ; es liegt in ihr ein gewisser
Ultrarealismus, indem Kulturen und Gesellschaften als in sich bestehende

und subsistierende Wesenheiten angenommen werden. Das Individuelle
und Singuläre, das in der Geschichtswissenschaft eine große Rolle
spielt, wird in dieser sogenannten organischen Auffassung der Geschichte

vollständig unterdrückt. Zudem ist Spenglers organisches Weltbild
nicht vollkommen und folgerichtig ausgestaltet. Für ihn ist nur das

historisch wesentlich, was sich nach Art der pflanzlichen Organismen
erfassen läßt. Damit wird die Welt der historischen Objekte in einer

unerhörten Weise eingeschränkt und vergewaltigt, ohne daß Spengler
sich auch nur im geringsten bemüht, seine sonderbaren Postulate

irgendwie zu begründen. Durch dieses Vorgehen hat sich Spengler
über ein Fundamentalprinzip der historischen Forschung hinweggesetzt,
indem er Tatsachen gedeutet und gewertet hat, ehe er sie überhaupt
gefunden hatte.

Aus praktischen Gründen war Spengler allerdings genötigt, von
solchen Postulaten auszugehen, da die Geschichte für ihn prophetische
Zwecke zu erfüllen hat. Die Prämissen für seine geschichtsphilo-
sophischen Prophetien hat er freilich nicht begründet, sondern
vorausgesetzt. Zu diesen Voraussetzungen gehört vor allem die Annahme,



im Lichte der thomistischen Metaphysik 63

daß jede Periode einen durchaus einheitlichen und. bestimmt
abgegrenzten Charakter trage und eine Wesenheit in sich darstelle. Auch
hier hat man sich vor Extremen zu hüten und die thomistische Lehre

von Akt und Potenz anzuwenden ; es wird dann kaum möglich sein,

den Charakter einer Periode in zu einseitiger und abgeschlossener
Weise festzulegen ; denn jede Periode der Geschichte hat ihre
Entwicklungsmöglichkeiten in der vorhergehenden Periode, die oft
entwicklungsgeschichtlich mit ihr in gegensätzlicher Beziehung steht.

Eine andere Voraussetzung Spenglers ist die Annahme, daß die

Kulturepoche ihre einzelnen Phasen immer mit Notwendigkeit durchläuft.

Einen metaphysischen Beweis hat Spengler für diese Theorie

nicht erbracht und den Versuch eines empiristischen Induktionsbeweises
hat er nicht gewagt. Angenommen auch, daß in den acht Kulturen,
die Spengler aufzählt, sich diese notwendig vollziehende Periodik
nachweisen ließe, so kann uns Spengler doch nicht dafür einstehen,
daß neben diesen Kulturen keine andern existiert haben, die diese

Perioden nicht durchlaufen hätten, daß ferner alle kommenden Kulturen
dieselben Phasen durchmachen werden. Der Schluß von zwei oder
auch acht Kulturen auf alle möglichen Kulturen taugt auch als

wissenschaftliche Hypothese nicht gerade sehr viel, wenn damit eine Wissenschaft

fundiert werden soll.

Spenglers Methodik will und kann ihr Objekt nicht erreichen,
denn bei ihm geht alles auf in der Bedeutungsfrage, der sich die
historischen Phänomene einzuordnen haben. Nur was unter den Gesichtspunkt

dieser Bedeutungsfrage fällt, ist für ihn ein historisches Phänomen.
Welcher Art ist nun dieses Formalprinzip, das bei Spengler tatsächlich
Materialobjekt und Methode zugleich darstellt, das Gesetz der Auswahl,
das die historischen Phänomene als wesentlich und unwesentlich von
einander scheidet Hier begeht Spengler den großen Fehler, daß er,

entgegen seiner gewöhnlichen Tendenz, den stark relativen Charakter
des historisch Wesentlichen zu wenig würdigt, indem er als geschichts-
wissenschaftlich wesentlich nur jene Phänomene erblickt, die seiner

biologischen Kulturauffassung entsprechen. Der sachverständige Historiker

kennt den stark relativen Charakter der historischen Wesentlich-
keitsfrage, indem er die verschiedenen Erkenntnisziele der historischen
Forschung zu würdigen versteht, wo ein weiter Spielraum bleibt
zwischen der Weltgeschichte, der Kulturgeschichte, der politischen
Geschichte, der Kirchengeschichte, der National-, Provinzial-, Orts-,
und Familiengeschichte, die alle ihren eigenartigen Objektkreis haben.



64 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

Der Wert einer Methode richtet sich nach dem Grade, in welchem
sie die Verwirklichung des Erkenntniszieles ermöglicht. Die exakteste
und wissenschaftlichste Methode ist daher jene, welche mit den

geeignetsten Mitteln arbeitet, um das Erkenntnisziel zu erreichen.

Spengler will die Intuition in die geschichtswissenschaftliche Methodik
als alleiniges Erkenntnisprinzip einführen. Intuition kann eine
verschiedene Bedeutung haben, je nachdem man entweder ihren Gegenstand,

oder ihr Ziel, oder ihre Mittel, oder alles zusammen berücksichtigt.
Intuition kann ganz allgemein als ein Erkennen definiert werden, das

sich, anstatt abstrakter Begriffe, anschaulicher Vorstellungen bedient.

Spengler hält die Intuition für ein unmittelbares Erkennen ; ja sie

geht eigentlich nach seiner Ansicht über das Erkennen hinaus und
bedeutet ein direktes Erleben und « Sicheinfühlen ». Intuition bedeutet
ferner nach Spengler jene Erkenntnisweise, die sich vor allem mit
den Typen befaßt, die im unmittelbaren Erfassen des metaphysischen
Wesens besteht. Nach Spengler beruht der Unterschied zwischen dem

intuitiven und dem begrifflichen Erkennen in zwei verschiedenen

Weltanschauungen, die in der verschiedenen geistigen Konstitution
der Menschen begründet sind.

Gewiß bedarf der Historiker der Intuition, wenn er geschichtliches
Leben darstellen will ; aber Spengler geht viel zu weit, wenn er der

Intuition den tiefern, ja einzigen Erkenntniswert beimißt. Die Intuition
darf nicht, wie Spengler meint, jeder Kontrolle an objektiven Prinzipien
entzogen werden, sondern .muß ihre Probe für die geschichtswissen-
schaftliche Tauglichkeit in der Empirie bestehen, wenn sie für die
Geschichte irgend welchen Wert haben soll. Eine rein subjektive
Intuition, ohne allgemeine Begriffe, kann nie eine Wissenschaft begründen,

kann in keiner Weise ein objektiv vollzogenes Geschehen im Sinne

der objektiven Wahrheit systematisch ordnen. Die Tatsache der

reinen Intuition ist übrigens wissenschaftlich noch nicht erwiesen und

dürfte kaum je erwiesen werden, da sie nicht menschenmöglich ist. In
jeder Intuition finden wir einen Allgemeinbegriff, der uns die Intuition
in der Analyse ihrer Einzelheiten und in der Eigenart ihrer Synthese
verständlich macht. Eine reine Intuition würde unverstanden bleiben
und könnte dem Menschengeiste nichts bieten. Wir sehen auch bei

Spengler, wie sich unter dem Schein von Beschreibungen und Metaphern,
die seinen Intuitionen Ausdruck geben sollen, bestimmte Begriffe,
Prinzipien und Deduktionsschlüsse verbergen, die alle dem obersten

metaphysischen Prinzip « Alles ist Werden » untergeordnet werden.



im Lichte der thomistischen Metaphysik 65

Die Intuition ist in der Hand Spenglers ein praktisches Mittel,
um sich jeder philosophischen und jeder empirischen Kritik entziehen

zu können. Die Richtigkeit seiner eigenartigen kulturbiologischen
Konstruktion beweist Spengler eigentlich nur damit, daß er sich auf
den divinatorischen Blick seines intuitiv-göttlichen Schauens beruft.
Aber an die tatsächliche Wirklichkeit kommt Spengler mit seiner

Intuition doch nicht heran. Wären die Kulturen wirklich jene strengen
Einheiten, die Spengler konzipiert hat, so müßte jede psychische
Äußerung eines jeden Individuums den einheitlichen Charakter der

Epoche zum Ausdruck bringen. Diese Äußerungen müßten dann

zugleich als die beherrschenden Züge einer Epoche klar hervortreten.
Für diesen grundlegenden Nachweis reicht Spenglers Intuitionsprinzip
schon gar nicht aus. Auch die Frage, ob die Kulturen sich tatsächlich

von einem Stadium kindlicher Unbeholfenheit, Unschuld und Tatenlust
zu einem Stadium lebensmüder Greisenhaftigkeit entwickeln, ist in
erster Linie eine Tatsachenfrage, die nicht a priori durch ein intuitives
Erleben gelöst werden kann.

Spenglers Terminologie ist ein deutlicher Beweis, welch vage
Gedankenbilder durch die Intuition geschaffen werden. Die Intuition
des Historikers muß nach seinem Forschungsobjekt determiniert sein,

sonst sind ihre Schöpfungen entweder künstliche Konstruktionen oder
leere Begriffe. Ein zu weit gespannter und leerer Begriff ist bei Spengler

z. B. der Begriff «Abendland». Die geistige Einheit, die er mit diesem

Begriff festlegen will, ist keineswegs so geschlossen, wie Spengler uns
nahelegen möchte. Es gibt unzählige Erscheinungen des abendländischen

Kulturlebens, die sich nicht in ein einheitliches Schema hineinstellen
lassen, am wenigsten in die Konstruktion Spenglers. Warum hat
Spengler die gewaltige Bewegung der Neuscholastik in den letzten

Jahrzehnten mit keinem Worte erwähnt? Nur deshalb, weil sie nicht
in seine aprioristische Konstruktion paßt, und weil die Tatsachen sich

nach Spenglers subjektiven Bedürfnissen zu richten haben.

Auch die intuitive Konstruktion einer auf- und absteigenden
Linie des Kulturgeschehens entspricht dem wirklichen geschichtlichen
Werdegang in keiner Weise. Die Schwankungen dieser Entwicklung
springen schon dem oberflächlichen Beobachter in die Augen.
Antizipationen kommender Kulturbedürfnisse und Kulturtätigkeiten einerseits

und andererseits bedeutende Rückschläge in längst vergangene
Epochen sind in der geschichtlichen Entwicklung fast an der
Tagesordnung. Auf jeden Fall läßt sich das kulturelle Leben nicht nach

Dimis Thomas. 5



66 Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers

dem Schema steigender und abnehmender psychischer Intensität
behandeln. Wir gewahren in allen Glanzperioden auch
Schwächeerscheinungen, und umgekehrt gibt es auch keine noch so dekadente
Periode, die jeden positiven Gehaltes bar wäre.

Am allerwenigsten vermag Spenglers Intuitionsmethode den Nachweis

zu führen, daß alle Kulturprodukte Schöpfungen einer in sich
subsistierenden Kulturseele seien ; sie könnten ebensogut als Wirkungen
der Milieufaktoren erklärt werden. Überhaupt hat Spengler gerade
die wichtigsten Faktoren der Kulturentwicklung außer Acht gelassen.

Von seiner Vernachlässigung der materiellen Bedingungen haben wir
bereits gesprochen. Ganz oberflächlich hat er die Stellung der einzelnen

Individuen zu der ihnen übergeordneten Kulturpsyche behandelt ;

gerade dem Kernproblem des historischen Lebens, dem Problem des

Verhältnisses' von Individuum und Masse ist Spengler aus dem Wege

gegangen. Spenglers Stellung in dieser Frage ist so unentschieden
wie möglich. Einerseits erscheinen die Individuen nur als Symbole
und. Produkte der Kulturpsychen, andererseits aber sind sie wiederum
die Träger und Verwirklicher des kulturellen Lebens. Der Standpunkt
wird klarer, wenn wir die Gesamtheit seiner Systematik betrachten ;

in die Spenglersche Konstruktion passen keine selbständigen Individuen,
und darum gibt sich auch Spengler keine weitere Mühe, die individuellen
Unterschiede zu erklären. Dieses Singuläre aber kann schon deswegen

nicht von der Geschichtsdarstellung — und wenn sie auch die weitesten

Konzeptionen hat — ausgeschaltet werden, weil das Verhältnis von
Individuum und Masse in den verschiedenen Kulturepochen, und in
derselben Epoche, auf den verschiedenen Kulturgebieten, stets ein
anderes ist.

Gänzlich übergangen hat Spengler die Faktoren der Rassen- und
der Nationalpsychologie ; sie haben für ihn der Kulturpsyche gegenüber

nichts zu bedeuten. Es ist das die notwendige Konsequenz von
Spenglers mechanistischem Evolutionismus, der von den vagen
Konstruktionen seiner Kultureinheiten alles Eigenartige ausschließen muß.

Eine merkwürdige Frucht von Spenglers Intuitionsmethode ist
sein Symbolbegriff. Für Spengler ist alles Körperliche Symbol des

Geistigen. Symbole sind, daher bei ihm ihrem Wesen nach stets etwas
Materielles, das Symbolisierte ist das Psychische. Spengler geht aber
noch weiter, indem er Produkt und Symbol identifiziert und so alles,

was Symbol eines Psychischen ist, also alles - Materielle, zugleich als
dessen Produkt betrachtet ; und zwar sind diese Symbole Produkte



im Lichte der thomistischen Metaphysik 67

des Psychischen nicht bloß im Sinne eigenartiger Verarbeitung der
materiellen Disposition, sondern Produkte im absoluten Sinne, da sie

ihrem ganzen Sein nach durch die Psyche geschaffen werden.
Mit solchen intuitiv vollzogenen Symbolisierungen sucht dann

Spengler die Einheit seiner Kulturpsychen nachzuweisen. Dieser
Beweis ist schon deswegen sehr gefährlich, weil gerad,e Spenglers

Symbole nicht bloß für die Kulturepoche, der sie zugeteilt werden,
charakteristisch sind, sondern zwanglos auf andere Kulturen und
Zeitalter übertragen werden können ; man denke nur an Spenglers
Raum- und Zeitsymbole in der Kultur der Antike und, des Abendlandes.

Schließlich zeigt sich in Spenglers Symbollehre die typische
Auffassung der Zweiseitentheorie, wo Physisches und Psychisches nur
als zwei verschiedene Anschauungen der Gesamtheit des « Nicht-Ich »

aufgefaßt werden. In allen Problemen, die prinzipielle Stellungnahme
fordern, zieht sich Spengler auf seinen subjektivistisch-skeptizistischen
Standpunkt zurück und verbaut dem Gegner in der Abgeschlossenheit
eines extremen Solipsismus alle Wege für beweisende Belehrungen.
Spenglers lähmender Skeptizismus wird sich bald, überleben ; der

Menschengeist kann sich nun einmal nicht damit abfinden, daß Verstand
und Wille ihm nur dazu gegeben seien, damit er einsehe, daß sie ihm
besser nicht gegeben worden wären. Eine Stufe, auf der man sich

schämen muß, Mensch zu sein. Spenglers Werk aber wird ein Denkmal
bleiben der traurigen philosophischen Verirrungen des selbstüber-
hobenen, kulturstolzen Menschengeistes, ein Denkmal der gewaltigen
geistigen Krisen unserer Tage und, nicht zuletzt ein Zeugnis des

unruhigen Sehnens der Menschenseele nach unvergänglichen und
ewigen Werten.


	Die philosophischen Theorien Oswald Spenglers im Lichte der thomistischen Metaphysik

