
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1923)

Artikel: Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

Autor: Manser, G. M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Streben nach Glückseligkeit

als Beweis für das Dasein Gottes.

Von P. G. M. MANSER 0. P.

Bekanntlich hat Thomas von Aquin die eigentlich klassischen
Beweise für das Dasein Gottes auf fünf Wege — quinque viae — zurückgeführt

(S. Th. I q. 2 a. 3), von denen der erste Beweis von der
tatsächlichen Bewegung auf einen ersten Beweger, der zweite aus dem

tatsächlichen Wirken in der Welt auf eine erste Wirkursache, der

dritte von dem potenziellen auf ein erstes absolut notwendiges Sein

schließt, der vierte aus den Weltseinsstufen auf ein Vollkommenes,
der fünfte endlich aus der Zielstrebigkeit der vernunftlosen Wesen

auf einen ersten Zielsetzer. Außer und neben diesen in ihrer innern
Natur tief spekulativen metaphysischen Beweisen für das Dasein

Gottes, gab es längst vor E. Kant sogenannte immanente Beweise.

Man suchte aus dem « Gottesbedürfnisse » Gottes Dasein zu erweisen.

Eigentlich stützen sich alle Gottesbeweise, auch die metaphysischen,
auf ein Gottesbedürfnis. Das veränderliche, potenzielle, kontingente,
gebrechlich unvollkommene Sein verlangt ein erstes Sein, bedarf eines

ersten vollkommenen Seins. Ein Bedürfnis haben wir also auch hier.
Aber es ist ein Seinsbedürfnis, auch im Motusbeweis, wenn die Bewegung
nicht fälschlich rein mechanisch genommen wird,. Den sogenannten
immanenten Beweisen liegt ein ganz anderes Bedürfnis zu Grunde,
ein dynamisches, ein innerlich-menschliches Strebebedürfnis — immanent

— das in unserm Triebe nach Glückseligkeit und Sittlichkeit
wurzelt. Wir haben ein natürliches Bedürfnis nach vollkommener

Glückseligkeit, die sich nur in Gott findet, also existiert Gott. Und
wiederum : wir haben ein natürliches Bedürfnis nach Sittlichkeit
und daher nach einem verpflichtenden sanktionierenden Gesetze, das

wir nur in einem heiligen, allmächtigen, weisen Gotte finden, also

existiert Gott. Der erstere Beweis wird eudämonologischer, der letztere
deontologischer genannt. Beide stützen sich offenbar auf ein Tätigkeitsbedürfnis.

Schon hier liegt uns der Gedanke nahe, daß Tätigkeits-



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 45

bedürfnisse auf Semsbedürfnisse zurücklaufen und daß daher die
immanenten Gottesbeweise zuletzt auf die metaphysischen zurückgeführt
werden müßten.

Wir beschränken uns auf den eudämonologischen Beweis, dessen

Wert wir näher prüfen möchten. Immerhin möchten wir doch noch
bemerken, daß das deontologische Argument wesentlich auf dem

gleichen Stützprinzip ruht wie das eudämonologische.
Auf die stetig wachsende Bedeutung des Gottesbeweises aus dem

natürlichen Glückessehnen in der modernen Zeit, ist öfter hingewiesen
worden. Er hat in führenden Lehrbüchern der scholastischen
Philosophie — wir zitieren hier nur beispielsweise Gredt, Lehmen, Schneid,

Sachs, Gutberiet, Reinstadler, — einen Platz erobert. In seinem

tiefsinnigen Werke über das Wesen und Dasein Gottes hat ihm Garrigou-
Lagrange 0. P. besondere Beachtung geschenkt. 1 Seine zwingende
selbständige Kraft hat vor allem 0. Zimmermann S. J. in einem schön

geschriebenen Buche zu erweisen versucht. 2 Sertillanges 0. P. hält
den Beweis für so sicher wie unsere eigene Existenz. 3

Diese in der modernen Zeit wachsende Bedeutung des Beweises

mag, wie Zimmermann meint, in unserer schweren Zeit mit ihren
furchtbaren Unglückskatastrophen teilweise ihre Erklärung finden.
Vielleicht haben aber noch andere Faktoren bewußt und unbewußt
diesem Argumente begeisterte Befürworter zugeführt. In einer Zeit,
wo der Modernismus, kantische Ideen ausgestaltend, sich bemühte,
das Dasein Gottes aus einem inneren persönlichen Erlebnisse zu garantieren,

was war da naheliegender, verlockender, modellier als der

Versuch, das Dasein Gottes, ohne jenem modernistischen Irrlichte
zu folgen, denn mit dem haben die erwähnten Autoren wirklich ganz
und gar nichts zu tun, dennoch ebenfalls aus innern persönlichen
Momenten zu erweisen.

Hat der Beweis wirklich selbständigen durchschlagenden Wert?
Das hängt offenbar von der Stichhaltigkeit der Begründung ab. Soweit

wir die Literatur über den Gegenstand zu überblicken im Stande sind,
haben wir für die Gültigkeit des Glückseligkeitsgottesbeweises zwei
wesentlich verschiedene Begründungen. Die eine stützt sich auf das

Prinzip der NaturZielsicherheit, die andere auf das Spezifikationsprinzip
der menschlichen Potenzen.

1 Dieu, son existence et sa nature, Paris 1915, 302 fï.
2 Das Gottesbedürfnis als Gottesbeweis, Freiburg i. B. 1919, 1-140.
3 Les sources de la croyance en Dieu, Paris 1919, 424.



46 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

I. Die Naturzielsicherheit.

Der Mensch strebt naturnotwendig nach Glückseligkeit, nach
einem ewig vollkommen beseligenden Gute, das nur in Gott sich findet.
Ein naturnotwendiges Streben kann aber nicht nutzlos sein, kann nicht
ins Leere gehen, « Natura non agit frustra », haben schon die Alten
gesagt. 1 Der Gegenstand des tiefsten menschlichen Sehnens und
Strebens muß also real existieren, weil es eine Naturzielsicherheit,
Naturzielrealität geben muß2, also existiert Gott. Der Beweis ruht
somit hauptsächlich auf dem Satze der Naturzielrealität, d. h. daß
ein Naturstreben zu einem Ziele hin, die reelle Wirklichkeit jenes Zieles

notwendig voraussetzt : Natura non agit frustra. Negativ und positiv
ist dieser Satz frappant beleuchtet worden. Die Leugnung dieses

Prinzips wäre ein Verstoß gegen den Satz des hinreichenden Grundes,
der das gesamte Sein beherrscht, Gutes und Böses, würde alles dem

Zufall überantworten3, jede Welterklärung verunmöglichen, alles in
Widersprüche verwickeln. 4 Sie würde aber vor allem in den Menschen,

mit seinem unauslöschlichen und doch unerfüllbaren Sehnen nach

ungetrübtem Glücke, den tiefsten Widerspruch hineintragen und ihn,
den König der Welt, zum unglückseligsten Wesen machen. 5 Daher :

« wäre der Mensch ohne Gott notwendig unglücklich, so existiert Gott ». 6

Daraus zieht Sertillange seinen Schluß : Gott ist so sicher als wir sind.
« Il est, aussi certainement, que nous sommes nous-mêmes. »7 Anderseits

— und damit berühren wir die positive Beleuchtung —, ist der
Satz : die Natur schafft nichts umsonst, « ein allgemeines feststehendes

Weltgesetz, ein Prinzip, das durch vollgültige Induktion »8 oder wenigstens
durch « etwas wie eine Induktion »9 bewiesen ist. Überall im Pflanzen -

und Tierreiche entspricht der Anlage und dem natürlichen Streben

das Zielgut. Wissenschaft und gesunder natürlicher Volkssinn stimmen

1 Zimmermann, a. a. O. 104 u. 112.
2 Das. 116.
3 Das. 99 ; 108.
4 Das. 107 ff. Lehmen-Beck, Lehrbuch der Phil. (1918), 100.
5 Zimmermann, a. a. O. 105 ; Lehmen-Beck, a. a. O. 100 ; Schneid, Grundzüge

der Metaphysik (1896), 207 ; Sertillanges, Les sources de la croyance de Dieu,
423 ; Sachs, Grundzüge der Metaphysik ed. durch Ostler (1921 218.

6 Zimmermann, a. a. O. 104.
7 L. c. 424.
8 Zimmermann, 112.
9 Das. 120.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 47

in dieser Auffassung überein. 1 Die Realität der Naturziele ist ein

Weltgesetz, das daher a fortiori auch von dem Menschen, dem König
der Natur gelten muß. 2 Der Beweis für das Dasein Gottes aus dem

menschlichen Glückestrieb hat also vollgültigen, zwingenden Wert

Einige Kritikbemerkungen dürften indessen doch am Platze sein.

Es liegt uns absolut fern, den Wert des Beweises ungebührlich
herabzudrücken. Aber wir haben unsere Zweifel in Bezug auf seinen

apodiktischen Wert. Für die Massen und selbst für gewisse Kreise
der Intellektuellen wird die Kraft des Argumentes sehr einschlagend
sein, durchschlagender als mancher andere Beweis, der an sich stärker
ist. Schon Averroës hat darauf hingewiesen, daß auch ein bloß
dialektischer Beweis unter gewissen Umständen und bei gewissen

Bildungsstufen eine völlige Sicherheit hervorbringen kann, sogar eine

größere als ein an sich zwingender, aber dunklerer Beweis. Die
Unterscheidung Garrigou-Lagrange's von subjektiv genügenden und objektiv
ungenügenden Gottesbeweisen ist durchaus berechtigt. 3 Was dem

Glückseligkeitsbeweis seinen besondern eigenartigen Einfluß gibt, ist
das, daß er unser tiefstes menschliche Interesse mehr berührt als jeder
andere. Alles dreht sich hier um unser Glück und Unglück, unsere
Tränen und Freuden. Und dennoch gibt dieser erklärliche menschliche

Egoismus dem Argumente an sich und in sich keine weitere Kraft.
Nirgends liegt daher die Gefahr näher als hier, daß wir, durch
Selbsttäuschung verleitet* ein Argument für zwingend halten, das tatsächlich

nur eine gewisse Wahrscheinlichkeit für sich in Anspruch nehmen
kann.

« Wäre der Mensch ohne Gott notwendig unglücklich, so existiert
Gott » 4, wird man diesem Satze ohne weiteres zwingenden Wert
zusprechen können Sertillange's Behauptung : « Die Existenz Gottes,
bewiesen aus dem Glückessehnen, ist so sicher wie unsere eigene

Existenz », ist offenbar eine oratorische Übertreibung, denn unsere

Existenz ist eine unmittelbar evidente Tatsache, der Glückseligkeitsbeweis

eine mittelbare, wenn er überhaupt evident ist.
Daß nicht jeder Wunsch und jedes Streben die Realität des

gewünschten Gegenstandes voraussetzt, gibt jedermann zu. Aber
Naturstreben setzen Zielwirklichkeit voraus, behauptet man. Und

1 Das. 113 ff-
2 Das. 120 ff. Garrigou-Lagrange, 1. c. 305.
3 A. a. O. 303.
4 Zimmermann, a. a. O. 104.



48 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

doch muß man dann wieder zugeben, daß es sehr tiefe Naturtriebe
gibt, wie z. B. jener, dem Tode zu entrinnen, die nie verwirklicht
werden können. 1 Manchen Verteidigern des Argumentes schwebt
die Idee vor, wie wenn Gott das Formalobjekt des Verstandes oder
Willens wäre. Das letztere behauptet z. B. Lehmen-Beck.2 Daraus
zieht man dann die Konsequenzen : also erreicht ohne Gott weder
Verstand noch der Wille sein Formalobjekt und wenn das, gibt es

überhaupt kein Erkennen und Wollen, keine Hinordnung der Potenzen zu
ihrem eigentümlichen Objekte, keine Finalität in den Potenzen Allein,
Gott ist weder das Formalobjekt des menschlichen Verstandes noch des

Willens, und wie fatal eine solche Theorie werden müßte, werden wir
später eingehender auseinandersetzen. Es ist daher auch nicht korrekt
zu sagen : wer die Zielrealität leugnet, leugnet die Finalität überhaupt

Zuweilen scheint man doch beim Beweis für das Dasein Gottes

aus dem Glückessehnen das Dasein Gottes schon vorauszusetzen. Wieso

das Das Prinzip « Natura non agit frustra », auf welches der ganze
Beweis aufgebaut wird, kann in einem doppelten Sinne aufgefaßt 3

und angewandt werden : a) auf die einzelnen NaturwirkurSachen, z. B.

Mensch, Tier, Pflanze usw. Hier ist das Prinzip : « Natura non agit
frustra » leicht nachweisbar. Jede Natur wirkt in bestimmter Weise

und daher zu einem bestimmten Ziele. Es gibt also in der Natur
Zweckmäßigkeit Doch gilt schon hier das Prinzip « Natura non agit frustra »,

unter der Bedingung, daß die Wirkursache aktiv richtig disponiert
und im passiven, zu bewältigenden Stoffe die richtige Disposition
vorhanden ist. Woher sonst Mißgeburten Gewiß haben diese

Mißgeburten einen hinreichenden Grund. Er liegt in der mangelhaften
Hervorbringung. Haben sie, rein natürlich betrachtet, Gottes Existenz
nicht vorausgesetzt, einen Zweck Offenbar nicht, denn sie sind

Fehlgeburten, weil sie den Zweck verfehlen. Gilt hier, Gottes Dasein

nicht vorausgesetzt, das Prinzip : Natura non agit frustra War

vielleicht das der Grund, warum der tiefsinnige Aristoteles nicht einfach

sagte : die Natur macht nichts umsonst, sondern « Gott und die Natur
tun nichts umsonst)). « fO ùï Osoç xod 4 ©ù<nç oùBàv [xaTTjv tcoiouciv. » 4

b) Das Prinzip : Natura non facit frustra, wird auch auf die Welt
als Ganzes angewandt. Es soll ein induktiv bewiesenes Weltgesetz

1 Das. 122.
2 Lehrbuch der Phil., B. III, 101 (1912).
3 Vgl. Thomas II. Sent. d. 20. q. 2. a. 1. ad 1.
4 De Coel. 1. I, c. 1. Did. II. 372. 2.



Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes 49

sein 1 Indessen ist die Natur, die Welt als Ganzes etwas bloß
Tatsächliches, ohne innere kausale Notwendigkeit, denn die Welt könnte
auch ganz anders zusammengesetzt sein. Folgerichtig ist auch das

Zusammenwirken der Weltfaktoren, von Gott und seiner Leitung
abgesehen, und die muß ja hier erst bewiesen werden, kein innerlich
kausal-notwendiges, sondern kontingentes. Damit ist aber ein
Induktionsbeweis für das obige Prinzip schlechterdings unmöglich, denn

auch der letztere muß einen innern Kausalnexus erreichen, sonst

ist er nie sicher. Dabei wollen wir noch ganz absehen davon,
daß die eigentliche Induktion überhaupt nicht auf Tatsächliches
schließt, sondern von Tatsachen auf ein allgemein notwendiges
Gesetz.

Faktisch gibt es ja auch in der Welt als Ganzes Mißgeburten,
Unordnungen, gewaltige Katastrophen, Widersprüche, die wir, wenn es

keine höhere ordnende und unterordnende Ursache gäbe, deren Existenz
aber hier erst bewiesen werden soll und nicht vorausgesetzt werden

daif, dem Zufall zuschreiben müßten. Ohne die Existenz Gottes
bereits vorauszusetzen, wird man also das Prinzip : Natura non agit
frustra, gar nicht so leicht beweisen. Man darf nicht für das Prinzip :

« Natura non agit frustra » das Dasein Gottes voraussetzen, um dann

aus jenem Satze das Dasein Gottes wieder zu beweisen Vor allem ist

an der Tatsache festzuhalten : in der Natur gibt es Ordnung und

Unordnung, Gutes und Übel und erst die bereits bewiesene Existenz
Gottes und seine Vorsehung berechtigen zu dem Satze : Omnia sunt
ad bonum, den P. Zimmermann aus der bloßen Natur zu beweisen

sucht. 2

Auch das Prinzip der ratio sufficiens hilft .uns nicht über alle

Schwierigkeiten hinweg. Niemand wird seine Sicherheit und allgemeine
Geltung bestreiten, denn Gutes und Böses, Ordnung und Unordnung
haben ihren Grund. Aber in seiner richtigen Anwendung liegt die

Schwierigkeit. Monisten und Pessimisten flüchten sich schließlich
bei allen Widersprüchen und Weltübeln zur absoluten Naturnotwendigkeit

als der ultima ratio zurück. Wir können sie widerlegen aus der
Potenzialität der Dinge. Aber dann wandeln wir bereits auf der dritten
via des hl. Thomas. Garrigou-Lagrange hat den Glückseligkeitsbeweis
mittelst des Prinzips vom zureichenden Grunde auf die quarta via

1 Zimmermann, 112.
2 À. a. O. ioo.

Divus Thomas. 4



50 Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

zurückgeführt. 1 Alles das bestätigt aber nur, daß dieser Gottesbeweis

kein selbständiger ist. Er war es auch bei Thomas nicht. 2

Ironie des Schicksals Am wenigsten Eindruck hat dieser Gottesbeweis

immer auf die Pessimisten gemacht. Und doch ist das, wie
P. Gredt mit Recht bemerkt, sehr begreiflich. 3 Da das Argument
sich auf die Naturordnung stützt, die sie ebenso übertrieben bestreiten,
wie andere sie preisen, konnte und mußte der Beweis von ihnen stets

abgelehnt werden. Noch weniger wird der Hinweis auf das menschliche

Elend und Unglück, die Widersprüche in Mensch und Natur, überhaupt
der Hinweis auf die Weltübel, die aus der Leugnung des höchsten
Gutes hervorgehen, die Pessimisten bekehren, da alles das gerade zu
den Programmpunkten ihrer verhängnisvollen Weltanschauung gehört.
Für sie ist dieser Gottesbeweis der schwächste.

Aufgebaut auf die Naturzielsicherheit ist daher, unseres Erachtens,
der Glückseligkeitsbeweis an sich nicht ein selbständig zwingender
Gottesbeweis. Relativ kann er einen sehr großen und einen sehr

schwachen Eindruck machen.

(.Fortsetzung folgt.)

1 A. a. O. 305.
2 Man berief sich vor allem auf S. Thomas I q. 2 a. 1. ad 1. Da er erst im

dritten Artikel derselben quaestio die Gottesbeweise gibt und das Argument aus
dem Glückesstreben gar nicht erwähnt, leuchtet es ein, daß er vorher nicht irgendwie

einen selbständigen Beweis geben wollte.
3 Elementa philosophiae 3 II. 164 f.

CZZ3-


	Das Streben nach Glückseligkeit als Beweis für das Dasein Gottes

