
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 301

oportebat eum frequenter pati ab origine mundi; nunc autem
semel in consummatione saeculorum, ad distitutionem pec-
cati per hostiam suam apparuit." Verbindet man dieses: „per
hostiam suam apparuit" mit den „Christus assistons pontifex
futurorum bonorum", und beachtet man, daß Paulus in
v. '25 und 26 das öftere Opfern, „saepe offerre" bezüglich
Christus ausdrücklich leugnet, so folgt, daß das „assistons
pontifex futurorum bonorum" auf einen beständig der Menschheit

Christi inhärenten Opferakt hinweist; daß dieser je
aufhören werde, davon sagt der Apostel kein Wort ; er
schließt es vielmehr an den vorher zitierten Stellen Hebr. 7, 23
und 10, 11—13 ausdrücklich aus.

Es steht also, so schließe ich, Zeit und Ewigkeit nicht
bloß unter der göttlichen Idee des Opfers, sondern auch
unter der stets lebendigen Wirklichkeit dieser göttlichen
Idee, wie s i e i m 0 pf e r von Golgotha kulminierte.
Damit ist der Beweis auch dafür erbracht, daß unser
Meßopfer eine wahre Einheit mit dem Kreuzesopfer ausmacht,
was in der aufgezeigten strengen Einheit des Opferaktes
Christi auf Golgotha mit dem Opferakt des Herrn in der
Messe seinen Grund hat Es hat also der Protestantismus
keinen Grund, das eucharistische Opfer abzulehnen, weil es
nach Golgotha keinen Opferakt des Herrn mehr geben könne.

Prag, Abtei Emaus.

P. Gregorius von Holtum 0. S. B.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. Jos. Gredt O. S. B.: Elemcnta Philosophiae Aristotelico-

Tliomisticae. Editio tertia aucta et emendata. 2 vol., Friburgi
Brisg. (Herder) 1921 — 1922.

Es ist uns eine wahre Freude, diese neue, vermehrte und
verbesserte Auflage der vortrefflichen Elementa Philosophiae von P. Giedt
ankündigen zu dürfen. In ihrer neuen Gestalt werden sie auch fernerhin

allen Freunden der unverfälschten, unverwässerten thomistischen
Philosophie, ja allen Freunden der Philosophie überhaupt, die besten
Dienste leisten und vielfachen Genuß bereiten. Eine mehrjährige
Benutzung derselben hat Referenten von ihrem ungewöhnlichen Wert
nahezu täglich mehr überzeugt. Man wird sie kaum je zu Rate ziehen,
ohne sich an der Zuverlässigkeit und Gründlichkeit, Bündigkeit und
Reichhaltigkeit der in ihnen gebotenen Ausführungen zu erbauen und
geistig zu bereichern. Sie stellen ein Werk gedanklicher Vollreife dar,
welches ruhig zu den besten dieser Art gezählt werden kann.



302 Literarische Besprechungen.

Außer einigen gelegentlichen eingehenderen Erklärungen bringt
diese neue Auflage: 1. eine gründlichere und ausführlichere Bearbeitung
aller Fragen, welche den Wert und die Gegenständlichkeit der menschlichen

Erkenntnis betreflen; 2. eine vollständigere Heranziehung und
philosophische Beleuchtung der Ergebnisse der experimentellen Psychologie;

3. die Verwertung und kundige Beurteilung der neuesten
Hypothesen über die Mikrostruktur des leblosen Stoffes. In bezug auf den
ersten Punkt hat der Verfasser seinem Werk den ganzen Gehalt der
von ihm neulich herausgegebenen erkenntnistheoretischen Schrift
„Unsere Außenwelt1* (Verlagsanstalt Tyrolia, Innsbruck) in gedrängter
Form einverleibt. Man wird ihm für diese bedeutsame Bereicherung
seines ohnehin schon sehr wertvollen Handbuches zweifellos
allgemeinen Dank wissen. Wir wünschen nur noch, daß eine recht bald
nötig gewordene vierte Auflage ihm die Möglichkeit bereite, die so
sehr gepriesenen und so viel besprochenen physikalisch-mathematischen
Theorien Einsteins über Raum und Zeit oder richtiger über Rauin-
und Zeitmessung, einer grundsätzlichen philosophischen Richtigstellung
zu unterziehen.

Ob nun diese neue Auflage so bald zustande kommt, das ist
vielleicht eine andere Frage. Jedenfalls ist für die auf unserem
philosophischen Markt herrschenden Verhältnisse die Tatsache bezeichnend,
daß z. B. die Elementa philosophiae scholasticae Reinstadlers (auch
im Herderschen Verlag) von 1900 bis 1920 zehn Auflagen erlebten,
während uDgetähr in derselben Zeitspanne die Elementa Gredts es
nur langsam knapp auf drei Auflagen brachten. Offenbar werden vom
betreffenden Publikum Werke mit eklektischem Einschlag, die sich
vorwiegend einer leichtfaßlichen Verarbeitung der sententiae communes mit
Anlehnung an die bekanntesten Vorbilder der verschiedenen Richtungen
innerhalb der neuscholastischen Produktion befleißen, lieber benutzt, als
die selbständigeren Werke mit folgerichtiger Durchführung und
tiefdringender Verwertung der thomistischen Grundgedanken. Wir wollen
sofort erklären, um jedem Mißverständnis vorzubeugen, daß wir das
soeben erwähnte Werk des verdienten elsässischen Seminarprofessors
durchaus nicht geringschätzen, sondern im Gegenteil als ein pädagogisch
sehr glücklich zusammengestelltes und philosophisch im großen und
ganzen befriedigendes Schulkompendium betrachten. Es dient ja dem
Referenten seit mehreren Jahren als Vorlage für seinen Gymnasial-
unteyricht der Philosophie. Immerhin aber ist diese Tatsache einer
kleinen Erwägung wert. Worin mag denn, in bezug auf das von uns
besprochene Werk, die Ursache davon liegen?

Seine unbestreitbaren Vorzüge würden doch einen viel größeren
Erfolg erwarten lassen. Unter diesen Vorzügen meinen wir zuuächst
seine thomistische Zuverlässigkeit und Vollständigkeit.
Man kann bei Gredt einerseits immer sicher sein, die echte sententia
thomistica zu finden; anderseits wird man schwerlich irgendeinen
Punkt des thomistischen Lehrsystems namhaft machen können, den
er nicht gebührend ins Licht rückte. Sodann seine selbständige
Gründlichkeit. Auf jedem Schritt und Tritt hat man bei ihm
den Eindruck, daß er die thomistischen Gedanken persönlich erarbeitet
und erst nach selbständiger Durchdringung, auf Grund wissenschaftlicher

Prüfung, aus eigener Einsicht und Überzeugung, sich angeeignet
hat. Ferner seine unaufdringliche, aber um so wirksamere Vertraut-



Literarische Besprechungen. 303

teit mit den verschiedenen Bichtungen der alten und neuen
Philosophie wie auch mit den Ergebnissen und Hypothesen der
modernen Beobachtungswissenschaften. Dabei weiß er. in bezug nämlich

auf letzteres, den Standpunkt der philosophischen Unabhängigkeit
und Überlegenheit zu wahren, da ja die Philosophie nicht erst auf
die Ergebnisse der positiven Detailforschung zu warten hat, um ihre
eigenen Beweise aufzubauen und ihre eigenen Ergebnisse zu
bestimmen. Anderseits aber vergißt er nicht, daß der Philosoph von
heutzutage der steten Konfrontierung seiner Lehrsätze mit den
naturwissenschaftlichen Feststellungen aus praktischen wie auch aus
apologetischen Gründen nicht, gut entraten kann. Endlich die Beife,
Bündigkeit und Gedankenfülle seiner Darstellung. Man kann
oft die hellste Freude daran haben, wahrzunehmen, wieviel Lehrgehalt
in einigen kurzen Absätzen aufgespeichert liegt. Nimmt man die
nach jedem Kapitel oder Artikel anhangsweise mitgeteilten entscheidenden

Stellen des Aristoteles und des hl. Thomas von Aquin hinzu,
so sind dies für ein Lehrbuch der Philosophie der Vorzüge reichlich
genug.

Vielleicht aber leidet der buchhändlerische Erfolg gerade an
dem einen oder anderen dieser Vorzüge. Der berufsmäßige Philosoph
wird sich zwar dadurch angezogen fühlen. Für den gewöhnlichen
Schulbetrieb aber mag es manchem eher als des Guten zuviel
erscheinen. Ein Lehrbuch, wie dasjenige von P. Gredt, wird leicht als
zu schwer für Aniänger beurteilt werden. Dies mit scheinbar um so
größerem Becht, als- gewisse Mängel die ohnehin unvermeidliche
Schwierigkeit jeder gründlichen Darstellung philosophischer Fragen
einigermaßen noch zu erbölien geeignet sind. Beferent hat bisher dem
Werk Gredts soviel verdientes Lob gespendet, daß es ihm der
Verfasser nicht übelnehmen wird, wenn er sich erlaubt, zum Schluß den
-einen oder anderen dieser Schönheitsfehler zur Sprache zu bringen.
Es handelt sich da nicht um etliche nebensächliche Lehrpunkte, über
welche man, unbeschadet grundsätzlicher Übereinstimmung, anderer
Ansicht sein lain und deren ich einige anführen könnte. Solche Dinge
haben wahrlich wenig zu bedeuten. Es handelt sich vielmehr um
gewisse pädagogische Mängel, deren Beseitigung ebenso leicht möglich
wie angebracht wäre.

Der erste betrifft die Stoffanordnung. Der hochwürdige Herr
Verfasser hat sich rühmlich bemüht, den philosophischen Gesamtstoff
nach der in unseren Augen richtigen Auffassung des Stagiriten und
des Aquinaten einzuteilen. Das ist ihm auch in der Hauptsache
gelungen, wenn vir von der Logik absehen. Auch in bezug auf die
Einteilung und die Titelausdrücke in der Philosophia Naturalis hätten
wir Wünsche, die wir aber gegenwärtig der Kürze halber unterdrücken
wollen. Ist es aber pädagogisch und auch sonst richtig, z. B. die
Lehre von der Transzendenz und Analogie des Seinsbegriffes einmal
in der Logik und dann wieder zu Anfang der Metaphysik zu
behandeln? Desgleichen die Lehre der Prädikamente zuerst in der Logik
und ein zweites Mal in der Metaphysik, bzw. für die Quantität in
der Physik darzulegen? Wenn es vielleicht auch dabei ohne müßige
Wiederholungen abgeht, so doch nicht ohne zusammengehörende
Lehrpunkte höchst unpraktisch und umständlich auseinanderzu-
reißen. Ähnlich muß man z. B. die Lehre über Quantität, Ausdehnung, Ort



304 Literarische Besprechungen.

und Lage, also über Dinge, die sehr innig zusammenhängen und sich-
gegenseitig beleuchten, in nicht weniger als sechs mehr oder weniger
auseinanderliegenden Abschnitten der Logik und der Physik mühsam
zusammensuchen (nämlich auf p. 142—145,158—159, 215—219, 237—243,
247—250 des I. Bd.). Dies wäre der erste Mangel.

Der zweite besteht in der auflallenden Vorliebe, des hochverehrten

Herrn Verfassers für lang und spitzfindig ausgesponnene syllo-
gistische Gedankenreihen. Bekannt ist ja das Schema aus Scholastikern,
der späteren Zeit: probatur thesis, probatur maior, probatur maior
des zweiten probatur, probatur minor des ersten probatur usw. bis
einem der Faden aus den Händen gleitet. Das ist zunächst viel
umständlicher und weitläufiger, als wenn man sofort den entscheidenden
Beweispunkt voranstellen würde, um dann in ungezwungener
Darlegung die Begründung daranzuknüpfen. Dann erweckt leicht ein
solcher formalistischer Beweisgang den Eindruck dialektischer Künstelei
zur Verschleierung des eigentlichen Sachverhaltes. Ich weiß wohl,
daß der Verfasser gerade das Gegenteil bezweckt, nämlich eine strengere
und objektivere Beweisführung. Ob das erreicht wird, wo man so leicht
den Faden verliert, ist wohl zu bezweifeln. Zuletzt eben muß ein
solches Verfahren nicht bloß den Anfänger, sondern überhaupt jeden
Leser in Verwirrung bringen. Jedenfalls hat man die größte Mühe,
herauszufinden, wo denn eigentlich der entscheidende Beweispunkt
liegt. Man beachte doch, daß weder Aristoteles noch der hl. Thomas
sich je in ihren Werken der streng syllogistischen Form bedient
haben. Und doch wurde dadurch die zwingende. Klarheit und
Folgerichtigkeit ihrer Beweisführungen nicht im geringsten beeinträchtigt.
Das wäre also der zweite Mangel, dessen Beseitigung wir im Interesse
eines so hervorragenden Werkes und seiner noch größereu Verbreitung
vorschlagen möchten.

Man sieht, diese Mängel haften bloß an der Oberfläche des
Gredtschen Lehrbuches. Sie lassen das Lob, das wir ihm anfangs
spendeten, uneingeschränkt zurecht bestehen. Unsere Meinung ist und
bleibt, daß es wohl das beste, zuverlässigste und gründlichste Lehrbuch

der thomistischen Philosophie in der gegenwärtigen Zeit bildet
und daß es samt seinen soeben gerügten Mängeln vor den meisten
ähnlichen Werken der Schul- und Fachliteratur weitaus den Vorzug
verdient.

Freiburg (Schweiz). M.-M. Morard O. P.

2. E. Gilsou: Le Thomisme. Introduction au système de S. Thomas
d'Aquin. Strasbourg (A. Vix et Cie.) 1920.

Niemand wird dieses Buch von kaum 172 Seiten nach der Lektüre
beiseite legen, ohne Früchte daraus gezogen zu haben. Es ist auch
tröstlich, wenn Laien, wie Gilson, in seiner wichtigen Stellung —
als Professor der Geschichte der Philosophie in Straßburg wurde er
neuestens an die Universität Paris berufen — es offen als eine
bedauerliche Lücke unseres Universitätslehrbetriebes bezeichnen, daß die
mittelalterliche Scholastik völlig vernachlässigt (5) und das 13.
Jahrhundert mit seinen großen Denkern, wie Thomas, Bonaventura und
Duns Scotus, jene glorreiche Zeitperiode, die der eines Cartesius und
Leibnitz, Kant und A. Comte würdig an die Seite gestellt werden,
könne, in der Geschichte der Philosophie völlig totgeschwiegen wird (6)>



Literarische Besprechungen. 30»

Wie haben sich doch die Zeiten und Geister geändert seit Jak. Brucker
und G. Buhle. Das Haupl verdienst hierin kommt den bahnbrechenden
Bestrebungen und Arbeiten des unvergeßlichen Friedrich Überweg zu.

Mit seiner Schrift will Gilson selbstverständlich nicht die
Gesamtsynthese der thomistischen Philosophie bieten, sondern nur einige
Grundideen, die bei der Konstruktion seines Systems Thomas geleitet
haben, markieren (6). Ausgehend von dem sogenannten thomistischen

Problem (7—14), auf das wir spezieller zurückgreifen werden,
legt Gilson seiner Skizze einen der größten Gedanken, der das thomi-
stische System belebt, den theozentrischen, zugrunde. Daher
zuerst die Ausscheidung von Glaube und Wissen (15—26), dann die
außerordentlich interessanten spekulativen Ausführungen über die
Beweise für das Dasein Gottes (27—51), die Attribute Gottes
(62—72), den Begriff der Creatio (73—94); dann herabsteigend über
die Engel, als Mittelwesen zwischen Gott und Mensch (95—107),
ferner den Menschen, Vereinigung von Seele und Leib (108—117),
Seelenfähigkeiten und Sinnesleben (118—125), sein höheres
E r k enn t ni s leb en (126—142), Wille und Freiheit (143—156)
und endlich sein letztes Ziel (157—169). Das Resume am Schlüsse
der Arbeit (170—174) ist zwar nicht das Vollkommenste an der Arbeit,
denn der thomistiscbe Gottesbegriff ist nicht allein augustinisch und
christlich (171), sondern in seiner Fassung und Entwicklung als
Actus purus auch stark aristotelisch. Interessant ist aber diese
Conclusio besonders deshalb, weil Gilson hier den theozentrischen
Gedanken nochmals beleuchtet (170), das Verhältnis des Aquinaten
zum Neuplatonismus illustriert (171) und endlich leise andeutet
(174), wie er selber zu Thomas, den er so sympathisch behandelt hat,
steht. Wankend und etwas unsicher ist seine Stellung in der
Beurteilung der göttlichen Wesenserkenntnis: „De Dieu et même
des intelligences pures, nous savons qu'ils existent, mais nous ne
savons pas ce qu'ils sont" (172); das ist zuviel gesagt und
entspricht auch nicht dem, was er früher über die analogen
Gottesattribute ausgeführt (59 ff.) und die sehr Positives von Gottes Wesenheit

aussagen. Vielleicht hat sich der Verfasser hier von gewissen,
zwar sehr modernen, aber nicht sehr sicheren Interpretatoren
beeinflussen lassen

Theozentrisch ist die thomistische Weltanschauung im onto-
logischen, nicht im erken n t n is th eo r e t i sehen Sinne. So, und
daher ganz richtig, hat sie Gilson dargestellt. In Gott allein ist keine
Distinctio realis von Essenz und Existenz (55). Dann nimmt
herabsteigend die Compositio des Seins und der Tätigkeit zu, bis zur
leblosen Natur. Allen kreatürlichen Wesen ist die Unterscheidung
zwischen Wesenheit und Dasein grundeigen (44), auch den
Engeln (101) und der menschlichen Seele (108), trotzdem ihnen im
Gegensatz zur augustinischen Auffassung keine compositio m at eri ae
et formae zukommt (99—100; 108). Dagegen ist die thomistische
Weltanschauung e r k en n t n i s t he or etisch, im Gegensatz zur
augustinischen, von unten nach oben konstruiert, weil alle natürlichen
Erkenntnisse, auch die göttliche, auf der Si n nes er fahr un g ruhen
(32). Was Gilson über die aprioristischen Gottesbeweise
gesagt (27—33), gehört zum Besten. Das war dann die richtige
Voraussetzung für die scharfsinnige Expositio des Motusbeweises (34—41)..



-306 Literarische Besprechungen.

Lichtvoll, wenngleich unvollständig, sind auch die kritisch-historischen
Notizen über die Herkunft der fünf Gottesbeweise (34,42,44,
47). Ganz richtig und wichtig auch die Auflassung, daß der Beweis
aus dem Exemplarismus doppelt: aristotelisch und platonisch
gefaßt werden kann (49—55). Gegen Gilson, Mnndonnet und andere
halte ich auch noch heute fest, daß wohl die lateinischen Averroisten,
nicht aber Averroes selbst die göttliche Erkenntnis der Sin-
gularia und die Providentia derselben geleugnet. Hierüber hat
Averroes in seinem von M. J. Müller übersetzten Opusculum „Philosophie

und Theologie" eingehender geschrieben und gegen diesen An-
wurf energisch sich verteidigt Als unhaltbar erachte ich auch, daß
nach Thomas die Existenz von Engeln philosophisch beweisbar
sei (99). Zu p. 129 die Bemerkung: Avicenna hat zwar wohl einen
Intellectus universalis agens angenommen, aber nebenbei noch, im
Gegensatz zu Averroës, einen individuellen, weshalb er auch die
persönliche Unsterblichkeit der Seele verteidigte. Daß nach Thomas
das geistige Erkenntnisbild inhaltlich nur eine Nachahmung, „une
imitation", dessen sei, was im Phantasiebilde ist (139—140), ist zwar
häufig behauptet worden; es ist aber meines Erachtens falsch und
gefahrvoll.

Die Art und Weise, wie Gilson das thomistische Problem
stellt (7—14), ist außerordentlich interessant. Man darf aber da, wo
von der Abneigung der Augustiner des 13. Jahrhunderts gegen
Aristoteles die Rede ist (12), nicht, vergessen, daß auch sie viel
aristotelischer sind als Augustin, daß auch sie für die Welterkenntnis die
Abstraktion annehmen und nur für die höchsten Ideen die
Illumination beibehalten. Entscheidendes Differenzmerkmal zwischen
Thomas und Bonaventura ist daher nicht die Abstraktion als solche,
sondern die Abstraktion aller Ideen, die der Aquinate vertritt.
In gewissem Sinne mag es richtig sein, daß das Problem von Glaube
und Wissen bei Thomas wichtiger ist als seine Erkenntnislehre
(15). Und doch ist gerade bei ihm letztere mit der Abstraktion als
Quelle aller Ideen der letzte Erklärungsgrund für die klare Scheidung
von Glaube und Wissen.

Im übrigen ist Gilsons Auseinandersetzung über Glaube und
Wissen bei Thomas ausgezeichnet (16—2G). Dabei wird es vor allem
jeden Thomisten mit Freude erfülleh, zu sehen, mit welcher Uberzeugung
und Gründlichkeit Gilson gegen gewisse Historiker den Nachweis
geliefert hat, daß es bei Thomas wirklich eine selbständige
systematische Philosophie gibt, trotzdem sie taktisch immer mit
Theologie verbunden ist, da beide als Doppelsystem zu einer einzigen
Synthese wieder verbunden sind (22—26).

Gilsons Buch verdient viele Leser. Er schreibt über die trockensten

Gegenstände ansprechend, schöpft aus den besten Quellen reichlich,

verständnisvoll und ist für den großen Denker des 13. Jahrhunderts
mit warmen Sympathien erfüllt.

Freiburg (Schweiz). G. M. Manser O. P.

1 Vgl. Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie,
Bd. XXIII, p. 1-29.



Literarische Besprechungen. 807

3. 0. Zimmermann S. J.: Das Gottesbedürfnis als Gottesbeweis.
Zweite und dritte erweiterte Auflage. Freiburgi.Br. (Herder), 1919.

Das Dasein Gottes kann aus dem menschlichen
Bedürfnis zwingend bewiesen werden. Das ist die These, die
P. Zimmermann beweisen will. Dafür führt er zwei Beweise an:
1. unser Glückessehnen geht nach einem unendlichen Gute (1—34),
das in keinem begrenzten Dinge seine Befriedigung findet (35—64),
sondern nur in einem unendlichen göttlichen Gute (65—94), also
existiert Gott (95—140); denn dieses tiefste natürliche Bedürfnis
kann nicht ins Leere gehen, wie unser eigener Geist, die äußere Natur
und die Zeugnisse der Alten und Modernen uns verbürgen; 2. wir
haben ein natürliches Bedürfnis nach Sittlichkeit und daher nach
einem verpflichtenden, sanktionierenden Gesetze (141 —152), welches
uns eine religionslose Moral nicht bietet (152—173), sondern nur ein
heiliger, allmächtiger, weiser, schöpferischer Gott (173—192), also
existiert er; denn auch hier gilt: Natura non agit frustra (192—200).
Beide Beweise hält der Verfasser für streng beweisend (120 ff.,
201 ff).

Der rasche Erfolg, den dieses Werkchen von 218 Seiten gehabt,
weist auf die vielen Vorzüge hin, die dasselbe besitzt. P. Zimmermann

schreibt schön, geistreich, zuweilen schwungvoll und ergreifend.
Er ist ein guter Kenner der modernen Literatur und Psyche, seine
Schrift ist von großem Lebensernst durchdrungen und offenbart einen
starken Zug des Autors ins Spekulative, ins Grübelnde.

Wir hätten gern eine kurze Beantwortung der bekannten Schwierigkeit:
Wie strebt ein endliches Wesen zu einem unendlichen

Gute, gelesen. „Die überwältigende Mehrheit der Menschen
bedürfen des Gottesglaubens zur Sittlichkeit" (191), aber einzelne
glücklich Veranlagte mögen wohl ohne ihn durchkommen (188): dieses
gefährlich erscheinende Zugeständnis wäre ins richtige Licht
gestellt worden, wenn der Autor den Komplex jener grundlegenden
Elemente eingehender festgelegt hätte, der die natürliche Sittlichkeit
wesentlich konstituiert. Dann wäre es klarer und deutlicher geworden,
wie unvollkommen und gebrechlich die Tugend gewisser Atheisten sein
muß, zumal ja gerade auch die richtige Beziehung zu Gott grundlegend
ist, selbst für die natürliche Sittlichkeit.

Unser größtes Interesse im Buche haben jene Partien erweckt,
wo P. Zimmermann den zwingenden Beweiswert der beiden
Gottesbeweise darzutun sucht (98 ff, 192 ff). Leider hat er uns nicht
überzeugt. Der Baum gestattet uns hier in dieser Rezension nicht,
eingehender mit dieser schwierigen Frage uns zu beschäftigen. Wir
honen, Gelegenheit zu haben, unsere Gegengründe im Zusammenhang
jnit noch anderen Versuchen, diesen Gottesbeweisen apodiktischen
Wert zuzusprechen, zu erörtern.

Freiburg (Schweiz). G. M. Manser O. P.


	Literarische Besprechungen

