
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Opfer - Kreuzopfer - Messopfer - Himmlisches Opfer

Autor: Holtum, Gregorius von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


294 Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer.

Verzagtheit, Grausamkeit. Wenn sie aber den begehrenden
Teil verdorben bat, so sprossen aus ihr die Baucbdienerei,
die Unzucht, Geldgier, Geiz und schädliche irdische
Begierden'.« (Schluß folgt.)

Weidenau (Tschechisch-Schlesien).
Dr. Ludwig Wreol.

OPFER - KREUZESOPFER — MESSOPFER - HIMM¬
LISCHES OPFER2.

Eine dogmatische Studie.

Daß zum Wesen des Opfers eine sichtbare Gabe
unumgänglich notwendig ist, ist das Erste, von dem bei
jeder eingehenderen und gründlicheren Erörterung über die
angegebenen vier Punkte ausgegangen werden muß. E»
wird bewiesen durch die Tatsache, daß die Menschheit nie
ein Opfer im strengeren Sinne zu erblicken glaubte, wo
nicht eine sichtbare Gabe zu finden war3.

Aber ist die Gabe auch unentbehrlich als mit zum
Wesen des Opfers gehörig, so ist sie doch nicht um ihrer
selbst willen da und ist nicht das Wichtigste. Sie ist nicht
um ihrer selbst willen da; denn der Schöpfer aller Dinge,
aus deren Bereich eine sichtbare Gabe genommen wird,
bedarf ihrer nicht1. Sie ist nicht das Wichtigste; denn vor

1 Vgl. auch Conl. V 23, § 2, p. 148, wo gesagt wird: „Habet
unumquodque Vitium in corde nostro propriam stationem (Standort,
Gegend), quam sibi vindicans in animae nostrae recessu exterminât
Israhelem, i. e. contemplationem... et ita expulsis vitiis, eorum loca,
i. e. adfectus Triebe, Seelenteile) virtutes contrariae possidebunt."

a Vgl. zu diesem Artikel des Verfassers Abhandlung: „Das Wesen
des Euebaristischen Opfers" im „Divus Thomas", Jahrg. 1919, p. 188
-202.

* Daß die Opfergabe als solche als irgendwie in den alleinigen
Besitz Gottes übergegangen sich bekunden muß, auch darüber besteht
kein Zweifel.

4 Man hat gesagt: Wegen der absoluten Herrschaft Gottes über
die Geschöpfe ist die Darbringung einer äußeren Gabe unmöglich,
möglich ist nur die ethische Leistung des freien Menschenwillens.
Aber das ist falsch. Auch über den freien Menschenwillen hat Gott
eine absolute Herrschaft. Und über die geschöpflichen Dinge hat auch
der Mensch ein wahres Bestimmungsrecht, und so kann er sich ihrer



Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer. 295

Gott gilt das Herz mit seiner Gesinnung. Jede Opfergabe
muß also eine Gott wohlgefällige Gesinnung signifizieren.
Was aber kann so signifiziert werden? Ich antworte: «)•
Bitte und Dank; b) Anbetung; c) Sühnegesinnung.

Jedesmal liegt in diesen Akten eine Ehrung Gottes,
und zwar die der Substanz nach abgeschlossene oder
vollkommene Ehrung; denn die Bitte richtet sich an den
Allmächtigen, den Allweisen, den Allgütigen, und Ahnliches
gilt auch vom Dank. Verbindet sich also eine sichtbare
Gabe mit einer solchen Gesinnung, weil man sie Gott
darbringen will, um ihn um seine Gabe zu bitten oder um für
die empfangene Dank zu sagen, so ist die innerlich-sinnenfällige

Ehrung Gottes der Substanz nach eine vollkommene.
Aber wertvoller als Dank und Bitte, Gott dargebracht, ist
die ihm gezollte Anb etung, wie sich von selbst versteht ;.
denn in der Anbetung gibt sich das vernünftige "Wesen
vollständig Gott hin als seinem Schöpfer und Endziel. Und
ähnlich verhält es sich mit der Sühne. Die diesen Namen
uneingeschränkt verdienende Sühne ist ja nichts anderes
als die Reue über die in der Sünde gelegene Absage an
die Gott schuldige Anbetung. Folglich ist auch die mit
der Darbringung einer Gabe an Gott verbundene und in
ihr nach der Absicht des Gebers sich ausdrückende
Gesinnung der Anbetung und der Sühne in sich ungleich
wertvoller und deshalb auch Gott ungleich wohlgefälliger
als die entsprechende Gesinnung der Bitte und des Dankes :

Einigermaßen liegt ja auch schon hier die Anerkennung
Gottes als des Schöpfers und Endzieles der vernünftigen
Wesen ausgedrückt; aber sie ist doch nur mit ausgedrückt,
m i t einbezogen, liegt zugrunde ; sie ist aber nicht das
ausschließlich Bezweckte und Ausgedrückte. Es kann jene
Anerkennung Gottes auch ausdrücklich sinnenfällig
signifiziert werden, nämlich in der Verbindung mit einer Gott
dargebrachten sinnenfälligen Gabe, wie gesagt wurde.
Geschieht das, so haben wir ein vollkommenes Opfer, ja das
Opfer im alleinigen, strengen Sinne des Wortes; denn
an seiner Vollkommenheit nehmen das Dank- und Bittopfer

in Wahrheit entäußern, um sie Gott im Kult zu überweisen. In dieser
Erklärung sind heim Opfer Gabe und innerer Wille zwei
Wesensbestandteile; bei der anderen Erklärung liegt das Wesen des Opfers
nur im Innern, was doch gegen die allgemein menschliche
Überzeugung ist.



296 Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer.

nur einigermaßen, nioht restlos teil und sie verhalten
sich demnach zu ihm etwa so, wie eine pars potentialis bei
einer Kardinaltugend sich zu dieser verhält, z. B. die libera-
litas zur iustitia; erstere erreicht nicht die Vollkommenheit
der letzteren, worin ja das Wesen einer virtus potentialis
besteht. '

Wanu wird nun das Opfer im strengen Sinne den
vollkommensten Grad erreichen? Ich antworte: Wenn Anbetung
und Sühne in der inneren Gesinnung einen heroischen
Grad erreichen. Dieser heroische Grad wird aber dann
erreicht werden, wenn, falls dieses möglich sein sollte, als
Opfergabe nicht etwas für den Menschen Stellvertretendes
fungieren würde, sondern der Mensch selber, natürlich wie
er sichtbar erscheint, also dem Leibe nach. Es fragt sich
also nur : K a n n dieses sein Zur Beantwortung dieser Frage
bietet uns die natürliche Ordnung der Dinge keine Handhabe.

Aber dieser Mangel wird ergänzt durch die
Offenbarung; sie antwortet bejahend; der Glaube sagt uns, daß
Christus der Herr seinen Leib als eine wahre Opfergabe
dem himmlischen Vater am Kreuze dargebracht hat1.

Mit diesem steht nun das Meßopfer in innerlich-abhängiger

Verbindung. Doch bevor ich mich zu diesem wende,
muß notwendig noch etwas bemerkt werden, was zur wahren
Auffassung des Meßopfers wesentlich dient. Zu jeder Opfergabe

gehört (wenigstens nach dem Sündenfalle) nach Thomas

von Aquin eine an dem profanen Objekte vorsichgehende
heiligende Veränderung*. Daß diese beim Kreuzesopfer vorlag,

kann nicht geleugnet werden; denn Christus heiligte
seinen Leib vor dem himmlischen Vater, indem er an ihm
seinen vollkommenen Gehorsam zum sinnenfälligen Aus-

1 Die destructio gehört nicht notwendig zum Wesen des
Opfers, aber für ein bestimmtes Opfer kann sie zum Wesen gehören
(die alttestamentlichen Sühnopfer). Und so lag es auch vor beim
Kreuzesopfer. Aber während bei den anderen Destruktionsopfern die
destructio aus leicht erkennbaren Gründen eine bleibende ist, war das
nicht der Fall beim Kreuzesopfer ; hier sollte der Tod dem Herrn das
Leben verdienen und somit schon in sich vorhergehend tragen. Und
so war beim Kreuzesopfer in der mors Vitalis die höchste Ehrung
Gottes bezweckt. Das ist die unaussprechliche Verbindung zwischen
Karfreitag und Ostern. Vgl. hiezu clie Liturgie des Karfreitags!

' Diese braucht die Gabe nicht in sich zu modifizieren. Im
Alten Bunde wurden die Opferbrote im Tempel niedergelegt. Es genügt
die Ausscheidung der Gabe aus dem Profanen und das Fortdauern und
Sichtbarwerden derselben in dem Akt der Opferhandlung.



Opfer — Rre'uzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer. 297

druck brachte1. Wird nun eine solche sinnenfällige, heiligende
Veränderung auch beim Meßopfer gegeben sein? Diese
wichtige Frage muß später beantwortet werden.

Indem ich mich nun zum Meßopfer wende, sage ich
zunächst: Die Doppelkonsekration ist zum Wesen des Opfers
unumgänglich notwendig. Ein Hinweis auf das von dem
Herrn beim letzten Abendmahl selber Vollzogene und mit
klaren Worten für immer Gewollte genügt zum Beweis.
Eine ebenfalls beweiskräftige Erhärtung findet dieser Hinweis

in der beständigen, ununterbrochenen Übung der
Kirche; niemals erlaubte und erlaubt sie eine Ausnahme
von dieser Regel. Eine weitere Bekräftigung finden wir
mit Recht darin, daß nur durch die Doppelkonsekration der
Opfertod vollkommen sinnenfällig dargestellt wird ; würde
die Konsekration bloß unter einer Substanz, des Brotes
allein oder des Weines allein, vor sich gehen, so müßte
immer etwas hinzugedacht werden, beim Brote die
Scheidung des Blutes vom Leibe, beim Weine der Leib
selber, von dem das Blut sich scheidet.

Nach dem Gesagten ist es nun nicht so schwer, das
Wesen des Meßopfers scharf zu bestimmen, wenn eines
vorausgeschickt wird. Und dieses ist, daß die heiligende
Veränderung, von der oben die Rede war, beim
Meßopfer nicht mehr nötig ist. Wäre sie nötig, so wäre a) jene
Heiligung des Leibes Christi, die beim Kreuzesopfer vorlag,
nicht das absolut Vollkommene, was unmöglich gesagt werden
kann, und b) würde eine neue heiligende Veränderung auch
ein wesentlich neues Opfer begründen, also ein vom Kreuzesopfer

wesentlich verschiedenes Opfer. Deshalb kann das
Wesen des Meßopfers unter der Rücksicht der besagten
heiligenden Veränderung nur so begriffen werden, daß man
sagt : sie ist bei ihm gar nicht nötig ; die einmal am Kreuze
vollzogene dauert fort, was besonders klar wird, wenn man
an die Wundmale des Herrn denkt, die er ewig behält.

Dies vorausgesetzt, ist das Meßopfer jenes Opfer, in
dem Christus der Herr unter der s Inn enfäll ige n
Vergegenwärtigung seines blutigen Opfertodes dem
himmlischen Vater seinen für ewig geheiligten Leib mit dem

1 Der Tod an sich ist freilich nicht Ehrung Gottes, wohl aber
-die Art und Weise, wie er von der göttlichen Gerechtigkeit gefordert
wird und wie ihn der ihn Erleidende dementsprechend Gott darstellt
und Gott darbietet.

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 20



298 Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer.

vergossenen Blute nach dem Willen seines Vaters in
Gehorsam darstellt und an ihn hingibt, indem er dabei die
Gesinnung vollkommenster Anbetung und des Festhaltens
an seiner sühnenden Liebe, wie sie das einmal errungene,
unermeßliche Verdienst nach dem Willen des Vaters und
ihm entsprechend der Menschheit zuwenden möchte, vor
seinem himmlischen Vater bekundet1. Demgemäß opfert
sich der Herr nicht, um ein neues Verdienst zu erlangen,
wohl aber, um eine Bedingung zu erfüllen, die der himmlische

Vater behufs der Applikation der Erlösungsfrüchte
an die Menschheit bestimmt hatte4.

Es bleibt nun noch zum Schluß die interessante und
vielfach kontroversierte Frage : Gibt es auch ein
himmlisches Opfer? zur Untersuchung zu stellen. Ich
antworte : Ohne Zweifel ja, insofern, als das Meßopfer konnotiert

wird; denn was in ihm vor sich geht, ist doch nicht
innerlich losgelöst von dem, was im Himmel geschieht,
sondern fordert etwas mit ihm wesentlich Verbundenes. Wie
haben wir uns nun diese innerliche Verknüpfung zu denken
Ich antworte : Christus spricht bei jeder eucharistischen
Opferhandlung so zu seinem himmlischen Vater: Siehe hier
und nimm an meinen vor dir gegenwärtigen Opferleib,
wie er zugleich als der eine und derselbe Opferleib in
meiner Kirche auf den Altären gegenwärtig ist, erinnernd
im Sinnbild an mein Leiden und Sterben, um nach der
Festsetzung deines ordnenden Willens die Zuwendung der

1 Die erwähnte Zuwendung geht prinoipaliter im Opfermahl der
heiligen Kommunion vor sich, die gerade dann am fruchtreichsten ist,
wenn sie in organischem Anschluß an das Opfer empfangen wird.

' Daß der Herr die geheiligten Erlösten mitopfert, ist ja
richtig, hat aber für die Weseusbestimmung gar keine Bedeutung.
Dieser Teil des Opfers ist nur ein obiectum per accidens oder obiectum
in se constitutum complens. Was die Einheit zwischen Kreuzesopfer
und Meßopfer betrifft, so ist dieselbe tx-otz der Einheit der Gabe und
des Darbringenden keine streng numerische, wie schon aus dem
Gesagten hervorgeht und auch daraus sich ergibt, daß die Darbringung
nicht dieselbe ist : dort einq 'blutige Darbringung, hier eine unblutige.
Genau läßt sich die Identität so erklären und begründen: Wir haben
die Identität von Priester und Gabe spezifisch in der ewigen Wirksamkeit

der einmal am Kreuze dargebrachten Gabe des Opferleibes, Diese
überspannt alle Zeiten und Bäume und läßt die hienieden unzählige-
mal erscheinende eucharistische Optergabe sich gleichsam einsenken
in das Kreuzesopfer. Das *ist eine Einheit unter Voraussetzungen, von
denen man auch im gewöhnlichen Leben spricht; wir haben einet
numerisch-relative Einheit und Identität.



Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer. 299

Erlösungsgnade zu ermöglichen und zu vollziehen. Daß
dieses mit dem irdischen Opfer geeinte himmlische Opfer
mit dem Aufhören des eucharistischen Opfers enden wird,
ist sonnenklar. Aber von jeder Beziehung zum Kreuzesopfer
braucht ein eventuelles himmlisches Opfer nicht gelöst zu
sein und könnte auch gar nicht gelöst sein, weil ja die
Tatsache der Erlösung eine ewig im Leibe des Herrn sichtbar

fortlebende Tatsache ist, wie dies wunderbar durch
das Beibehalten der Wundmale ausgedrückt wird. Und da
nun der Herr in seinem Kreuzesopfer durch Erlösung der
Menschen abzielte auf die Verherrlichung der göttlichen
Majestät und eine ihr unter der Rücksicht der höchsten
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit ganz entsprechende Ehrung
wollte ins Leben treten lassen, so kann der Herr auch
noch nach Aufhören des eucharistischen Opfers im
Himmel dem Vater seinen Leib als einst zu den gedachten
Zwecken geopferten Leib darstellen und ihm gleichsam
übergeben, zum Zwecke der fortgesetzten Verherrlichung der
göttlichen Majestät unter den gedachten Beziehungen der
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, hinweisend näm-
lichaufdie einmal amKreuze vollbrachte höchste
Ehrung Gottes. Und er hält auch sinnenfällig das
einmal Vollbrachte vor den Erlösten im Himmel fest, weil,
er hinweisen kapn auf seinen mit den Wundmalen gezierten
Fronleichnam; ohne sie könnte vielleicht gar nicht das
himmlische Opfer sich vollziehen; denn ohne sie wäre der
Hinweis auf das Kreuzesopfer nur in der Identität
desselben Leibes gelegen ; mit den Wundmalen aber tritt ein
Neues hinzu ; sie können also von uns nicht als ein bloßes
Ornament des Auferstehungsleibes gedacht werden; sie sind
unvergleichlich mehr, sie sind in die lebendige Wirksamkeit

eines höchsten Opfers einbezogen.
Nun mögen noch die biblischen Stellen angeführt

werden, welche das himmlische Opfer Christi bezeugen.
Hebr. 7, 28ff. heißt es: „Alii quidem plures facti sunt sacer-
dotes idcirco quod morte prohiberentur permanere. Hic autem,
eo quod maneat in aeternum, sempiternum habet sacerdotium.
Unde et salvare in perpetuum potest accedentes per semet-
ipsum ad Deum, semper vivens, ad interpellandUm pro
nobis." Also in seiner Eigenschaft als „sacerdos", das ist
doch als „Opfernder", betätigt Christus fort und fort sein
„interpellare pro nobis". Lesen wir doch in unmittelbarem

20"'



300 Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer.

Anschlüsse daran (Hebr. 8, Iff.), daß der Priester Christus,
auch nachdem er schon zur Rechten des Vaters sitzt und
jetzt ein Diener des „wahren Zeltes" ist, wie jeder andere
Priester etwas darzubringen haben müsse: „Omnis pontifex
ad offerendum munus et hostias constituitur, unde necesse
est et hunc habere aliquid quod offerat." Auf Grund dieser
Stelle geht es nicht an, das Fortdauern einer Opfertätigkeit
Christi im Himmel zu negieren (Pell, Jesu Opferhandlung
in der Eucharistie. Passau 1910, p. 28 f.). Man beachte bei
diesem Zeugnis des Apostels, daß er zunächst betont: „eo
quod maneat in aeternum, sempiternum habet sacerdotium".
Damit ist die aufgestellte These als These des Apostels
erwiesen. Aus diesem sacerdotium aeternum zieht dann Paulus
eine Folgerung: „Unde et salvare in perpetuum potest
accedentes per semetipsum ad Deum, semper vivens ad inter-
pellandum pro nobis." Diese Folgerung geht zunächst auf
das himmlische Opfer in der früher dargelegten
Wesensbeziehung zum eucharistischen Opfer, so oft dieses
dargebracht wurde. Da aber dieses nicht ununterbrochen
in jedem Momente der Kirchengeschichte zum Vollzug kam
und kommt, geht die erwähnte Folgerung auch auf ein
himmlisches Opfer, wie es ohne aktuelle Verbindung mit
dem eucharistischen existiert. Aber es existiert, weil Christus
„semper vivens (est) ad interpellandum pro nobis". Hört
einmal diese Notwendigkeit des interpellare pro nobis auf,
so wird das himmlische Opfer fortdauern ohne Beziehung
auf die Zuwendung der Erlösungsfrüchte. Hebr. 10, 11 — 13:
„Omnis quidem sacerdos praesto est, quotidie ministrans,
et easdem saepe offerens hostias hic autem, unam pro
peccatis offerens hostiam, in sempiterum sedet in dextera
Dei." Das „unam pro peccatis offerens hostiam" bezieht sich
auf das Kreuzesopfer, weil es in v. 11 heißt: „offerens
hostias, quae numquam possunt auferre peocata". Das „sedere
in dextera Dei" kann nach dem ganzen Zusammenhang des
Kapitels 10, 1 — 14, wo nur vom Opferwesen die Rede ist,
ein sedere in dextra Dei ut sacerdos bedeuten. Hebr. 9,
11 ff. und 24ff. : „Christus assistons pontifex futurorum bonorum,

per amplius et perfectius tabernaculum non manufac-
tum sed per proprium sanguinem introivit semel in
sancta, aeterna redemptione inventa.. neque (introivit)
ut saepe offerat semetipsum, quemadmodum pontifex intrat
in Sancta per singulos annos in sanguine alieno ; alioquin



Literarische Besprechungen. 301

oportebat eum frequenter pati ab origine mundi; nunc autem
semel in consummatione saeculorum, ad distitutionem pec-
cati per hostiam suam apparuit." Verbindet man dieses: „per
hostiam suam apparuit" mit den „Christus assistons pontifex
futurorum bonorum", und beachtet man, daß Paulus in
v. '25 und 26 das öftere Opfern, „saepe offerre" bezüglich
Christus ausdrücklich leugnet, so folgt, daß das „assistons
pontifex futurorum bonorum" auf einen beständig der Menschheit

Christi inhärenten Opferakt hinweist; daß dieser je
aufhören werde, davon sagt der Apostel kein Wort ; er
schließt es vielmehr an den vorher zitierten Stellen Hebr. 7, 23
und 10, 11—13 ausdrücklich aus.

Es steht also, so schließe ich, Zeit und Ewigkeit nicht
bloß unter der göttlichen Idee des Opfers, sondern auch
unter der stets lebendigen Wirklichkeit dieser göttlichen
Idee, wie s i e i m 0 pf e r von Golgotha kulminierte.
Damit ist der Beweis auch dafür erbracht, daß unser
Meßopfer eine wahre Einheit mit dem Kreuzesopfer ausmacht,
was in der aufgezeigten strengen Einheit des Opferaktes
Christi auf Golgotha mit dem Opferakt des Herrn in der
Messe seinen Grund hat Es hat also der Protestantismus
keinen Grund, das eucharistische Opfer abzulehnen, weil es
nach Golgotha keinen Opferakt des Herrn mehr geben könne.

Prag, Abtei Emaus.

P. Gregorius von Holtum 0. S. B.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. Jos. Gredt O. S. B.: Elemcnta Philosophiae Aristotelico-

Tliomisticae. Editio tertia aucta et emendata. 2 vol., Friburgi
Brisg. (Herder) 1921 — 1922.

Es ist uns eine wahre Freude, diese neue, vermehrte und
verbesserte Auflage der vortrefflichen Elementa Philosophiae von P. Giedt
ankündigen zu dürfen. In ihrer neuen Gestalt werden sie auch fernerhin

allen Freunden der unverfälschten, unverwässerten thomistischen
Philosophie, ja allen Freunden der Philosophie überhaupt, die besten
Dienste leisten und vielfachen Genuß bereiten. Eine mehrjährige
Benutzung derselben hat Referenten von ihrem ungewöhnlichen Wert
nahezu täglich mehr überzeugt. Man wird sie kaum je zu Rate ziehen,
ohne sich an der Zuverlässigkeit und Gründlichkeit, Bündigkeit und
Reichhaltigkeit der in ihnen gebotenen Ausführungen zu erbauen und
geistig zu bereichern. Sie stellen ein Werk gedanklicher Vollreife dar,
welches ruhig zu den besten dieser Art gezählt werden kann.


	Opfer - Kreuzopfer - Messopfer - Himmlisches Opfer

