
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die Psychologie des Johannes Cassianus

Autor: Wrzo, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Psychologie des Johannes Cassianus. 269

such, gegenüber der verstandesmäßigen Erkenntnis, die
künstlerische Intuition als Erkenntnisprinzip des Kulturgeschehens
in die Geschichtswissenschaft einzuführen. Wenn auch Spengler

auf dem Gebiete der Metaphysik keine wesentlichen
Neuheiten gebracht hat, so kann seine Physiognomik wegen ihrer
eigenartigen Erkenntnislehre, die conditio sine qua non seiner
Geschichtsauffassung ist, doch nicht nach irgendeiner
bekannten Schablone behandelt werden. Es ist eine nutzlose
Mühe und eine eitle Spiegelfechterei, ohne prinzipielle
Auseinandersetzung mit kleinlicher, rein empirischer Detail-
kritik au ein so groß angelegtes Werk heranzugehen, mit
einer Methodik des Kampfes, die keine Klarstellung der
entscheidenden Probleme erstrebt und daher in die Wissenschaft

in keiner Weise vorwärts dringt. In dieser Beziehung
hat die Spengler-Kritik viel gesündigt. "Nichts ist leichter als
einem Universalhistoriker, der nun einmal nicht Universalgenie

sein kann, mit der Empirie extremen Spezialistentums
beizukommen. Nichts ist leichter als einen Philosophen zu
kritisieren, wenn man zuvor seine Lehre nach persönlichen
Wünschen und Absichten systematisiert hat.

(Schluß folgt.)

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spieß.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS.
(Fortsetzung aus VII, p. 70—96.)

d) Die Cassiansche Tugend- und Lasterlehre.

Wir kommen zu einem Kapitel, für das der Stoff in
Cassians Schriften am reichsten fließt und das doch bedeutende

Schwierigkeiten für die Darstellung bietet. Schwer
ist es, das psychologische Material seines aszetiscb-ethischen
Gewandes zu entkleiden, und eine zweite Schwierigkeit liegt
in der ungenauen Terminologie. Die Anlehnung an die
stoischen Apatheiaideale bringt es mit sich, daß Ausdrücke wie
affectus, passio, vitium, peccatum nicht genau geschieden sind.

Wenn man auch nicht sagen kann, daß Cassian von
den Tugenden und'Lastern nur an bestimmten Stellen
ex professo handelt — alle Bücher der Instit. und Conlat.
sind ja aszetischer Natur — so können doch als reichste



270 Die Psychologie des Johannes Cessianus.

Quellen für dieses Kapitel die Bücher Y—XII der Insti-
tuta („de octo principalium vitiorum remediis") und die
Conl. V („de octo vitiis principalibus") bezeichnet werden.
Letztere enthält nicht bloß eine kurze Zusammenfassung
der in den Instituta ausgeführten Lehren, sondern gibt auch
eine deutlichere Vorstellung über die Einteilung und den
Zusammenhang der Hauptlaster.

1. Der Weg zum christlichen Tugendideal. Die à~â>hia und
Contemplatio.

a) Der status an imaecarnalis, animalis und spi-
ritalis. Die drei Stufen der Entsagu"ng
Im Anschluß an die Heilige Schrift (I Cor. 3, 2; 2, 14;

Gab 6, 1) unterscheidet Cassian in Conl. IV 19 (p. 112)
drei Seelenzustände, die der Mensch durchlaufen muß, um
zur vollkommenen Tugend zu gelangen : einen status animae
carnalis, animalis und spiritalis. Diese Stufen werden
folgendermaßen charakterisiert :

C. 19, § 2. „Wir müssen also Entsagung üben und
aufhören, fleischlich (carnales) zu sein, d. h. wir müssen
anfangen, uns zu trennen von dem weltlichen Umgang und
abzulassen von der groben (manifesta) Befleckung des Fleisches.
Dann aber gilt es, sogleich... den geistigen Zustand
(spiritalem statum) zu erfassen. Wir dürfen uns nämlich
nicht etwa schmeicheln, als hätten wir alle Vollkommenheit
schon erreicht, wenn wir äußerlich der Welt entsagt zu
haben scheinen Wir könnten sonst in der Folge zu
nachlässig werden.... in der Besserung der übrigen (d. h. der
nicht grobsinnlichen) Leidenschaften und so zwischen
beiden Zuständen (d. h. auf der animalischen Stufe)
hingehalten werden, ohne die Stufe des geistigen
Fortschrittes zu erreichen. Wir dürfen nicht meinen, es genüge
uns vollauf zur Vollkommenheit, dem äußeren Menschen
nach von dem Umgange mit der Welt und von der Weltlust

getrennt und frei zu sein von fleischlicher Vermischung
und Verderbnis. Wir würden sonst in jenem schlechtesten,
lauen Zustande erfunden werden,... von dem der Herr
sagt : « Wärest du doch warm oder kalt Da du aber lau bist, will
ich beginnen, dich auszuspeien aus meinem Munde.»"

Cassian versteht demnach unter dem geistigen
Zustand die Freiheit von allen passionesj der animalische



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 271

bedeutet die Freiheit von den passiones carnales oder
genauer die Freiheit des äußeren Menschen „a conversatione
ac voluptatibus mundi et ab illa manifesta carnis pollutione".

Der Aufstieg führt also vom status carnalis zunächst
zur Freiheit von der äußeren sündhaften Tat und endlich
zur Freiheit von der inneren sündhaften Kegung.

Eine ähnliche Stufenleiter im Vollkommenheitsstreben
bilden die drei Arten der Entsagung, von denen die Conl. III
(„de tribus abrenuntiationibus") handelt. C. 6, § 1 (p. 73)
heißt es: „Prima est (abrenuntiatio), qua corporaliter
universas divitias mundi facultatesque contemnimus, secunda,

qua mores ac vitia affectusque pristinos animi car-
nisque respuimus, tertia, qua mentem nostram de praesen-
tibus universis ac visibilibus evocantes futura tantum-
modo contemplamur et ea, quae sunt invisibilia con-
cupiscimus."

Die erste dieser drei Entsagungsstufen wird als sehr
leicht bezeichnet. Sie bedeute an und für sich noch keine
Vollkommenheit und genüge auch nicht1.

ß) Die Contemplatio als Ziel des christlichen
Tug e n d s tr e b en s. Beschauung und Liebe.
Den Aufstieg von der scientia practica zur scientia

theoretica schildert uns ausführlich die Conl. XIV. Wir
haben die Stufen dieses Aufstieges bis hinauf zum
möglichst ununterbrochenen Beschauen der Glaubensgeheimnisse

und der göttlichen Herrlichkeit schon kennen gelernt*.
An dieser Stelle aber muß. nachgetragen werden, daß

dieses kontemplative Schauen der göttlichen Vollkommenheiten

als das Endziel unseres Strebens überhaupt hingestellt

wird.
Gleich in der I. Conl. handelt Cassian über den Unterschied

zwischen der Bestimmung (destinatio, oxnxôç) und dem
Ziel (finis, ré/.oç) des Mönchslebens. Sowie etwa der Landmann

seinen Arbeiten die Bestimmung gebe, den Acker vom
Unkraut reinzuhallen und den Boden zu lockern, das Ziel
sei aber die reiche Ernte und größerer Wohlstands, so müsse
auch im Mönchsleben als das Ziel (rê).oç) das ewige Leben

' Conl. III 10, § 8-4, p. 82.
* Vgl. D. Th. V (19181, p. 4B1 ss.
s Conl. I 2, p. 8.



272 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

i

(regnum Dei) betrachtet werden, als axoxoç aber die Réin-
heit des Herzens (puritas cordis1).

Worin besteht nun die Reinheit des Herzens? Sie ist
nicht vollständig erreicht durch die äußere Loslösung von
der Welt und ihrem Reichtum2, sie besteht auch nicht in
äußerer Werkheiligkeit allein3: die Reinheit des Herzens
ist vielmehr Ruhe des Herzens von den Leidenschaften
(cor ab universis passionibus noxiis inlaesum) und in letzter
Linie die Liebe (caritas1).

Diese Liebe ist aber hinwiederum offenbar gleichzusetzen
mit der Beschauung (contemplatio6). Denn gleich im
nächsten Kapitel, Conl. I 8 (p. 15) heißt es im Anschluß
an das Beispiel der beiden Schwestern Maria und Martha :

§ 2. „Ihr seht also, daß der Herr das größte Gut in die
Beschauung des Göttlichen allein gesetzt hat (in theoria
sola i. e. in contemplatione divina). § 3. Deshalb urteilen
wir, daß die übrigen Tugenden, ob sie auch notwendig und
nützlich sind, doch auf die zweite Stufe zu stellen seien,
weil sie alle zur Erreichung dieser einzigen erworben werden.
Denn indem der Herr sagt: «Du bist besorgt und kümmerst
dich um vieles, weniges aber, oder auch nur eines ist notwendig»,

1 L. c. 4, § 3, p. 9. Die Unterscheidung knüpft an an Rom. 6, 22;
Phil. 3, 14. Vgl. 1. c. 5, § 2, p. 11.

" L. c. 6.
3 L. c. 7, § 1-2.
4 L. c. 7, § 2; 6, § 3: „Caritas illa,. quae in sola cordis puri-

tate consist it."
1 Evagr. Pont, Cap. pract. ad Anatol. praef. (Migne 40, col.

1221 C) stellt das Verhältnis folgendermaßen dar: ,trjv ntoziv ßsßaioT
o cpoßog io0 1fr où, xai zovzov naèiv èyxgâzsia, zavztjv ôè àxkivij jioiovotv
vnoixovt) xai êènlç â<p' tor zixzezat ànd&eia, t\s ïxyovov t) ayant], ayant) ôè

âvoa yvtôoccoç <pvaixfjç rjv ôtaôtytzai fteokoyia xai tj èa^azt] )iaxagi6zt)ç.u
Das sei Vätertradition. Vgl. auch 1. c. c. 53; 66 (col. 1233 D.). Bei
Cassian findet sich eine ähnlich klingende Stelle Inst. IV 43, p 78:
..Principium nostrae salutis... timor domini est. de timore domini
nasciturcoupunctio salutaris,deconpunctione cordis procedit abrenun-
tiatio, id est nuditas et contemptus omnium täcultatum. de nuditate
humilitas procreitur. de humilitate generatur mortificatio voluntatum.
mortificatione voluntatum exstirpantur atque marcescunt universa vitia.
expulsione vitiorum virtutes fruticant atque succ escunt. pullulatione
virtutum puritas cordis adquiritur. puritate cordis apostolicae ca r i-
tatis perfectio possidetur.-' Die Cassiansche Stelle stellt sich als
Erweiterung der Evagrianischen Formel dar. nur fehlen die letzten
Glieder. Vgl. Evag. Sent, ad fratr. col. 1280 B. Conl. XI 13. § 3, p 329

Shgt Cassian, wer sich fürchtet, Gott zu beleidigen, ,.perfectium
eius certum est nihil deesse".



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 27S

setzt er das höchste Gut nicht in die tätige Übung, so
lobenswert und reich an Früchten sie auch ist, sondern in
die Beschauung Seiner, die wahrhaft einfach und Eine ist.
So verkündet er, daß zur vollkommenen Glückseligkeit wenig
notwendig sei, nämlich jene Beschauung (theoria), die zu-*
erst dadurch geübt wird, daß man das Leben einiger weniger
Heiligen betrachtet; davon geht derjenige, der noch auf
dem Wege des Fortschrittes sich befindet, aus und gelangt
mit Gottes Hilfe dazu, was das Eine genannt wird, nämlich

zur Anschauung (intuitus) Gottes allein, so daß er...
nur mehr an Gottes Schönheit und Wissen sich erfreut."

Die Werke der Abtötung, Fasten, geistliche Lesung,
die Werke der Barmherzigkeit, Gerechtigkeit und Menschenliebe

können nicht dauern, nur die Beschauung ist «der
Teil, der von uns nicht wird hinweggenommen werden» (Luc. 10, 421).
Nicht, als ob der Lohn jener Werke verloren ginge, aber
die Werke selbst nehmen ein Ende. Ist ja doch die
Abtötung nur solange notwendig, als das Fleisch wider den
Geist sich empört. „Deshalb lehrt auch der Apostel, «die
körperliche Übung ist wenig nütze-», «die Frömmigkeit aber», unter
welcher ohne Zweifel die Liebe verstanden wird, «ist nützlich

zu allem, da sie die Verheißung hat für das gegenivärtige und
zukünftige Leben2. » "

Die Abtötung ist nur ein Anfang des Strebens nach
Vollkommenheit, allerdings ein notwendiger. Jedenfalls hört
die Abtötung im anderen Leben auf, manchmal auch schon
in diesem. Auch die Werke der Barmherzigkeit sind nur
in diesem Leben notwendig, und zwar auch nur wegen der
ungerechten Güterverteilung auf Erden, Im jenseitigen
Leben hören sie auf, und „alle werden von der vielfach
gearteten, nämlich tätigen Übung zur Liebe Gottes und zur
Beschauung der göttlichen Dinge unter beständiger Reinheit

des Herzens übergehen (cuncti ab hac multiplici id est
actuali operatioue ad caritatem dei et divinarum rerum con-
templationem perpétua cordis puritate transibunt8)".

Das et zwischen Caritas und contemplatio ist offenbar
erklärend. Zu vergleichen wäre Conl. XXIII 5, § 6 (p 647),.

1 Conl. I 9, p. 16. Vgl. auch Conl. XXIII 3, p. 642, wo der
Vorzug der öetoQia noch besonders verherrlicht wird. Sie übertrifit.
alle Schätze, alle .Rechtfertigungsverdienste, alles Tugendstreben.

2 Conl. I 10, § 2, p. 16 s.
3 L. c. 10, § 5, p. 17.



"274 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

wo über denselben Gegenstand abgehandelt und von „cari-
tatis contemplatio" gesprochen wird.

In C. 10 der Conl. I heißt es von der liebenden
Beschauung weiter: „Ihr haben sich nun jene, welche sich
eifrig der Wissenschaft oder der Geistesreinigung befleißen,
schon hienieden... hingegeben. Sie haben sich, während sie
noch im verweslichen Fleische leben, jener Beschäftigung
geweiht, in der sie nach Ablegung der Yerweslichkeit immer
verweilen werden; so gelangen sie zu jener Verheißung des
Herrn... : «Selig sind, die ein reines Herz haben, denn sie werden
Gott anschauen1.

Die folgenden Kapitel (11—13) lassen es mit
ebensolcher Klarheit erkennen, daß Cassian den Zustand der
Vollkommenheit in der liebenden Betrachtung Gottes und
der göttlichen Dinge erblickt. Den Geist möglichst beständig
auf Gott gerichtet zu halten, sich liebend in die göttlichen
Geheimnisse zu versenken, das ist das Ideal, weil wir auf
diese Weise gleichsam hienieden schon verkosten, was uns
die ganze Ewigkeit hindurch beschäftigen und beseligen
soll. Je intensiver der Zustand der Kontemplation ist, desto
vollkommener sind wir. In Conl. III 3, § 3—4 (p. 75) wird
ausgeführt, daß sich das Versenktsein in Gott bis zur
Ekstase steigern kann, wo der Mensch auf seine Fleischlichkeit

und die Lage seines Körpers vergißt, nichts mehr
sieht und nichts mehr hört und durch nichts Äußeres mehr
gestört wird.

In der Kontemplation besteht auch die wahre
Glückseligkeit des Menschen2.

Der Vollkommenheitszustand kann nicht durch natürliche

Kräfte verdient werden, er ist ein Gnadengeschenk
Gottes. Auch ist hienieden ein stetes und ununterbrochenes
Versenktsein in Gott unmöglich; nicht nur wegen der
Notwendigkeit-des Essens, Trinkens und Schlafens, der auch
der Heiligste unterworfen ist, nicht nur wegen der
Berufsgeschäfte, sondern auch wegen der jedem Menschen
anhaftenden Schwäche und Gebrechlichkeit. Deshalb müssen
wir uns mit Paulus darnach sehnen, «aufgelöst zu werden, um

1 Die Conl. XI ,.de perfectione' versetzt die Vollkommenheit
in die kindliche Liebe im Gegensatz zur Furcht oder Hoffnung. "Über
•die Beziehung der Liebe zur Beschauung wird darin nicht gehandelt.

1 Conl. XXIII 15, § 3, p. 663.



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 275

mit Christus eu sein» (Phil. 1, 221). Äußere Geschäfte, mögen
sie noch so tugendhaft sein, z. B. auch Werke tätiger
Nächstenliebe, stören ja die Kontemplation und schieben
die Erreichung dieses einzig erstrebenswerten Zieles hinaus

s.

Wir sehen, praktisch genommen, besteht das
Vollkommenheitsideal, soweit es hienieden erreicht werden kann,
in von Liebe durchglühtem, betrachtendem Gebete, das
sich zur Höhe der Beschauung erheben soll. Darum heißt
es auch Conl. IX 6, § 5 (p. 257): „Wenn nun der Geist in
solcher Ruhe gegründet und von den Banden aller fleischlichen

Leidenschaften befreit ist, wenn die Meinung des
Herzens (cordis iotentio) mit größter Beharrlichkeit an jenem
einen und höchsten Gute hängt, dann wird er jenes
apostolische Wort erfüllen : «Betet ohne Unterbrechung/» denn...
dann wird alles, was der Geist in sich aufnimmt oder
berührt oder handelt, zum reinsten und aufrichtigsten Gebet".

j) Die â 7i d he ta als Vorstufe der Beschauung.
Der Weg zur Kontemplation (ftewpia) führt hindurch

durch die npaxrixij scientia actualis. In Conl. XIV 1, § 3
(p. 398) wird eine kurze Definition beider Stufen gegeben:
Die religionis nostrae disciplina umfasse eine doppelte Wissen-
schaft: „prima Trpaxrixrj, i. e. actualis, quae em en da ti one
morum et vitiorum purgatione perficitur, altera
SeaiprjTixrj, quae in contemplatione divinarum rerum et sa
cramentissimorum sensuum cognitione consistit3.

Die Vorstufe der Beschauung ist also die
Lebensbesserung und die Reinigung von den Lastern. Wir werden
sehr stark an die Neuplatoniker erinnert, die ebenfalls als
Tugendziel die hecupia, als Vorstufe hiezu die xdhapaiansahen.

Auf Stufen klimmt man, sagt Cassiän, zur Höhe
empor. Es strebt vergeblich nach der Schauung Gottes, wer

1 Conl. XXIII B, p. 645 ss. Vgl. ebendort c. 15, § 6, p. 663.
' Conl. XXIII 4, § 4; 5, § 1, p. 645.
3 Vgl E vag r. Pont., Sent, ad fratres, Migne PG. 40, col. 1282 D :

.„Qui purificatse, conspiciet naturas intelligibiles, rationes autem
incorporalium cognoscet monachus mitis... Scientia incorporalium
elevat sensum et Ss Trinitati applicabit eum." Vgl. auch die unten
p. 285 zitierten Stellen aus Evagrius, sowie Cap. pract. ad Anat. c. 56
{col. 1233 D). j



276 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

die Lasterseuchen nicht meidet1. Dagegen kann die npaxTixi}
ohne die Stufe der Kontemplation wohl erreicht werden2.

Ein doppelter Weg führt wiederum auf die Höhe cjer
Herzensreinheit : erst muß man die Laster ausrotten und
dann die Tugenden pflanzen.

Die Ausrottung der Laster gelingt durch anhaltenden
praktischen Kampf sowie durch theoretische Unterweisung
über die Natur der Laster und über die Heilmittel
dagegen3.

Bald vitia (Laster), bald passiones (sündhafte Regungen,
Leidenschaften, jtàiïrj) nennt Cassian den inneren Feind, den
wir zu besiegen haben, und zwar zu besiegen „usque ad
internicionem4".

Das stoische Ideal der vollen Herzensruhe, der àndÏÏEta,
schwebt "Cassian vor und wird in tausenderlei Form
gepredigt. Es wird zwar nicht immer von Ausrottung, sondern
oft auch von Unterwerfung der passiones gesprochen ; aus
vielen Stellen geht hervor, daß Cassian weiß, die Herzensruhe

könne nicht darin bestehen, daß das natürliche niedere
Begehren völlig zum Schweigen gebracht wird, sondern nur
darin, daß die Herrschaft der Vernunft und des Willens
über den niederen Menschen eine gesicherte und ruhige isL
Aber das Maß, in welchem diese Kampflosigkeit verlangt
wird, ist vielleicht doch zu rigoristisch und erinnert nur
allzustark an die Stoa. Das ist ein Erbteil aus der alexan-
drinischen Philosophie. Philo der Jude und Klemens Alexan-
drinus sind zweifellos die Quelle, aus der diese Gedanken
flössen.

Conl. XII (de castitate) 10 (p. 850) führt z. B. aus,
daß die vollkommene Keuschheit noch nicht erreicht ist,
solange der Mensch der (unvermeidlichen) fleischlichen
Beunruhigungen nur durch Strenge allein Herr werden kann :

„denn nicht Keuschheit, sondern Enthaltsamkeit nennt man
sie, solange ihr noch irgendeine Lüsternheit feindlich

1 Conl. XIV 2, p. 899.
3 L. c. Vgl Conl. XIV 9, § 2-^6, p, 407 s; 16, §8, p. 421. Eine

agar/ Tigaxnxt] xai (&8<oQr)itxr)) unterscheidet auch Klemens Alex.
Paedag. I 8, Migne PG. 8, col. 265 B. Philo J ud., de fuga et invent. 6,
n. 36 (III 118).

3 Conl. XIV 3, p. 399. Vgl. Praef. § 5, p. 5.
4 Conl. III 19, § 8, p. 92.



277

widersteht1... Denn was immer mit Mühe
unterdrückt wird, das gewährt zwar dem Kämpfenden
einen zeitweiligenWaffenstillstand, aber nicht
beständige, sichereßuhe nach der Anstrengung.
Was aber durch tiefgewurzelte (Liebe zur) Tugend besiegelt
ist, das ist ohnejedenSchein von Unruhe beigelegt
und läßt dem Sieger die dauernde Sicherheit des
Friedens. Solange wir also fühlen, daß wir durch die
Erregung des Fleisches beunruhigt werden, mögen wir
wissen, daß wir noch nicht zu dem Gipfel der Keuschheit
gelangt sind, sondern noch in dem schwächeren Zustand
der Enthaltsamkeit uns befinden und ermüdende Kämpfe
bestehen müssen, deren Erfolg immer zweifelhaft sein muß2-'.

Ich verweise ferner darauf, was ich schon in einem
früheren Kapitel3 zitiert habe: die vollkommene Keuschheit

haben wir erst dann erlangt, wenn wir selbst im Traume
von unlauteren Vorstellungen nicht mehr belästigt werden*.
Vollkommene Genugtuung haben wir erst dann geleistet,
wenn nicht einmal mehr die Erinnerung an frühere Sünden
unser Inneres beunruhigt. Zeichen der Buße sei es, wenn
wir die Sünden, für welche wir büßen, nicht mehr begehen,
Zeichen der vollbrachten Genugtuung, wenn auch die
Neigung zur Sünde besiegt ist, „wenn also aus unserem
Herzen auch das Verlangen nach den gegenwärtigen Lüsten
und Leidenschaften vertrieben istsu.

Lehrreich ist auch das Cap. 83 der Conl. XXI (p. 608):
Daß unter den gewöhnlichen Christen noch die Sünde herrscht,
das rührt daher, weil sie nicht nach der ganzen
Vollkommenheit streben; sie geben nicht mehr, als was das
Gebot unbedingt verlangt ; sie ertöten nicht völlig die Leidenschaft,

sondern versagen ihr nur das Unerlaubte. Die Folge
aber ist, daß sie auch das Erlaubte nicht ohne Sünden
genießen, weil die nur halb unterdrückte Flamme doch
manchmal durchbricht. Das Ideal ist also, die seminaria

1 Vgl. Inst. VI 4, p. 117; Evagr. Pont, pract. ad Anat. c. 40,
Migne PG. 40, col. 1232 B. Nilus, de malign, cog. 2B, Migne PG. 79,
col. 1129 CD. (Vgl. Heussi, Nilus d. Ask. 165).

1 Zwischen Enthaltsamkeit und Reinheit unterscheiden auch
regelmäßig Philo, Klemens und Origenes.

3 (Inst. Vi 10—11, p. 120 s).
4 Vgl. Evagr. Pont. Cap. pract. ad Anat. c. 36; 39, Migne

PG. 40, col. 1232 B.
5 Conl. XX 5, p. 558.



278 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

peccatorum, d. h. die inneren Leidenschaften (passiones) zu
ertöten (interimere).

Conl. VII 21, § 7 (p. 200) lehrt: „Quos (sc. daemones)
cum subditis et exti n c tis universis passionibus viceri-
mus, merebimur... audire : «exaltetur manus tua super hostes

tuos.*u Es wird also Un te r wer fung der passiones (unter
die Herrschaft der Vernunft) und deren Erlöschen
verlangt. Durch das verbindende et werden subditis und ex-
tinctis als Synonyma auf gleiche Stufe gestellt. Die „Aus-
tilgung" erfolgt eben durch völlige, kampflose „Herrschaft"
der Vernunft über die Triebe.

Conl. IX 2, § 1 (p. 250). wird als „omnis monachi
finis cordisque perfectio" bezeichnet, wenn man 1. „ad iugem
atque indisruptam orationis perseverantiam" sich zu erheben
sucht (Kontemplation!), und 2. „quantum humanae
fragilitate conceditur, ad immobilem tranquilli-
tatem mentis ac perpetuam puritatem". Der Turm der
christlichen Vollkommenheit kann nicht gebaut werden,
„wenn nicht zuvor die völlige Reinigung von allen Lastern
(vitia) ausgeführt ist, wenn nicht der Schutt und die toten
Trümmer der Leidenschaften (passiones) weggeworfen sind"
(ibid. § 3).

Conl. XI (de perfectione) wird die Liebe als die Höhe
der Vollkommenheit gepriesen. Der Glaube schafft in uns
nur die Furcht vor dem Gerichte und vor der Hölle, er
erzeugt einen servilis gradus perfectionis, nämlich durch
Furcht. Die Hoffnung läßt uns Sünden meiden und irdische
Lüste verachten um des künftigen Lohnes willen. Das ist
die Stufe nicht mehr des Sklaven, wohl aber des Mietlings.
Erst wer die Stufe der Liebe (Sohnschaft) erlangt hat,
meidet die Sünde nicht mehr gezwungen, sondern wahrhaft
freiwillig1. „Wer sich nämlich aus Furcht von den Reizen
der Laster fernhält, der wird, wenn das Hindernis der Furcht
entfernt ist, wieder zu dem zurückkehren, was er liebt,...
und wird vor Anfechtung nie Ruhe haben, weil er nicht
den festen und ewigenFrieden der Keuschheit besitzen
wird. Denn wo die Unruhe des Kampfes ist, da
muß notwendig auch die Gefahr der Wundern
sein2."

1 Conl. XI 6 ss., p. 317.
' Ibid. 8, § 3-4, p. 321.



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 27»

Conl. XII 11, § 3—4 (p. 352) wird die Psalmstelle
75, 3 «et factus est in pace locus eius» (sc. Dei) folgendermaßen
gedeutet: nEt factus est... in pace locus eius, id est non in
conflictu certaminis et conluctatione vitiorum, sed in casti-
moniae1 pace et cordis tranquillitate perpétua...
Denn nicht imKampfe der Enthaltsamkeit, sondern auf
der feststehenden Warte der Tugenden wohnt der Herr,
wo er nicht mehr bloß zurückstößt und unterdrückt, sondern
auf ewig zerbricht die mächtigen Bogen, von denen
einst gegen uns die feurigen Geschosse der Lust geschleudert

wurden8."
Im Lichte solcher Aussprüche gewinnen auch minder

deutliche Stellen an Gewicht, wenn z. B. Conl. 16, § 3
(p. 13) zuerst die Liebe mit der puritas cordis und dann
diese mit der Freiheit von allen Leidenschaften identifiziert
wird, „Nam quid est aliud non aemulari, non inflari, non
agere perperam, non quaerere, quae sua sunt, non super
iniquitate gaudere, non cogitare malum et reliqua (I Cor. 13),.
nisi cor perfectum atque mundissimum deo semper offerre
(positive Bestimmung) et intactum acunctis pertur-
bationibus custodire" (negative Bestimmung). Cap. 7,
§ t wird neuerdings die puritas cordis als Freiheit „von
allen schädlichen passiones" definiert.

Es heißt „ab omnibus passionibus noxiis. Es
verdient nämlich hervorgehoben zu werden, daß die Vertreter
der christlichen Apatheialebre, z. B. ein Klemens von
Alexandrien, ein Johannes Chrysostomus, trotz des
hochgeschraubten Ideals, darin grundsätzlich von der stoischen
Lehre abgewichen sind, daß sie die völlige Auslöschung
nur der schädlichen, zur Sünde führenden passiones
verlangen, keineswegs aber völlige Alïektlosigkeit, z. B. die
Freiheit von den Affekten der Freude, des Mitleids u. dgl.
Cassian kennt z. B. eine tristitia secundum deum neben
einer tristitia secundum saeculum, die zu den Hauptlastern
zählt'.

So hat denn unter dem Einfluß der christlichen Denker
der Terminus passio, izdttnç (ursprünglich gleichbedeutend mit
Gemütsbewegung, Affekt) immer mehr den Nebensinn der
sittlichen Unordnung, der sündhaften Lust, des überstark

1 Conl. XII handelt über die Keuschheit.
» Vgl. Conl. XII 6, § 4-5, p. 343.
1 Inst. VII 8, § 8, p. 131.



280 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

gewordenen Hanges zu sittlich schlechten Hahdlungen
erhalten ; die Affekte, die aus solcher „Leidenschaft" fließen, sind
nicht deshalb sündhaft, weil sie das Gemüt erschüttern,
sondern weil sie sich auf ein unerlaubtes Objekt richten,
oder wegen ihres Übermaßes.

Schon Oassian versteht unter passiones, wenn er diesen
Ausdruck schlechthin, ohne Zusatz gebraucht, gewöhnlich

die ungeordneten, sündhaften Affekte oder auch den
habituellen Zustand des Lasters. Die meisten der oben
zitierten Stellen sind dafür Belege. Aus der Fülle der anderen
nur eine: Conl. VI 17, § 2 (p. 176): „Zierlich vergleicht
(Salomon) die Sorglosigkeit des Geistes mit einem
vernachlässigten Dache, durch welches zuerst nur einige Tropfen
der Leidenschaften (stillicidia passionum) zur Seele gelangen,
dann aber, wenn sie vernachlässigt werden, das Gebälke
der Tugenden verderben und hernach in reichem Lasterregen

(imbre largissimo vitiorum) hereinfluten.u
Passio bedeutet hier die einzelne sündhafte Erregung.

"Wenn solche nicht mehr tropfenweise vorkommen, sondern
einem Regen vergleichbar sind, dann werden sie vitia
genannt.

Sind die Laster ausgerottet, dann müssen die Tugenden
gepflanzt werden. Den Tugenden soll unser Geist „nicht
wie gezwungen und aus bloßem Gehorsam gegen einen
Zwingherrn dienen, sondern sich an ihnen wie an seinem
naturgemäßen Gute erfreuen und weiden1". Ahnliche
Gedanken wiederholen sich öfter. Conl. V 24, § 2 (p. 148) :

„Denn der Wille des Herrn hat von Natur aus den Besitz
unseres Herzens nicht den Lastern, sondern den Tugenden
zugeteilt." Die Laster werden mit den kanaanitischen Völkern
verglichen, welche den Israeliten das Gelobte Land streitig
machten: „Da nun die Tugenden nach der Untreue Adams
durch die frech gewordenen Laster, d. i. die kanaanitischen
Völker, aus ihrer Heimat vertrieben worden sind, so muß
man nicht glauben, daß (die Tugenden) fremdes (den Lastern
gehörendes) Gebiet wegnehmen, sondern daß sie das eigene
wiedererlangen1. "

1 Conl. XIV 8, § 1, p. 399.
2 Vgl. Conl. V 23, § 2, p. 148; Conl. IX 4, § 3, p. 264. Auch

Makarius der Ägypter hält die ndür) für etwas unserer Natur
^Fremdes. Vgl. hom. IV 8, Migne PG 34, col. 477. Ebenso Evagr.
Dont. Cap. pract. ad Anat. 65 (Migne PG. 40, 1240).



Die Psychologie des Johannes Cassianus. '281

Von der Doppelaufgabe, die Laster auszurotten und
die-Tugenden zu pflanzen/ist der erste Teil der schwierigere.
„Es ist viel schwerer, die veralteten Leidenschaften des Leibes
und der Seele zu vernichten und zu entwurzeln, als die
geistlichen Tugenden aufzubauen und anzuptianzen1." Gemäß
dem Schriftwort Jer. 1, 10 ist ja zur Befreiung von den
Lastern ein Vierfaches notwendig, nämlich «ausreißen und
gerstören, vernichten und zerstreuen», zur Vollendung der Tugend
dagegen nur ein Doppeltes: «.aufbauen und pflanzen*.»

Die Seele kann in der Reinheit und in der Tugend
wachsen: „Denn ähnlich wie die sichtbaren Körper täglich

unbemerkbar wachsen und so, ohne es zu wissen, zur
Vollendung ihrer Gestalt gelangen, so wird auch die
Vollkraft der Seele und die Reife der Keuschheit erlangt3."

Der feste und beharrliche Charakter ist der
Entwicklung Ziel. „Es soll der Geist des Gerechten nicht dem
Wachse ähnlich sein..., das immer der siegelnden Prägung
nachgibt..., dann behält es dieselbe so lange in sich, bis
es durch einen anderen Siegelstock wieder anders gestaltet
wird Er muß vielmehr sein wie ein stahlharter Siegelstock,

damit unser Geist seine Eigenart immer unverletzt
bewahre und alles, was ihm begegnet, nach der Beschaffen-
iieit seines Zustandes zeichne und umgestalte.4"

d) Das Apatheiaideal bei Johannes Chryso-
stomus und Evagrius Ponticus.

Johannes Chrysostomus kann als einer der Lehrer
Cassians bezeichnet werden. Mit Recht ist denn auch auf
den Lehrzusammenhang beider des öfteren hingewiesen
worden6. Ich möchte nun speziell hervorheben, daß auch das
Ideal der Gemütsruhe gut chrysostomisch ist. Damit will ich
keineswegs behaupten, daß Cassian gerade dieses Lehrstück
von Chrysostomus übernommen habe. Gemeinsame Quelle
war vielmehr wohl die platonische und stoische Philosophie,
deren Sätze seit den Zeiten Philos und Klemens Alexan-
drinus mit den Lehren der Heiligen Schrift immer mehr

1 Conl. XIV 3, § 3, p. 400.
2 L. c.
1 Coul. XII 7, § 2, p. 34B.
4 Conl. VI 12, p. 172 s.
1 Vgl. insbesondere Hoch, Lehre des Johann. Cassian. von

INatur und Gnade. Freiburg, Herder, 1895.

Divus IPhomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 19



282 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

verwoben wurden1. Immerhin ist es interessant, daß auch
einem der einflußreichsten Lehrer Cassians die völlige
Gemütsruhe als Ziel des Tugendstrebens vorgeschwebt hat.

Es kann wohl niemand, der chrysostomische Homilien
aufmerksam liest, einen Gedanken übersehen, der sich wie
ein roter Faden durch sie hindurchzieht : Chrysostomus
faßt die Tugend wesentlich als Beherrschung der Affekte
(Ttdtirj) auf. Nicht, als ob er jene Tugenden, die einen höheren
Aufschwung der Seele zu Gott bedeuten, verkannt hätte.
Wir finden herrliohe Stellen über die Liebe zu Gott. Aber
doch klingt immer wieder der Grundton durch : Tugend ist
Selbstbeherrschung, ist Seelenruhe, ist leidenschaftsloser
Zustand. Das Wort d-dheia wird von ihm selten gebraucht,,
um so häufiger findet sich der Ausdruck ipdoootpia fast ganz
in der Bedeutung Tugend, ganz entsprechend der stoisch-
neuplatonischen Schule, die den „Weisen" mit dem Tugendhaften

identifizierte2
Wer ist nun <pd.dao<poç? Wer die Apatheia besitzt.

Im Index verborum et locutionum zur Ausgabe der Matthäus-
Homilien des hl. Johannes Chrysostomus Migne PG. 58,
col. 961 findet sich darüber folgende Zusammenstellung^
„<PtXoaotpia secundum usum Chrysostomicum... est... ea
virtutis pars, quae ad appetitus affectusque carnales do-
mandos pertinet. Itaque ad philosophiam Christianam haec
in primis referenda: àveÇtxaxia et paxpoiïupia, demissa de se
opinio, pecuniarum contemtus, vita austera et monastica,
reliqua dndti-eia. Ei autem contraria sunt ^-gXozonia, ßaoxavta
xai xevrj doÇa, zd àXXa xàdrj. 0doao<plaç diôdypaza, patientiae,
constantiae, moderandarum cupiditatum, irae voluptatis,
avaritiae. Distinguuntur apezrjç pailypaza, quae pertinent
magis ad exercenda bona et officia."

Es mögen einige Belege folgen:
In Matth, horn. XIX 5® heißt es bei Erklärung des

„Vater unser" : „Dem Wille geschehe wie im Himmel also auch

auf Erden... (Christus) befiehlt, die Erde, bevor man in den
Himmel eingegangen ist, zu einem Himmel zu machen und
während unseres Wandels hienieden in all unserem Tun und

-— I
'

' Vgl. K. Gronau, Poseidonios und die jüdisch-christliche
Genesisexegese, Leipzig, Teubner, 1914.

2 Auch Cassian nennt die hervorragenden ägyptischen Einsiedler
Vertreter einer „christlichen Philosophie". Conl. IV 1, p. 97.

® Migne PG, 57', col. 280 c med.



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 283

Reden den Himmelsbürgern gleich zu sein... Denn nichts
hindert uns daran, wahrend unseres Wandels auf Erden
die Vollkommenheit (axpißeiav) der himmlischen Mächte
uns anzueignen. Vielmehr können wir... so handeln, als
weilten wir dort oben Gib uns heute unser tägliches Brot...
Er hat gesagt, dein Wille geschehe wie im Himmel also
auch auf Erden ; dies sprach er aber zu Menschen, die im
Fleische wandeln und den Naturgesetzen unterworfen sind
und den Engeln nicht an Apathie gleich sein
können (où dovagévocç zrjv aùzyv s/eiv andiïeiav zocç
dyyeXoiz): darum gibt er zwar uns und den Engeln gleiche
Gebote steigt dann aber zu der Ohnmacht unserer Natur
herab. Ich fordere zwar, so spricht er, die gleiche
Vollkommenheit des tätigen Wandels (axpcßeiav noXizeiaz), nicht
aber die gleiche Apathie (dnuüetav1)-, denn das gestattet
die Tyrannei der Natur nicht, die der Speise bedarf. Doch
erwäge, wie auch in körperlichen Wesen vieles geistig
sein kann. Denn er befiehlt nicht, um Schätze, Vergnügen,
Kleiderpracht, noch um sonstiges derartiges, sondern nur
um Brot, und zwar um das tägliche Brot zu beten."

Diese Stelle sollte uns zeigen, daß Johannes Chryso-
stomus, gleich den Neuplatonikern2, den himmlischen Wesen
Apathie zuschrieb, und von den Menschen forderte, ihnen,
soweit es unsere Natur zuläßt, darin ähnlich zu werden.

In Matth, horn. VIII 5S sagt von den ägyptischen
Einsiedlern : „Bedenke, auch diese waren ehemals der Habsucht,
dem Bauchdienst und den anderen Lastern ergeben... Allein
weil sie wollten, änderten sie sich.... Sie, die einst heftiger
als andere waren und mehr als andere zum Zorn und zur
Fleischeslust geneigt, ahmenjetzt durch ihre Milde und
ihre übrige philosophische Gemütsruhe die
unkörperlichen Mächte nach, (zuç acajpdzouç duvdpetç zy
£7Tcecxeip xa} z(j Xoin(j zfjç ipiXoaoïpiaç ânaiïelq. pcpoôvzai).

1 Beachte, daß die Neuplatoniker die Tugenden in solche der
jioXixeia, der xâïïagoi; àjtd&sia) und der ttscogta gliederten.

' Plotin (Ennead. 12) lehrt, die Tugend, durch die wir ja
Gott ähnlich werden sollen, sei im Wesen Reinigung von den nadr].
„Ka&agov yàg ro üeTov." (Ennead. I 2, 3, ed. Creuzer, Oxonii 183B, vol. i,
p. 27.) — 'H <5è àvôgia àjiâ&ciâ (loti) xaî)' 6,uoîwaiv zov ngoç o ß l éstci,
àjtaûèç Sv t rjv cpv aiv.u (Ibid. 12, 6, p. 32.) Auch Klemens Alexandr.
empfiehlt die àmîôeia aus dem Grunde, weil Gott selbst cbia&r/s ist.
(Strom VII 11, Migne PG. 9, col. 489 AB; 496 A ; 12, col. 500 BC ; 14,
col. 517 A ; 620 A. 62l D.)

3 Migne PG. 57, col. 88 c. fin.
19*



284

In Matth, hom. XXIII 91: „Nehmen wir einen zweiten
Mann, mächtig, allen gebietend ; stellen wir ihm wiederum
einen anderen gegenüber, geduldig, sanftmütig, demütig
und starkmütig.... .Gleicht dieser nicht wiederum den
Mächten dort oben, die volle Gemütsruhe besitzen?
(ao^t 6 pkv ëoixs Tiàliv ratç àvw ôuvdpeot, raR noXkrjv è^oôaacç
zfyv äxdUsiav).

Die Demut, ein Lieblingsthema des hl. Johannes Chryso-
stomus, erscheint ihm als der Anfang und die Grundlage
aller Tugenden, weil sie die Beherrschung aller Affekte
verbürgt. „Denn ein Demütiger und Zerknirschter wird nicht
nach eitlem Ruhme streben, nicht zürnen, nicht den Nächsten
beneiden, nicht sonst einer Leidenschaft Platz geben2
Eine solche (Demut, wie David) wollen auch wir besitzen,
dann werden wir schon hienieden.... Ruhe finden unseren
Seelen. Damit wir sowohl hier als dort dieser Ruhe (ivdnauoiz3)
uns erfreuen, laßt uns.. die Demut in unsere Herzen pflanzen,
dann werden wir das Meer dieses Lebens ohne Sturm
überschreitenl."

In Matth, hom. XXIV 46 heißt es zum Schluß einer
herrlichen Lobrede auf die S arkmut: „Je mehr wir die
(pdoooyia achten, um so weniger werden wir jemandes
bedürfen, und je weniger wir jemandes bedürfen, desto stärker
werden wir und desto mehr den anderen überlegen."

In der Homilie in Matth. XVIII 56 und XIX 1 (initio)
bringt Chrysostomus die acht Seligkeiten und die daran
sich schließenden Bergpredigtgebote unter das Schema
der menschlichen Grundleidenschaften: àpj-rj
(iïupôç) und ènidupia (zdiv yprjpdzmv, ziuv au)pdzwv, Yj Ttspi ryv
xevrjv doÇav hnidupia). Wiederholt wird betont, Christus hätte
in der Bergpredigt die Wurzeln derLeidenschaften
(ndttrj) ausrotten und zur ydoooyia anleiten wollen.

Viel enger noch als die Berührungen Cassians mit
Johannes Chrysostomus sind die mit E v a g r i us von Po n-
tus. Die Lehre von den acht Hauptlastern, deren Zurück-

1 Migne PG. 57, col. 320.
' Vgl. in Matth, hom. LXV 5, Migne PG. 58, col. 624.
' Vgl. Clemens AI., Strom 11, Migne PG. 9, col. 496 B.
4 In Matth, hom. III 4 c, fin. Migne PG. 57, col. 38.
5 L. c. col. 326.
* L. c. col. 271.



285

fiihrung auf die drei Seelenteile haben sie miteinander
gemeinsam, ebenso wie das Ideal der Gemütsruhe und der
Kontemplation.

Die Apatheiaforderung tritt bei Evagrius noch viel
klarer auf als bei Cassian. So wird in der Schrift Kerum
monachalium rationes c. 21 gefordert, der Soldat Christi
müsse ä'6Xoc, d. h. frei von der Materie sein. Unter
Heranziehung von Schriftstellen wird gezeigt, daß wir bestrebt
sein müssen, zräaav ükyv roD xôapou zu verlassen und nach
dem herrlichen Siegespreis der 'qauyio. zu trachten.

Ebendort c. 8 werden synonym nebeneinandergestellt:
„äüAoc sazw, ârraiïyç, ndayz Eniftupiaz sxzôç.u Den Gegensatz

einer solchen Seelenverfassung bilden „uvüpcunoi ùAixoi
xat ipzispiazazoi (vielgeschäftig),"

Lib. pract. 562 wird auch der Zusammenhang zwischen
der Apatheia und dem heiligen Wissen zum Ausdruck
gebracht (entsprechend den Cassiansehen : puritas cordis —
contemplatio, scientia [yvwaiç /] theoretica) : „Und die
Gemütsruhe werden wir die Gesundheit der Seele nennen,
ihre Speise aber ist die Gnosis, weil sie allein uns mit
den heiligen Mächten zu verbinden pflegt.. Die Vereinigung
mit den un kör p e r 1 i ch e n Wesen3 geht ja gewöhnlich
aus der Zustandsähnlichkeit hervor4."

Fast noch deutlicher sprechen Capita practica ad Ana-
tolium, welche Tiepi zoü ßiou zoü ze zzpaxztxov zcü ze

y v a) a z ix où bandeln. C 2 (Migne PG. 40, 1221 D): „Baodeia
obpavwv eaziv dzzatdsia tpuyfjz pszà yvwaEwç zwv ovzaiv
à Î 7) # a 5 c. "

Ebendort c. 64 (col. 1238) wird das vom Heilande
geforderte hochzeitliche Gewand (Matth. 22, 5) als axdÖecu

ipoyzjç Aoytxrjç gedeutet. Cap. 39 — 42 zählen Zeichen der
erlangten Gemütsruhe auf, die derart an Cassian erinnern,
daß ein literarischer Zusammenhang unleugbar ist.

rvwaiç und üecopia sind bei Evagrius identische
Begriffe. Cap. pract. ad Anat. 21 (col. 1228) heißt es „ '0
y v là o e w z èipaipdpsvoz xai â^'abzfjz xapnoùpsvoz rjdovyv,* obxszt

1 Migne PG. 40, col. 1263.
2 L. c. col. 1248.

3 Vgl. oben p. 283 f.
* Kai ii/v fiev ànàôe tav vyiuav toovutv xfjç xgorptjv Se

Ii/r yvcöoiiv, rjxtç uovrj avvànxeiv fifiàç xaïç dytniç {bvvâfteoiv etcoôsv. cijicg
f/ xcov daiouâxoy ovvà<pxia ex xfjç ôjxoïaç diaùsoECOç 7iÉcpvxEV»'%



286 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

zip zgç xsvodo£iaç Tzecattgaezac ôaipovc, ndoaç aùztp zàç rjdovôç
zoo xbapoo npoodyovzi. Ti yap av xai bzôa^otzo pstÇov nveo-
pazcxgç t)sojpiaz1.u

So erweist sich Cassian als treuer Schüler der
christlich-griechischen Mystik, mit ihren Idealen der Reinheit
von den Leidenschaften und der yvcboiç, die sich bis zum
ekstatischen Schauen Gottes steigern jiann.

2. Die passiones animae.

a) Terminologisches.
Der Ausdruck passio wird synonym neben perturbatio2,

affedus, morbuss, vitium1 verwendet Die acht Hauptlaster
heißen zumeist vitia, doch kommt dafür unzähligemal auch
der Ausdruck morbus''' (languor, pestis) oder der Terminus.
passio (animae)6 vor, beides offenbar dem"griechisch-stoischen
tidiïoç entsprechend.

Affedus bedeutet im allgemeinen Gemütsbewegung. So
heißt es von der tristitia secundum Deum und secundum
saeculum: „tristitiae quoque utilitas quanta sit novimus, quae
inter cetera vitia, cum in contrarium affectum est mutata,
numeratur7" ; — „ne istis quidem affectibus, i. e. spe et
tristitia, gaudio ac motu carere8" ; — „aflectu irae9.u Insbesondere

heißt so die Liebe: „bonitatis affectus" (die Liebe zum

1 „Wer zur Gnosis gelangt ist und die daraus fließende Freude
verkostet hat, wird sich nicht mehr von dem Dämon der Eitelkeit
verführen lassen, wenn er ihm auch alle Freuden der Welt anböte.
Denn was könnte er ihm auch anbieten, das die geistige Beschauung
überträfe?"

3 Vgl. Conl. I 6, § 8, p. 13; Inst. VIII 10, p. 158.
3 Über den Unterschied zwischen affectüs und morbus animae

(vooos) vgl. Cicero, Tusc, disp. IV 27.
4 Entspricht dem griechischen xaxta.
1 Vgl. z. B. die Gegenüberstellung Inst. VII 1 —2, p. 180: „Cetera

namque vitiorum incitamenta Hic vero morbus..."
" So werden z. B. Inst. V 1 die „octo principalia vitia"

aufgezählt; in Cap. 2 hebt dann die Abhandlung an: „Quarum passio-
num causae." Oder Conl. V 16, 2: „Numerosior enim est... carnalium
p a s s i o n u m populus, qui de hoc septenario fomite vitior u m (prin-
cipalium) ac radice procedit"; passio und vitium sind hier Wechsel-
begrifle.

' Inst. VII 8, § 3, p. 181.
" Conl. 1 14, § 7. p. 23
9 Inst VIII 20, § 3, p. 164.



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 287

Guten1) — „vitiorum affectus2"; „(animalia) pullos et ca-
tulos suos naturali affectu instigante sie protegunt ac de-
fendunt8."

Von affectus wird in der Cassian-Ausgabe von Petschenig
regelmäßig unterschieden der Terminus adfectus. Er bedeutet
eine der Hauptrichtungen des psychischen Lebens und
Strebens, gleichbedeutend mitpars (virtus) animae1. Mit dieser
Grundbedeutung sind auch solche Phrasen vereinbar: „non
verbis tantum sed adfectu se pronuntient peccatores6", d. h.
sie mögen sich nicht nur mit Worten, sondern auch innerlich,

in der Seele, als Sünder bekennen.
Ein weiterer synonymer Terminus ist motus. Motus car•>-

nalis kommt mehr in der wörtlichen Bedeutung der
(unabsichtlichen) geschlechtlichen Regungen des Fleisches
vor6, doch auch für unmittelbar seelische leidenschaftliche
Regungen7.

Vergleicht man die Verwendung der einzelnen
synonymen Ausdrücke, so ergibt sich, daß der Ausdruck passio
immer die Bedeutung des sittlich Verwerflichen vitium,
morbus) hat, während affectus, malus allgemeiner sind und auch
tugendhafte Regungen des Gemütes bezeichnen können.

ß) Äußerungen.
Die leidenschaftlichen Erregungen, namentlich die

unkeuschen, werden gern mit der Glut des Feuers verglichen.
So z. B. „cupiditatis ignisa (Habgier8); „ignis concupiscen-
tiae (Geschlechtstrieb), cuius haec caro velut insitum sentit
ardorem9" ; „fornicationis ardorem 10; „aestus corporis11"'; „car-

1 Conl. XI 7, § 4, p. 320.
3 Conl. XIX 12, § 1, p. 545.
3 Conl. XVI 2, § 2, p. 440; ibidem: affectio Liebe.
4 Conl. XXIV 15 s., p. 690 s.: „adfectus animae"; „rationabilem

adfectum"; „tribus animae adiectibus" (ibid. c. 18); „vitiorum loca
i. e. adfectus (Conl. V 23, § 2, p. 148). Vgl oben Div. Thorn V, p. 208 s.

5 Conl. XXIII 10, <§ 1, p. 654.
6 Inst. VII 3, § 2, p. 130.
7 Conl. XII 6, § 1, p. 341; Inst. VIII 6, p. 155: „iracundiae

onotus effervens."
' Inst. VII 9, p. 136.
• Conl. XII 1, §. 2, p. 334.

10 Ibid 3, § 3, p. 337.
" Ibid. 6, § 1, p. 341.



288 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

nales aestus naturali quodammodo igne flagranteslU „ignem
carnalis concupiscentiae8."

Einige Hauptleidenschaften werden beschrieben Conl.
VII 19, § 2, p. 197 : „quia nullus potest simul cenodoxiae
vanitate delitdi et concupiscentia fornicationis exuri, nec
potest tumida mflari elatione snperbiae spiritalis et carnalis
gastrimargiae pariter humilitate submitti, nec potest quis
cachinis fatuis risuque dissolvi et iracuudiae sub eodem tempore

stimulis incitari seu certe edacis tristitiae maerore suppleri."
Den Leidenschaften wird ungestüme Frechheit

zugeschrieben3; bald äußern sie sich in gewalttätiger Raserei
(„avaritiae rabies*), bald kitzeln sie nur leise die Phantasie
(„lubricos occultosque pruritus6").

Die Leidenschaften beschweren (adgravant) und
verdunkeln den Geist (mens, voDc) und hindern seinen Aufflug
zu Gott, der ihm doch so naturgemäß ist. Sie sind der
schweren Feuchtigkeit vergleichbar, die den naturgemäßen
Aufflug einer Flaumfeder in die Lüfte hindert8. Sie
senken sich wie ein dichter Vorhang vor das Herzensauge,
so daß es die kleinen Versuchungen im Innern der Seele
nicht mehr bemerkt7. Die „perturbationes animae" verfinstern
die Seele, so daß gleichsam die Sonne darin untergeht, nämlich

die Sonne des voü; oder die Sonne der Gerechtigkeit.
Insbesondere gilt dies vom Zorn8.

y) Wurzel und Sitz der Leidenschaften.
Es ist ein ausdrücklich aufgestelltes Hauptthema der

aszetischen Schriftstellerei Cassians, den Ursprung und die
Ursachen der Laster zu erforschen: „denn niemals kann
ein Gebrechen geheilt noch ein Mittel gegen eine Krankheit

ermittelt werden, wenn man nicht vorher, durch eine
scharfsinnige Untersuchung ihren Ursprung und Ursachen
erforscht9."

1 Conl. II 18, § 11, p. 67.
7 Ibid. 22, p. 62.
3 Inst. I 7, p. 13: „petulantia carualium passionum, petulcum

vel calidum iuventutis."
1 Inst. VII 10, p. 136.
3 Conl. XXIII 7, § 5, p. 650
0 Conl. IX 4-5. p. 253 s.
7 Conl. XXIII 7, § 6, p. 650.
' Inst. VIII 6, p. 155; 10, p. 157 (wohl im Anschluß an Ps. 30,.

10). Vgl. Inst. VIII 1, § 1, p. 151.
* Inst. XII 4, § 2, p. 208 et passim.



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 289

Ihren Ursprung haben die passiones in unserer Natur.
Wir alle insgesamt werden ja von ihnen verwüstet und
allen Meeschen wohnen sie inne1. Wir haben ein Gesetz
in unseren Gliedern, das dem Gesetze des Geistes
widerstreitet. In unseren Gliedern, d. h. eingepflanzt der Natur
des menschlichen Seinszustandes (in natura humanae con-
dicionis insertam). Es ist das also ein notwendiges
Gesetz2, allerdings geht diese Notwendigkeit aus der Erb-
sünde hervoi3.

Auch ist die Natürlichkeit der Leidenschaften nicht
eine gleiche. "Von der Bauchdienerei und der Unkeuschheit
heißt es: „gastrimargia et fornicatio cum naturaliter
nobis insint, — nam nonnumquam sine ullo animi incita-
mento solius instigatione ac pruritu carnis oriuntur
Daher kann auch die Eßlust nicht vollständig ausgetilgt
werden5.

Auch der Zorn und die Rachsucht sind uns angeboren,
denn wir sehen sie auch bei Kindern und Tieren entstehen,,
ebenso die Traurigkeit. Sie sind auch nur sündhaft, wenn
wir einen unrechten Gebrauch von ihnen machen6.

Anders steht es mit der Habgier und dem Neid. „Denn
die Reize zu den übrigen Lastern sind der menschlichen
Natur eingepflanzt und wir scheinen sie als etwas
Angeborenes in uns zu haben ; gewissermaßen mit unserem Fleische
verwachsen und beinahe so alt wie wir selbst, gehen sie
der Unterscheidung zwischen Gut und Böse voraus7. Diese
Krankheit aber (die Habsucht) bricht erst später herein
und tritt von außen (extrinsecus) an die Seele heran8."
„Einige Fehler entstehen, ohne daß irgendeine von der
Natur gegebene Veranlassung ihnen vorausginge. Vielmehr
wurzeln sie lediglich in dem verdorbenen und bösen freien
Willen, wie der Neid und eben die Habsucht9."

1 Inst. V '2, § 1, p. 82.
* Cool. XXIII 11, § 1, p. 655.
3 Ibid. et ss. p. 655—657.
4 Conl. V 4, § 1, p. 122.
5 Conl. V 19 ss., p. 144 ss
6 Inst. VII 3 s., p. 130 s. Vgl. Conl. V 8, § 1, p. 128.
7 Inst. VII 1, p. 130: „Cetera namque vitiorum incitamenta,

humanae inserta naturae, velut ingenita videntur in nobis
habere principia et quodammodo inviscerata carni ipsiqu prope-
modum coaeva nativitati discretionem boni malique praeveniunt.

s Ibid. 2.
5 Ibid. 5, p. 131. Vgl'. Conl. V 8, p. 128. Bei Ni lus, de octo-



"290 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

Das würde bedeuten, daß die Unmäßigkeit, die Un-
keuschheit, der Zorn und die Traurigkeit aus angeborenen
Trieben hervorgehen, während bei der Habsucht und dem
Neid diese Triebunterlage fehlt.

Doch zeigen schon die „Scheingründe", womit die
Menschen die Anhäufung des Geldes rechtfertigen und die
Cassian Inst. YII 7 (p, 132 s.) aufzählt, daß auch die Habsucht
dem natürlichen Glückstriebe entspringt: es ist im Wesen
das Verlangen, dem augenblicklichen Mangel an
hinreichender Speise, entsprechender Nahrung und den
Bequemlichkeiten des Lebens sicher abzuhelfen, und die Furcht
vor solchem Mangel, vor Krankheiten, vor der Beschämung
des Betteins, vor einem langen Greisenalter, denen die
Habsucht entspringt. Das ist dort klar genug beleuchtet.

Wir haben gesehen, daß der Leib als Sitz der ange
borenen Triebe, also als die Quelle gewisser passiones
hingestellt wird. Aber sie wurzeln nicht im Körper allein,
sondern in Leib und Seele zugleich: von den fleischlichsten
aller Leidenschaften, der Eßgier und der Unkeuschheit, heißt
es, daß sie Krankheiten der Seele und des Leibes sind
(amborum vitio, i. e. animae et corporis generantur1).

An unzähligen Stellen wird der Körper schlechthin
als Sitz und Quelle der Leidenschaften bezeichnet. Der
Körper erscheint als der Tyrann, der an der Sündhaftigkeit

der Seele schuld ist2. In dieser Feststellung folgt
Cassian dem hl. Apostel Paulus, von dem er sagt, er habe
die Laster allgemein als fleischlich bezeichnet,
indem er die Feindschaften, den Zorn und die Spaltungen
(haereses) unter die übrigen Werke des Fleisches gerechnet
habe. Cassian fügt aber gleich hinzu, daß man doch eine
genauere Unterscheidung machen müsse'. Es gibt auch
Leidenschaften, die in der Seele allein ihren Sitz haben.

Damit kommen wir zur Einteilung der Leidenschaften.

d) D ie H a u p 11 e i de n s c h af t e n und ihre Einteilung.
Die Conl. V („über die acht Hauptlaster") gibt uns

in den einleitenden Kapiteln eine Aufzählung und Eintei-

vitios. cogit. Migne PG. 79, col. 1149 B, finden wir eine fast auch
im Wortlaut übereinstimmende Stelle.

1 Conl. V 4, § 3, p. 122; Inst. VI 1—2, p. 115 s.
' Inst. V 2, § 2, p. 82; Conl. XXIII 10, p. 654.
' Conl. V 4, S 4. p. 123.



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 291

lung der vitia. Cap. 2: „Acht Hauptlaster gibt es, welche
das menschliche Geschlecht beunruhigen, nämlich das erste
die Gastrimargie, d. h. die Völlerei des Bauches; das
zweite die Unzucht, das dritte die Philargyrie, d. i.
der Geiz oder die Geldliebe; das vierte der Zorn, das
fünfte die Traurigkeit, das sechste die Acedia, d. i.
die Enge oder der Überdruß des Herzens ; das siebente die
Cenodoxie, d. i. die Prahlerei, das eitle Rühmen, das
achte der Hochmut."

Cap. 3. „Es sind nun zwei Gattungen dieser Sünden.
Denn entweder sind sie natürlich, wie die Eßgier, oder
außer der Natur, wie die Geldsucht. Ihre Verwirklichung
(efficientia) aber ist vierfach: denn einige können ohne
körperliche Handlung nicht.vollbracht werden, wie.
die Völlerei und Unzucht, andere aber werden ohne jede
leiblicheTat begangen, wie die Eitelkeit und der Hochmut;

einige werden von außen erregt, wie Habsucht und
Zorn, andere aber entstehen durch innerliche Bewegungen,
wie die Verdrossenheit und Traurigkeit."

a) Nach der Notwendigkeit der Verknüpfung
mit der menschlichen Natur werden also die vitia
eingeteilt in natürliche und außernatürliche. Als
außernatürlich wird unter den acht Hauptleidenschaften nur die
Habsucht bezeichnet. Sie wird lediglich „usu atque con-
suetudine" erworben1. Gründe: 1. Was uns angeboren ist,
das hängt mit irgendeiner Lebensnotwendigkeit zusammen.
Nun ist für uns lediglich die tägliche Nahrung notwendig1.
2. Was angeboren ist, läßt sich nur durch große Kämpfe
und sehr schwer unterdrücken und beunruhigt auch die
Vollkommensten noch, die Habsucht wird aber leicht
überwunden. 3. Bei vielen Völkern ist sie unbekannt und vor
der Sündflut dürfte man dieses Laster sehr lange gar nicht
gekannt haben3.

Die anderen sieben Laster müssen wohl, da sie nicht
ausgenommen sind, als natürlich gelten. Ausdrücklich wird
diese Natürlichkeit der Unkeuschheit, dem Zorn und der
Traurigkeit zugeschrieben *.

1 Conl. V 8, § 3, p. 129.
2 Vgl. jedoch oben p. 289.
' Conl. V 8, p. 128. Vgl. Inst. VII l ss., p. 130ss.
« S. oben p. 289 f. Vgl. Conl. II 13, § 11, p. 57.



292 Die Psychologie des Johannes Cassianus.

b) Nach der efficientia werden vier Paare von
Lastern unterschieden. Während die erste Einteilung (in
natürliche und außernatürliche) nur je ein Laster des
Beispieles halber nennt, werden hier alle acht auf die vier Gruppen
aufgeteilt. Daß Cassian jeder Gruppe nur die zwei bei der
Einteilung genannten Laster zuweisen will, das beweist die
nähere Besprechung, die sich an die im 3. Kapitel gegebene
Einteilung knüpft. Die Gruppen sollen einander ausschließen,
und doch sind sie nicht nebengeordnet, sondern enthalten
eine Einteilung nach zwei Gesichtspunkten :

1. Nach der Mitwirkung des Körpers bei ihrer
Vollbringung werden solche Laster unterschieden, die nur
unter Mitwirkung des Körpers vollzogen werden können
und solche, welche der leiblichen Mitwirkung nicht bedürfen1.
Kap. 4, § 4 werden die einen als vitia carnalia, die anderen
als spiritalia bezeichnet:

..Denn einige von ihnen sind fleischlich, andere geistig. Und
zwar nennen wir jene fleischlich, welche in besonderer Weise zur Lust
und zum Gefühl des Fleisches gehören, an denen es sich ergötzt und
weidet, so daß es auch ruhige Geister in Erregung bringt und sie
manchmal wider Willen dazu bringt, daß sie seinem Begehren
nachgehen § 5. Geistige Laster aber nennen wir die, Reiche nur dem
Triebe der Seele allein entspringen (instinctu animae solius orta) und
dem Fleische nicht nur keine Lust bringen, sondern ihm sogar schwerstes
Leid zufügen und nur die kranke Seele auf die Weide ihrer elenden
Ergötzung führen."

Obwohl als vitia spiritalia ausdrücklich nur die Eitelkeit

und der Hochmut bezeichnet werden, so können wir
doch wohl die anderen Laster mit Ausnahme der Eßgier
und Unkeuschheit nicht schlechthin zu den fleischlichen
zählen.

2. Nach der Herkunft der Motive für die
Entfachung der Leidenschaften werden zwei Lasterpaare
unterschieden: die Habsucht und der Zorn werden von außen,
die Traurigkeit und Verdrossenheit von innen erregt.

Weil die fleischlichen Laster im leiblichen Teile des
Menschen ihren Ursprung haben und der Geist (mens) durch
den „Willen des Fleisches" mitgerissen wird2, so müssen
auch die gegen sie angewandten Heilmittel einerseits den

1 „Cenodoxia et superbia etiam sine ullo consummari soient
ministerio corporali." Conl. V 7, p. 127. Vgl. Inst. XI 2, p. 195.

s S. oben p. 291.



Die Psychologie des Johannes Oassianus. 293

Geist, anderseits den Leib betreffen. Nicht bloß um die Reinheit

der Phantasie muß man sich bemühen, sondern auch
dem Leibe jeglichen Stoff zur Neuentfachung dieser Laster
entziehen, Darum das Fasten und die Flucht in die
Einsamkeit, weit weg von allen fleischlichen Versuchungen1.
„Bei den übrigen Sünden aber schadet der Umgang mit
Menschen nicht; ja er nützt sogar sehr viel..., weil die
Leidenschaften beim Verkehr mit Menschen mehr zum
Vorschein kommen; und wenn sie auf diese Weise hervorgelockt
und offenbar werden, so kommen sie durch schnell
angewandte Gegenmittel zur Heilung

Fleischliche und geistige Laster sind einander entgegengesetzt,

so daß man nicht gleichzeitig zu beiden versucht
werden kann. „Wir sehen leicht ein, daß keiner zu gleicher
Zeit durch nichtige Ehrsucht angefochten werden und von
der Begierde der Unzucht brennen kann, auch kann einer
nicht von der schwellenden Uberhebung des geistigen Hochmuts

aufgeblasen und zugleich der niedrigen fleischlichen
Eßgier unterworfen sein3."

Den genaueren Sinn des Begriffes „fleischliche
Leidenschaften" gewinnen wir aus Conl. 15 ss. Dort werden die
Laster auf die drei Seelenteile folgendermaßen aufgeteilt:

§ 1 (p. 690): „Alle Laster haben eine Quelle und eine
Grundlage; aber nach Beschaffenheit des Seelenteiles...
welcher verderbt worden ist, erhält sie verschiedene Namen
von Leidenschaften § 4 (p. 691) Denn wenn die
moralische Pest den vernünftigen Teil der Seele angesteckt hat,
so erzeugt sie die Laster der Ruhmsucht, der Überhebung,
des Neides, des Hochmuts, der Anmaßung, des Streites,
der Häresie. Wenn sie den mutartigen Sinn verwundet hat,
gebiert sie Wut, Ungeduld, Traurigkeit, Überdruß,

1 Conl. V 4, § B, p. 123.
' Ibid. § 6, p. 124. Auch Evagrius, Cap. pract. ad Anatol. 24

(Migne PG. 40, 1228 s.) teilt die Leidenschaften ein in yni/rjç jidüt],
die von den Menschen, und owfiaros jidüt], die vom Körper her ihren
Anreiz haben. Die seelischen dauern bis zum Tode, die fleischlichen
werden leichter ausgetilgt. Die fleischlichen werden durch die eyxgdreia
bezwungen, die anderen durch die dydjirj xrevfiauxr/. Da die Liebe als
Heilmittel gegen die Krankheiten des tivpos bezeichnet wird (c. 26),
so wird man füglich die fleischlichen Leidenschaften bei Evagrius mit
den der èjii&vfiia gleichsetzen.

' Conl. VII 19, § 2, p. 197. Vgl. Evagrius, Liber pract. 58, 1. c.
col. 1248.



294 Opfer — Kreuzesopfer — Meßopfer — Himmlisches Opfer.

Verzagtheit, Grausamkeit. Wenn sie aber den begehrenden
Teil verdorben bat, so sprossen aus ihr die Baucbdienerei,
die Unzucht, Geldgier, Geiz und schädliche irdische
Begierden'.« (Schluß folgt.)

Weidenau (Tschechisch-Schlesien).
Dr. Ludwig Wreol.

OPFER - KREUZESOPFER — MESSOPFER - HIMM¬
LISCHES OPFER2.

Eine dogmatische Studie.

Daß zum Wesen des Opfers eine sichtbare Gabe
unumgänglich notwendig ist, ist das Erste, von dem bei
jeder eingehenderen und gründlicheren Erörterung über die
angegebenen vier Punkte ausgegangen werden muß. E»
wird bewiesen durch die Tatsache, daß die Menschheit nie
ein Opfer im strengeren Sinne zu erblicken glaubte, wo
nicht eine sichtbare Gabe zu finden war3.

Aber ist die Gabe auch unentbehrlich als mit zum
Wesen des Opfers gehörig, so ist sie doch nicht um ihrer
selbst willen da und ist nicht das Wichtigste. Sie ist nicht
um ihrer selbst willen da; denn der Schöpfer aller Dinge,
aus deren Bereich eine sichtbare Gabe genommen wird,
bedarf ihrer nicht1. Sie ist nicht das Wichtigste; denn vor

1 Vgl. auch Conl. V 23, § 2, p. 148, wo gesagt wird: „Habet
unumquodque Vitium in corde nostro propriam stationem (Standort,
Gegend), quam sibi vindicans in animae nostrae recessu exterminât
Israhelem, i. e. contemplationem... et ita expulsis vitiis, eorum loca,
i. e. adfectus Triebe, Seelenteile) virtutes contrariae possidebunt."

a Vgl. zu diesem Artikel des Verfassers Abhandlung: „Das Wesen
des Euebaristischen Opfers" im „Divus Thomas", Jahrg. 1919, p. 188
-202.

* Daß die Opfergabe als solche als irgendwie in den alleinigen
Besitz Gottes übergegangen sich bekunden muß, auch darüber besteht
kein Zweifel.

4 Man hat gesagt: Wegen der absoluten Herrschaft Gottes über
die Geschöpfe ist die Darbringung einer äußeren Gabe unmöglich,
möglich ist nur die ethische Leistung des freien Menschenwillens.
Aber das ist falsch. Auch über den freien Menschenwillen hat Gott
eine absolute Herrschaft. Und über die geschöpflichen Dinge hat auch
der Mensch ein wahres Bestimmungsrecht, und so kann er sich ihrer


	Die Psychologie des Johannes Cassianus

