Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald
Spenglers Geschichtsauffassung [Fortsetzung]

Autor: Spiess, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

246 Die metaphysischen und kulturphilosophischén Theorien

wunderbareren Verstand in gewisser Weise verbinden mit
Millionen Sternen, die in ungemessenen Fernen ihre Bahnen
gehen. Und alle diese Bewegungen sind gewisse Vollkommen-
heiten, wie das Denken des Verstandes und das Lieben des
Willens — mochten alle nur Gutes denken und alle den
Schopfer und aufler dem Schopfer alles nur im Schépfer,
lieben! — Vollkommenheiten sind. Und alle diese Bewegungen,
diese Vollkommenheiten weisen hin auf ein ewiges Wesen
von unendlichem Verstand, von unendlichem Willen, von
unendlicher Denkgriéfie, von unendlichem Lieben, das in
unendlicher Tatigkeit, in unendlicher Ruhe unendlich voll-
kommen ist. ,In ipso vivimus et movemur et sumus!“, wie
durch den Vilkerapostel jener (Geist lehrt, der unbewegt
die Seelen bewegt und die Wahrheit und die Liebe ist.
Und 1hn nach kurzem Wandern, Streben und Dulden auf
Erden, im Himmel schauend, sollen wir einst unermefilich
selig sein, unneunbare Friedensruhe in der Sittigung durch
Gott selbst genieflend.in den wunderbarsten, dem Geist
entsprechenden Bewegungen des geschaffenen Verstandes
und des geschaffenen Willens.

Altstiatten (St. Gallen).
Dr. theol. und phil. Jac. M. Schneider.

DIE METAPHYSISCHEN UND KULTURPHILOSOPHI-
SCHEN THEORIEN VON OSWALD SPENGLERS GE-
SCHICHTSAUFFASSUNG.

II. -

Die philosophischen Probleme von Spenglers
Kulturlehre.

Spengler hat die evolutionistische Metaphysik Heraklits
eigentlich in keiner Weise vertieft, er hat ihr nur durch
allerlei modernes Beiwerk von Theorien des Immanentismus
und Relativismus sowie einer neuen Erkenntnistheorie der
Intuition den Anstrich einer originalen Neuschépfung ge-
geben. So will er den Gegensatz von Sein und Werden auf-
geben, da er nichts Wesentliches ausdriicke, indem man ein

' Actus Apost. 17, 28,



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung, 247

unendliches Werden als Zustand auffassen und so dem Sein
zuordnen konne. Die Unterscheidung Goethes zwischen
Werden und Gewordenem sei viel tiefer; Werden und
Gewordenes seien die letzten Elemente des im Bewuftsein
uns Gegebenen, und das Gefiihl, das aus diesem primiren,
die &uflersten Grenzen des Bewufitseins berithrenden Gegen-
satz hervorgehe, sei ,das urspriinglichste Etwas, bis zu dem
sich iiberhaupt gelangen lafit“ (p. 77).

,Eigenes* und ,Fremdes! bilden die beiden Pole des
menschlichen Bewufitseins. Werden und Gewordenes sind
der Gegenstand und die Tatsache des Lebens. Das eigene,
besténdig sich entfaltende Leben ist stets mit dem eigenen
Bewufitsein identisch und diese Tatsache heif3t Gegenwart.
Ferner besitzen ,Leben“ und ,Bewufitsein* das ,geheim-
nisyolle Merkmal“ der Richtung, ‘das unaussprechliche Lebens-
gefiithl der Zeit. Daraus folgt die ,tiefe Beziehung des Ge-
wordenen zum Tode“ (p. 79). Der Seele als dem Moglichen
stebt die Welt als Wirkliches gegeniiber und daher ist das
Leben ,die Gestalt, in welcher sich die Verwirklichung des
Moglichen vollzieht“ (p. 79). In bezug auf die Richtung
hei3t das Mogliche ,Zukunft“, das Verwirklichte ,Ver-
gangenheit* und die Mitte beider, die Verwirklichung, die
den Sinn des Lebens selbst ausmacht, nenut Spengler die
Gegenwart. In seiner Auffassung ist die Seele das zu
Vollendende und das Leben besteht im Prozefi der Vollendung.

Wie nun die Seele nach Spengler das Mogliche be-
deutet und die Welt das Wn‘khche, so ist zu unterscheiden
zwischen einer mdéglichen und einer wirklichen Kultur,
der Kultur als Idee und der Kultur als Korper der Idee,
als Auswirkung, als Verwirklichtes. Geschichte dagegen ist
das Leben, der Prozell der Verwirklichung und Vollendung,
Greschichte ist ;die Verwirklichung moglicher Kultur“ (p. 80).
Diese fundamentalen Bestimmungen der Spenglerschen Meta-
physik seien auflerhalb des Bereiches ,der Mittelbarkeit
durch Begriff, Definition und Beweis“, sie miissen ,viel-
mehr ihrer tiefsten Bedeutung nach gefiihlt, erlebt und er-
schaut werden“ (p. 80). Erleben und Erkennen sind zwei
grundverschiedene Operationen des Menschengeistes; das
Erkennen erkennt Gewordenes und bedient sich zur Mit-
teilung der Formel, des Gesetzes und des Schemas; das
Erleben fiithlt das Werden und macht es verstédndlich durch
den Vergleich, das Bild und das Symbol. Fiir den Men-



9248 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

schengeist ist das gewordene Sein und der vollzogene Er-
kenntnisakt identisch, Wie Spengler das Leben zwischen
Seele und Welt, die Geschichte zwischen mégliche und ver-
wirklichte Kultur setzt, so stellt er in seiner Bestimmung der
Denkoperationen zwischen das Erkennen und das Erleben
das Verstindnis, das in der Fahigkeit bestehe, etwas in die
schon vorhavdene Summe von Erlebnissen oder Erkennt-
nissen einordnen zu konnen. Die letztgenannte Dreiglie-
derung der menschlichen Geistestitigkeit ist in bezug auf
das Verhiltnis der beiden grundlegenden Operationen zur
Fiahigkeit des Verstindnisses nicht scharf genug ausgepriigt.
Jedoch steht sie in offenbarer Analogie zu den anderen
dreigliedrigen Konzeptionen von Seele — Leben — Welt;
Zukunft — Gegenwart — Vergangenheit, Kulturidee —
Geschichte und Kulturkorper. :

a) Die Bedeutung der Zahl.

Auf den erwiihnten triarischen Konzeptionen baut
Spengler seine mathematische Metaphysik auf, die ihrer-
seits wiader als Grundlage seiner gesamten (Geschichts- und
Kulturphilosophie gedacht ist. Die Mathematik, die unter
allen Schopfungen des Menschengeistes einen einzigartigen
Rang behaupte, sei einerseits Wissenschaft ,strengsten
Stiles“, anderseits eine echte Kunst, sie ist iiberhaupt eine
Metaphysik vom ,héchsten Range“., ,Jede Philosophie ist
bisher in der Verbundenheit zu einer zugehdrigen Mathe-
matik erwachsen“ (p. 82). Wie die Vorstellung von Gott
in jeder Kultur ,aus ihrer tiefsten Tiefe* neu gestaltet
werde und ,die bildgewordene Idee der Notwendigkeit des
Schicksals“ sei, so sei die Zahl die bildgewordene Idee
der kausalen Notwendigkeit. Ja, die Mathematik wird
schliefilich bei Spengler zu einem religitsen Mysterium:
.In diesem Sinne darf man das Dasein von Zahlen ein
Mysterium nennen, und das religiose Denken aller Kulturen
hat sich diesem Eindruck nie entzogen“ (p. 82)

Das urspriingliche Merkmal alles Werdens ist nach
Spengler die Richtung, die Nichtumkehrbarkeit, und die
fundamentalste Eigenschaft alles Gewordenen ist die A us-
dehnung. Daher haben wir zwischen der chronologischen
Zahl des Werdens und der mathematischen Zahl des Ge-
wordenen zu unterscheiden. Natur ist als Gewordenes ,das
Zahlbare“, Geschichte dagegen als Werden ,ist der Inbegriff



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 9249

-dessen, was zur Mathematik kein Verhiiltnis hat“ (p. 83).
Weil die Zahlen Zeichen vollkommener extensiver Be-
.grenzung darstellen, bedeuten sie nach Spengler schlecht-
hin das Wesen alles Wirklichen, mathematiseh ist schliefi-
lich das Urgefiihl einer jeden Kultur. ,Am Anfang jeder
Kultur steht ein archaischer Stil, den man nicht nur in der
friithhellenischen Kunst hiitte geometrisch nennen kénnen,
Es liegt etwas Gemeinsames, ausdriicklich Mathematisches
im Dipylonstil der altgriechischen Grabvasen, im Tempel-
stil der vierten Dynastie Agyptens mit seiner unbedingten
Herrschaft der geraden Linie und des rechten Winkels, im
hieratischen Stile der altchristlichen Sarkophagreliefs und
im romanischen Ornament. Jede Linie, jede menschliche
oder Tierfigur mit ihrer gar nicht imitativen Tendenz, offen-
bart hier ein mystisches Zahlendenken in unmittelbarer Be-
:ziehung auf das Geheimnis und den Kult des Todes (des
Starren)“ (p. 84%).

Aber auch die Zahl teilt das Schlcksal der Spengler-
schen Wissenschaft, sie ist ebenso relativ wie die Kunst-
formen einer gewissen Stilperiode. ,Eine Zahl an sich gibt
-es nicht und kann es nicht geben. Es gibt mehrere Zahlen-
welten, weil es mehrere Kulturen gibt“ (p. 85). Der indische,
.arabische, antike und abendlindische Zahlentypus ist jeder
.ein anderes Prinzip der Qrdnung des Gewordenen und daher
‘auch der Ausdruck eines anderen Weltgetiihls, Die Formen-
sprache der Mathematik ist ihrem tiefsten Wesen nach mit
_jener ,der benachbarten groﬂ:en Kiinste“ verwandt. Wie das
Ziel der Mathematik in einem abgeschlossenen System von
Siitzen bestehe, welches die synthetische Ordnung a priori.
-des starren Ausgedehnten darstelle, so strebe auch die Kunst
nach einer Synthese und das Formgefiihl des Bildhauers,
Malers, Tondichters sei wesentlich ein mathematisches. Die
Mathematik gehe iiber das Beobachten und Zergliedern
hinaus, in ihren hochsten Augenblicken gehe sie intuitiv,
nicht abstrahierend vor. ,, Von Goethe stammt das tiefe Wort,
-dal der Mathematiker nur insofern vollkommen sei, als er
-das Schone des Wahren in sich empfinde. . Hier wird
man fiithlen, wie nahe das Geheimnis im Phénomen der Zahl
-dem Geheimnis der Kunstform liegt (p. 89f), ,Mathe-
matik ist also auch eine Kunst. Sie hat 1hre
Stileund Stilperioden* (p. 90). Aus dieser Anschauung
kann dann {pengler ohne weiteres die Conclusio ableiten:

Divus Thomas IX. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX VI.) 17



950 Die metaphysischen und kulturphilosophischen ThLeorien

o8 gibt keine Mathematik, es gibt nur Mathe-
matiken* (p. 88).

- Die Aprioritit der mathematischen Lehrsatze kann
daher nach Spengler nicht so allgemein behauptet werden,
wie es von seiten Kants geschieht. Spengler will Kants
Erkenntnislehre einer Revision unterziehen. Es gebe zwei
sehr verschiedene Arten des Apriori fiir die menschliche
Geistestatigkeit, Faktoren, die trotz der relativen Geltung
aller Kulturwerte scheinbar unabhiéngig von jeder Kultur
sind und Faktoren, die notwendig einer bestimmten Kultur
unterworfen sind. Beide Arten konstituleren synthetische
Sitze a priori. Die Frage nach der Grenze dieser beiden
Formen der Aprioritit gehe iiber alle Erkenntnisméglich-
keiten hinaus, Die'bisher als selbstverstindlich angenommene
Konstanz der geistigen Formen sei eine Illusion, denn es
existiere eben mehr als ein ,Stil des KErkennens“. Der
Consensus omnium konne nicht nur eine allgemeine Wahr-
heit, sondern auch einen allgemeinen Irrtum beweisen. ,Das
Tiefste und Letzte kann nicht aus der Konstanz, sondern
allein aus der Verschiedenheit und nur aus der or-
ganischen Periodizitit dieser Verschiedenheit erschlossen
werden. Die vergleichende Morphologie der Er-
kenntnisformen ist eine Aufgabe, die dem abend-
lindischen Denken noch vorbehalten ist* (p. 88).

Spenglers mathematische Zahl steht als ,formales
Grundprinzip der ausgedehnten Welt“ (p. 101) durch ,das
Medium der kausalen Notwendigkeit® in einer besonderen
Beziehung zum Tode, wie die chronologische Zahl
.in innerster Beziehung zum Werden, zum Leben und zur
Notwendigkeit des Schicksals steht. Der Ursprung aller
grofien Kunst liegt schlieflich im tiefen Zusammenhang der
mathematischen Form mit dem Ende des organischen Seins.
»Zahlen sind Symbole des Verginglichen. Starre Formen.
verneinen das Leben. Formeln und Gesetze breiten Starr-
heit iiber das Bild der Natur. Zahlen toten“ (p. 101).

Die verschiedenen Formgefiihle der einzelnen: Kulturen.
haben nach Spengler verschiedene Zuhlenwelten geschaffen.
Das Formgefiihl der gotischen Kulturwelt habe sich das
Zeichen des unanschaulichen, grenzenlosen Raumes gewiihlt.
Der absolute Raum sei das Produkt des abendléndischen
Seelentums. ,Die gesamte Mathematik von Descartes an
dient der theoretischen Interpretation dieses grofien, von



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung, 9251

religiosem Gehalte erfiillten Symbols* (p. 118). Spengler
widmet der Parallele zwischen abendlandischer und antiker
Mathematik sehr eingehende Ausfithrungen. Sie lassen sich
kurz in folgendes Schema zusammenfassen :

Perioden Antike Abendland

|

1 R
. Um B40: Die Zahl der m 1630: Die Zahl als
" : Beziehung. Descartes
. Grofle. Die Pytha- ) !
1. Konzeption ier. (Um 470 Si Fermat, Pascal ; Newton
einer neuen Zahl || SOTAEr (VM2 (V:B16g || 1 oibniz. (Um 1670: Sieg
der Plastik uber die | 3o Mygik tber die Ol-

Freskomalerei) malerei)

- | 460—3560: .
2. Hohepunkt der Archytas, Plato, Eu- 1760—1800:

systematischen : 15 Euler, Lagrange, Laplace
Entwicklung doxos (Fhidias, Pra-- (Haydn, Mo’zart)

xiteles)
300—250 : .
3. Innerer Ab- Euklid, Apollonios, Nach 1800'.
schluf der Archimedes Gaufl, Cauchy, Riemann
Zahlenwelt X (Beethoven)

H (Lysippos, Leochares)

b) Das Problem der Weltgeschichte. |

Das universalgeschichtliche Problem beruht bei Speng-
ler einzig auf dem Gegensatz der Polaritit und der Periodizi-
tit in der Anuffassung des geschichtlichen Geschehens. Das
polare Weltbild konne erst dann iiberwunden werden, wenn
man die richtige Distanz vom Objekte gewonnen habe.
Spengler tut, als ob er der Erste wire, der die Frage nach
der historischen Distanz aufgeworfen hiitte; und doch hat
er sich hier ganz offensichtlich Theorien von Karl Lamp-
recht zu eigen gemacht, der in seiner ,Einfithrung in das
historische Denken* (Berlin 1912) die historische Distanz
in demselben Sinne wie Spengler erortert. Diese historische
Distanz soll in der Spenglerschen Methodik den Forscher
befihigen, ,das ganze Phénomen der historischen Mensch-
heit wie mit dem Auge eines Gottes zu iiberblicken, wie
die Gipfelreihe eines Gebirges am Horizont, als ob man
selbst gar nicht zu ihr gehorte“ (p. 136). Spengler be-
trachtet sich als den Kopernikus, der den Akt der Befreiung
vom Augenschein im Namen des unendlichen Raumes, den
der abendléndische Geist der Natur gegeniiber lingst voll-
zogen hatte“ (p. 136), noch einmal vollbracht habe.

17*



9262 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Wir haben oben ausgefiihrt, dafl Spengler die Welt
eines jeden als dessen verwirklichtes Seelentum auffaf3t.
Diese Wirklichkeit sei auf der Stufe des Urmenschen und
des Kindes (biogenetisches Grundgesetz psychologisch an-
gewendet!) noch verschleiert, chaotisch und formlos, sie
werde nach und nach immer exakterer Fassungen fahig,
,deren Skala zwischen den Extremen reinsten Anschauens
und reinsten Erkenunens eine unbegrenzte Menge nie sich
genau wiederholender Strukturen zulaf3t“ (p. 137). ,Die
Welt ist fiir jeden einzelnen sein eigenstes, einmaliges, not-
wendiges und durchaus willenloses Erlebnis“ (p. 137).

Natur und Geschichte sind in der Auffassung Spenglers
die beiden extremen Arten, die Wirklichkeit als Weltbild
zu gestalten. Der Gegensatz besteht darin, dafs die Wirklich-
keit als Natur alles Werden dem Gewordenen und die
Wirklichkeit als Geschichte alles Gewordene dem Werden
einordnet. Geschichte kann nach Spengler nicht wissen-
schaftlich behandelt werden, es liege darin ein innerer
Widerspruch und deshalb sei jede pragmatische Geschicht-
schreibung ein Kompromif}. ,Natur soll man wissenschaft-
lich traktieren, iiber Geschlchte soll man dichten.
Alles andere sind unreine Losungen...“ (p. 139). Eine
genaue Grenze zwischen beiden Auﬂ"a.ssungen gebe es aller-
dings nicht, sie seien in jedem Erkenntnisakte vorhanden.
Aber jeder Mensch, jede Kulturstufe und Kultur habe eine ur-
spriingliche Anlage und Bestimmung, eine der beiden Arten
als Ideal anzustreben. Der abendléndische Kulturmensch seiin
hohem Mafie historisch orientiert, wiithrend der antike Mensch
nur ,die punktférmige Gegenwart* als seiend anerkannt hétte.

Riicksichtlich des kulturhistorischen Verhéltnisses ver-
wickelt sich Spengler in einen sonderbaren Widerspruch,
wenn er meint, die geschichtliche Auffassung der Welt sei
die urspriingliche und die natiirliche die spitere, weil ein
Werden stets dem Gewordenen zugrunde liege. Wieso kann
denn in seiner Periodik die historische Morphologie als
letzte philosophische Méglichkeit die naturhafte Auffassung
des Weltbildes iiberwinden? Die Abfolge miifite alsdaun eher
umgekehrt konstruiert werden. Spengler mufy ferner auch
zugestehen, dafl eine genaue Grenze zwischen der natur-
haften und der historischen Weltauffassung nicht festgelegt
werden kénne, denn Werden und Gewordenes sei ja in jedem
Erkenntnisakte vorhanden.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 9253

Die historische Erkenntnis hat Richtung, die natur-
hafte Auffassung hat Ausdehnung; das sind die Haupt-
merkmale, nach denen sich die Spenglerschen Weltelndrucke
untersohelden Die einen ergeben eine Naturerkenntnis und
wissenschaftliche Erfahrung, die anderen’ eine Menschen-
kenntnis und Lebenserfahrung. Alle Weltauffassung be-
deutet schlieflich nach Spengler nichts anderes als eine
Morphologie. Es gibt daher nach Spengler zwei grundlegende
Morphologien: die Morphologie des Ausgedehnten und
Mechanischen, konstituiert als Wissenschatt der Natur-
gesetze und Kausalbeziehungen, die Systematik; die
Morphologie des Organischen, konstituiert als einheitliche
Erfassung der Richtung und des Schicksals in Geschichte
und Leben, die Physiognomik. Mit bezeichnender Eigen-
art charakterisiers Spengler das Verhiltnis der beiden Mor-
phologien zu einander: ,Zur Naturerkenntnis kann man
erzogen werden, der Geschichtskenner wird geboren. Er
begreift und durchdringt mit einem Schlage, aus einem
Gefiithl heraus, das man nicht lernt, das jeder absichtlichen
Wirkung entzogen ist, das dem Willen nicht unterliegt,
das in seinen hochsten Momenten sich selten genug ein-
stellt. Zerlegen, definieren, ordnen, nach Ursache un% Wirkung
abgrenzen kann man, wenn man will. Das ist eine Arbeit,
das andere ist eine bchopfung Gestalt und Gesetz, Gleich-
nis und Begriff, Symbol und Formel haben ein sehr ver-
schiedenes Organ. KEs ist das Verhdltnis von Leben und
'Tod, von Zeugen und Zerstoren, das hier erscheint. Der
Verstand, der Begriff totet, indem er ,erkennt'. Er macht
das Erkannte zum starren Gegenstand, der sich messen und
teilen lafit. Das Anschauen beseelt, Es verleibt das Ein-
zelne einer lebendigen, innerlich gefithlten Einheit ein.
Dichtung und Geschichtsforschung sind verwandt, Rechnen
und Erkennen sind es auch“ (p. 147).

Noch merkwiirdiger charakterisiert Spengler den Unter-
schied zwischen der Physiognomik und der Systematik im
zweiten Bande seines Werkes!. Dort sagt er (p. 14 ff.), daf das
Ziel des Denkens die Wahrheit sei, aber die Wahrheiten héitten
weil sie absolut und ewig seien, mit dem Leben nichts
mehr zu tun. Wie es fiir ein Tier nur Tatsachen gebe, so

' Spengler, Der Untergang des Abendlandes; II. Band: Welt-
historische Perspektiven, 16. bis 30. Auflage. Miinchen 1922,



264 Die metaphysmchen und kulturphilosophischen Theorien

gebe es auch in der Geschichte nur Tatsachen. Zwischen
Tatsachen und Wahrheit aber besteht nach Spengler der-
selbe Unterschied, wie zwischen Zeit und Raum, Schicksal
und Kausalitit, ,Lebenserfahrung und Menschenkenntnis
richten sich nur auf Tatsachen. Der tiitige Mensch, der
Handelnde, Wollende, Kémpfende, der sich téglich gegen
die Macht der Tatsachen behaupten und sie sich dienstbar
machen oder unterliegen muf}, sieht auf blofle Wahrheiten
als etwas Unbedeutendes herab. Fiir den echten Staatsmann
gibt es nur politische Tatsachen, keine politischen Wahr-
heiten. Die berithmte Frage des Pilatus ist die eines Tat-
sachenmenschen® (II, p. 16).

Der Wille zum System bedeutet nach Spengler den
Willen, ,Lebendiges zu téten“. Indem das Lebendige ,test-
gestellt® werde, werde es starr gemacht, und der Sieg des
Geistes werde dann vollendet sein, wenn er alles starr ge-
macht und ,an die Kette der Logik gehéngt“ hat, Ver-
stand und Vernunft unterscheiden sich in Spenglers psy-
chologischer Dynamologie wie pflanzenhaftes Gefithl und
tierhaftes Verstehen, Verstand und Vernunft sind vonein-
ander verschieden durch die Art ihrer Tétigkeit und das
Ziel ihrer Tétigkeit. Die Vernunft schafft, der Verstand
findet, kritisiert. Die Vernunft schafft Ideen, der - Verstand
findet und kritisiert Wahrheiten, Ideen aber gehdren in der
Auffassung Spenglers zum ,lebendigen Selbst“ und kdnnen
nicht mitgeteilt, sondern nur mitgefiithlt werden. Wahr-
heiten dagegen sind leblos und mitteilbar. Diese rein kri-
tische Titigkeit des Verstandes ist aber auch rein relativen
Charakters. ,Jede neue Wahrheit, die der Verstand findet,
ist nichts als ein kritisches Urteil iiber eine andere, die
schon da war. Die Polaritit zwischen neuem und altem
Wissen bringt es mit sich, dafl es nur relativ Richtiges in
der Welt des Verstandes gibt, namlich Urteile von gréBerer
Uberzeugungskraft als andere Urteile. Kritisches Wissen
ruht auf dem Glauben an die Uberlegenheit des Verstehens
von heute iiber das von gestern. Es ist wieder das Leben,
das uns zu diesem Glauben zwingt“ (II, p. 16 f.).

Der Unterschied zwischen geschichtlicher und natur-
hafter Weltauffassung riicksichtlich des Objektes sieht
Spengler vor allem darin, daf} die naturhafte Auffassung, je
mehr sie mathematischen Charakter hat, sich desto aus-
schliefilicher auf Gegenwiirtiges bezi'eht; das Objekt der



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 95bH

eschichte sei hingegen ein Gedéchtnisbild, ,Geschichte
setzt als ihr Organ eine schwer zu beschreibende Art innerer
Sinnlichkeit voraus, deren Eindriicke in unendlicher Wand-
lung begriffen sind, mithin in einem Zeitpunkte gar nicht
zusammengelegt werden konnen“ (I, p. 148). Ged#chtnis
aber will Spengler nicht im gewdhnlichen, landléufigen Sinn
verstanden wissen, sondern als einen hdheren Zustand, der
wenigen gegeben sei, eine Art  Einbildungskraft, die jeden
Augenblick sub specie aeternitatis, in steter Beziehung auf
alles Vergangene und Zukiinftige durchlebt werden la{3t“
(I, p. 148).

¢) Das Urphéinomen der Weltgeschichte.

Die Formen, unter denen das geschichtliche Leben
Gestalt gewinnt, sind nach Spengler die Kulturen. Kultur
ist daher das Urphdnomen aller vergangenen und zukiinf-
tigen Weltgeschichte. Aber die Kulturen sind nichts anderes
als hochentwickelte Organismen. Kulturgeschichte ist ihre
Biographie, Kulturphilosophie ihre Biologie. Als reife Kul-
turen, d. h. Kulturen, die ihr Seelentum zur inneren Voll-
endung entwickelt haben, kommen fiir die Weltgeschichte
die chinesische, babylonische, #gyptische, indische, antike
arabische, abendlindische und die Mayakultur in Betracht.
Die Zahl der nicht zur Reife gelangten Kulturen sei gering;
Spengler erwithnt hier die persische, hettitische und die
Kultur der Kitschua. Fir das Verstandnis des Urphiénomens
der Weltgeschichte kommen sie aber nach seiner Meinung
nicht in Betracht. Als erst entstehende Kultur nimmt Speng-
ler die russische an.

Wie man vom Habitus einer Pflanze spricht, so kann
man nach Spengler von einem Stil der Kulturseele sprechen.
Mit dem Begriff des Habitus aber wird bei den Organismen
.die Lebensdauer und das Tempo der Entwicklung verbunden.
Diese Begriffe will Spengler auch auf die Geschichte iiber-
tragen wissen. Jede Kultur habe einen anderen Takt der
Entwicklung. ,Man darf vom Andante des hellenisch-romi-
schen und vom Allegro con brio des faustischen Geistes
reden“ (I, p. 167). Die Kulturen mit allen ihren Phasen
haben aber stets dieselbe Lebensdauer.

Aus dem Urphénomen des geschichtlichen Werdens
'will Spengler das Phéinomen des Schicksals und des Zufalls
in der Geschichte verstanden wissen. Wie bei einer Pflanze,



266 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

so kénnen wir auch bei den Kulturen Schicksal und Zufall
unterscheiden. Die Entwicklung des Samens zu einem Baum.
seiner Spezies ist Schicksal, die besonderen Entwicklungs-
momente, die den Baum zu einem konkreten, individuellen
gemacht haben, das ist Zufall. ,Eine Buche, die eben heran-
wichst, wird im Laufe der Jahre Blatter, Zweige, einen
Stamm, Wipfel erhalten, deren allgemeine Gesta.lt sich vor--
aussagen lafdt; dies gehort zum Schicksal des keimenden
Organismus. Aber der Same ist vom Winde an irgendeine
Stelle getragen worden und Alter, Gesundheit, Machtlgkelt .
Fiille der Erscheinung werden durch sie wesentlich  mit-
bestimmt. Tausend Umstinde kommen dazu, um auch das
Dasein zweier Nachbarstémme sehr verschieden zu gestalten.
Hier wiirde ein strenger Christ von einer Gnade der Natur
reden.... Und so tragen alle grofien Kulturen, in deren
Lebenslauf vieles vorausbestimmbar ist, in ihren Ziigen
etwas, das dem Urphdnomen wesentlich angehért und das
man ihrem Schicksal, etwas, das niemand ahnen kann und
das man dem Zufall, der Gnade, zuweisen kann. In welchem
Grade diese Wertung stattfindet, das entscheidet fiir das.
einzelne Geschichtsbild, das immer das eines bestimmten
Betrachters ist, dessen Weltgefithl mit unmittelbarer innerer
Gewilheit“ (I, p. 199).

Die Unterscheidung dieser letzten Ideen von Schicksal
und Zufallist nach Spengler eine Sache des Herzens. Er glaubt,
dafl die Idee der Gnade im abendlindisChen Christentum
jene Ideen in der héchsten ethischen Fa,squng reprisentiere,

nKigung (Erbsiinde) und Gnade — in dieser Polaritit, die
immer nur Gestalt des Gefiihls, des bewegten Lebens, nie
Inhalt der Erfahrung sein kann, liegt das Dasein jedes wirk-
lich bedeutenden Menschen dieser Kultur beschlossen .

Man mag es Fiigung, Vorsehung oder Entwicklung nennen,
was den Lebenslaufen aller Menschen des Abendlandes etwas
Verwandtes gibt, dem Denken bleibt es unzuginglich. Hier
endet jede rationalistische Verfolgung religioser Ideen beim
Widersinn : der vermeintlichen Uberwindung kirchlicher Dog-
men durch die ,Resultate der Wissenschaft’., Die Pride-
stinationslehre bei Calvin und Pascal — die beide, anfrichtiger
als Luther und Themas von Aquino, die Konsequenzen der
augustinischen Dialektik zu ziehen wagten — ist die not-
wendige Absurditdt, zu welcher die verstandesmiiflige Ver-
folgung dieser Dmge fithrt. Sie gerdt aus der Logik des-



von Oswald Spenglers Geschichtsaﬁffassung? 257

Weltgefiihls in die Logik der Begriffe und Gesetze, aus der
unmittelbaren Anschauung des Lebens in ein System von
Objekten. Die furchtbaren Seelenkéimpfe Pascals sind die
eines tiefinnerlichen Menschen, der zugleich geborener Mathe-
matiker war und der die letzten und ernstesten Fragen der
Seele zugleich den grofien Intuitionen eines inbriinstigen
Glaubens und der abstrakten Prizision einer ebenso grofien
mathematischen Anlage unterwerfen wollte, Dies gab der
Schicksalsidee, religios gesprochen die Vorsehung Gottes, die
schematische Form des Kausalprinzips, die Kant-
sche Form der Verstandestéitigkeit also, denn das bedeutet
Pridestination, in der nun allerdings die lebendige,
freie und stets gegenwértige Gnade, als allein dem histo-
rischen (,iibernatiirlichen‘), nicht dem natiirlicher Weltbilde
immanent, logisch unmdglich erscheint. Der Zweifel an Gott
ist das Verhingnis des Menschen, in dem ein tiefer Ver-
stand fiber eine tiefe Seele siegt“ (I, p. 194).

d) Seele, Weltbild und Raumproblem.

Fiir Spengler ist der Schicksalsgedanke das Héchste
und Letzte, zu dem die Geschichtsforschung vordringen
kann; wir miissen aber noch zu einer umfassenderen Be-
trachtung emporsteigen, zu einer neuen Art von Metaphysik,
die unsere gesamte Welt als Symbol erfaf3t. Wir fiithlen die
Einheit einer Kultur auf Grund der einheitlichen Sprache
ihrer Symbolik. Da pach Spengler alles Ausdruck eines.
Seelischen ist, ist es zugleich Eindruck auf eine Seele, und
dieser Zusammenhang, wo der Mensch zugleich Subjekt und
Objekt ist, gibt das Wesen des Symbolischen wieder. Deshalb.
ist der Mensch auch als Symbol aufzufassen, sowohl hin-
sichtlich seines physischen Lebens, seiner sozialen Ver-
hiiltnisse, wie auch vor allem riicksichtlich der Gesamtheit
seines Seelenlebens im Weltbilde der Gteschichte. Kine fiir
alle Menschen identische Wirklichkeit kann es nach Spengler
nicht geben; Wirklichkeit ist blofy das Produkt der freien
Phantasie und Funktion einer jeden einzelnen Seele. ,Der
Mensch war gewifd ein Atom im Weltall, aber das Weltall
war zugleich das Produkt seiner Vernunft* (I, p. 226).
»Und deshalb gibt es so viele Welten, als es Menschen
und Kulturen gibt, und im Dasein jedes einzelnen ist die
vermeintlich einzige, selbstindige und ewige Welt — die
Jeder mit dem anderen gemein zu haben glaubt — immer



958 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

ein neues, einmaliges, nie zu wiederholendes KErlebnis*
(I, p. 227).

Weil die Symbole verwirklicht sind, gehéren sie nach
Spengler in den Bereich des Ausgedehnten; schon das Wort
Form bezeichue etwas Ausgedehntes; Ausgedehntes aber
hat Grenzen und Grenzen bezeichnen Vergiinglichkeit.
Zwischen Zeit und Raum, Richtung und Ausdehnung be-
steht daher wie zwischen Schicksal und Kausalitat das Ver-
héltnis von Leben und Tod. Der vom Schrecken des Todes
erfiillte Urmensch wollte die Welt des Ausgedehnten durch-
dringen durch einen tief im Unbewufiten liegenden Akt,
der die Schwelle des individuellen Daseins bezeichne, indem
durch diesen Akt Seele und Welt eigentlich geschaﬁ'en,
getrennt und gegeneinandergestellt worden sei. Das Mensch-
sein besteht im Ichgefiihl und Weltgefiihl und alle Kultur
bedeutet nur Steigerung des Menschseins. Mit dem beginnen-
den-Menschsein sind die Dinge nicht blofd Eindruck, sondern
auch Ausdruck. Damit werden die Dinge zu Symbolen,
Alle echte, unbewufite und innerlich notwendige Symbolik
erwiichst daher aus dem Phénomen des Todes, ,in dem sich
das Wesen des Raumes enthiillt¥ (I, p. 232). ,.Alle Kunst
ist sterblich, nicht nur die einzelnen Werke, sondern die
Kiinste selbst. Es wird eines Tages das letzte Bildnis Rem-
brandts und der letzte Takt Mozartscher Musik aufgehort
haben zu sein, obwohl eine bemalte Leinwand und ein
Notenblatt vielleicht iibrig sind, weil das letzte Auge und
‘Ohr verschwand, das ihrer Formenspra.che zugiinglich war.
Vergiinglich ist Jeder Gedanke, jedes Dogma, jede Wissen-
schaft, sobald die Seelen und Geister erloschen sind, In
deren Welten ihre sewigen Wahrheiten“ mit Notwendigkeit
als wahr erlebt wurden. Vergipglich sind sogar die Sternen-
welten, welche die Astronomen am Nil und Euphrat be-
trachteten, denn unser — ebenso vergingliches — mit dem
Auge des abendlindischen Menschen gesehenes, aus seinem
Getiih] gebildetes Weltsystem, dessen Form Kopernikus auf-
stellte, 1st ein anderes* (I, p 232),

Wie nun' die persénliche Welt eines jeden ein nie ver-
gehendes und nie sich wiederholendes Erlebnis sei, ebenso
verhalte es sich, sagt Spengler, mit dem Raum, der jedem
Menschen zugehort, Die Seele, die ihre Welt schafft, legt
alle Ausdruckskraft in das  begreifende Erlebnis der Tiefe
oder der Euntfernung“, wodurch sie die sinnliche Fliche



von Oswald Spenglers Geschichtsauftassung. 259

erst eigentlich zum Raume macht, indem er zum Raum
der ihn erlebenden Seele gestaltet wird., Darin beruht nun
nach Spengler das ,Geheimnis der Raumwerdung“ Wie
dem Gewordenen das Werden, der toten Natur die ewig
lebendige Geschichte, dem Mechanischen das Organische
und dem kausalen Gesetz das Schicksal zugrunde liegt, so
liegt in der Richtung der Ursprung der Ausdeh-
nung. ,Das mit dem Worte Zeit beriihrte Geheimnis des
sich vollendenden Lebens bildet die Grundlage dessen, was
als vollendet durch das Wort Raum weniger verstanden als
fiir ein inneres Gefithl angedeutet wird“ (I, p. 240). Wie
man die Geistesform der Kausalitit als ,erstarrtes Schick-
sal¥, so kénne man die Grundlage der Weltform, die in
der Raumtiefe bestehe, als ,erstarrte Zeit“ bezeichnen. Réume
gebe es nur fiir lebendige Menschen und mit der Seele sei
auch die Welt zu Ende. Spengler kritisiert Kant, weil er
nicht scharf genug zwischen Erkennen und Erkanntem,
zwischen dem lebendigen Akt und seinem toten Resultat
unterschieden habe; er hitte, meint Spengler, statt von
,zwel Formen der Anschauung“ zu sprechen, die Zeit die
Form des Anschauens, den Raum die Form des Ange-
schauten nennen sollen, ,und dann wére ihm ein Licht auf-
gegangen; wie das Leben zum Tode, das Anschauen zum
Angeschauten fiihrt, so fiithrt die schicksalshafte, gerichtete
Zeit zur rdaumlichen Tiefe* (I, p. 241). Im Augenblick der
Raumwerdung wird das gestaltlose Chaos gestaltete Wirk-
lichkeit und in diesem Akte empfindet der Mensch der
Antike mit apriorischer Gewif3heit das Korperliche, der
Mensch des Abendlandes das Réumliche und Menschen
anderer Kulturen andere Formen als ihre Ideale des Aus-
gedehnten,

Die Art der Ausgedehntheit nennt Spengler das Ur-
symsol einer Kultur. Aus dem Ursymbol will Spengler die
Formensprache einer Kultur, ihre Physmgnomle gegeniiber

nder physiognomielosen Umwelt“ des primitiven Menschen
und die Verschiedenheit dieser Phystognomie in den einzelnen
Kulturen ableiten. Jede Kultur hat ein ihr zugrunde liegendes
Formideal, das Ursymbol selbst ist nicht realisierbar und
kann nicht einmal durch eine Definition bestimmt werden.
Weil es eine Mehrzahl von Ursymbolen gibt, so sind die
Begriffe ,formaler Einheiten“ wie Masse, Substanz, Materie,
Ding, Korper, Ausdehnung etc. in keiner Weise in die



260 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Erkenntnisart einer anderen Kultur iibertragbar. Geist und
Materie, die fiir uns gegensitzlich seien, koénnten in einer
anderen Kultur identisch sein. Der erschiitternde Augen-
blick, wo das Ursymbol die Wahl trifft, ist entscheidend
fir die Formbedeutung. , Was der Raum, diese schipferische
Deutung des Tiefenerlebnisses durch uns Menschen des
Abendlandes und uns allein sagen will, dies ritselhafte
Symbol, das die Griechen dgs Nichts nannten und wir das
All, taucht unsere Welt in eine Farbe, welche die antike,
die indische, die dgyptische Seele nicht auf ihrer Palette
hatten. Die eine Seele spielt das Welterlebnis in As-Dur,
die andere in F-Moll; die eine empfindet es euklidisch, die
andere kontrapunktisch, die dritte magisch, Vom reinsten
analytischen Raume und vom Nirwana bis zur leibhaftigsten
attischen Korperlichkeit fithrt eine Fiille an sinnlichem Ge-
halt steigender Seinssymbole, deren jedes fiahig ist, eine
vollkommene Weltform aus sich zu bilden. So fern, seltsam,
fliichtig die indische oder babylonische Welt ihrer Struktur
nach fiir die Menschen der fiinf oder sechs ihnen folgenden
Kulturen war, so unbegreiflich wird bald die abendléndische
Welt fiir die Menschen noch ungeborener Kulturen sein®
J, p. 263).

¢) Seelenbild und Lebensgefiihl.

- Spenglers Gestaltungsprinzip des kulturellen Lebens
ist die Seele. Was will aber Spengler mit dem Worte Seele
ausdriicken? Er antwortet uns: Etwas Undefinierbares! Die
ganze bisherige Psychologie hat nach Spengler den Fehler
begangen, dafl sie ihr Objekt als wissenschaftlich zerlegbar an-
genommen habe, Eine abstrakte Wissenschatt vom Seelischen
sei iiberhaupt nicht méglich. Die Psychologie als Wissenschaft
sei von jeher die flachste und wertloseste der philosophischen
Disziplinen gewesen, ,in ihrer jimmerlichen Leerheit aus-
schliel3lich der Jagdgrund mittelmifiger Képfe und unfrucht-
barer Systematiker“ (I, p. 405). Von all den vielen Psychologen
unserer Tage hitte keiner eine eigentliche Analyse oder
Definition der Phinomene des Willens, der Reue, der Angst,
der Eifersucht, der Laune, der kiinstlerischen Intuition geben
konnen. Das erkldre sich daraus, dafl man nur optisch-rium-
liche Einheiten definieren und nur Begriffe unterscheiden
kénne, aber das Psychologische sei aufler diesen Bereichen.
»Wille, das ist gar kein Begrift, sondern ein Name, ein



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 261

Urwort wie Gott, ein Zeichen fiir etwas, dessen wir inner-
lich unmittelbar gewifl sind, ohne es jemals beschreiben zu
kénnen. Wir sind uns doch dariiber klar — oder sollten es
sein — dal Seele mit Raum, Gegenstand, Distanz, Zahl,
Grenze, Kausalitit und also auch mit Begriff und System
nichts zu tun hat.... Eherliele sich ein Thema von Beethoven
mit Seziermesser oder S#éure zerlegen, als die Seele durch
die Mittel des abstrakten Denkens“ (I, p. 406). Wo mog-
lich noch schirfer kritisiert Spengler die systematische, vor
allem aber die moderne Psychologie, wenn er schreibt: ,Ich
glaube nicht, dafl in irgendeinem psychologischen System
das Wort Schicksal vorkommt, oder eine reiche Lebens-
erfahrung zu uns redet. Assoziationen, Apperzeptionen,
Affekte, Triebfedern, Denken, Fiithlen, Wollen, all das sind
optische Groflen, tote Mechanismen, deren Topographle den
belanglosen Inhalt der Seelenwissenschaft bildet. Man wollte
da8 Leben finden und traf auf eine Ornamentik. Die Seele
blieb, was sie war, das was weder gedacht, noch vorge-
stellt werden kann, das Geheimnis, das ewig Werdende,
das reine Krlebnis* (I, p. 410).

Begrifflich die Seele ertassen wollen, heifit nach Spengler
Naturerkenntnis mit Menschenkenntms verwechseln; die
beiden hiétten nichts miteinander gemeinsam. Die Seele sei
bei allen Kulturen von ihrer frithesten Entwicklung an ein
Zeichen, in dem man alles zusammenfasse, was nicht Welt
sel, Wie der Begriff der Zeit ein Gegenbegriff sei zum
Begriff des Raumes, so sei die Seele der Gegenbegriff des
Weltbegriffs. Das Tiefenerlebnis bedeutet das Bewufitwerden
der eigenen Seele, indem es mit einem Schlage die ausge-
dehnte Welt verwirklicht und schafft und die Breite,
welche in der Masse der Empfindungen gegeben ist, durch
die T1efe ordnet, die in der lebendigen Richtung gegeben
ist. Das Seeienbild driickt stets nur das Bild einer bestimmten
Seele und nie etwas anderes aus. Jede Kultur, ja sogar jede
Epoche hat ein selbstdndiges Seelenbild geschaffen; dieses
Seelenbild ist der symbolische Ausdruck der Idee des Da-
seins. Das faustische Seelenbild des Abendlandes und das
apollinische Seelenbild der Antike stehen zueinander in
schroffem Gegensatz. Die Idee des apollinischen Seelenbildes
ist der Seelenkdrper, jene des faustischen der Seelen-
raum. Der Mensch der Antike habe seine Psyche plastisch
aufgefafdt. Der apollinische Geist hat eine Seelenstatik,



962 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

der faustische Geist eine Seelendynamik geschaffen. Das
magische Seelenbild der arabischen Kultur besteht
nach Spengler in einem Dualismus von Geist und Seele.
So sei das Seelenbild von Plotin und Origenes, vor allem
aber von Paulus aufgefafit worden, der zwischen capa Jvye-
x6v und capa nvevparwmov unterscheide. (In Anlehnung an
I. Kor. 15, 44.) ,

Der wirkende Raum ist in Spenglers Auffassung
der Daseinsinhalt des abendlindischen Kulturmenschen; er
bewertet den Menschen nach seiner Tﬁ.tigkeit und faflt
diesen Gesichtspunkt mit dem Wort Charakter zusammen.
Charakter lifit sich wiederum nicht definieren; der Begriff
ist eine ganz merkwiirdige Eigenart der faustischen Kultur
und in ihrem Bereich ist wieder in besonderer Weise die
Musik die Kunst des Charakteristischen. Ks besteht eine
tiefe Verwandtschaft zwischen dem Begriff des Willens und
dem Begriff des Charakters. ,Was der Wille im Seelenbilde,
das ist der Charakter im Bilde des Lebens“ (I, 427f.). Die
eigenartige Bewertung des Menschen in der faustischen
Kultur gibt den Ausschlag, dafl der abendlandische Mensch
mit innerster Notwendigkeit das Drama als ein Maximum von
Aktivitat, die Griechen dagegen als ein Maximum von Passi-
vitiat auffassen.

Das Prinzip der Aktivitiat entscheidet auch iiber die
Moralauffassung des faustischen Menschen. Die Analyse der
Moral darf kein Bestandteil der Moralauffassung sein, denn
die Fragestellung der Moral ist nach Spengler ein Symptom
der betreffenden Kultur. Fiir den Abendlinder gilt die
Moral des ,Du sollstY, wo ein jeder vom anderen etwas
fordert. ,Im Ethischen des Abendlandes ist alles Richtung,
Machtanspruch, gewollte Wirkung in die Ferne. In diesem
Punkte sind Luther und Nietzsche, Pépste und Darwinisten,
Sozialisten und Jesuiten einander vollig gleich. Thre Moral
tritt mit dem Anspruch auf allgemeine und dauernde Giiltig-
keit auf... Wer anders denkt, fiihlt, will, ist schlecht, ab-
triinnig, ein Feind. Man bekéimpft ihn ohne Gnade, Der
Mensch soll, der Staat soll. Die Gesellschaft soll, Diese Form
der Moral ist uns selbstverstindlich; sie reprisentiert uns
den eigentlichen und einzigen Sinn aller Moral. Aber das
1st weder in Indien noch in Hellas so gewesen. Buddha gab
ein freies Vorbild, Epikur erteilte einen guten Rat. Auch
das sind Grundformen hoher, statischer, willensfreier Moralen“



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung, 263

(I, p. 4656f). Der Unterschied der abendlindischen Kultur
von der magischen Kultur des Friithchristentums zeigt sich
unter dem Gesichtspunkt der Moral bei Spengler vor allem
auch In ihrer Form der Askese. Das Monchtum des Abend-
landes, das die Franziskaner und Dominikaner repriasentieren
sel eine Ordensbewegung im Gegensatz zum Kinsiedler-
tum des Friihchristentums. Mit dem moralischen Imperativ
der faustischen Kultur kann das eigentliche Christentum in
keinerlei Beziehungen gebracht werden. Es ist nach Spengler
kulturgeschichtlich ganz unrichtig, wenn man behauptet,
dafl das Christentum den abendlindischen Menschen um-
geformt habe, gerade das Gegenteil sei der Fall; der fau-
stische Mensch habe das Christentum umgestaltet. ,In diesem
Sinne ist — ein tiefer und noch nie begriffener Vorgang — die
Moral Jesu ein passiv-geistiges, aus dem magischen Welt-
gefiihl heraus als heilkriftig empfohlenes Verhalten, dessen
Kenntnis als eine besondere Gnade verliehen wird, In der
gotischen Friihzeit innerlich in eine befehlende umgeprigt.
worden.* Noch interessanter ist die ,theologische“ KEr-
liuterung, die Spengler in einer entsprechenden Fufinote
zu dieser Behauptung gibt: ,Wer Ohren hat zu héren, der
hore, darin liegt kein Machtanspruch. So hat die abend-
lindische Kirche ihre Mission nicht aufgefaf3t. Die ,Heils-
botschaft* Jesu, die des Mani, der Mithrasreligion, der
Neuplatoniker und all der benachbarten spétantik-syrischen
Kulte sind geheimnisvolle Wohltaten, die man erweist,
nicht aufdringt. Das junge Christentum ahmte, nachdem es
in die antike Welt eingestromt war, lediglich die Mission
der spiten Stoa nach. Man mag Paulus zudringlich finden
und man hat die stoischen Wanderprediger so gefunden,
wie die Zeitliteratur beweist, gebieterisch treten sie
nicht auf¢ (I, p. 469, Aom. 1).

Den Begriff der Ethik umschreibt Spengler als ,das
unmittelbare, zur Formel erhobene Gefiihl der Seele vom
Schicksal, als die innerlichste, wahllose Deutung der eigenen
Existenz* (I, p. 469). Da die Ethik mithin nichts anderes
1st als Ausdrucksform von Gefiihlen, gehort sie nach Spengler
,in die Nachbarschaft der groflen Kiinste“. Indem KEthik
nur Form, Ausdruck und Symbol ist, kann sie in Be-
griffen gar nicht erschépft, noch viel weniger in ein System
gebracht werden. Die tiefste Bedeutung der KEthik liege
im Unbewufiten. Ethik ist daher wesentlich nichts anderes



264 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

als kulturelle Ausdrucksform und es gibt so viele Ethiken
als es Kulturen gibt. Das Wesentliche der Moral besteht
nach Spengler nicht in ihrem angeblichen Gehalt, sondern
in ihrer Form. ,Ihr programmatischer Inhalt, ihre religiose,
philosophische, w1ssenscha,fr,hche Farbe, der Wortlaut ihrer
Sitze und Bekenntnisse, oft genug mifverstandene Uber-
lieferung, noch h#ufiger blofle Theorie und leerer Schall,
ist Maske“ (I, p. 472). Jede Mission ist ein innerer Wider-
spruch, denn es ist kulturbiologisch verfehlt, einer fremden
Kultur eine ihr innerlich fremde Moral aufzudréingen.

Spengler behauptet, daf} jede Ethik der Anutike eine
Ethik der Gebirde, die Ethik des Abendlandes hingegen
-die Ethik der Tat sei. Erstere erfasse nur den einzelnen
Menschen, das Atom unter Atomen; die ethische Wert-
schitzung der faustischen Kultur hingegen beziehe sich
auf den Menschen als Wirkungszentrum einer unendlichen
Allgemeinheit. - ,Ethischer Sozialismus, das ist Gesinnung
der Tat, die durch den Raum in die Ferne wirkt, das Pathos
der dritten Dimension, als deren Zeichen das Urgefiihl der
Sorge, fir die Mitlebenden, wie fir die Kommenden, iiber
dieser ganzen Kultur schwebt“ (I, p. 475

Spengler stellt in seiner Kulturphilosophie ,das Phi-
nomen der Moral“ dem ,Phénomen der Logik“ gegeniiber
als zwel mogliche Arten, ein Weltgefiihl geistig zu reali-
sieren und den Menschen zur Welt in Beziehung zu setzen.
Dieser Gegensatz von Kthik und Logik ‘beruht auf dem
‘Gegensatz von Werden und Gewordenem. Die Form des
Werdens und des Lebens ist ethisch, die Form des Gewordenen
und Erkannten ist logisch. Der Ethik liegt das Merkmal
der Richtung, ausgedriickt durch die Worte Zeit, Schick-
sal, Zukunft, zugrunde, der Logik das Merkmal der Aus-
dehnung durch die Ursymbole des Raumes, durch das Kérper-
liche. Ethik und Logik verhalten sich wie das Mogliche
zum Wirklichen wie das Leben zum Tode. ,Die Logik ist
starr. Sie macht erstarren. Sie gilt nur im Bereich des Er-
starrten. Man nennt das ihre ewigen Gesetze. Die Ethik
hat keine Gesetze. Sie lebt. Sie gestaltet das Leben, In
dieser Klarheit ist der Gegensatz zweier Formenwelten,
welche das gesamte bewufite Sein ohne Rest unter sich ver-
teilen, nur im héheren Menschentum vorhanden* (I, p. 483).
Daraus folgt, dafl die Geschichte als Form des Werdens,
als das sich Vollendende eine ethische Struktur, die Natur,



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 265H

die Form des Gewordenen und Vollendeten eine logische
Struktur hat.

Die Machtlust des faustischen Menschen zeigt sich
nach Spengler charakteristisch im Problem der Willens-
freiheit, das in dieser energischen Fassung nur die fausti-
sche Ethik formuliert habe, ,und in dem sich seine ganze
metaphysische Leidenschaft nach dem Grenzenlosen, nach
Uberwindung- alles Nur-Sinnlichen, nach Verneinung aller
Schranken seines Machtgefiihls, nach Geltung und Wirksam-
keit ans Licht des wachen Bewufitseins dréngt, unser ethi-
sches Hauptproblem, um das sich alle anderen Systeme kri-
stallisieren (I, p. 486).

Das Leben eines in einer sich vollendenden Kultur
natiirlich und selbstverstindlich dahinlebenden Menschen
hat nach Spenglers Auffassung eine wahllose Haltung. Er
hat eine instinktive Moral, die keine Theorie braucht und
die deshalb unumstritten ist, sobald aber in der Zeit der
Zivilisation das Leben zum Objekt der Betrachtung ge-
macht wird, dann wird die Moral zum Problem. ,Kultur-
moral ist die Moral, welche man hat, zivilisierte die, welche
man sucht. Die eine ist zu tief, um auf logischem Wege
-erschopft zu werden, die andere ist eine Funktion der Logik.“
Der Abstieg von der Kultur zur Zivilisation besteht darin,
dafd man die , Vogelperspektive des Lebens“ mit der ,Frosch-
perspektive* der ,alltiglichen Notdurft und andrangenden
Wirklichkeit* betrachtet (I, p.491). Dieser Abstieg von der
Kultur zur Zivilisation vollziehe sich, sagt Spengler, unter
der Phrase der Riickkehr zur Natur. Darum nennt er auch
Rousseau den Ahnherrn des Sozialismus,

Das Leben der Zivilisation wird anstatt aus dem Un-
bewufSten aus dem Bewufiten gestaltet. Die Seele hat sich
in diesem Stadium restlos erschépft und das in ihr liegende
Mogliche ist total Wirklichkeit geworden. Zwischen dem
zivilisierten Menschen und dem Kulturmenschen besteht
nach Spengler der griofite Gegensatz und sogar der primi-
tive Mensch stehe dem Kulturmenschen nicht so schroff
gegeniiber, wie der Mensch der Zivilisation. Weil die Religion
nichts anderes ist als ein anderes Wort fir das Dasein der
Seele und weil das Wesen aller Kultur in der Religion be-
steht, so ist nach Spengler das Wesen der Zivilisation die
Irreligion. Buddhismus, Stoizismus und Sozialismus sind
nur drei verschiedene Formen des Nihilismus. ,Der Sozia-

Divus Thomas IX. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXVI.) 18



266 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

lismus ist das iiberhaupt erreichbare Maximum eines Lebens-
gefithls unter dem Aspekt von Zwecken. Denn die bewegte
Richtung des Seins, in den Worten Zeit und Schicksal
fihlbar, bildet sich, sobald sie starr, bewufit, erkannt ist,
in den Mechanismus von Mittel und Zweck um.”Richtung
ist das Lebendige, Zweck das Tote. Faustisch ist die Leiden-
schaft des Vordringens, sozialistisch der mechanische Rest,
der ,Fortschritt, Sie verhalten sich wie der Leib zum
Skelett, Dies i1st zugleich der Unterschied des Sozialismus.
vom Buddhismus und Stoizismus, die mit den Idealen des
Nirwana und der Ataraxia ebenso mechanisch gestimmt
sind, aber nicht die dynamische Leidenschaft der dritten
Dimension, den Willen zum Unendlichen, das Pathos der
Ausdehnung kennen“ (I, p. 607).

f) Faustische und apollinische Naturerkenntnis..

Gegeniiber dem stolzen Selbstbewufitsein des Naturalis-
mus stellt Spengler die gewifl kilhne Behauptung auf, daf}
allem naturwissenschaftlichen Wissen ein religioser Glaube
zugrunde liege. KEs beriihrt hochst eigenartig, wenn nach
dem Li#rm von der voraussetzungslosen Wissenschaft ein
so umjubelter Forscher wie Spengler den Satz aufstellen
kann: ,Es gibt keine Wissenschaft ohne unbewufite Voraus-
setzungen, iiber welche der Forscher keine Macht besitzt,
und zwar Voraussetzungen, welche sich bis in die frithesten
Tage der erwachenden Kultur zuriickfithren lassen. Es gibt
keine Naturwissenschaft ohne voraufgegangene Religion.,
In diesem Punkte besteht kein Unterschied zwischen katho-
lischer und materialistischer Naturanschauung: sie sagen
dasselbe mit anderen Worten. Auch die atheistische Wissen-
schaft hat Religion; die moderne Mechanik ist Stiick fiir
Stiick ein Abbild christlicher Dogmen* (I, p. 631). Da in
der Auffassung Spenglers Natur nur eine Funktion der
jeweiligen Kultur ist, gibt es keine Naturerkenntnis, die
iitber den Bereich ihrer Kultur hinaus Geltung hitte. Ein
physikalisches Weltbild ist nichts anderes als der seelen-
loseste Ausdruck einer Religion im Zeitalter der Kultur-
erstarrung, der Zivilisation. Physik ist schlieflich nach
Spengler nichts anderes als das letzte Liebenszeichen der
Religion. KEs ist fiir uns unmdoglich, aus dem Bereich anthro-
pomorpher Vorstellungen herauszukommen und die Wahr-
heit als solche zu erfassen. ,Andere als anthropomorphe



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 267

Vorstellungen gibt es iiberhaupt nicht. Der Mensch schuf
Gott nach seinem Bilde, so gewifl das von jeder histori-
schen Religion gilt, so gewifl gilt es von jeder physikali-
schen, vermeintlich noch so gut begriindeten Theorie. Eine
jede ist selbst Mythus und in jedem ihrer Ziige anthropo-
morph praformiert* (I, p. 633).

Die Naturerkenntnis der Antike schuf die mechani-
sche Statik, die faustische Naturerkenntnis die mecha-
nische Dynamik. Der apollinische Geist der Antike
ordnete die #uflere Welt in einer Statik greifbarer Korper,
seine Physik ist Plastik. Der arabische Geist sucht die
magische Substanz der Korper und forscht nach dem ,Stein
der Weisen“; dieser arabische Geist ist nach Spengler re-
prisentiert im Isis- und Mithrasglauben, im Neuplatonismus
und in der Gmosis, im frithen Christentum der Apokalypse,
des Origenes und des Konzils von Nicda. Die Alchimie der
Araber ist in ihrem Wesen nach Spengler nichts anderes
als der wissenschaftliche Zweifel an der plastischen Wirk-
lichkeit der Dinge, welche die Griechen vertreten hatten.
Als einzigartiges Kuriosum moderner Dogmengeschichte mufl
folgender Satz Spenglers beurteilt werden: ,Der Streit um
die Person Christi auf allen friiheren Konzilen, der zu den
arianischen und monophysmlschen Spaltungen fiihrte, ist ein
alchimistisches Problem“ (I, p. 636). Statik, Chemle
und Dynamik sind nach Spengler die drei phymkahschen
Systeme der apollinischen, magischen und faustischen Seele,
Der historisch fithlende Mensch des Abendlandes, der nach
dem Werden orientiert ist, schafft sich nat.urnotwend1g ein
dynamisches Weltbild. Der ahistorische, nur auf die punkt-
formige Gegenwart eingestellte, nur von Mafl und Grofle
beherrschte apollinische Geist mufSte mit derselben Not-
wendigkeit ein statisches Weltbild hervorbringen.

Das apollinische Weltgefiihl faite den einzelnen Korper
als das Sein auf; die Gestalt war dem Griechen das Wesen-
hafte und was keine Gestalt hatte, das existierte fiir ihn
iiberhaupt nicht. Deshalb schuf sich der antike Greist zum
Begriff Gestalt einen Gegenbegriff im Stoff, die Gesamtheit
des Ungestalteten. Daraus entstand dann nach Spengler
der antike Gotterbegriff, der nichts anderes als eine neben
dem Menschen stehende hthere Menschlichkeit bedeutet, die
derselben kosmischen und tragischen Notwendigkeit unter-
worfen. ist.

18*



268 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Dem faustischen Weltgefiihl aber ist der Inbegriff des
Seins der reine unendliche Raum. Der Ausdruck Kraft ist
nach Spengler nur ein weniger abstrakter Ausdruck fir
den Raum, Der antike Substanzbegriff bezeichne nur das
zu (testaltende, der abendléndische Substanzbegriff repri-
sentiere dagegen das zu Bewegende. Gestalt und Ungestalt,
Kraft und Nichtkraft stellen die Polaritdat der Weltbilder
des Abendlandes und der Antike dar. Gestalt und Kratt
sind in der Auffassung Spenglers Inkarnationen des Gott-
lichen im Weltbilde, der antike Gottesbegriff besteht in der
hichsten Gestalt, der faustische in der héchsten Kraft. Aus
der Idee des unendlichen Raumes ist der Monotheismus des
Abendlandes erwachsen. ,Gott, das ist fiir unser Gefiihl der
Raum, Kraft, Wille, Tat. Welt, als Gegensatz zu ihm ist
also die Nichtkraft, die Masse, das Objekt. Man hat wvon
Dante bis Goethe tausendmal die Ausdriicke gewechselt und
das Weltbild religids oder wissenschaftlich, intuitiv oder
mechanistisch zu deuten versucht; das Grundgefuhl ist un-
veréindert geblieben. Es gehort zu den seelischen Bedingungen,
iiber die niemand Gewalt hat. Es ist eine Selbsttéuschung,
wenn jemand sagt, er sei Atheist geworden, oder zu Gott
zuriickgekehrt. Er verwechselt lediglich® begriffliche Kon-
ventionen der Oberfliche — neue Namen — mit dem Gehalt
der Welteindriicke selbst. Wer fiir Gott und Welt Wille
und Vorstellung oder Kraft und Stoff sagt, kennzeichnet
damit nur seine bewufite Individualitit, seinen intellektuellen
Geschmack, nicht seine Kultur“ (I, p. 560).

Das grofle Vermiichtnis des abendlindischen Geistes,
seine tiefe Sehnsucht gegeniiber-der apollinischen Auffassung
des plastisch-euklidischen Kosmos ist nach Spengler eine
infinitesimale Musik des grenzenlosen Weltraumes. Mit diesem
groflen Testament, das mit seinen Formen ,gewaltigster
_Transzendenz“ vielleicht niemals eréffnet werde, kehre die
abendlindische Kulturseele eines Tages, ,ihres Strebens miide,
in ihre seelische Heimat zuriick“ (I, p. 616).

Wir haben in kurzen Ziigen das grofangelegte kultur-
philosophische Organismensystem Spenglers dargelegt; wir
haben uns absichtlich eng an die Gedankenginge Spenglers
angeschlossen und seine Terminologie genau wiedergegeben,
um diesen merkwiirdigen Greist richtig beurteilen zu kénnen,
Die Originalitdt Spenglers und seine philosophiegeschicht-
liche Bedeutung liegt im konsequent durchgefihrten Ver-



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 269

such, gegeniiber der verstandesméfligen Erkenntnis, die kiinst-
lerische Intuition als Erkenntnisprinzip des Kulturgeschehens
in die Geschichtswissenschatt einzufithren. Wenn auch Speng-
ler auf dem Gebiete der Metaphysik keine wesentlichen Neu-
heiten gebracht hat, so kann seine Physiognomik wegen ihrer
eigenartigen Erkenntnislehre, die conditio sine qua non seiner
(eschichtsauffassung ist, doch nicht nach irgendeiner be-
kannten Schablone behandelt werden. KEs ist eine nutzlose
Mithe und eine eitle Spiegelfechterei, ohne prinzipielle
Auseinandersetzung mit kleinlicher, rein empirischer Detail-
kritik an ein so grofy angelegtes Werk heranzugehen, mit
einer Methodik des Kampfes, die keine Klarstellung der
entscheidenden Probleme erstrebt und daher in die Wissen-
schaft in keiner Weise vorwiirts dringt, In dieser Beziehung
hat die Spengler-Kritik viel gesiindigt. Nichts ist leichter als
einem Universalhistoriker, der nun einmal nicht Universal-
genie sein kann, mit der Empirie extremen Spezialistentums
beizukommen. Nichts ist leichter als einen Philosophen zn
kritisieren, wenn man zuvor seine Lehre nach persénlichen
Wiinschen und Absichten systematisiert hat.

(Schlu folgt.)
Freiburg (Schweiz). Dr. Ewmil Spiefs.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS.
(Fortsetzung aus VII, p. 70—96.)

d) Die -Cassiansche Tugend- und Lasterlehre.

Wir kommen zu einem Kapitel, fiir das der Stoff in
Cassians Schriften am reichsten flieit und das doch bedeu-
tende Schwierigkeiten fiir die Darstellung bietet. Schwer
ist es, das psychologische Material seines aszetisch-ethischen
Grewandes zu entkleiden, und eine zweite Schwierigkeit liegt
in der ungenauen Terminologie. Die Anlehnung an die stoi-
schen Apatheiaideale bringt es mit sich, dafl Ausdriicke wie
affectus, passio, vitium, peccatum nicht genau geschieden sind.

Wenn man auch nicht sagen kann, dafl Cassian von
den Tugenden und ‘Lastern nur an bestimmten Stellen
ex professo handelt — alle Biicher der Instit. und Conlat.
sind ja aszetischer Natur — so konnen doch als reichste



	Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung [Fortsetzung]

