
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald
Spenglers Geschichtsauffassung [Fortsetzung]

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


k246 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

wunderbareren Verstand in gewisser "Weise verbinden mit
Millionen Sternen, die in ungemessenen Fernen ihre Bahnen
gehen. Und alle diese Bewegungen sind gewisse Vollkommenheiten,

wie das Denken des Verstandes und das Lieben des
Willens — möchten alle nur Gutes denken und alle den
Schöpfer und außer dem Schöpfer alles nur im Schöpfer,
lieben — Vollkommenheiten sind. Und alle diese Bewegungen,
diese Vollkommenheiten weisen hin auf ein ewiges Wesen
von unendlichem Verstand, von unendlichem Willen, von
unendlicher Denkgröße, von unendlichem Lieben, das in
unendlicher Tätigkeit, in unendlicher Ruhe unendlich
vollkommen ist. „In ipso vivimus et movemur et sutnus1", wie
durch den Völkerapostel jener Geist lehrt, der unbewegt
die Seelen bewegt und die Wahrheit und die Liebe ist.
Und ihn nach kurzem Wandern, Streben und Dulden auf
Erden, im Himmel schauend, sollen wir einst unermeßlich
selig sein, unnennbare Friedensruhe in der Sättigung durch
Gott selbst genießend in den wunderbarsten, dem Geist
entsprechenden Bewegungen des geschaffenen Verstanden
und des geschaffenen Willens.

Altstätten (St. Gallen).

Dr. theol. und phil. Jac. M Schneider.

DIE METAPHYSISCHEN UND KULTURPHILOSOPHISCHEN

THEORIEN VON OSWALD SPENGLERS GE¬
SCHICHTSAUFFASSUNG.

II.
Die philosophischen Probleme von Spenglers

Kulturleb re.
Spengler hat die evolutionistische Metaphysik Heraklits

eigentlich in keiner Weise vertieft, er hat ihr nur durch
allerlei modernes Beiwerk von Theorien des Immanentismun
und Relativismus sowie einer neuen Erkenntnistheorie der
Intuition den Anstrich einer originalen Neuschöpfung
gegeben. So will er den Gegensatz von Sein und Werden
aufgeben, da er nichts Wesentliches ausdrücke, indem man ein.

1 Actus Apost. 17, 28.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 247

unendliches Werden als Zustand auffassen und so dem Sein
zuordnen könne. Die Unterscheidung Goethes zwischen
Werden und Gewordenem sei viel tiefer; Werden und
Gewordenes seien die letzten Elemente des im Bewußtsein
uns Gegebenen, und das Gefühl, das aus diesem primären,
die äußersten Grenzen des Bewußtseins berührenden Gegensatz

hervorgehe, sei „das ursprünglichste Etwas, bis zu dem
sich überhaupt gelangen läßt" (p. 77).

„Eigenes" und „Fremdes" bilden die beiden Pole des
menschlichen Bewußtseins. Werden und Gewordenes sind
der Gegenstand und die Tatsache des Lebens. Das eigene,
beständig sich entfaltende Leben ist stets mit dem eigenen
Bewußtsein identisch und diese Tatsache heißt Gegenwart.
Ferner besitzen „Leben" und „Bewußtsein" das „geheimnisvolle

Merkmal" der Richtung, das unaussprechliche Lehensgefühl

der Zeit. Daraus folgt die „tiefe Beziehung des
Gewordenen zum Tode" (p. 79). Der Seele als dem Möglichen
steht die Welt als Wirkliches gegenüber und daher ist das
Leben „die Gestalt, in welcher sich die Verwirklichung des
Möglichen vollzieht" (p. 79). In bezug auf die Richtung
heißt das Mögliche „Zukunft", das Verwirklichte
„Vergangenheit" und die Mitte beider, die Verwirklichung, die
den Sinn des Lebens selbst ausmacht, nennt Spengler die
Gegenwart. In seiner Auffassung ist die Seele das zu
Vollendende und das Leben besteht im Prozeß der Vollendung.

Wie nun die Seele nach Spengler das Mögliche
bedeutet und die Welt das Wirkliche, so ist zu unterscheiden
zwischen einer mög liehen und einer wirklichen Kultur,
der Kultur als Idee und der Kultur als Körper der Idee,
als Auswirkung, als Verwirklichtes. Geschichte dagegen ist
das Leben, der Prozeß der Verwirklichung und Vollendung,
Geschichte ist ^die1 Verwirklichung möglicher Kultur" (p. 80).
Diese fundamentalen Bestimmungen der Spenglerschen
Metaphysik seien außerhalb des Bereiches „der Mittelbarkeit
durch Begriff, Definition und Beweis", sie müssen „vielmehr

ihrer tiefsten Bedeutung nach gefühlt, erlebt und
erschaut werden" (p. 80). Erleben und Erkennen sind zwei
grundverschiedene Operationen des Menschengeistes; das
Erkennen erkennt Gewordenes und bedient sich zur
Mitteilung der Formel, des Gesetzes und des Schemas ; das
Erleben fühlt das Werden und macht es verständlich durch
den Vergleich, das Bild und das Symbol. Für den Men-.



'248 Di0 metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

schengeist ist das gewordene Sein und der vollzogene
Erkenntnisakt identisch. Wie Spengler das Leben zwischen
Seele und Welt, die Geschichte zwischen mögliche und
verwirklichte Kultur setzt, so stellt er in seiner Bestimmung der
Denkoperationen zwischen das Erkennen und das Erleben
das Verständnis, das in der Fähigkeit bestehe, etwas in die
schon vorhandene Summe von Erlebnissen oder Erkenntnissen

einordnen zu können. Die letztgenannte Dreigliederung

der menschlichen Geistestätigkeit ist in bezug auf
das Verhältnis der beiden grundlegenden Operationen zur
Fähigkeit des Verständnisses nicht scharf genug ausgeprägt.
Jedoch steht sie in offenbarer Analogie zu den anderen
dreigliedrigen Konzeptionen von Seele — Leben — Welt,
Zukunft — Gegenwart — Vergangenheit, Kulturidee —
Geschichte und Kulturkörper.

a) Die Bedeutung der Zahl.
Auf den erwähnten triarischen Konzeptionen baut

Spengler seine mathematische Metaphysik auf, die ihrerseits

wieder als Grundlage seiner gesamten Geschichts- und
Kulturphilosophie gedacht ist. Die Mathematik, die unter
allen Schöpfungen des Menschehgeistes einen einzigartigen
Rang behaupte, sei einerseits Wissenschaft „strengsten
Stiles", anderseits eine echte Kunst, sie ist überhaupt eine
Metaphysik vom „höchsten Range". „Jede Philosophie ist'
bisher in der Verbundenheit zu einer zugehörigen Mathematik

erwachsen" (p. 82). Wie die Vorstellung von Gott
in jeder Kultur „aus ihrer tiefsten Tiefe" neu gestaltet
werde und „die bildgewordene Idee der Notwendigkeit des

Schicksals" sei, so sei die Zahl die bildgewordene Idee
der kausalen Notwendigkeit. Ja, die Mathematik wird
schließlich bei Spengler zu einem religiösen Mysterium :

„In diesem Sinne darf man das Dasein von Zahlen ein
Mysterium nennen, und das religiöse Denken aller Kulturen
hat sich diesem Eindruck nie entzogen" (p. 82).

Das ursprüngliche Merkmal alles Werdens ist nach
Spengler die Richtung, die Nichtumkehrbarkeit, und die
fundamentalste Eigenschaft alles Gewordenen ist die
Ausdehnung. Daher haben wir zwischen der chronologischen
Zahl des Werdens und der mathematischen Zahl des
Gewordenen zu unterscheiden. Natur ist als Gewordenes „das
Zählbare", Geschichte dagegen als Werden „ist der Inbegriff



yon Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 249

dessen, was zur Mathematik kein Verhältnis hat" (p. 83).
Weil die Zahlen Zeichen vollkommener extensiver
Begrenzung darstellen, bedeuten sie nach Spengler schlechthin

das Wesen alles Wirklichen, mathematisch ist schließlich

das Urgefühl einer jeden Kultur. „Am Anfang jeder
Kultur steht ein archaischer Stil, den man nicht nur in der
frühhellenischen Kunst hätte geometrisch nennen können.
Es liegt etwas Gemeinsames, ausdrücklich Mathematisches
im Dipylonstil der altgriechischen Grabvasen, im Tempelstil

der vierten Dynastie Ägyptens mit seiner unbedingten
Herrschaft der geraden Linie und des rechten Winkels, im
hieratischen Stile der altçhristlichen Sarkophagreliefs und
im romanischen Ornament. Jede Linie, jede menschliche
oder Tierfigur mit ihrer gar nicht imitativen Tendenz, offenbart

hier ein mystisches Zahlendenken in unmittelbarer
Beziehung auf das Geheimnis und den Kult des Todes (des
Starren)" (p. 84).

Aber auch die Zahl teilt das Schicksal der Spengler-
schen Wissenschaft, sie ist ebenso relativ wie die
Kunstformen einer gewissen Stilperiode. „Eine Zahl an sich gibt
es nicht und kann es nicht geben. Es gibt mehrere Zahlenwelten,

weil es mehrere Kulturen gibt" (p. 85). Der indische,
arabische, antike und abendländische Zahlentypus ist jeder
ein anderes Prinzip der Ordnung des Gewordenen und daher
auch der Ausdruck eines anderen Weltgefühls. Die Formensprache

der Mathematik ist ihrem tiefsten Wesen nach mit
jener „der benachbarten großen Künste" verwandt. Wie das
Ziel der Mathematik in einem abgeschlossenen System von
Sätzen bestehe, welches die synthetische Ordnung a priori
des starren Ausgedehnten darstelle, so strebe auch die Kunst
nach einer Synthese und das Formgefühl des Bildhauers,
Malers, Tondichters sei wesentlich ein mathematisches. Die
Mathematik gehe über das Beobachten und Zergliedern
hinaus, in ihren höchsten Augenblicken gehe sie intuitiv,
nicht abstrahierend vor. „Von Goethe stammt das tiefe Wort,
daß der Mathematiker nur insofern vollkommen sei, als er
das Schöne des Wahren in sich empfinde. Hier wird
man fühlen, wie nahe das Geheimnis im Phänomen der Zahl
dem Geheimnis der Kunstform liegt" (p. 89f.). „Mathematik

ist also auch eine Kunst. Sie hat ihre
Stile und Stilperioden" (p. 90). Aus dieser Anschauung
iann dann Spengler ohne weiteres die Conclusio ableiten :

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 17



250 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

„Es gibt keine Mathematik, es gibt nur
Mathematiken" (p. 88).

Die Apriorität der mathematischen Lehrsätze kaum
daher nach Spengler nicht so allgemein behauptet werden,,
wie es von Seiten Kants geschieht. Spengler will Kants
Erkenntnislehre einer Revision unterziehen. Es gebe zwei
sehr verschiedene Arten des Apriori für die menschliche
Geistestätigkeit, Faktoren, die trotz der relativen Geltung
aller Kulturwerte scheinbar unabhängig von jeder Kultur
sind und Faktoren, die notwendig einer bestimmten Kultur
unterworfen sind. Beide Arten konstituieren synthetische
Sätze a priori. Die Frage nach der Grenze dieser beiden
Formen der Apriorität gehe über alle Erkenntnismöglichkeiten

hinaus. Die'bisher als selbstverständlich angenommene
Konstanz der geistigen Formen sei eine Illusion, denn es
existiere eben mehr als ein „Stil des Erkennens". Der
Consensus omnium könne nicht nur eine allgemeine Wahrheit,

sondern auch einen allgemeinen Irrtum beweisen. „Das
Tiefste und Letzte kann nicht aus der Konstanz, sondern
allein aus der Verschiedenheit und nur aus der
organischen Periodizität dieser Verschiedenheit erschlossen
werden. Die vergleichende Morphologie der
Erkenntnisformen ist eine Aufgabe, die dem
abendländischen Denken noch vorbehalten ist" (p. 88).

Spenglers mathematischeZahl steht als „formales
Grundprinzip der ausgedehnten Welt" (p. 101) durch .das
Medium der kausalen Notwendigkeit" in einer besonderen
Beziehung zum Tode, wie die chronologische Zahl
in innerster Beziehung zum Werden, zum Leben und zur
Notwendigkeit des Schicksals steht. Der Ursprung aller
großen Kunst liegt schließlich im tiefen Zusammenhang der
mathematischen Form mit dem Ende des organischen Seins.
„Zahlen sind Symbole des Vergänglichen. Starre Formen,
verneinen das Leben. Formeln und Gesetze breiten Starrheit

über das Bild der Natur. Zahlen töten" (p. 101).
Die verschiedenen Formgefühle der einzelnen Kulturen,

haben nach Spengler verschiedene Zahlenwelten geschaffen.
Das Formgefühl der gotischen Kulturwelt habe sich das
Zeichen des unanschaulichen, grenzenlosen Raumes gewählt.
Der absolute Raum sei das Produkt des abendländischen
Seelentums. „Die gesamte Mathematik von Descartes an
dient der theoretischen Interpretation dieses großen, vom



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 251

religiösem Gehalte erfüllten Symbols" (p. 118). Spengler
widmet der Parallele zwischen abendländischer und antiker
Mathematik sehr eingehende Ausführungen. Sie lassen sich
kurz in folgendes Schema zusammenfassen :

Perioden Antike Abendland

1. Konzeption
einer neuen Zahl

Um 540 : Die Zahl der
Größe. Die Pytha-
goräer. (Um 470 : Sieg
der Plastik über die

Freskomalerei)

Um 1630: Die Zahl als
Beziehung. Descartes,
Fermât, Pascal; Newton
Leibniz. (Um 1670: Sieg
der Musik über die Öl¬

malerei)

2. Höhepunkt der
systematischen
Entwicklung

450—350:
Archytas, Plato, Eu-
doxos (Phidias, Pra¬

xiteles)

1750-1800:
Euler, Lagrange, Laplace

(Haydn, Mozart)

j 3. Innerer Ab¬
schluß der
Zahlenweit

300—250 :

Euklid, Apollonios,
Archimedes

(Lysippos, Leochares)

Nach 1800:
Gauß, Cauchy, ßiemann

(Beethoven)

b) Das Problem der Weltgeschichte.
Das universalgeschichtliche Problem beruht bei Spengler

einzig auf dem Gegensatz der Polarität und der Periodizität
in der Aulfassung des geschichtlichen Geschehens. Das

polare Weltbild könne erst dann überwunden werden, wenn
man die richtige Distanz vom Objekte gewonnen habe.
Spengler tut, als ob er der Erste wäre, der die Frage nach
der historischen Distanz aufgeworfen hätte; und doch hat
er sich hier ganz offensichtlich Theorien von Karl Lamprecht

zu eigen gemacht, der in seiner „Einführung in das
historische Denken" (Berlin 1912) die historische Distanz
in demselben Sinne wie Spengler erörtert. Diese historische
Distanz soll in der Spenglerschen Methodik den Forscher
befähigen, „das ganze Phänomen der historischen Menschheit

wie mit dem Auge eines Gottes zu überblicken, wie
die Gipfelreihe eines Gebirges am Horizont, als ob man
selbst gar nicht zu ihr gehörte" (p. 136). Spengler
betrachtet sich als den Kopernikus, der den Akt der Befreiung
vom Augenschein im Namen des unendlichen Raumes, den
der abendländische Geist der Natur gegenüber längst
vollzogen hatte" (p. 136), noch einmal vollbracht habe.

17*



262 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Wir haben oben ausgeführt, daß Spengler die Welt
eines jeden als dessen verwirklichtes Seelentum auffaßt.
Diese Wirklichkeit sei auf der Stufe des Urmenschen und
des Kindes (biogenetisches Grundgesetz psychologisch
angewendet!) noch verschleiert, chaotisch und formlos, sie
werde nach und nach immer exakterer Fassungen fähig,
„deren Skala zwischen den Extremen reinsten Anschauens
und reinsten Erkennens eine unbegrenzte Menge nie sich
genau wiederholender Strukturen zuläßt" (p. 187). „Die
Welt ist für jeden einzelnen sein eigenstes, einmaliges,
notwendiges und durchaus willenloses Erlebnis" (p. 187).

Natur und Geschichte sind in der Auffassung Spenglers
die beiden extremen Arten, die Wirklichkeit als Weltbild
zu gestalten. Der Gegensatz besteht darin, daß die Wirklichkeit

als Natur alles Werden dem Gewordenen und die
Wirklichkeit als Geschichte alles Gewordene dem Werden
einordnet. Geschichte kann nach Spengler nicht
wissenschaftlich behandelt werden, es liege darin ein innerer
Widerspruch und deshalb sei jede pragmatische
Geschichtschreibung ein Kompromiß. „Natur soll man wissenschaftlich

traktieren, über Geschichte soll man dichten.
Alles andere sind unreine Lösungen. ." (p. 139). Eine
genaue Grenze zwischen beiden Auffassungen gebe es
allerdings nicht, sie seien in jedem Erkenntnisakte vorhanden.
Aber jeder Mensch, jede Kulturstufe und Kultur habe eine
ursprüngliche Anlage und Bestimmung, eine der beiden Arten
als Ideal anzustreben. Der abendländische Kulturmensch sei in
hohem Maße historisch orientiert, während der antike Mensch
nur „die punktförmige Gegenwart" als seiend anerkannt hätte.

Rücksichtlich des kulturhistorischen Verhältnisses
verwickelt sich Spengler in einen sonderbaren Widerspruch,
wenn er meint, die geschichtliche Auffassung der Welt sei
die ursprüngliche und die natürliche die spätere, weil ein
Werden stets dem Gewordenen zugrunde liege. Wieso kann
denn in seiner Periodik die historische Morphologie als
letzte philosophische Möglichkeit die naturhafte Auffassung
des Weltbildes überwinden? Die Abfolge müßte alsdann eher
umgekehrt konstruiert werden. Spengler muß ferner auch
zugestehen, daß eine genaue Grenze zwischen der
naturhaften und der historischen Weltauffassung nicht festgelegt
werden könne, denn Werden und Gewordenes sei ja in jedem
Erkenntnisakte Vorhanden.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 258

Die historische Erkenntnis hat Richtung, die naturhafte

Auffassung hat Ausdehnung; das sind die
Hauptmerkmale, nach denen sich die Spenglerschen Welteindrücke
unterscheiden. Die einen ergeben eine Naturerkenntnis und
wissenschaftliche Erfahrung, die anderen' eine Menschenkenntnis

und Lebenserfahrung. Alle Weltauffassung
bedeutet schließlich nach Spengler nichts anderes als eine
Morphologie. Es gibt daher nach Spengler zwei grundlegende
Morphologien: die Morphologie des Ausgedehnten und
Mechanischen, konstituiert als Wissenschaft der
Naturgesetze und Kausalbeziehungen, die Systematik; die
Morphologie des Organischen, konstituiert als einheitliche
Erfassung der Richtung und des Schicksals in Geschichte
und Leben, die Physiognomik. Mit bezeichnender Eigenart

charakterisiert Spengler das Verhältnis der beiden
Morphologien zu einander: „Zur Naturerkenntnis kann man
erzogen werden, der Geschichtskenner wird geboren. Er
begreift und durchdringt mit einem Schlage, aus einem
Gefühl heraus, das man nicht lernt, das jeder absichtlichen
Wirkung entzogen ist, das dem Willen nicht unterliegt,
das in seinen höchsten Momenten sich selten genug
einstellt, Zerlegen, definieren, ordnen, nach Ursache una Wirkung
abgrenzen kann man, wenn man will. Das ist eine Arbeit,
das andere ist eine Schöpfung. Gestalt und Gesetz, Gleichnis

und Begriff, Symbol und Formel haben ein sehr
verschiedenes Organ. Es ist das Verhältnis von Leben und
Tod, von Zeugen und Zerstören, das hier erscheint. Der
Verstand, der Begriff tötet, indem er ,erkennt1. Er macht
das Erkannte zum starren Gegenstand, der sich messen und
teilen läßt. Das Anschauen beseelt. Es verleibt das
Einzelne einer lebendigen, innerlich gefühlten Einheit ein.
Dichtung und Geschichtsforschung sind verwandt, Rechnen
und Erkennen sind es auch" (p. 147).

Noch merkwürdiger charakterisiert Spengler den Unterschied

zwischen der Physiognomik und der Systematik im
zweiten Bande seines Werkes1. Dort sagt er (p. 14 ff.), daß das
Ziel des Denkens die Wahrheit sei, aber die Wahrheiten hätten
weil sie absolut und ewig seien, mit dem Leben nichts
mehr zu tun. Wie es für ein Tier nur Tatsachen gebe, so

1 Spengler, Der Untergang des Abendlandes; II. Band:
Welthistorische Perspektiven., 16. bis 30. Auflage. München 1922.



254 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

gebe es auch in der Geschichte nur Tatsachen. Zwischen
Tatsachen und Wahrheit aber besteht nach Spengler
derselbe Unterschied, wie zwischen Zeit und Raum, Schicksal
und Kausalität. „Lebenserfahrung und Menschenkenntnis
richten sich nur auf Tatsachen. Der tätige Mensch, der
Handelndë, Wollende, Kämpfende, der sich täglich gegen
die Macht der Tatsachen behaupten und sie sich dienstbar
machen oder unterliegen muß, sieht auf bloße Wahrheiten
als etwas Unbedeutendes herab. Für den echten Staatsmann
gibt es nur politische Tatsachen, keine politischen
Wahrheiten. Die berühmte Frage des Pilatus ist die eines
Tatsachenmenschen" (II, p. 15).

Der Wille zum System bedeutet nach Spengler den
Willen, „Lebendiges zu töten". Indem das Lebendige
„festgestellt" werde, werde es starr gemacht, und der Sieg des
Geistes werde dann vollendet sein, wenn er alles starr
gemacht und „an die Kette der Logik gehängt" hat.
Verstand und Vernunft unterscheiden sich in Spenglers
psychologischer Dynamologie wie pflanzenhaftes Gefühl und
tierhaftes Verstehen. Verstand und Vernunft sind voneinander

verschieden durch die Art ihrer Tätigkeit und das
Ziel ihrer Tätigkeit. Die Vernunft schafft, der Verstand
findet, kritisiert. Die Vernunft schafft Ideen, der Verstand
findet und kritisiert Wahrheiten. Ideen aber gehören in der
Auffassung Spenglers zum „lebendigen Selbst" und können
nicht mitgeteilt, sondern nur mitgefühlt werden. Wahrheiten

dagegen sind leblos und mitteilbar. Diese rein
kritische Tätigkeit des Verstandes ist aber auch rein relativen
Charakters. „Jede neue Wahrheit, die der Verstand findet,
ist nichts als ein kritisches Urteil über eine andere, die
schon da war. Die Polarität zwischen neuem und altem
Wissen bringt es mit sich, daß es nur relativ Richtiges in
der Welt des Verstandes gibt, nämlich Urteile von größerer
Überzeugungskraft als andere Urteile. Kritisches Wissen
ruht auf dem Glauben an die Überlegenheit des Verstehens
von heute über das von gestern. Es ist wieder das Leben,
das uns zu diesem Glauben zwingt" (II, p, 16 f.).

Der Unterschied zwischen geschichtlicher und
naturhafter Weltauffassung rücksichtlich des Objektes sieht
Spengler vor allem darin, daß die naturhafte Auffassung, je
mehr sie mathematischen Charakter hat, sich desto aus^
schließlicher auf Gegenwärtiges bezieht; das Objekt der



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 2-55

«Geschichte sei hingegen ein Gedächtnisbild. „Geschichte
setzt als ihr Organ eine schwer zu beschreibende Art innerer
Sinnlichkeit voraus, deren Eindrücke in unendlicher Wandlung

begriffen sind, mithin in einem Zeitpunkte gar nicht
zusammengelegt werden können" (I, p. 148). Gedächtnis
aber will Spengler nicht im gewöhnlichen, landläufigen Sinn
verstanden wissen, sondern als einen höheren Zustand, der
wenigen gegeben sei, «ine Art „Einbildungskraft, die jeden
Augenblick sub specie aeternitatis, in steter Beziehung auf
alles Vergangene und Zukünftige durchlebt werden läßt"
<1, p. 148).

c) Das Urphänomen der Weltgeschichte.
Die Formen, unter denen das geschichtliche Leben

Gestalt gewinnt, sind nach Spengler die Kulturen. Kultur
ist daher das Urphänomen aller vergangenen und zukünftigen

Weltgeschichte. Aber die Kulturen sind nichts anderes
als hochentwickelte Organismen. Kulturgeschichte ist ihre
Biographie, Kulturphilosophie ihre Biologie. Als reife
Kulturen, d. h. Kulturen, die ihr Seelentum zur inneren
Vollendung entwickelt haben, kommen für die Weltgeschichte
die chinesische, babylonische, ägyptische, indische, antike
arabische, abendländische und die Mayakultur in Betracht.
Die Zahl der nicht zur Reife gelangten Kulturen sei gering ;

Spengler erwähnt hier die persische, hettitische und die
Kultur der Kitschua. Für das Verständnis des Urphänomens
der Weltgeschichte kommen sie aber nach seiner Meinung
nicht in Betracht. Als erst entstehende Kultur nimmt Spengler

die russische an.
Wie man vom Habitus einer Pflanze spricht, so kann

man nach Spengler von einem Stil der Kulturseele sprechen.
Mit dem Begriff des Habitus aber wird bei den Organismen
die Lebensdauer und das Tempo der Entwicklung verbunden.
Diese Begriffe will Spengler auch auf die Geschichte
übertragen wissen. Jede Kultur habe einen anderen Takt der
Entwicklung. „Man darf vom Andante des hellenisch-römischen

und vom Allegro con brio des faustischen Geistes
reden" (I, p. 157). Die Kulturen mit allen ihren Phasen
haben aber stets dieselbe Lebensdauer.

Aus dem Urphänomen des geschichtlichen Werdens
will Spengler das Phänomen des Schicksals und des Zufalls
in der Geschichte verstanden wissen. Wie bei einer Pflanze,



256 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

so können wir auch bei den Kulturen Schicksal und Zufall'
unterscheiden. Die Entwicklung des Samens zu einem Baum
seiner Spezies ist Schicksal, die besonderen Entwickiungs-
momente, die den Baum zu einem konkreten, individuellen
gemacht haben, das ist Zufall. „Eine Buche, die eben
heranwächst, wird im Laufe der Jahre Blätter, Zweige, einen
Stamm, Wipfel erhalten, deren allgemeine Gestalt sich
voraussagen läßt; dies gehört zum Schicksal des keimenden
Organismus. Aber der Same ist vom Winde an irgendeine
Stelle getragen worden und Alter, Gesundheit, Mächtigkeit,
Fülle der Erscheinung werden durch sie, wesentlich
mitbestimmt. Tausend Umstände kommen dazu, um auch das
Dasein zweier Nachbarstämme sehr verschieden zu gestalten.
Hier würde ein strenger Christ von einer Gnade der Natur
reden.... Und so tragen alle großen Kulturen, in deren
Lebenslauf vieles vorausbestimmbar ist, in ihren Zügen
etwas, das dem Urphänomen wesentlich angehört und das
man ihrem Schicksal, etwas, das niemand ahnen kann und
das man dem Zufall, der Gnade, zuweisen kann. In welchem
Grade diese Wertung stattfindet, das entscheidet für das
einzelne Geschichtsbild, das immer das eines bestimmten
Betrachters ist, dessen Weltgefühl mit unmittelbarer innerer
Gewißheit" (I, p. 199).

Die Unterscheidung dieser letzten Ideen von Schicksal
und Zufäll ist nach Spengler eine Sache des Herzens. Er glaubt,
daß die Idee der Gnade im abendländischen Christentum
jene Ideen in der höchsten ethischen Fassung repräsentiere.
„Fügung (Erbsünde) und Gnade — in dieser Polarität, die
immer nur Gestalt des Gefühls, des bewegten Lebens, nie
Inhalt der Erfahrung sein kann, liegt das Dasein jedes wirklich

bedeutenden Menschen dieser Kultur beschlossen
Man mag es Fügung, Vorsehung oder Entwicklung nennen,
was den Lebensläufen aller Menschen des Abendlandes etwas
Verwandtes gibt, dem Denken bleibt es unzugänglich. Hier
endet jede rationalistische Verfolgung religiöser Ideen beim
Widersinn : der vermeintlichen Überwindung kirchlicher Dogmen

durch die .Resultate der Wissenschaft'. Die
Prädestinationslehre bei Calvin und Pascal— die beide, aufrichtiger
als Luther und Thomas von Aquino, die Konsequenzen der
augustinischen Dialektik zu ziehen wagten — ist die
notwendige Absurdität, zu welcher die verstandesmäßige
Verfolgung dieser Dinge führt. Sie gerät aus der Logik des-



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung^ 257

Weltgefühls in die Logik der Begriffe und Gesetze, aus der
unmittelbaren Anschauung des Lebens in ein System von
Objekten. Die furchtbaren Seelenkämpfe Pascals sind die
eines tiefinnerlichen Menschen, der zugleich geborener
Mathematiker war und der die letzten und ernstesten Fragen der
Seele zugleich den großen Intuitionen eines inbrünstigen
Glaubens und der abstrakten Präzision einer ebenso großen
mathematischen Anlage unterwerfen wollte. Dies gab der
Schicksalsidee, religiös gesprochen die Vorsehung Gottes, die
schematische Form des Kausalprinzips, die Kant-
sche Form der Verstandestätigkeit also, denn das bedeutet.
Prädestination, in der nun allerdings die lebendige,
freie und stets gegenwärtige Gnade, als allein dem
historischen (,übernatürlichen'), nicht dem natürlichen Weltbilde
immanent, logisch unmöglich erscheint. Der Zweifel an Gott
ist das Verhängnis des Menschen, in dem ein tiefer
Verstand über eine tiefe Seele siegt" (I, p. 194).

d) Seele, Weltbild und Raumproblem.
Für Spengler ist der Schicksalsgedanke das Höchste

und Letzte, zu dem die Geschichtsforschung vordringen
kann; wir müssen aber noch zu einer umfassenderen
Betrachtung emporsteigen, zu einer neuen Art von Metaphysik,
die unsere gesamte Welt als Symbol erfaßt. Wir fühlen die
Einheit einer Kultur auf Grund der einheitlichen Sprache
ihrer Symbolik. Da nach Spengler alles Ausdruck eines
Seelischen ist, ist es zugleich Eindruck auf eine Seele, und
dieser Zusammenhang, wo der Mensch zugleich Subjekt und
Objekt ist, gibt das Wesen des Symbolischen wieder. Deshalb
ist der Mensch auch als Symbol aufzufassen, sowohl
hinsichtlich seines physischen Lebens, seiner sozialen
Verhältnisse, wie auch vor allem rücksichtlich der Gesamtheit
seines Seelenlebens im Weltbilde der Geschichte. Eine für
alle Menschen identische Wirklichkeit kann es nach Spengler
nicht geben; Wirklichkeit ist bloß das Produkt der freien
Phantasie und Funktion einer jeden einzelnen Seele. „Der
Mensch war gewiß ein Atom im Weltall, aber das Weltall
war zugleich das Produkt seiner Vernunft" (I, p. 225).
„Und deshalb gibt es so viele Welten, als es Menschen
und Kulturen gibt, und im Dasein jedes einzelnen ist die
vermeintlich einzige, selbständige und ewige Welt — die
jeder mit dem anderen gemein zu haben glaubt — immer



258 Die metaphysischen und kalturphilosophischen Theorien

ein neues, einmaliges, nie zu wiederholendes Erlebnis"
<*• ?" 227)"

Weil die Symbole verwirklicht sind, gehören sie nach
Spengler in den Bereich des Ausgedehnten; schon das Wort
Form bezeichne etwas Ausgedehntes; Ausgedehntes aber
hat Grenzen und Grenzen bezeichnen Vergänglichkeit.
Zwischen Zeit und Raum, Richtung und Ausdehnung
besteht daher wie zwischen Schicksal und Kausalität das
Verhältnis von Leben und Tod Der vom Schrecken des Todes
erfüllte Urmensch wollte die Welt des Ausgedehnten
durchdringen durch einen tief im Unbewußten liegenden Akt,
der die Schwelle des individuellen Daseins bezeichne, indem
durch diesen Akt Seele und Welt eigentlich geschaffen,
getrennt und gegeneinandergestellt worden sei. Das Menschsein

besteht im Ichgefühl und Weltgefühl und alle Kultur
bedeutet nur Steigerung des Menschseins. Mit dem
beginnenden-Menschsein sind die Dinge nicht bloß Eindruck, sondern
auch Ausdruck. Damit werden die Dinge zu Symbolen.
Alle echte, unbewußte und innerlich notwendige Symbolik
erwächst daher aus dem Phänomen des Todes, „in dem sich
das Wesen des Raumes enthüllt" (I, p. 232). „Alle Kunst
ist sterblich, nicht nur die einzelnen Werke, sondern die
Künste selbst. Es wird eines Tages das letzte Bildnis Rem-
brandts und der letzte Takt Mozartscher Musik aufgehört
haben zu sein, obwohl eine bemalte Leinwand und ein
Kotenblatt vielleicht übrig sind, weil das letzte Auge und
Ohr verschwand, das ihrer Formensprache zugänglich war.
Vergänglich ist jeder Gedanke, jedes Dogma, jede Wissenschaft,

sobald die Seelen und Geister erloschen sind, in
deren Welten ihre „ewigen Wahrheiten" mit Notwendigkeit
als wahr erlebt wurden. Vergänglich sind sogar die Sternenwelten,

welche die Astronomen am Nil und Euphrat
betrachteten, denn unser — ebenso vergängliches — mit dem
Auge des abendländischen Menschen gesehenes, aus seinem
Gefühl gebildetes Weltsystem, dessen Form Kopernikus
aufstellte, ist ein anderes" (I, p 232).

Wie nun die persönliche Welt eines jeden ein nie
vergehendes und nie sich wiederholendes Erlebnis sei, ebenso
verhalte es sich, sagt Spengler, mit dem Raum, der jedem
Menschen zugehört. Die Seele, die ihre Welt schafft, legt
alle Ausdruckskraft in das „begreifende Erlebnis der Tiefe
oder der Entfernung", wodurch sie die sinnliche Fläche



yon Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 259

•erst eigentlich zum Räume macht, indem er zum Raum
der ihn erlebenden Seele gestaltet wird. Darin beruht nun
nach Spengler das „Geheimnis der Raumwerdung". Wie
dem Gewordenen das Werden, der toten Natur die ewig
lebendige Geschichte, dem Mechanischen das Organische
und dem kausalen Gesetz das Schicksal zugrunde liegt, so
liegt in der Richtung der Ursprung der Ausdehnung.

„Das mit dem Worte Zeit berührte Geheimnis des
sich vollendenden Lebens bildet die Grundlage dessen, was
als vollendet durch das Wort Raum weniger verstanden als
für ein inneres Gefühl angedeutet wird" (I, p. 240). Wie
man die Geistesform der Kausalität als „erstarrtes Schicksal",

so könne man die Grundlage der Weltform^, die in
der Raumtiefe bestehe, als „erstarrte Zeit" bezeichnen. Räume
gebe es nur für lebendige Menschen und mit der Seele sei
auch die Welt zu Ende. Spengler kritisiert Kant, weil er
nicht scharf genug zwischen Erkennen und Erkanntem,
zwischen dem lebendigen Akt und seinem toten Resultat
unterschieden habe ; er hätte, meint Spengler, statt von
„zwei Formen der Anschauung" zu sprechen, die Zeit die
Form des Anschauens, den Raum die Form des
Angeschauten nennen sollen, „und dann wäre ihm ein Licht
aufgegangen ; wie das Leben zum Tode, das Anschauen zum
Angeschauten führt, so führt die schicksalshafte, gerichtete
Zeit zur räumlichen Tiefe" (I, p. 241). Im Augenblick der
Raumwerdung wird das gestaltlose Chaos gestaltete
Wirklichkeit und in diesem Akte empfindet der Mensch der
Antike mit apriorischer Gewißheit das Körperliche, der
Mensch des Abendlandes das Räumliche und Menschen
anderer Kulturen andere Formen als ihre Ideale des
Ausgedehnten.

Die Art der Ausgedehntheit nennt Spengler das Ur-
symsol einer Kultur. Aus dem Ursymbol will Spengler die
Formensprache einer Kultur, ihre Physiognomie gegenüber
„der physiognomielosen Umwelt" des primitiven Menschen
und die Verschiedenheit dieser Physiognomie in den einzelnen
Kulturen ableiten. Jede Kultur hat ein ihr zugrunde liegendes
Formideal, das Ursymbol selbst ist nicht realisierbar und
kann nicht einmal durch eine Definition bestimmt werden.
Weil es eine Mehrzahl von Ursymbolen gibt, so sind die
Begriffe „formaler Einheiten" wie Masse, Substanz, Materie,
Ding, Körper, Ausdehnung etc. in keiner Weise in die



260 D'e metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Erkenntnisart einer anderen Kultur übertragbar. Gleist und
Materie, die für uns gegensätzlich seien, könnten in einer
anderen Kultur identisch sein. Der erschütternde Augenblick,

wo das Ursymbol die Wahl trifft, ist entscheidend
für die Formbedeutung. „Was der Raum, diese schöpferische
Deutung des Tiefenerlebnisses durch uns Menschen des
Abendlandes und uns allein sagen will, dies rätselhafte
Symbol, das die Griechen d^s Nichts nannten und wir das
All, taucht unsere Welt in eine Farbe, welche die antike,
die indische, die ägyptische Seele nicht auf ihrer Palette
hatten. Die eine Seele spielt das Welterlebnis in As-Dur,,
die andere in F-Moll; die eine empfindet es euklidisch, die
andere .kontrapunktisch, die dritte magisch. Vom reinsten
analytischen Räume und vom Nirwana bis zur leibhaftigsten
attischen Körperlichkeit führt eine Fülle an sinnlichem
Gehalt steigender Seinssymbole, deren jedes fähig ist, eine
vollkommene Weltform aus sich zu bilden. So fern, seltsam,
flüchtig die indische oder babylonische Welt ihrer Struktur
nach für die Menschen der fünf oder sechs ihnen folgenden
Kulturen war, so unbegreiflich wird bald die abendländisch»
Welt für die Menschen noch ungeborener Kulturen sein11

il, p. 253).

e) Seelenbild und Lebensgefühl.
Spenglers Gestaltungsprinzip des kulturellen Lebens

ist die Seele. Was will aber Spengler mit dem Worte Seele
ausdrücken? Er antwortet uns : Etwas Undefinierbares! Die
ganze bisherige Psychologie hat nach Spengler den Fehler
begangen, daß sie ihr Objekt als wissenschaftlich zerlegbar
angenommen habe. Eine abstrakte Wissenschaft vom Seelischen
sei überhaupt nicht möglich. Die Psychologie als Wissenschaft
sei von jeher die flachste und wertloseste der philosophischen
Disziplinen gewesen, „in ihrer jämmerlichen Leerheit
ausschließlich der Jagdgrund mittelmäßiger Köpfe und unfruchtbarer

Systematiker" (I, p. 405). Von all den vielen Psychologen
unserer Tage hätte keiuer eine eigentliche Analyse oder
Definition der Phänomene des Willens, der Reue, der Angst,
der Eifersucht, der Laune, der künstlerischen Intuition geben
können. Das erkläre sich daraus, daß man nur optisch-räumliche

Einheiten definieren und nur Begriffe unterscheiden
könne, aber das Psychologische sei außer diesen Bereichen.
„Wille, das ist gar kein Begriff, sondern ein Name, ein



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 261

TJrwort wie Gott, ein Zeichen für etwas, dessen wir innerlich

unmittelbar gewiß sind, ohne es jemals beschreiben zu
können. Wir sind uns doch darüber klar — oder sollten es
sein — daß Seele mit Raum, Gegenstand, Distanz, Zahl,
Grenze, Kausalität und also auch mit Begriff und System
nichts zu tun hat.... Eher ließe sich ein Thema von Beethoven
mit Seziermesser oder Säure zerlegen, als die Seele durch
die Mittel des abstrakten Denkens" (I, p. 406). Wo möglich

noch schärfer kritisiert Spengler die systematische, vor
allem aber die moderne Psychologie, wenn er schreibt: „Ich
glaube nicht, daß in irgendeinem psychologischen System
das Wort Schicksal vorkommt, oder eine reiche
Lebenserfahrung zu uns redet. Assoziationen, Apperzeptionen,
Affekte, Triebfedern, Denken, Fühlen, Wollen, all das sind
•optische Größen, tote Mechanismen, deren Topographie den
belanglosen Inhalt der Seelenwissenschaft bildet. Man wollte
daâ Leben finden und traf auf eine Ornamentik. Die Seele
blieb, was sie war, das was weder gedacht, noch vorgestellt

werden kann, das Geheimnis, das ewig Werdende,
das reine Erlebnis" (I, p. 410),

Begrifflich die Seele erfassen wollen, heißt nach Spengler
Naturerkenntnis mit Menschenkenntnis verwechseln; die
beiden hätten nichts miteinander gemeinsam. Die Seele sei
bei allen Kulturen von ihrer frühesten Entwicklung an ein
Zeichen, in dem man alles zusammenfasse, was nicht Welt
sei. Wie der Begriff der Zeit ein Gegenbegriff sei zum
Begriff des Raumes, so sei die Seele der Gegenbegriff des

Weltbegriffs. Das Tiefenerlebnis bedeutet das Bewußtwerden
der eigenen Seele, indem es mit einem Schlage die
ausgedehnte Welt verwirklicht und schafft und die Breite,
welche in der Masse der Empfindungen gegeben ist, durch
die Tiefe ordnet, die in der lebendigen Richtung gegeben
ist. Das Seelenbild drückt stets nur das Bild einer bestimmten
Seele und nie etwas anderes aus. Jede Kultur, ja sogar jede
Epoche hat ein selbständiges Seelenbild geschaffen; dieses
Seelenbild ist der symbolische Ausdruck der Idee des
Daseins. Das faustische Seelenbild des Abendlandes und das
apollinische Seelenbild der Antike stehen zueinander in
schroffem Gegensatz. Die Idee des apollinischen Seelenbildes
ist der Seelenkörper, jene des faustischen der Seelenraum.

Der Mensch der Antike habe seine Psyche plastisch
aufgefaßt. Der apollinische Geist hat eine Seelenstatik,



262 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

der faustische Geist eine Seelendynamik geschaffen. Das
magische Seelenbild der arabischen Kultur besteht
nach Spengler in einem Dualismus von Geist und Seele.
So sei das Seelenbild von Plotin und Origenes, vor allem
aber von Paulus aufgefaßt worden, der zwischen (jw/iu <pu^c-

xov und atv/ia nveufxaTtxùv unterscheide. (In Anlehnung an
I. Kor. 15, 44.)

Der wirkende Raum ist in Spenglers Auffassung
der Daseinsinhalt des abendländischen Kulturmenschen ; er
bewertet den Menschen nach seiner Tätigkeit und faßt
diesen Gesichtspunkt mit dem Wort Charakter zusammen.
Charakter läßt sich wiederum nicht definieren; der Begriff
ist eine ganz merkwürdige Eigenart der faustischen Kultur
und in ihrem Bereich ist wieder in besonderer Weise die
Musik die Kunst des Charakteristischen. Es besteht eine
tiefe Verwandtschaft zwischen dem Begriff des Willens und
dem Begriff des Charakters. ,Was der Wille im Seelenbilde,
das ist der Charakter im Bilde des Lebens" (I, 427 f.). Die
eigenartige Bewertung des Menschen in der faustischen
Kultur gibt den Ausschlag, daß der abendländische Mensch
mit innerster Notwendigkeit das Drama als ein Maximum von
Aktivität, die Griechen dagegen als ein Maximum von Passivität

auffassen.
Das Prinzip der Aktivität entscheidet auch über die

Moralauffassung des faustischen Menschen. Die Analyse der
Moral darf kein Bestandteil der Moralauffassung sein, denn
die Fragestellung der Moral ist nach Spengler ein Symptom
der betreffenden Kultur. Für den Abendländer gilt die
Moral des „Du sollst", wo ein jeder vom anderen etwas
fordert. „Im Ethischen des Abendlandes ist alles Richtung,
Machtanspruch, gewollte Wirkung in die Ferne. In diesem
Punkte sind Luther und Nietzsche, Päpste und Darwinisten,
Sozialisten und Jesuiten einander völlig gleich. Ihre Moral
tritt mit dem Anspruch auf allgemeine und dauernde Gültigkeit

auf. Wer anders denkt, fühlt, will, ist schlecht,
abtrünnig, ein Feind. Man bekämpft ihn ohne Gnade. Der
Mensch soll, der Staat soll. Die Gesellschaft soll. Diese Form
der Moral ist uns selbstverständlich ; sie repräsentiert uns
den eigentlichen und einzigen Sinn aller Moral. Aber das
ist weder in Indien noch in Hellas so gewesen. Buddha gab
ein freies Vorbild, Epikur erteilte einen guten Rat. Auch
das sind Grundformen hoher, statischer, willensfreier Moralen14



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 26J

(I, p. 465 f.). Der Unterschied der abendländischen Kultur
von der magischen Kultur des Frühchristentums zeigt sich
unter dem Gesichtspunkt der Moral bei Spengler vor allem
auch in ihrer Form der Askese. Das Mönchtum des Abendlandes,

das die Franziskaner und Dominikaner repräsentieren
sei eine Ordens be we gun g im Gegensatz zum Einsiedler-
tum des Frühchristentums. Mit dem moralischen Imperativ
der faustischen Kultur kann das eigentliche Christentum in
keinerlei Beziehungen gebracht werden. Es ist nach Spengler
kulturgeschichtlich ganz unrichtig, wenn man behauptet,
daß das Christentum den abendländischen Menschen
umgeformt habe, gerade das Gegenteil sei der Fall; der
faustische Mensch habe das Christentum umgestaltet. „In diesem
Sinne ist — ein tiefer und noch nie begriffener Vorgang — die
Moral Jesu ein passiv-geistiges, aus dem magischen
Weltgefühl heraus als heilkräftig empfohlenes Verhalten, dessen
Kenntnis als eine besondere Gnade verliehen wird, in der
gotischen Frühzeit innerlich in eine befehlende umgeprägt
worden." Noch interessanter ist die „theologische"
Erläuterung, die Spengler in einer entsprechenden Fußnote
zu dieser Behauptung gibt: „Wer Ohren hat zu hören, der
höre, darin liegt kein Machtanspruch. So hat die
abendländische Kirche ihre Mission nicht aufgefaßt. Die
„Heilsbotschaft" Jesu, die des Mani, der Mithrasreligion, der
Neuplatoniker und all der benachbarten spätantik-syrischen
Kulte sind geheimnisvolle Wohltaten, die man erweist,
nicht aufdrängt. Das junge Christentum ahmte, nachdem es
in die antike Welt eingeströmt war, lediglich die Mission
der späten Stoa nach. Man mag Paulus zudringlich finden
und man hat die stoischen Wanderprediger so gefunden,
wie die Zeitliteratur beweist, gebieterisch treten sie
nicht auf" (I, p. 459, Anm. 1).

Den Begriff der Ethik umschreibt Spengler als „das
unmittelbare, zur Formel erhobene Gefühl der Seele vom
Schicksal, als die innerlichste, wahllose Deutung der eigenen
Existenz" (I, p. 469). Da die Ethik mithin nichts anderes
ist als Ausdrucksform von Gefühlen, gehört sie nach Spengler
„in die Nachbarschaft der großen Künste". Indem Ethik
nur Form, Ausdruck und Symbol ist, kann sie in
Begriffen gar nicht erschöpft, noch viel weniger in ein System
gebracht werden. Die tiefste Bedeutung der Ethik liege
im Unbewußten. Ethik ist daher wesentlich nichts anderes.



264 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

als kulturelle Ausdrucksform und es gibt so viele Ethiken
als es Kulturen gibt. Das "Wesentliche der fijoral besteht
nach Spengler nicht in ihrem angeblichen Gehalt, sondern
in ihrer Form. „Ihr programmatischer Inhalt, ihre religiöse,
philosophische, wissenschaftliche Farbe, der Wortlaut ihrer
Sätze und Bekenntnisse, oft genug mißverstandene
Überlieferung, noch häufiger bloße Theorie und leerer Schall,
ist Maske" (I, p. 472). Jede Mission ist ein innerer
Widerspruch, denn es ist kulturbiologisch verfehlt, einer fremden
Kultur eine ihr innerlich fremde Moral aufzudrängen.

Spengler behauptet, daß jede Ethik der Antike eine
Ethik der Gebärde, die Ethik des Abendlandes hingegen
die Ethik der Tat sei. Erstere erfasse nur den einzelnen
Menschen, das Atom unter Atomen; die ethische
Wertschätzung der faustischen Kultur hingegen beziehe sich
auf den Menschen als Wirkungszentrum einer unendlichen
Allgemeinheit. „Ethischer Sozialismus, das ist Gesinnung
der Tat, die durch den Raum in die Ferne wirkt, das Pathos
der dritten Dimension, als deren Zeichen das Urgefühl der
Sorge, für die Mitlebenden, wie für die Kommenden, über
dieser ganzen Kultur schwebt" (I, p. 475).

Spengler stellt in seiner Kulturphilosophie „das
Phänomen der Moral" dem „Phänomen der Logik" gegenüber
als zwei mögliche Arten, ein Weltgefühl geistig zu
realisieren und den Menschen zur Welt in Beziehung zu setzen.
Dieser Gegensatz von Ethik und Logik beruht auf dem
Gegensatz von Werden und Gewordenem. Die Form des
Werdens und des Lebens ist ethisch, die Form des Gewordenen
und Erkannten ist logisch. Der Ethik liegt das Merkmal
der Richtung, ausgedrückt durch die Worte Zeit, Schicksal,

Zukunft, zugrunde, der Logik das Merkmal der
Ausdehnung durch die Ursymbole des Raumes, durch das Körperliche.

Ethik und Logik verhalten sich wie das Mögliche
zum Wirklichen wie das Leben zum Tode. „Die Logik ist
starr. Sie macht erstarren. Sie gilt nur im Bereich des
Erstarrten. Man nennt das ihre ewigen Gesetze. Die Ethik
hat keine Gesetze. Sie lebt. Sie gestaltet das Leben. In
dieser Klarheit ist der Gegensatz zweier Formenwelten,
welche das gesamte bewußte Sein ohne Rest unter sich
verteilen, nur im höheren Menschentum vorhànden" (I, p. 483).
Daraus folgt, daß die Geschichte als Form des Werdens,
-a.ls das sich Vollendende eine ethische Struktur, die Natur,



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 265

die Form des Gewordenen und Vollendeten eine logische
Struktur hat.

Die Machtlust des faustischen Menschen zeigt sich
nach Spengler charakteristisch im Problem der Willensfreiheit,

das in dieser energischen Fassung nur die faustische

Ethik formuliert habe, „und in dem sich seine ganze
metaphysische Leidenschaft nach dem Grenzenlosen, nach
Uberwindung- alles Nur-Sinnlichen, nach Verneinung aller
Schranken seines Machtgefühls, nach Geltung und Wirksamkeit

ans Licht des wachen Bewußtseins drängt, unser
ethisches Hauptproblem, um das sich alle anderen Systeme
kristallisieren" (I, p. 486).

Das Leben eines in einer sich vollendenden Kultur
natürlich und selbstverständlich dahinlebenden Menschen
hat nach Spenglers Auffassung eine wahllose Haltung. Er
hat eine instinktive Moral, die keine Theorie braucht und
die deshalb unumstritten ist, sobald aber in der Zeit der
Zivilisation das Leben zum Objekt der Betrachtung
gemacht wird, dann wird die Moral zum Problem. „Kulturmoral

ist die Moral, welche man hat, zivilisierte die, welche
man sucht. Die eine ist zu tief, um auf logischem Wege
erschöpft zu werden, die andere ist eine Funktion der Logik."
Der Abstieg von der Kultur zur Zivilisation besteht darin,
daß man die „Vogelperspektive des Lebens" mit der
„Froschperspektive" der „alltäglichen Notdurft und andrängenden
Wirklichkeit" betrachtet (I, p. 491). Dieser Abstieg von der
Kultur zur Zivilisation vollziehe sich, sagt Öpengler, unter
der Phrase der Rückkehr zur Natur. Darum nennt er auch
Rousseau den Ahnherrn des Sozialismus.

Das Leben der Zivilisation wird anstatt aus dem
Unbewußten aus dem Bewußten gestaltet. Die Seele hat sich
in diesem Stadium restlos erschöpft und das in ihr liegende
Mögliche ist total Wirklichkeit geworden. Zwischen dem
zivilisierten Menschen und dem Kulturmenschen besteht
nach Spengler der größte Gegensatz und sogar der .primi¬
tive Mensch stehe dem Kulturmenschen nicht so schroff
gegenüber, wie der Mensch der Zivilisation. Weil die Religion
nichts anderes ist als ein anderes Wort für das Dasein der
Seele und weil das Wesen aller Kultur in der Religion
besteht, so ist nach Spengler das Wesen der Zivilisation die
Irreligion. Buddhismus, Stoizismus und Sozialismus sind
nur drei verschiedene Formen des Nihilismus. „Der Sozia-

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 18



266 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

lismus ist das überhaupt erreichbare Maximum eines Lebensgefühls

unter dem Aspekt von Zwecken. Denn die bewegt»
Richtung des Seins, in den Worten Zeit und Schicksal
fühlbar, bildet sich, sobald sie starr, bewußt, erkannt ist,
in den Mechanismus von Mittel und Zweck um.'Richtung
ist das Lebendige, Zweck das Tote. Faustisch ist die Leidenschaft

des Vordringens, sozialistisch der mechanische Rest,
der „Fortschritt". Sie verhalten sich wie der Leib zum
Skelett. Dies ist zugleich der Unterschied des Sozialismus
vom Buddhismus und Stoizismus, die mit den Idealen des
Nirwana und der Ataraxia ebenso mechanisch gestimmt
sind, aber nicht die dynamische Leidenschaft der dritten
Dimension, den Willen zum Unendlichen, das Pathos der
Ausdehnung kennen" (I, p. 507).

f) Faustische und apollinische Naturerkenntnis.
Gegenüber dem stolzen Selbstbewußtsein des Naturalismus

stellt Spengler die gewiß kühne Behauptung auf, daß
allem naturwissenschaftlichen Wissen ein religiöser Glaube
zugrunde liege. Es berührt höchst eigenartig, wenn nach
dem Lärm von der voraussetzungslosen Wissenschaft ein
so umjubelter Forscher wie Spengler den Satz aufstellen
kann: „Es gibt keine Wissenschaft ohne unbewußte
Voraussetzungen, über welche der Forscher keine Macht besitzt,,
und zwar Voraussetzungen, welche sich bis in die frühesten
Tage der erwachenden Kultur zurückführen lassen. Es gibt
keine Naturwissenschaft ohne voraufgegangene Religion.
In diesem Punkte besteht kein Unterschied zwischen katholischer

und materialistischer Naturanschauung: sie sagen
dasselbe mit anderen Worten. Auch die atheistische Wissenschaft

hat Religion; die moderne Mechanik ist Stück für
Stück ein Abbild christlicher Dogmen" (I, p. 631). Da in
der Auffassung Spenglers Natur nur eine Funktion der
jeweiligen Kultur ist, gibt es keine Naturerkenntnis, die
über den Bereich ihrer Kultur hinaus Geltung hätte. Ein
physikalisches Weltbild ist nichts anderes als der
seelenloseste Ausdruck einer Religion im Zeitalter der
Kulturerstarrung, der Zivilisation. Physik ist schließlich nach
Spengler nichts anderes als das letzte Lebenszeichen der
Religion. Es ist für uns unmöglich, aus dem Bereich anthro-
pomorpher Vorstellungen herauszukommen und die Wahrheit

als solche zu erfassen. „Andere als anthropomorphe



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 267

Vorstellungen gibt es überhaupt nicht. Der Mensch schuf
Gott nach seinem Bilde, so gewiß das von jeder historischen

Religion gilt, so gewiß gilt es von jeder physikalischen,

vermeintlich noch so gut begründeten Theorie. Eine
jede ist selbst Mythus und in jedem ihrer Züge anthropo-
morph präformiert" (I, p. 533).

Die Naturerkenntnis der Antike schuf die mechanische

Statik, die faustische Naturerkenntnis die mechanische

Dynamik. Der apollinische Geist der Antike
ordnete die äußere Welt in einer Statik greifbarer Körper,
seine Physik ist Plastik. Der arabische Geist sucht die
magische Substanz der Körper und forscht nach dem „Stein
der Weisen" ; dieser arabische Geist ist nach Spengler
repräsentiert im Isis- und Mithrasglauben, im Neuplatonismus
und in der Gnosis, im frühen Christentum der Apokalypse,
des Origenes und des Konzils von Nicäa. Die Alchimie der
Araber ist in ihrem Wesen nach Spengler nichts anderes
als der wissenschaftliche Zweifel an der plastischen
Wirklichkeit der Dinge, welche die Griechen vertreten hatten.
Als einzigartiges Kuriosum moderner Dogmengeschichte muß
folgender Satz Spenglers beurteilt werden : „Der Streit um
die Person Christi auf allen früheren Konzilen, der zu den
arianischen und monophysitischen Spaltungen führte, ist ein
alchimistisches Problem" (I, p. 536). Statik, Chemie
und Dynamik sind nach Spengler die drei physikalischen
Systeme der apollinischen, magischen und faustischen Seele.
Der historisch fühlende Mensch des Abendlandes, der nach
dem Werden orientiert ist, schafft sich naturnotwendig ein
dynamisches Weltbild. Der ahistorische, nur auf die
punktförmige Gegenwart eingestellte, nur von Maß und Größe
beherrschte apollinische Geist mußte mit derselben
Notwendigkeit ein statisches Weltbild hervorbringen.

Das apollinische Weltgefühl faßte den einzelnen Körper
als das Sein auf; die Gestalt war dem Griechen das Wesen-,
hafte und was keine Gestalt hatte, das existierte für ihn
überhaupt nicht. Deshalb schuf sich der antike Geist zum
Begriff Gestalt einen Gegenbegriff im Stoff, die Gesamtheit
des Ungestalteten. Daraus entstand dann nach Spengler
der antike Götterbegriff, der nichts anderes als eine neben
dem Menschen stehende höhere Menschlichkeit bedeutet, die
derselben kosmischen und tragischen Notwendigkeit
unterworfen ist.

18*



268 Di0 metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Dem faustischen Weltgefühl aber ist der Inbegriff des
Seins der reine unendliche Raum. Der Ausdruck Kraft^ ist
nach Spengler nur ein weniger abstrakter Ausdruck für
den Raum. Der antike Substanzbegriff bezeichne nur das

zu Gestaltende, der abendländische Substanzbegriff
repräsentiere dagegen das zu Bewegende. Gestalt und Ungestalt,
Kraft und Nichtkraft stellen die Polarität der Weltbilder
des Abendlandes und der Antike dar. Gestalt und Kraft
âind in der Auffassung Spenglers Inkarnationen des
Göttlichen im Weltbilde, der antike Gottesbegriff besteht in der
höchsten Gestalt, der faustische in der höchsten Kraft. Aus
der Idee des unendlichen Raumes ist der Monotheismus des
Abendlandes erwachsen. „Gott, das ist für unser Gefühl der
Raum, Kraft, Wille, Tat. Welt, als Gegensatz zu ihm ist
also die Nichtkraft, die Masse, das Objekt. Man hat von
Dante bis Goethe tausendmal die Ausdrücke gewechselt und
das Weltbild religiös oder wissenschaftlich, intuitiv oder
mechanistisch zu deuten versucht; das Grundgefühl ist
unverändert geblieben. Es gehört zu den seelischen Bedingungen,
über die niemand Gewalt hat. Es ist eine Selbsttäuschung,
wenn jemand sagt, er sei Atheist geworden, oder zu Gott
zurückgekehrt. Er verwechselt lediglich' begriffliche
Konventionen der Oberfläche — neue Namen — mit dem Gehalt
der Welteindrücke selbst. Wer für Gott und Welt Wille
und Vorstellung oder Kraft und Stoff sagt, kennzeichnet
damit nur seine bewußte Individualität, seinen intellektuellen
Geschmack, nicht seine Kultur" (I, p. 560).

Das große Vermächtnis des abendländischen Geistes,
seine tiefe Sehnsucht gegenüber der apollinischen Auffassung
des plastisch-euklidischen Kosmos ist nach Spengler eine
infinitesimale Musik des grenzenlosen Weltraumes. Mit diesem
großen Testament, das mit seinen Formen „gewaltigster
Transzendenz" vielleicht niemals eröffnet werde, kehre die
abendländische Kulturseele eines Tages, „ihres Strebens müde,
in ihre seelische Heimat zurück" (I, p. 615).

Wir haben in kurzen Zügen das großangelegte
kulturphilosophische Organismensystem Spenglers dargelegt; wir
haben uns absichtlich eng an die Gedankengänge Spenglers
angeschlossen und seine Terminologie genau wiedergegeben,
um diesen merkwürdigen Geist richtig beurteilen zu können.
Die Originalität Spenglers und seine philosophiegeschichtliche

Bedeutung liegt im konsequent durchgeführten Ver-



Die Psychologie des Johannes Cassianus. 269

such, gegenüber der verstandesmäßigen Erkenntnis, die
künstlerische Intuition als Erkenntnisprinzip des Kulturgeschehens
in die Geschichtswissenschaft einzuführen. Wenn auch Spengler

auf dem Gebiete der Metaphysik keine wesentlichen
Neuheiten gebracht hat, so kann seine Physiognomik wegen ihrer
eigenartigen Erkenntnislehre, die conditio sine qua non seiner
Geschichtsauffassung ist, doch nicht nach irgendeiner
bekannten Schablone behandelt werden. Es ist eine nutzlose
Mühe und eine eitle Spiegelfechterei, ohne prinzipielle
Auseinandersetzung mit kleinlicher, rein empirischer Detail-
kritik au ein so groß angelegtes Werk heranzugehen, mit
einer Methodik des Kampfes, die keine Klarstellung der
entscheidenden Probleme erstrebt und daher in die Wissenschaft

in keiner Weise vorwärts dringt. In dieser Beziehung
hat die Spengler-Kritik viel gesündigt. "Nichts ist leichter als
einem Universalhistoriker, der nun einmal nicht Universalgenie

sein kann, mit der Empirie extremen Spezialistentums
beizukommen. Nichts ist leichter als einen Philosophen zu
kritisieren, wenn man zuvor seine Lehre nach persönlichen
Wünschen und Absichten systematisiert hat.

(Schluß folgt.)

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spieß.

DIE PSYCHOLOGIE DES JOHANNES CASSIANUS.
(Fortsetzung aus VII, p. 70—96.)

d) Die Cassiansche Tugend- und Lasterlehre.

Wir kommen zu einem Kapitel, für das der Stoff in
Cassians Schriften am reichsten fließt und das doch bedeutende

Schwierigkeiten für die Darstellung bietet. Schwer
ist es, das psychologische Material seines aszetiscb-ethischen
Gewandes zu entkleiden, und eine zweite Schwierigkeit liegt
in der ungenauen Terminologie. Die Anlehnung an die
stoischen Apatheiaideale bringt es mit sich, daß Ausdrücke wie
affectus, passio, vitium, peccatum nicht genau geschieden sind.

Wenn man auch nicht sagen kann, daß Cassian von
den Tugenden und'Lastern nur an bestimmten Stellen
ex professo handelt — alle Bücher der Instit. und Conlat.
sind ja aszetischer Natur — so können doch als reichste


	Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung [Fortsetzung]

