Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 9 (1922)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

994 Literarische Besprechungen.

stoteles und Kant die des Gewordenen. Hier steht Intuition
gegen Analyse. Was verstandesmiiflig kaum auszusprechen
ist, findet sich in einzelnen Vermerken und Gedichten wie
den Orphischen Urworten, Strophen wie ,Wenn im Un-
endlichen“ und ,Sagt es einmal“, die man als Inkarnationen
einer ganz bestimmten Metaphysik zu betrachten hat. An
folgendem Ausspruch mdochte ich nicht ein Wort gedndert
wissen . . . Dann zitiert er eine Stelle, wo Goethe an
Eckermann schreibt: ,Die Gottheit 1st wirksam im Le-
bendigen, aber nicht im Toten; sie ist im Werdenden und
sich Verwandelnden, aber nicht im Gewordenen und Er-
starrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz
zum Gottlichen es nur mit dem Werdenden, Lebendigen
zu tun, der Verstand mit dem Gewordenen, Erstarrten, dafd
er es nutze“ (p. 69).

Spenglers Lehre zieht aus dem iibertriebenen Historis-
mus der letzten Jahrzehnte die notwendige Konsequenz,
wenn sie alle erkenntnistheoretischen Fundamente zerstort
und Wahrheiten nur als historische Symbole gelten laf3t.
Sie ist aber nicht weniger auch eine Frucht des alles iiber-
wuchernden Subjektivismus, der objektive Werte verneint.
und personliche Meinungen dogmatisiert. Sie bedeutet den
konsequentesten KEvolutionismus und die strengste An-
wendung der heraklitischen Lehre auf die historische Ent-
wicklung. |
: (Fortsetzung folgt.)

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spief.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. J. Lemaire: Etude sur la connaissance sensible des objets
extérieurs. Lidge 1921. 67 pp.

2. A. v. Tschermak: Der exakte Subjektivismus in der nemeren
Sinnesphysiologie. Berlin 1921. 20 pp. (Sonderabdruck aus Pflii-
gers Archiv fiir gesamte Physiologie.)

3. R. Kremer C. Ss. R.: Le néo-réalisme américain. Louvain 1920.
X u. 310 pp.

1. Nach Lemaire sind die sinnfiilligen Kérperbeschaffenheiten,
die Farben, Tone usw. nicht objektiv. Sie entstehen als subjektive Sinnes-
beschaffenheiten unter dem Einflusse des iufleren Reizes. Die Ausdehnung
ist objektiv. Wir erkennen die AuBenweltsdinge nicht unmittelbar.
sondern durch einen Objektivationsproze, Das sinnliche Bewufitseln



Literarische Besprechungen. 226

kommt auf die Aulenweltsdinge durch die Erkenntnis eines von auf3en er-
littenen Zwanges (étreinte étrangére). Lemaire sucht seine Ausfithrungen
moglichst mit dem hl. Thomas in Beziehung zu setzen. Wie wenig er
aber den Erkenntnisbegriff’ des hl. Thomas erfafit hat, zeigt folgende
Stelle (p. 34); Lemaire wendet sich dort gegen den natiirlichen Rea-
lismus, nach dem wir unmittelbar bewuftseinsjenseitige Dinge er-
kennen; Lemaire bezeichnet diese Lehre als ,immédiatisme exagéré:
.Die immediatistische Erklirung lifit die Frage unbeantwortet, die sie
losen will. Der wesentliche, unmittelbare Bestandteil jeder Erkenntnis,
der hier zu erkliren ist, ist der Gegensatz zwischen Erkenntnissubjekt
und Erkenntnisobjekt. Aber wenn die Erkenntnis eines d4uBeren Gegen-
standes darin besteht, daf wir uns mit ihm vereinigen, daf wir in
gewisser Weise dieser Gegenstand werden, wo ist dann der Unter-
grund fir einen Gegensatz unserer selbst zu ihm? Wenn wir, um
einen Baum zu erkennen, dieser Baum werden, an seinem Sein teil-
nehmen, warum werden wir uns ihn dann entgegensetzen ? Die Nahrung,
die wir aufnehmen, hort auf in Gegensatz mit uns zu sein, sobald sie
..... unseren Zellen einverleibt ist..,. Warum sollte das anders sein
fir den Gegenstand unserer Erkenntnisvermdogen '?* Es ist aber den-
noch anders. Gerade darin besteht nach dem hl. Thomas der ganz
eigentiimliche Vorzug des Erkennenden vor dem Nichterkennenden,
daB jenes auch fremde Formen aufnehmen kann, dieses aber auf seine
Form beschriinkt ist?. Das Nichterkennende nimmt niemals Fremdes auf.
Alles, was es aufnimmt, macht es sich zu eigen. Der Gegensatz hort
auf. Die aufgenommene Nahrung wird seine Substanz, das aufge-
nommene Akzidens wird sein Akzidens. Das Erkennende aber nimmt
Fremdes auf, und dieses bleibt ihm doch fremd, der Gegensatz hort
nicht auf, weil es in héherer Weise aufnimmt, weil es immateriell
oder gegenstiindlich autnimmt. Indem Lemaire diese immaterielle Auf-
nahme leugnet, macht er die Erkenntnis von Aufiendingen ganz un-
moglich und bekennt sich somit grundsiitzlich zum Subjektivismus,
dem er vergeblich durch einen Objektivationsprozef zu entkommen
sucht. Wenn wir unmittelbar nur subjektive Zustinde erkennen, die
sich jedoch triigerisch als Aufenweltsdinge darstellen, dann ist auch
dasselbe von dem erlittenen Zwange zu sagen: er ist ein subjektiver
Zustand, der triigerisch als von auflen verursacht erscheint. Dieser
Zwang kann ebensowohl rein von innen heraus verursacht sein, durch
ein inneres Gesetz, durch eine innere, notwendige Entwicklung. Der
Idealist und Solipsist behauptet, daB es in uns eine doppelte Vorstel-
lungsreihe gibt: eine, die streng gesetzmiifig verliuft und unserer
Willkiir entzogen ist, und eine andere, die unserer Willkiir untersteht.
Man kann ihn daher auf solche Weise nicht widerlegen. Er ist nur wider-
legbar, wenn das unmittelbar Gegebene nicht ein Erkenntniszustand,
nicht eine Vorstellung, sondern der bewufitseinsjenseitige Gegenstand

' Ganz #hnlich schreibt auch N, Balthasar in der Revue néo-
scolastique (1921) p. 85 tber den Begrift des Erkennens gegen Garri-
gou-Lagrange. ‘

* Cognoscentia a non cognoscentibus in hoc distinguuntur, quia
non cognoscentia nihil habent, nisi formam suam tantum, sed cognos-
(I:ens natum est habere formam etiam rei alterius. S. Thomas, S. th.

q. 14 a. 1. :



226 Literarische Besprechungen.

selbst ist, wie es der natiirliche Realismus (nach Lemaire: der tiber-
triebene Immediatismus) behauptet,

Nach der Lehre des hl. Thomas erkennen wir unmittelbar be-
wufltseinsjenseitige Dinge und wir erkennen mit den #ufleren Sinnen
diese Dinge, wie sie an sich sind — es sind somit auch die sinn-
filligen Korperbeschaffenheiten als solche objektiv. Denn nach dem
hl. Thomas ist die Erkenntnis der i#ufleren Sinne unmittelbare An-
schauung mit Ausschlufy jeglichen ausgepriigten Erkenntnisbildes'.
Eine solche Erkenntnis stellt aber die Dinge notwendig so dar, wie
sie an sich sind. Denn wenn sie den Gegenstand anders darstellte,
miifite sie ja nicht Vorbandenes, nicht Gegenwiirtiges darstellen und
somit ein Erkenntnisbild auspriigen, in dem dieses vergegenwiirtigt
wiire. Freilich ist diese thomistische Lehre genauer zu bestimmen
durch die Lehre der neueren Physiologie und Psychologie iiber die
unmittelbaren Sinnesgegenstinde. Unmittelbarer Gegenstand der dufe-
ren Sinne sind nicht die auflerhalb unseres Korpers vorhandenen
Dinge, sondern das ins Sinnesorgan aufgenommene, unmittelbar die
Nervenendigungen Berithrende. Wir miissen einen doppelten Gegen-
stand der #ufieren Sinne unterscheiden; einen mittelbaren draufien
und einen unmittelbaren drinnen: das ins Auge aufgenommene Licht,
die ins Auge aufgenommene Farbe, der Ton an der Basilarmembrane,
die auf der Nasenschleimhaut aufgenommenen riechenden Kérperchen,
das im Speichel aufgeldste, in die Geschmacksbecherchen hinein-
fliefande und die Geschmacksnervenendigungen beriihrende Schmeckende,
die in den Korper aufgenommene Wirme, der in den Korper aufge-
nommene Druck, Dieser unmittelbare Sinnesgegenstand ist zwar inner-
organisch, aber auflerpsychisch, bewufitseinsjenseitig — und er ist
auch dem Triger nach vom Sinne verschieden, d. h. er haftet nicht
als Akzidens dem Triiger an, dem das Sinnesvermigen anhattet: er
ist nicht am Nerven, an dem der Sinn seinen Sitz hat, sondern an
einem anderer Subjekt, das aber den Nerven unmittelbar berithrt, So
kann das gefiirbte Ausgedehnte innerhalb des Auges, das der unmittel-
bare Gegenstand des Auges ist, nicht der Netzhaut anhaften, aber es
haftet dem die Netzhaut unmittelbar beriihrenden Ather an® Diese
Verschiedenheit zwischen dem Nerven, dem eigentlichen Sitz des
Sinnes und dem unmittelbaren Sinnesgegenstand ist deswegen erfordert,
weil der Gegenstand auf den Nerven einwirken, ihn veriindern muf,
um das eingeprigte Erkenntnisbild im Sinnesvermdégen hervorzurufen.
— Durch den unmittelbaren Gegenstand drinnen erkennen die éufleren
Sinne den Gegenst.nd drauflen, insofern dieser von jenem dargestellt
wird: Der Ton im Ohre stellt den Ton in der Luft, an der Glocke
dar; das gefirbte Ausgedehnte im Auge stellt den Gegenstand drauflen
dar. Aber so erkennt der #ufiere Sinn den mittelbaren Gegenstand
draufien unvollkommen, einigermafien verindert, und nicht so, wie er
absolut an sich ist. Denn der von der Glocke zum Ohre gelangende
Ton wird geschwiicht, durch die Entfernung wird die Farbe etwas

'S.th, I q. 18 a. 4; I—II q. 16a,1; 9. 36 a.2 ad 2; III q. 76
a. 7. Sent. IV dist. 10 q. 1 a. 4 quaestiunc, 1. — Quodlib. V a. 9 ad 2:
Quodlib, VIII a, 3; S, th. T q. 78 a. 4 ad 2; q. 86 a. 2 ad 8.

* Nur in diesem Sinne kann das Netzhautbild als der un-
mittelbare Gegenstand des Gesichtssinnes genannt werden.



Literarische Besprechungen. 227

veréindert, und die Gestalt wird verindert durch die Stellung  des
Auges: ein Kreis von der Seite gesehen erscheint als Ellipse, Ahn-
lJiche~ ist zu sagen von den tibrigen Sinnen. Und zwar werden in der
einfachen Empfindung beide Gegenstinde, der drinnen und der draufien,
erkanut, jedoch so, daff sie nicht von einander unterschieden werden,
da in der einfachen Empfindung der Gegenstand drauBen nicht als
drauflen und der drinnen nicht als drinnen erkannt wird'. So wird
in der einfachen Gehdérsempfindung der Glockenton weder erkannt als
an der Glocke nmoch als im Ohre. Ein neugeborenes Kind, das schon
Gehorsempfindungen hat, wiirde trotzdem den Ton nicht erkennen als
an der Glocke haftend und von ihr herrithrend, auch wenn es die
schwingende Glocke sieht. Es wiirde nur T6ne hiren, die es weder
an die Glocke noch ins Ohr lokalisierte. Eine naheliegende Erfahrung
fihrt jedoch alsbald zur Glocke als zur Ursache der T¢ne, und so
wird in der Wahrnehmung mittelst der Phantasievorstellung der
Ton an die Glocke lokalisiert: Die tdnende Glocke ist Gegenstand
der Wahrnehmung, nicht Gegenstand der einfachen Empfindung *. Der
Gegenstand drinnen aber wird nur auf Grund wissenschafttlicher
Untersuchung deutlich und ausdriicklich erkannt® Desgleichen wird
auch das gefirbte Ausgedehnte im Auge nicht emptunden als im
Auge, noch auch in Beziehung zum Auge, anders miifite es mikro-
skopisch klein und umgekehrt erscheinen. Mittelst der Erfahrung
des Tastsinnes und auch mittelst der Anpassung der Augen wird es
bestimmt nach aufien lokalisiert. — Entsprechend dieser Unterschei-
dung zwischen dem unmittelbaren Sinnesgegeustand drinnen und dem
mittelbaren drauflen ist nun zu sagen, dafl die unmittelbare An-
schauung der jiufleren Sinneserkenntnis sich streng genommen nur
auf den unmittelbaren Gegenstand drinnen beziehen kann. Denn an-
geschaut wird nur das, was in sich, nicht das, was in einem anderen,
in einem Abbilde erkannt wird. Die Gegenstinde drauien auflerhalb
unseres Korpers schauen wir nur an, insofern sie uns physisch mit-
geteilt werden durch die innerorganischen Gegenstinde. So aber er-
kennen wir sie unfehlbar genau, nicht wie sie absolut an sich sind,
sondern so wie sie physisch uns mitgeteilt sind durch die Gegen-
stinde drinnen. Daher ist die Erkenntnis der #ufsren Sinne eine
Titigkeit, durch die der Erkennende erkenntnismifiig erfaBt und be-
sitzt den Gegenstand drinnen, so wie er an sich ist, und mittelst des

' Ausgenommen sind Tast- und Temperatursinn, die alsogleich
ihren Gegenstand erfassen als innerhalb des empfindenden Kéorpers
aufgenommen.

?* Man unterscheide die einfache Empfindung von der Wahr-
nehmung, in der der einfachen Empfindung Manchfaches hinzugefiigt
wird durch die Vorstellung und auch durch die Verstandeserkenntnis.

* So hatten auch die alten Scholastiker vom vermittelnden
Gegenstande drinnen nur eine undeutliche, einschlufiweise Erkenntnis.
Er ist jedoch schon irgendwie ausdriicklich angedeutet durch das
Bild, das die Alten im Mittel (z. B. in der Luft — bei den Fern-
sinnen, am Fleische — bei den Beriihrungssinnen) annahmen und das
durch das Mittel bis zum Sinnesorgane gelangen sollte. Dieses Bild
ist kein eigentliches psychisches Erkenntnisbild, sondern etwas Physi-
sches, ein wirklicher Zwischengegenstand.



2928 Literarische Besprechungen.

Gegenstandes drinnen, auch den Gegenstand draufien, so wie dieser
durch jenen dargestellt ist. Es wiire wirklich ein iibertriebener ,Im-
mediatismus® zu behaupten, die dufleren Sinne bezégen sich auf den
Gegenstand draufien ohne die Vermittlung des Gegenstandes drinnen.
In bezug auf den Gegenstand drauflen als draufien in seinem absoluten
Ansich hat Lemaire recht, zu behaupten. daf} er nicht einfachhin,
sondern nur durch einen zusammengesetzten Erkenntnisvorgang er-
faBt wird. Er wird sinnlich erkannt durch die mittelst Phantasie und
sinnlichem Gedichtnisse zustande kommende mittelbare sinnliche Er-
fahrung, wie im Vorhergehenden schon angedeutet wurde,

2. Durch viele physiologische Tatsachen sucht Tschermak
seinen ,exakten Subjektivismus“ zu begriinden KEr unterscheidet den
exakten Subjektivismus der neueren Sinnesphysiologie vom ,inexakten
agnostischen Subjektivismus* ,vom vollstindigen Idealismus oder
Skeptizismus gewisser Philosophen, speziell Fichtes“. Allein wenn eine
formale Objektivitit vom exakten Subjektivismus wohl den ,an sich
unerkennbaren Auflendingen¥, nicht aber den Sinnesqualititen zuer-
kannt wird, dann ist der exakte Subjektivismus doch wenigstens teil-
weiser Phiinomenalismus und teilweiser Idealismus und er filthrt auch
zum akosmistischen Idealismus und zum Skeptizismus. Denn nach
ihm erkennen wir den Korper, das Ausgedehnte in der Trugvorstel-
lung und durch die Trugvorstellung der sinnfiilligen Beschaffenheit,
die sich als bewuftseinsjenseitig darstellt und es demmoch nicht ist.
Was aber so erkannt wird, ist selbst Trug und Téuschung. Tschermak
schreibt p. 20:  Hingegen betrachten auch noch neuere Vertreter der
objektivistischen Autfassung die Sinnesqualititen als ,formal objektiv‘,
wenigstens ,insoweit sie unter den von der Natur geforderten und
gewollten Bedingungen dargestellt werden‘, wobei Irrtiimer nur resul-
tieren sollen, wenn diese Bedingungen nicht erfiillt sind (Gredt).“
Allein ich gebe iiberhaupt keine positiven Irrtiimer bei der Hdufleren
Sinneserkenntnis zu. Alle diese Irrtiimer sind entweder blofl negative
Irrtiimer, unvollstiindige Erkenntnisse oder Irrtiimer der Vorstellung
und des Verstandes, nicht aber des #ufleren Sinnes, Hierher gehdren
vor allem die vielen Schitzungsfehler: unrichtige Beurteilung von Raum-
und Lageverhiiltnissen, von Tonverhiltnissen u. dgl. m. Alle die Tat-
sachen, die Tschermak zur Begriindung seines exakten Subjektivismus
anfihrt, finden ihre Losung, wenn man scharf den Gegenstand der
dufleren Sinneserkenntnis bestimmt und ihn aus allen Zutaten los-
13st. Vgl. hieriiber meine Schriften: De cognitione sensuum externorum
n. 40, 2. Unsere Aulenwelt p. 1651, p. 23Sff.

8 Uberall macht sich eine Riickwirkung gegen den Subjektivis-
mus geltend, vor allem aber in Nordamerika. Nachdem dort der Idea-
lismus fast unumschrinkt geherrscht, hat seit etwa zwei Jahrzehnten
eine lebhafte realistische Gegenstrémung eingesetzt, die sich an die
Namen von Perry, Montague, Pitkin, Spaulding, Holt, Marvin, Fuller-
ton, Bush, Woodbridge und andere kniipft. P. Kremer hat sich zur
Aufgabe gestellt, die Geschichte dieser Bewegung zu schreiben. Seine
Darstellung geht Schritt ftir Schritt genau auf die einzelnen Lehren
ein, zeigt deren Zusammenhang und sucht das Gemeinsame herauszu-
heben. Trotzdem manche dieser Versuche ungentigend sind, den Idealis-
mus zu {iberwinden und auch ab und zu im Pragmatismus und Em-
pirismus stecken bleiben, zeigt sich doch ein deutlicher Zug zur Philo-



Literarische Besprechungen. 229

sophie der Vorzeit hin. Es war ein niitzliches Unternehmen, zu zeigen,
wie -die neueste Philosophie in Amerika sich mit den Grundsiitzen der
Philosophie eines Aristoteles und des hl. Thomas begegnet.

Anfiihrerder Realistengruppe ist Montague. Seit nahezu 20 Jahren
steht er auf der Bresche im Kampfe gegen den Idealismus. Als Royce die
Leichenrede des veralteten Realismus hielt, erhob er furchtlos Einsprache
und zeigte dem allanerkannten Lehrer von Harvard seine Fehlschliisse
nach. Als reger Kimpter blieb er den Idealisten keine Antwort schuldig,
hatte aber auch die Geduld, ihre Vorstellungen zu berichtigen, die sie
sich ‘von der realistischen Lehre machten. Er war der erste, der den
Zwitterrealismus eines Locke und Descartes verwarf und ohne Um-
schweife behauptete, dafl der erkannte Gegenstand eins mit dem wirk-
lichen Gegenstand und nicht nur dessen gedanklicher Stellvertreter
sei (Kremer p. 8). Auf den Einwurf der Idealisten, dafi wir nur Be-
wufBtseinszustinde zu erkennen verméchten, antwortet Montague: ,Ein
Bewufitseinsvorgang ist nie sein eigener Gegenstand, sondern viel-
mehr ein Mittel durch das etwas von ihm Verschiedenes erkannt wird.
Dieses so Erkannte kann nun ein anderer Bewufitseinszustand sein
oder ein Auflenweltsding oder auch ein Gedankending* (New Realism
p. 474, angef. bei Kremer p. 41). Der Realist, sagt Montague (Professor
Royces Refutation of Realism, Phil, Rev., XI (1901), p. 43 55; Current
Misconceptions of Realism, Journ, Phil. Ps. Se. M., IV (190%7), p. 102,
angeflihrt bei Kremer p. b7), nimmt an, daf} die Welt unabbiéngig ist
vom Erkennenden; aber sie ist nicht von ihm getrennt. Beziehung
ist nicht Abhingigkeit. Die Beziehung ist etwas Hinzukommendes,
das zu einem Ding hinzutreten kann. Da die Beziehung das Ding,
das sie behaftet, nicht veriindert und nicht mit ihm in eins zusammen-
fillt, so ist kein Grund vorhanden zu leugnen, daf} ein Gegenstand
zu einem Erkennenden in Beziehung treten und in einem gegebenen
Augenblick erkannt sein konne, nachdem er das vorher uicht war.
Und es ist wohl der Gegenstand selbst, mit dem der Erkenntnistriiger
in Beziehung tritt; es ist nicht, wie Locke und Descartes meinten,
ein Duplikat, ein Abbild. Wenn ich erkenne, so ist das, was ich er-
kenne, was in meinem Bewufitsein ist, das wirkliche Ding. Die Wirk-
lichkeit ist weder das Original eines mehr oder weniger getreuen Ab-
bildes, noch ein kantianisches Ding an sich, noch viel weniger ein
spencerianisches ,Unerkennbares*; sie ist ganz einfach das, was er-
kannt ist; man soll nicht hinter dem Gegenstande eine geheimnisvolle
Seinsheit suchen; es ist der Gegenstand selbst, der obschon erkannt,
unabhiingig ist von der Tatsache des Erkanntseins. Das sind vorziig-
liche Grundsiitze, die, wenn sie ernst genommen werden, auch den
Zwitterrealismus Lemaires und den ,exakten Subjektivismus“ Tscher-
maks abweisen.

Rom (8. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.

4, Lépicier, Fr. Al. M. Ord. Serv. B. M, O, weil. Prof. der dog-
matischen Theologie an der pipstlichen Propaganda-Universitiit
zu Rom: Tractatus de Novissimis. Gr.-8° (XLIV und 550 p.)
Paris, Lethielleux und Turin, Marietti, 1921, Preis Frs. 20.

Mit freudiger Genugtuung werden die vielen, iiber alle Welt-
teile hin zerstreut lebenden und wirkenden Schiiler das néue magi-
strale Werk ihres verehrten Lehrers begriiBen. Ausgebreitete und tief-



230 Literarische Besprechungen.

griindige Gelehrsamkeit, eine mebr als gewdhnliche spekulative Be-
gabung haben den in theologischen Kreisen riibmlichst bekannten
Dogmatiker ein Gesamtbild der ,Letzten Dinge“ entwerfen lassen,
das ilberwiltigend wirkt.

1. Innerhalb des Gesamtbildes ordnen sich 11 Einzelbilder zu
zwei Gruppen zusammen und bringen die ,Letzten Dinge“ des Ein-
zelmenschen in 5 Kapiteln (p. 1—33b), sowie die der Gesamt-
schopfung in 6 Kapiteln (p. 886—b43) zur Darstellung. Ein warm
empfundener Epilog beschlieft und krint das herrliche Werk, dessen
reine, leichtflieBende Sprache auch dem anspruchsvollsten Latinisten
Freude machen diirfte. '

Beim einzelnen Menschen werden die ,Letzten Dinge“ ein-
geleitet durch den Tod, der — von der Wirksamkeit des Sithnesterbens
des Gottmenschen beriihrt — selber mit dem Merkmal der Siithne be-
zeichnet wird., Er rollt sofort eine Reihe von Fragen iiber den Zu-
stand der von ihrem Leibe getrennten Seele auf: Ist sie in sich und
ihren Fihigkeiten unverinderlich? Wie und auf welche Dinge ist
ihre Erkenntnis- und Strebetitigkeit eingestellt? In welchem
Verhiiltnis steht sie zur sichtbaren Schépfung? Fragen, die eine
allseitige und lichtvolle Erledigung finden. Sie geben uns das Geleite
zu der Untersuchung iiber das ,Besondere Gericht“, das den dauern-
den Zustand der ewigen Beseligung im ,Himmel“ oder der ewigen
Verwerfung in der ,Holle* besiegelt oder den voriibergehenden
Zustand ,des Fegfeuers* einleitet. Bei dem Studium dieser inhalts- und
abwechlungsreichen Kapitel fragt man sich, ob man mehr den Theo-
logen oder den Geistesmann bewundern soll, der die Ergebnisse
der Wissenschaft dem einzig wichtigen Werke der Selbst- und
Fremd heiligung dienstbar machen will. Nur mit schmerzlicher Er-
griffenheit kann man an den Verlust denken, den sich die Menschen
durch das Vergessen der ewigen Wahrheiten, ihrer letzten Dinge,
zuziehen, den unersetzlichen Verlust, tiber den der hochselige Papst
Leo XIII. in seinen Rundschreiben: Laetitiae sanctae vom 8. Sep-
tember 1893, sowie Mirae caritatis vom 28. Mai 1902 so bittere Klage
tithrt. Welcher Gewinn aber wiire zu erhoften, wenn insbesondere
die Personen in fiihrender Stellung das ernsthafte Wort Leos XIII.
aus dem letztgenannten Rundschreiben in Erwiigung ziehen wollten:
«~Mochten gerade jene, welche Geist, Tatkraft oder Ansehen dazu be-
fihigt, auf den Gang der Zeit und die menschlichen Angelegenheiten
groflen Einfluf auszuiiben, sich vor allem tber das ewige Leben
eine richtige Anschauung bilden und fiir dasselbe besorgt sein!*

An dem grandiosen Bild, das durch den Untergang und die
Neugestaltung der Welt vor unserem betrachtenden Auge auf-
gerollt wird, ist alles wuchtig und gewaltig. Jedes einzelne Kapitel
ilber das Endschicksal sowohl der vernunttlosen, belebten und un-
belebten Natur, als auch der vernunftbegabten Engel- und Men-
schenwelt ist ein Hochgesang auf die Allmacht, Giite und Weisheit
Gottes, dem man in heiliger Ergriffenheit lauscht; eine Verherrlichung
des verklirten Gottmenschen, mit dem die zur Vollendung gelangte
Kreatur durch die dreifache Beziehung der Ziel- und Zweck-, der
Wirk-und vorbildlicken Ursiichlichkeit fiir immer verbunden bleibt.

2. In der theologischen Landschaft, durch die uns Lépicier fuhrt,
gibt es gleichsam Hiigelspitzen, von denen aus sich {iberraschende



Literarische Besprechungen. 231

Rund- und Fernblicke in die weiten Gebiete der spekulativen und
positiven Theologie, aber auch in die Grenzgebiete der Philo-
sophie, vorab der Psychologie und selbst der Profanwissenschaften
auftun. Doch ist diese Landschaft mit Vorsicht zu durchwandern, weil
sie nicht tiberall leicht gangbar, noch allenthalben bis ins Einzelne
durchforscht ist. Das weifl Lépicier gar wohl. Und darum richtet er
iiberall zuverlissige Wegweiser auf, warnt aber auch ernsthaft vor
denIrr- und Abwegen, auf die eine Pseudowissenschaft, wie die
Theosophie, der Okkultismus und Spiritismus grundsidtz-
lich die moderne Menschheit zu dringen sucht und die selbst — im
ibrigen wohlmeinende — Vertreter der kirchlichen Wissenschaft aus
menschlicher Unzuldnglichkeit nicht immer zu vermeiden
wuBten. Um sich davon zu iiberzeugen, braucht man wahrlich nicht
in die Zeit eines Origenes zuriickzugehen, nein: die theologische Lite-
ratur aller Jahrhunderte bietet warnende Beispiele in Fiille, auch die
neuzeitliche ist reich an bedauerlichen Entgleisungen, wie die Schriften
eines St. George Mivart (Happiness in Hell), eines Professors Dr. R o h-
ling (Die Zukunft der Menschheit als Gattung nach der Lehre der
heiligen Kirchenviiter) und eines Professors Spirago (Der Weltunter-
gang und die neue Erde) zur Geniige beweisen.

Bei der Fiille des Stoffes und der Ubersichtlichkeit seiner An-
ordnung und Verarbeitung eignet sich das Buch als Nachschlage-
werk ersten Ranges, das nicht leicht versagen wird. In dieser Hin-
sicht wiirde die Brauchbarkeit wohl noch erhéht, wenn bei einer Neu-
auflage zu den beiden ausfiihrlichen Inhaltsangaben, die allein schon
35 Seiten umfassen, noch ein eingehendes Personen- und Sachver-
zeichnis kéme.

Trier (Seminar der Weilen Viter). P. M. Hallfell.

R






	Literarische Besprechungen

