
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224 Literarische Besprechungen.

stoteles und Kant die des Gewordenen. Hier steht Intuition
gegen Analyse. Was verstandesmäßig kaum auszusprechen
ist, findet sich in einzelnen Vermerken und Gedichten wie
den Orphisohen Urworten, Strophen wie „Wenn im
Unendlichen" und „Sagt es einmal", die man als Inkarnationen
einer ganz bestimmten Metaphysik zu betrachten hat. An
folgendem Ausspruch möchte ich nicht ein Wort geändert
wissen ..." Dann zitiert er eine Stelle, wo Goethe an
Eckermann schreibt: „Die Gottheit ist wirksam im
Lebendigen, aber nicht im Toten; sie ist im Werdenden und
sich Verwandelnden, aber nicht im Gewordenen und
Erstarrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz
zum Göttlichen es nur mit dem Werdenden, Lebendigen
zu tun, der Verstand mit dem Gewordenen, Erstarrten, daß
er es nutze" (p. 69).

Spenglers Lehre zieht aus dem übertriebenen Historismus

der letzten Jahrzehnte die notwendige Konsequenz,,
wenn sie alle erkenntnistheoretischen Fundamente zerstört
und Wahrheiten nur als historische Symbole gelten läßt.
Sie ist aber nicht weniger auch eine Frucht des alles
überwuchernden Subjektivismus, der objektive Werte verneint,
und persönliche Meinungen dogmatisiert. Sie bedeutet den
konsequentesten Evolutionismus und die strengste
Anwendung der heraklitischen Lehre auf die historische
Entwicklung.

(Fortsetzung folgt.)

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spieß.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. J. Lemaire: Etude sur la connaissance sensible des objets

extérieurs. Liège 1921. 57 pp.
2. A. v. Tschermak: Der exakte Subjektivismus in der ueueren

Sinuespbysiologie. Berlin 1921. 20 pp. (Sonderabdruok aus Pflegers

Archiv für gesamte Physiologie.)
3. R. Kremer C. Ss. B.: Le néo-réalisme américain. Louvain 1920.

X u. 310 pp.
1. Nach Lemaire sind die sinnfälligen Körperbeschaflenheiten,

die Farben, Töne usw. nicht objektiv. Sie entstehen als subjektive Sinnes-
beschaflenheiten unter dem Einflüsse des äußeren Reizes. Die Ausdehnung
ist objektiv. Wir erkennen die Außenweltsdinge nicht unmittelbar,
sondern durch einen Ohjektivationsprozeß, Das sinnliche Bewußtsein



Literarische Besprechungen. 225

kommt auf die Außenweltsdinge durch die Erkenntnis eines von außen
erlitten en Zwanges (étreinte étrangère). Lemaire sucht seine Ausfahrungen
möglichst mit dem hl. Thomas in Beziehung zu setzen. Wie wenig er
aber den Erkenntnisbegriff des hl. Thomas erfaßt hat, zeigt folgende
Stelle (p. 34) ; Lemaire wendet sich dort gegen den natürlichen Rea?
lismus, nach dem wir unmittelbar bewußtseinsjenseitige Dinge
erkennen; Lemaire bezeichnet diese Lehre als „immédiatisme exagéré:
„Die immediatistische Erklärung läßt die Frage unbeantwortet, die sie
lösen will. Der wesentliche, unmittelbare Bestandteil jeder Erkenntnis^
der hier zu erklären ist, ist der Gegensatz zwischen Erkenntnissubjekt
und Erkenntnisobjekt. Aber wenn die Erkenntnis eines äußeren
Gegenstandes darin besteht, daß wir uns mit ihm vereinigen, daß wir in
gewisser Weise dieser Gegenstand werden, wo ist dann der Untergrund

für einen Gegensatz unserer selbst zu ihm? Wenn wir, um
einen Baum zu erkennen, dieser Baum werden, an seinem Sein
teilnehmen, warum werden wir uns ihn dann entgegensetzen Die Nahrung,
die wir aufnehmen, hört auf in Gegensatz mit uns zu sein, sobald sie

unseren Zellen einverleibt ist.... Warum sollte das anders sein
für den Gegenstand unserer Erkenntnisvermögen 1 ?* Es ist aber
dennoch anders. Gerade darin besteht nach dem hl. Thomas der ganz
eigentümliche Vorzug des Erkennenden vor dem Nichterkennenden,
daß jenes auch fremde Formen aufnehmen kann, dieses aber auf seine
Form beschränkt ist'. DasNichterkennende nimmt niemals Fremdes auf.
Alles, was es aufnimmt, macht es sich zu eigen. Der Gegensatz hört
auf. Die aufgenommene Nahrung wird seine Substanz, das
aufgenommene Akzidens wird sein Akzidens. Das Erkennende aber nimmt
Fremdes auf, und dieses bleibt ihm doch fremd, der Gegensatz hört
nicht auf, weil es in höherer Weise aufnimmt, weil es immateriell
oder gegenständlich autnimmt. Indem Lemaire diese immaterielle
Aufnahme leugnet, macht er die Erkenntnis von Außendingen ganz
unmöglich und bekennt sich somit grundsätzlich zum Subjektivismus,
dem er vergeblich durch einen Objektivationsprozeß zu entkommen
sucht. Wenn wir unmittelbar nur subjektive Zustände erkennen, die
sich jedoch trügerisch als Außenweltsdinge darstellen, dann ist auch
dasselbe von dem erlittenen Zwange zu sagen: er ist ein subjektiver
Zustand, der trügerisch als von außen verursacht erscheint. Dieser
Zwang kann ebensowohl rein von innen heraus verursacht sein, durch
ein inneres Gesetz, durch eine innere, notwendige Entwicklung. Der
Idealist und Solipsist behauptet, daß es in uns eine doppelte
Vorstellungsreihe gibt: eine, die streng gesetzmäßig verläuft und unserer
Willkür entzogen ist, und eine andere, die unserer Willkür untersteht.
Man kann ihn daher auf solche Weise nicht widerlegen. Er ist nur
widerlegbar, wenn das unmittelbar Gegebene nicht ein Erkenntniszustand,
nicht eine Vorstellung, sondern der bewußtseinsjenseitige Gegenstand

1 Ganz ähnlich schreibt auch N. Balthasar in der Revue néo-
scolastique (1921) p. 85 über den Begriff des Erkenn ens gegen Garri-
gou-Lagrange.' Cognoscentia a non cognoscentibus in hoc distinguuntur, quia
non cognoscentia nihil habent, nisi formam suam tantum, sed cognos-
cens natum est habere formam etiam rei alterius. S. Thomas, S. th.
I q. 14 a. 1.



'226 Literarische Besprechungen.

selbst ist, wie es der natürliche Realismus (nach Lemaire : der
übertriebene Immediatismus) behauptet.

Nach der Lehre des hl. Thomas erkennen wir unmittelbar
bewußtseinsjenseitige Dinge und wir erkennen mit den äußeren Sinnen
diese Dinge, wie sie an sich sind — es sind somit aüch die
sinnfälligen Körperbeschaffenheiten als solche objektiv. Denn nach dem
hl. Thomas ist die Erkenntnis der äußeren Sinne unmittelbare
Anschauung mit Ausschluß jeglichen ausgeprägten Erkenntnisbiides'.
Eine solche Erkenntnis stellt aber die Dinge notwendig so dar, wie
sie an sich sind. Denn wenn sie den Gegenstand anders darstellte,
müßte sie ja nicht Vorhandenes, nicht Gegenwärtiges darstellen und
somit ein Erkenntnisbild ausprägen, in dem dieses vergegenwärtigt
wäre. Freilich ist diese thomistische Lehre genauer zu bestimmen
durch die Lehre der neueren Physiologie und Psychologie über die
unmittelbaren Sinnesgegenstände. Unmittelbarer Gegenstand der äußeren

Sinne sind nicht die außerhalb unseres Körpers vorhandenen
Dinge, sondern das ins Sinnesorgan aufgenommene, unmittelbar die
Nervenendigungen Berührende. Wir müssen einen doppelten Gegenstand

der äußeren Sinne unterscheiden ; einen mittelbaren draußen
und einen unmittelbaren drinnen: das ins Auge aufgenommene Licht,
die ins Auge aufgenommene Farbe, der Ton an der Basilarmembrane,
die auf der Nasenschleimhaut aufgenommenen riechenden Körperchen,
das im Speichel aufgelöste, in die Geschmacksbecherchen hinein-
fließände und die Geschmacksnervenendigungen berührende Schmeckende,
die in den Körper aufgenommene Wärme, der in den Körper
aufgenommene Druck. Dieser unmittelbare Sinnesgegenstand ist zwar
innerorganisch, aber außerpsychisch, bewußtseinsjenseitig — und er ist
auch dem Träger nach vom Sinne verschieden, d. h. er haftet nicht
als Akzidens dem Träger an, dem das Sinnesvermögen anhattet: er
ist nicht am Nerven, an dem der Sinn seinen Sitz hat, sondern an
einem anderen Subjekt, das aber den Nerven unmittelbar berührt. So
kann das gefärbte Ausgedehnte innerhalb des Auges, das der unmittelbare

Gegenstand des Auges ist, nicht der Netzhaut anhaften, aber es
haftet dem die Netzhaut unmittelbar berührenden Äther an 2. Diese
Verschiedenheit zwischen dem Nerven, dem eigentlichen Sitz des
Sinnes und dem unmittelbaren Sinnesgegenstand ist deswegen erfordert,
weil der Gegenstand auf den Nerven einwirken, ihn verändern muß,
um das eingeprägte Erkenntnisbild im Sinnesvermögen hervorzurufen.
— Durch den unmittelbaren Gegenstand drinnen erkennen die äußeren
Sinne den Gegenstand draußen, insofern dieser von jenem dargestellt
wird: Der Ton im Ohre stellt den Ton in der Luft, an der Glocke
dar; das gefärbte Ausgedehnte im Auge stellt den Gegenstand draußen
dar. Aber so erkennt der äußere Sinn den mittelbaren Gegenstand
draußen unvollkommen, einigermaßen verändert, und nicht so, wie er
absolut an sich ist. Denn der von der Glocke zum Ohre gelangende
Ton wird geschwächt, durch die Entfernung wird die Farbe etwas

1 S. th. I q. 78 a 4; I—II q. 15 a. 1; 9. 35 a. 2 ad 2; III q. 76
a. 7. Sent. IV dist. 10 q, 1 a. 4 quaestiunc. 1. — Quodlib, V a. 9 ad 2;
Quodlib. VIII a. 3; S. th. I q. 78 a. 4 ad 2; q. 85 a. 2 ad 8.'

2 Nur in diesem Sinne kann das Netzhautbild als der
unmittelbare Gegenstand des Gesichtssinnes genannt werden.



Literarische Besprechungen. 227

verändert, und die Gestalt wird verändert durch die Stellung des
Auges: ein Kreis von der Seite gesehen erscheint als Ellipse.
Ähnliches ist zu sagen von den übrigen Sinnen. Und zwar werden in der
einfachen Empfindung beide Gegenstände, der drinnen und der draußen,
erkannt, jedoch so, daß sie nicht von einander unterschieden werden,
da in der einfachen Empfindung der Gegenstand draußen nicht als
draußen und der drinn*-n nicht als drinnen erkannt wird '. So wird
in der einfachen Gehörsempfindung der Glockenton weder erkannt als
an der Glocke noch als im Ohre. Ein neugeborenes Kind, das schon
Gehörsempfindungen hat, würde trotzdem den Ton nicht erkennen als
an der Glocke haftend und von ihr herrührend, auch wenn es die
schwingende Glocke sieht. Es würde nur Töne hören, die es weder
an die Glocke noch ins Ohr lokalisierte. Eine naheliegende Erfahrung
führt jedoch alsbald zur Glocke als zur Ursache der Töne, und so
wird in der Wahrnehmung mittelst der Phantasievorstellung der
Ton an die Glocke lokalisiert: Die tönende Glocke ist Gegenstand
der Wahrnehmung, nicht Gegenstand der einfachen Empfindung 2. Der
Gegenstand drinnen aber wird nur auf Grund wissenschaftlicher
Untersuchung deutlich und ausdrücklich erkannts. Desgleichen wird
auch das gefärbte Ausgedehnte im Auge nicht empfunden als im
Auge, noch auch in Beziehung zum Auge, anders müßte es
mikroskopisch klein und umgekehrt erscheinen. Mittelst der Erfahrung
des Tastsinnes und auch mittelst der Anpassung der Augen wird es
bestimmt nach außen lokalisiert. — Entsprechend dieser Unterscheidung

zwischen dem unmittelbaren Sinnesgegenstand drinnen und dem
mittelbaren draußen ist nun zu sagen, daß die unmittelbare
Anschauung der äußeren Sinneserkenntnis sich streng genommen nur
auf den unmittelbaren Gegenstand drinnen beziehen kann. Denn
angeschaut wird nur das, was in sich, nicht das, was in einem anderen,
in einem Abbilde erkannt wird. Die Gegenstände draußen außerhalb
unseres Körpers schauen wir nur an, insofern sie uns physisch
mitgeteilt werden durch die innerorganischen Gegenstände. So aber
erkennen wir sie unfehlbar genau, nicht wie sie absolut an sich sind,
sondern so wie sie physisch uns mitgeteilt sind durch die Gegenstände

drinnen. Daher ist die Erkenntnis der äußeren Sinne eine
Tätigkeit, durch die der Erkennende erkenntnismäßig erfaßt und
besitzt den Gegenstand drinnen, so wie er an sich ist, und mittelst des

1 Ausgenommen sind Tast- und Temperatursinn, die alsogleich
ihren Gegenstand erfassen als innerhalb des empfindenden Körpers
aufgenommen.

Man unterscheide die einfache Empfindung von der
Wahrnehmung, in der der einfachen Empfindung Manchfaches hinzugefügt
wird durch die Vorstellung und auch durch die Verstandeserkenntnis.

' So hatten auch die alten Scholastiker vom vermittelnden
Gegenstande drinnen nur eine undeutliche, einschlußweise Erkenntnis.
Er ist jedoch schon irgendwie ausdrücklich angedeutet durch das
Bild, das die Alten im Mittel (z. B. in der Luft — bei den Ftrn-
sinnen, am Fleische — bei den Berührungssinnen) annahmen und das
durch das Mittel bis zum Sinnesorgane gelangen sollte. Dieses Bild
ist kein eigentliches psychisches Erkenntnisbild, sondern etwas Physisches,

ein wirklicher Zwischengegenstand.



228 Literarische Besprechungen.

Gegenstandes drinnen, auch den Gegenstand draußen, so wie dieser
durch jenen dargestellt ist. Es wäre wirklich ein übertriebener „Im-
mediatismus" zu behaupten, die äußeren Sinne bezögen sich auf den
Gegenstand draußen ohne die Vermittlung des Gegenstandes drinnen.
In bezug auf den Gegenstand draußen als draußen in seinem absoluten
Ansich hat Lemaire recht, zu behaupten, daß er nicht einfachhin,
sondern nur durch einen zusammengesetzten Erkenntnisvorgang
erfaßt wird. Er wird sinnlich erkannt durch die mittelst Phantasie und
sinnlichem Gedächtnisse zustande kommende mittelbare sinnliche
Erfahrung, wie im Vorhergehenden schon angedeutet wurde.

2. Durch viele physiologische Tatsachen sucht Tschermak
seinen „exakten Subjektivismus" zu begründen Er unterscheidet den
exakten Subjektivismus der neueren Sinnesphysiologie vom „inexakten
agnostischen Subjektivismus" „vom vollständigen Idealismus oder
Skeptizismus gewisser Philosophen, speziell Eichtes". Allein wenn eine
formale Objektivität vom exakten Subjektivismus wohl den „an sich
unerkennbaren Außendingen", nicht aber den Sinnesqualitäten
zuerkannt wird, dann ist der exakte Subjektivismus doch wenigstens
teilweiser Phänomenalismus und teilweiser Idealismus und er führt auch
zum akosmistischen Idealismus und zum Skeptizismus. Denn nach
ihm erkennen wir den Körper, das Ausgedehnte in der Trugvorstellung

und durch die Trugvorstellung der sinnfälligen Beschaffenheit,
die sich als bewußtseinsjenseitig darstellt und es dennoch nicht ist.
Was aber so erkannt wird, ist selbst Trug und Täuschung. Tschermak
schreibt p. 20: „Hingegen betrachten auch noch neuere Vertreter der
objektivistischen Auffassung die Sinnesqualitäten als ,formal objektiv',
wenigstens ,insoweit sie unter den von der Natur geforderten und
gewollten Bedingungen dargestellt werden', wobei Irrtümer nur resultieren

sollen, wenn diese Bedingungen nicht erfüllt sind (Gredt)."
Allein ich gebe überhaupt keine positiven Irrtümer bei der äußeren
Sinneserkenntnis zu. Alle diese Irrtümer sind entweder bloß negative
Irrtümer, unvollständige Erkenntnisse oder Irrtümer der Vorstellung
und des Verstandes, nicht aber des äußeren Sinnes. Hierher gehören
vor allem die vielen Schätzungsfehler: unrichtige Beurteilung von Baumund

Lageverhältuissen, von Tonverhältnissen u. dgl. m. Alle die
Tatsachen, die Tschermak zur Begründung seines exakten Subjektivismus
anführt, finden ihre Lösung, wenn man scharf den Gegenstand der
äußeren Sinneserkenntnis bestimmt und ihn aus allen Zutaten
loslöst. Vgl. hierüber meine Schriften : De cognitione sensuum externorum
n. 40, 2. Unsere Außenwelt p. 165ff., p. 238ff.

3 Überall macht sich eine Bückwirkung gegen den Subjektivismus
geltend, vor allem aber in Nordamerika. Nachdem dort der

Idealismus fast unumschränkt geherrscht, hat seit etwa zwei Jahrzehnten
eine lebhafte realistische Gegenströmung eingesetzt, die sich an die
Namen von Perry, Montague, Pitkin, Spaulding, Holt, Marvin, Fuller-
ton, Bush, Woodbridge und andere knüpft. P. Kremer hat sich zur
/Yufgabe gestellt, die Geschichte dieser Bewegung zu schreiben. Seine
Darstellung geht Schritt für Schritt genau auf die einzelnen Lehren
ein, zeigt deren Zusammenhang und sucht das Gemeinsame herauszuheben.

Trotzdem manche dieser Versuche ungenügend sind, den Idealismus

zu überwiuden und auch ab und zu im Pragmatismus und
Empirismus stecken bleiben, zeigt sich doch ein deutlicher Zug zur Philo-



Literarische Besprechungen. 229

sophie der Vorzeit hin. Es war ein nützliches Unternehmen, zu zeigen,
wie die neueste Philosophie in Amerikasich mit den Grundsätzen der
Philosophie eines Aristoteles und des hl. Thomas begegnet.

Anführer der Bealistengruppe istMontague. Seit nahezu 20 Jahren
steht er auf der Bresche im Kampfe gegen den Idealismus. Als Royce die
Leichenrede des veralteten Bealismus hielt, erhob er furchtlos Einsprache
und zeigte dem allanerkannten Lehrer von Harvard seine Fehlschlüsse
nach. Als reger Kämpfer blieb er den Idealisten keine Antwort schuldig,
hatte aber auch die Geduld, ihre Vorstellungen zu berichtigen, die sie
sich von der realistischen Lehre machten. Er war der erste, der den
Zwitterrealismus eines Locke und Descartes verwarf und ohne
Umschweife behauptete, daß der erkannte Gegenstand eins mit dem
wirklichen Gegenstand und nicht nur dessen gedanklicher Stellvertreter
sei (Kremer p. 8). Auf den Einwurf der Idealisten, daß wir nur Be-
wußtseinszustände zu erkennen vermöchten, antwortet Montague: „Ein
Bewußtseinsvorgang ist nie sein eigener Gegenstand, sondern
vielmehr ein Mittel durch das etwas von ihm Verschiedenes erkannt wird.
Dieses so Erkannte kann nun ein anderer Bewußtseinszustand sein
oder ein Außenweltsding oder auch ein Gedankending'' (New Bealism
p. 474, angef. bei Kremer p. 41). Der Realist, sagt Montague (Professor
Boyces Refutation of Bealism, Phil. Rev., XI (1901), p. 43 55; Current
Misconceptions of Realism, Journ. Phil. Ps. Sc. M., IV (1907), p. 102,
angeführt bei Kremer p. 67), nimmt an, daß die Welt unabhängig ist
vom Erkennenden ; aber sie ist nicht von ihm getrennt. Beziehung
ist nicht Abhängigkeit. Die Beziehung ist etwas Hinzukommendes,
das zu einem Ding hinzutreten kann. Da die Beziehung das Ding,
das sie behaftet, nicht verändert und nicht mit ihm in eins zusammenfällt,

so ist kein Grund vorhanden zu leugnen, daß ein Gegenstand
zu einem Erkennenden in Beziehung treten und in einem gegebenen
Augenblick erkannt sein könne, nachdem er das vorher nicht war.
Und es ist wohl der Gegenstand selbst, mit dem der Erkenntnisträger
in Beziehung tritt; es ist nicht, wie Locke und Descartes meinten,
ein Duplikat, ein Abbild. Wenn ich erkenne, so ist das, was ich
erkenne, was in meinem Bewußtsein ist, das wirkliche Ding. Die
Wirklichkeit ist weder das Original eines mehr oder weniger getreuen
Abbildes, noch ein kantianisches Ding an sich, noch viel weniger ein
spencerianisches „Unerkennbares"; sie ist ganz einfach das, was
erkannt ist; man soll nicht hinter dem Gegenstande eine geheimnisvolle
Seinsheit suchen ; es ist der Gegenstand selbst, der obschon erkannt,
unabhängig ist von der Tatsache des Erkanntseins. Das sind vorzügliche

Grundsätze, die, wenn sie ernst genommen werden, auch den
Zwitterrealismus Lemaires und den „exakten Subjektivismus" Tscher-
maks abweisen.

Rom (S. Anselmo). Jos. Gredt O. S. B.

4. Lépicler, Fr. Al. M. Ord. Serv. B. M. O., weil. Prof. der
dogmatischen Theologie an der päpstlichen Propaganda-Universität
zu Rom: Tractatus de Novisslinis. Gr.-8° (XLIV und 550 p.)
Paris, Lethielleux und Turin, Marietti, 1921. Preis Frs. 20.

Mit freudiger Genugtuung werden die vielen, über alle Weltteile

hin zerstreut lebenden und wirkenden Schüler das neue
magistrale Werk ihres verehrten Lehrers begrüßen. Ausgebreitete und tief-



230 Literarische Besprechungen.

gründige Gelehrsamkeit, eine mehr als gewöhnliche spekulative
Begabung haben den in theologischen Kreisen rühmlichst bekannten
Dogmatiker ein Gesamtbild der „Letzten Dinge" entwerfen lassen,
das überwältigend wirkt.

1. Innerhalb des Gesamtbildes ordnen sich 11 Einzelbilder zu
zwei Gruppen zusammen und bringen die „Letzten Dinge" des
Einzelmenschen in 5 Kapiteln (p. 1—335), sowie die der Gesamtschöpfung

in 6 Kapiteln (p. 336—543) zur Darstellung. Ein warm
empfundener Epilog beschließt und krönt das herrliche Werk, dessen
reine, leichtfließende Sprache auch dem anspruchsvollsten Latinisten
Freude machen dürfte.

Beim einzelnen Menschen werden die „Letzten Dinge"
eingeleitet durch den Tod, der — von der Wirksamkeit des Sühnesterbens
des Gottmenschen berührt — selber mit dem Merkmal der Sühne
bezeichnet wird. Er rollt sofort eine Reihe von Fragen über den
Zustand der von ihrem Leibe getrennten Seele auf: Ist sie in sich und
ihren Fähigkeiten unveränderlich? Wie und auf welche Dinge ist
ihre Erkenntnis- und Strebetätigkeit eingestellt? In welchem
Verhältnis steht sie zur sichtbaren Schöpfung? Fragen, die eine
allseitige und lichtvolle Erledigung finden. Sie geben uns das Geleite
zu der Untersuchung über das „Besondere Gericht", das den dauernden

Zustand der ewigen Beseligung im „Himmel" oder der ewigen
Verwerfung in der „Hölle" besiegelt oder den vorübergehenden
Zustand „des Fegfeuers" einleitet. Bei dem Studium dieser inhalts- und
abwechlungsreichen Kapitel fragt man sich, ob man mehr den Theologen

oder den Geistesmann bewundern soll, der die Ergebnisse
der Wissenschaft dem einzig wichtigen Werke der Selbst- und
Fremd heiligung dienstbar machen will. Nur mit schmerzlicher
Ergriffenheit kann man an den Verlust denken, den sich die Menschen
durch das Vergessen der ewigen Wahrheiten, ihrer letzten Dinge,
zuziehen, den unersetzlichen Verlust, über den der hochselige Papst
Leo XIII. in seinen Rundschreiben: Laetitiae sanctae vom 8.
September 1893, sowie Mirae caritatis vom 28. Mai 1902 so bittere Klage
führt. Welcher Gewinn aber wäre zu erhoffen, wenn insbesondere
die Personen in führenderStellung das ernsthafte Wort Leos XIII.
aus dem letztgenannten Rundschreiben in Erwägung ziehen wollten:
„Möchten gerade jene, welche Geist, Tatkraft oder Ansehen dazu
befähigt, auf den Gang der Zeit und die menschlichen Angelegenheiten
großen Einfluß auszuüben, sich vor allem über das ewige Leben
eine richtige Anschauung bilden und für dasselbe besorgt sein !"

An dem grandiosen Bild, das durch den Untergang und die
Neugestaltung der Welt vor unserem betrachtenden Auge
aufgerollt wird, ist alles wuchtig und gewaltig. Jedes einzelne Kapitel
über das Endschicksal sowohl der vernunftlosen, belebten und
unbelebten Natur, als auch der vernunftbegabten Engel- und
Menschenwelt ist ein Hochgesang auf die Allmacht, Güte und Weisheit
Gottes, dem man in heiliger Ergriffenheit lauscht ; eine Verherrlichung
des verklärten Gottmenschen, mit dem die zur Vollendung gelangte
Kreatur durch die dreifache Beziehung der Ziel- und Zweck-, der
Wirk- und vorbildlichen Ursächlichkeit für immer verbunden bleibt.

2. In der theologischen Landschaft, durch die uns Lépicier führt,
gibt es gleichsam Hügelspitzen, von denen aus sich überraschende



Literarische Besprechungen. 231

Rund- und Fernblicke in die weiten Gebiete der spekulativen und
positiven Theologie, aber auch in die Grenzgebiete der
Philosophie, vorab der Psychologie und selbst der ProfanWissenschaften
auftun. Doch ist diese Landschaft mit Vorsicht zu durchwandern, weil
sie nicht überall leicht gangbar, noch allenthalben bis ins Einzelne
durchforscht ist. Das weiß Lépicier gar wohl. Und darum richtet er
überall zuverlässige Wegweiser auf, warnt aber auch ernsthaft vor
denIrr- und Abwegen, auf die eine Pseudowissenschaft, wie die
Theosophie, der Okkultismus und Spiritismus grundsätzlich

die moderne Menschheit zu drängen sucht und die selbst — im
übrigen wohlmeinende — Vertreter der kirchlichen Wissenschaft aus
menschlicher Unzulänglichkeit nicht immer zu vermeiden
wußten. Um sich davon zu überzeugen, braucht man wahrlich nicht
in die Zeit eines Origenes zurückzugehen, nein : die theologische
Literatur aller Jahrhunderte bietet warnende Beispiele in Fülle, auch die
neuzeitliche ist reich an bedauerlichen Entgleisungen, wie die Schriften
eines St. George M i v a r t (Happiness in Hell), eines Professors Dr. R o h-
ling (Die Zukunft der Menschheit als Gattung nach der Lehre der
heiligen Kirchenväter) und eines Professors Spir ago (Der Weltuntergang

und die neue Erde) zur Genüge beweisen.
Bei der Fülle des Stoffes und der Übersichtlichkeit seiner

Anordnung und Verarbeitung eignet sich das Buch als Nachschlagewerk
ersten Ranges, das nicht leicht versagen wird. In dieser

Hinsicht würde die Brauchbarkeit wohl noch erhöht, wenn bei einer
Neuauflage zu den beiden ausführlichen Inhaltsangaben, die allein schon
35 Seiten umfassen, noch ein eingehendes Personen- und Sachverzeichnis

käme.

Trier (Seminar der Weißen Väter). P. M. Hallfell.

v




	Literarische Besprechungen

