
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald
Spenglers Geschichtsauffassung

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


206 Di® metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

l) Hat ein Ding eine doppelte Beziehung zur
göttlichen Natur, so folgt daraus mit Evidenz, daß
entweder das göttliche Erkennen oder das göttliche Wollen
sich in einer doppelten Art auf dieses Ding beziehen muß.
So verhält es sich mit der Existenz der futura contin-
gentia.

Ich komme zum Schlüsse. Die neuerdings von molini-
stischer Seite angefangene Kontroverse ist sehr zu bedauern.
Ein Verständnis, ja auch nur eine Annäherung zu einem
solchen ist nicht zu erwarten, da die allerersten Prinzipien
auf diesem Gebiete von molinistischer Seite nicht
angenommen sind, wie die Arbeiten Stuflers evident dartun.
Und wozu auch neue Bücher und Abhandlungen von unserer
Seite, wenn man konstatieren muß, daß die alten großen
Werke eines Dumm er mut h, eines delPrado, Feldner,
nicht im geringsten Berücksichtigung bei unseren Gegnern
gefunden haben, wohl kaum ernst studiert worden sind
Sonst könnte man nicht die Aufstellungen eines Stufler in
neuester Zeit begreifen, da sie ja alle schon in longum et
latum in den genannten Werken zur Erörterung gekommen
sind! In dieser Kontrovèrse kann man einen Abschluß nur
erwarten, wenn die Kirche einmal definitiv in den
Gnadenkontroversen Stellung nehmen würde Bis dahin möge endlich

einmal der literarische Streit ruhen.

Prag, Abtei Emmaus.

P. Gregorius von Holtum 0. S. B.

DIE METAPHYSISCHEN UND KULTURPHILOSOPHISCHEN

THEORIEN VON OSWALD SPENGLERS GE¬
SCHICHTSAUFFASSUNG.

In einer kritischen Schrift zur Enzyklika „Aeterni
patris" mit dem Titel: „Die Philosophie des Thomas von
Aquino und die Kultur der Neuzeit" schreibt Rudolf Eucken :

„Skeptizismus beim Erkennen, Materialismus der
Naturansicht, Mechanismus im Staats» und Gesellschaftsleben,
sie scheinen sich gegeD den Vernunftgehalt des menschlichen

Daseins zu verbünden. In anderer Richtung wirkt
zu grenzenloser Verwirrung der Idealismus, der notwendig
aufschießen muß, sobald der Mensch die äußeren Zusammen-



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 207

hänge verlassen, innere aber noch nicht zur Genüge
gefunden hat. Das ergibt eine chaotische Lage1".

Der unselige Weltkrieg hat wenigstens das Gute
gezeitigt, daß er die Krisis, die in den letzten Jahrzehnten
das geistige Leben bedrückte, beschleunigt und dadurch
den Heilungsprozeß erleichtert hat. Man hat es mit Gleichmut

ertragen, als die objektive Wahrheit zugunsten
subjektiver Meinungen entthront wurde, als man die
Erkenntnismöglichkeit der Wahrheit und damit die Grundlage aller
Wissenschaft angriff, als man die Frage nach dem Urgrund,
nach Zweck und Ziel des Weltgeschehens als wissenschaftlich

unberechtigt, ja unsinnig beiseite schob. Mit dem
pessimistischen Sarkasmus eines weltüberhobenen Geistes
verzweifelte man an jeder Metaphysik und hatte für jedes
Erfassen der Transzendenz nur ein mitleidiges Lächeln.
Menschliches Dasein ist zweckloses Dasein, das war das
Grunddogma jener Lebensauffassung. Auf den Freudentaumel
des vollen Lebensgenusses folgte die dunkle Leidensnacht,
in der Kulturkatastrophe des Weltkrieges versanken so
manche Idole einer blasierten Hyperkultur und mit
elementarer Wucht drängte sich der in Verzweiflung ringenden
Menschenseele die Frage auf: Wozu das alles?

Die Zweckfrage des Weltgeschehens umschließt die
Doppelfrage nach dem „Woher" und „Wohin" der
Menschheitsentwicklung. Konnte sich der Intellektuelle gegenüber
den schwergeprüften Massen, die stürmisch Antwort auf die
großen Lebensfragen heischten, in einseitiges Spezialistentum

abschließen? Er hätte dadurch jede Verbindung mit
dem Volke, mit dem Zeitalter und seinen Bedürfnissen
verloren und seine Stellung gegenüber der steigenden
Bedeutung der Massenbewegungen noch mehr geschwächt.
Die Intellektuellen, vorab jene, die sich in besonderer Weise
mit der Erkenntnis des Kulturgeschehens befassen, mußten
Rede und Antwort stehen und es ist nicht uninteressant zu
sehen, wie dies geschah.

Da berührt es vor allem sehr angenehm, daß man
nicht lange jene breitgetretene Frage erwog, für die man
noch vor wenig Jahren soviel Energie aufgewendet hat :

Ist überhaupt eine Geschichtsphilosophie möglich und
zulässig? Die Menschheit will Antwort auf die Lebensfragen,

1 A. a. 0., p. 44,



208 0'e metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

will Auskunft über den Sinn der Kulturentwicklung, und
da hätte es tatsächlich wenig gefruchtet, lange zu erwägen,
ob die Menschheit überhaupt eine solche Frage stellen und
eine Antwort erwarten dürfe. In der ganzen gewaltigen
geschichtsphilosophischen Literatur, mit der wir in unseren
Tagen beglückt worden sind, entschuldigt sich kein Autor,
daß er Geschichtsphilosophie betreibe, wenn er sich oft
noch so unberufen den Philosophenmantel umhängt.

Ein anderes Verdienst der modernen Geschichtsphilosophie
besteht darin, daß sie mit ihren kulturphilosophischen

und sozialethischen Studien zur Aufstellung einer
Prinzipienlehre drängt. Prinzipienlehre aber ist Metaphysik.
Gerade weil jede Prinzipienlehre metaphysischen Charakter
hat, wollte jenes antimetaphysische, empiristische Zeitalter die
historische Prinzipienlehre, die Geschichtsphilosophie,
verdrängen, wobei jedoch alleVersuche an den elementaren
Voraussetzungen der Logik und Psychologie kläglich gescheitert sind.

Die neue Philosophie des Lebens konnte sich der
Metaphysik nicht mehr verschließen. Nun aber ist zum
vornherein klar, daß ein ganz empiristisches Zeitalter sich
nicht sofort ein metaphysisches Gewand umlegen kann. Es
fehlen auch den modernen Geschichtsphilosophen meistens
die Voraussetzungen, um metaphysische Prinzipien bis zu
den letzten Konsequenzen durchzudenken. Man erfüllte
diese Prinzipienlehren mit dem Ideengehalt, oder sagen wir
besser mit der Ideenlehre der empiristischen und skepti-
zistischen Modephilosophie, man krönte also einen
metaphysischen Unterbau mit einem antimetaphysischen Überbau.

Dieser innere Widerspruch erklärt die Ünbeholfenheit,
Zaghaftigkeit und Unsicherheit, mit welcher man sich zum
Teil in der neuen Sphäre des Geisteslebens bewegt, er
erklärt auch die allzu kühnen Versuche einer umfassenden
Synthese, welche die inneren Widersprüche nicht überwinden
kann und daher als Ergebnis ganz chimärenhafte Gebilde
zeitigt. Aus diesen inneren Widersprüchen, sie fühlend und
durch sie verzweifelnd und dem Weltschmerz sich hingebend,
ist ein Werk hervorgewachsen, das als Erstlingswerk sich
schon einen europäischen Ruf erworben, und seinen
Verfasser zu einem der bekanntesten E^rscher der deutschen
Wissenschaft gemacht hat, wir meinen Oswald Spenglers
„Untergang des Abendlandes1."

1 Wir benützen zur Zitation die 7. —10. Auflage, München 1920.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 209

Oswald Spengler ist geboren am 29. Mai 1880 in
Blankenburg in der preußischen Provinz Sachsen; er
besuchte das Gymnasium der Prankeschen Stiftung in Halle,
studierte Mathematik und Naturwissenschaften in Halle,
München und Berlin. Von seinen Lehrern sind besonders
die bekannten Größen Husserl, Riehl, Vaihinger, Brentano,
Hertwig und Lipps zu erwähnen. 1904 promovierte er bei
Alois Riehl in Halle mit der Dissertation: „Der
metaphysische Grundgedanke der herak 1 i t ischen
Philosophie", die uns einen schätzenswerten Kommentar
für seine spätere Darstellung der griechischen Philosophie
und Kultur bietet. In Oswald Spengler hat Deutschland
seinen Auguste Comte erhalten. Spengler ist
Mathematiker wie Comte, beiden eignet ein wagemutiger Zug
zur kühnen Synthese, beide stellen ein mathematisch
ausgeklügeltes Kulturschema auf; beide sind abgeschlossene
in sich gekehrte Grübler, denen mehr die Gabe der
zusammenfassenden Gestaltung als der originalen Spekulation
eignet; ideenreiche aber verworrene Köpfe, die in geeigneter
philosophischer Schulung Denker von bleibender Bedeutung
geworden wären. Beide stellen den Intellekt in das Zentrum
der Kulturentwicklung und wiewohl sie in der Aufstellung
ihres evolutionistischen Systems in erster Linie auf die
Geschichte der Philosophie angewiesen sind, verfügen beide
doch nur über ein mangelhaftes philosophiegeschichtliches
Wissen. Dabei hat Spengler freilich vor Comte ein
umfassenderes kulturgeschichtliches Wissen voraus, da er sich
auf ein reiches Vermächtnis sozialethischer und
kulturphilosophischer Studien stützen kann. Während ferner
Comte die Welt mehr mit dem Auge des Träumers
betrachtet, sieht sie Spengler nur durch die Brille des welt-
überhobenen, alles belächelnden und an allem verzweifelnden
Kritikers an.

Wir werden in dieser Arbeit in einem ersten Teil die
Grundlinien der Geschichtsauffassung Spenglers
darlegen, in einem zweiten Teil die philosophischen
Probleme seiner Kulturlehre eingehender erörtern
und dabei kurz zusammengefaßt seine Theorien über die
Bedeutung der Zahlen, die Physiognomik und Systematik,
die Schicksalsidee und das Kausalitätsprinzip, die Symbolik
des Weltbildes und das Raumproblem, das Seelenbild und
Lebensgefühl, das Wesen und die Bedeutung von Buddhis-



210 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

mus, Stoizismus uud Sozialismus, von faustischer und
apollinischer Naturerkenntnis behandeln. Ein dritter Teil wird
sich mit der Kritik des Spenglerschen Systems befassen.

I. Die Grundlinien der Geschichtsauffassung
Spenglers.

Mit seinem Buche über den Untergang des Abendlandes

will Spengler eine doppelte Aufgabe lösen. Er will
einmal eine Analyse des Unterganges der westeuropäischen
Kultur vornehmen, dann aber zugleich ein System einer
neuen Philosophie der vergleichenden Morphologie der
Weltgeschichte geben.

Wie kam Spengler dazu, in einer Ausführung über
den Untergang des Abendlandes ein System der Kultur
und Geschichtsphilosophie aufzustellen? Er gibt uns die
Antwort auf die Frage in der Einleitung seines Werkes:
„Der Untergang des Abendlandes, zunächst ein örtlich und
zeitlich begrenztes Phänomen wie das ihm entsprechende
des Unterganges der Antike, ist, wie man sieht, ein
philosophisches Thema, das, in seiner ganzen Schwere
begriffen, alle großen Fragen des Seins in sich schließt. Will
man erfahren, in welcher Gestalt das Erlöschen der
abendländischen Kultur vor sich geht, so muß man zuvor erkannt
haben, was Kultur ist, in welchem Verhältnis sie zur
sichtbaren Geschichte, zum Leben, zur Seele, zur Natur, zum
Geiste steht, unter welchen Formen sie in Erscheinung
tritt und inwiefern diese Formen Symbole und als solche
zu deuten sind."

Spenglers Lehre läßt sich deswegen nicht leicht
systematisch darstellen, weil er im allgemeinen der Systematik

aus dem Wege geht, die historischen Geschehnisse
mehr intuitiv aufgefaßt wissen will und daher die historischen

Zusammenhänge mehr gefühlsmäßig aufzeigt. Gleich
in der Einleitung seines Werkes über den Übergang des
Abendlandes verkündet Spengler der erstaunten Welt, daß
er zum erstenmal den Versuch gemacht habe, Geschichte
vorauszubestimmen. Schon hier gewahren wir eine gewisse
autodidaktische Manier bei Spengler, die wir in gleicher
Weise auch bei Lamprecht aufweisen können und die darin
besteht, daß man für die Bewertung der eigenen persönlichen

Leistung gar keinen historischen Maßstab anlegen
kann. Während diese Geschichtstheoretiker alles in Ent-



von Oswald Spenglers Geschichtsauflassung. 211

wicklungsschemata hineinzukonstruieren verstehen, wollen
sie für ihre eigene Person gar keine historische Abhängigkeit

anerkennen. Spengler ist nicht der erste, der durch
ein historisches Horoskop das Kulturgeschehen vorausbestimmen

will; gegen eine solche Anmaßung würde der
ganze Chorus der naturalistischen Geschichtstheoretiker
protestieren. Spengler gehört tatsächlich in erster Linie in
die Entwicklungsreihe der Philosophen von der
naturalistischmechanistischen Auffassung der Geschichte, die mit Con-
dorcet-Comte anhebt, sich in Marx, Buckle, Taine,
Fouillé, Lacombe, Lamprecht, Breysig, Gumplo-
wicz und Müller-Lejer weiter entfaltet und mit Spengler

selbst, wie sichere Anzeichen beweisen, ihren Abschluß
finden dürfte.

Die Vorausbestimmung der Geschichte wird Spengler
ermöglicht durch die von ihm begründete „Morphologie
der Geschichte". Diese Morphologie der Geschichte will
die Wissenschaft mit einem neuen Geschichtsbegriff,
einer völlig veränderten Geschichtsauffassung und
Geschichtsmethodik beglücken. Nach der bisherigen
Auffassung wurde die Geschichte in abstracto ziemlich
allgemein als das kontinuierliche Geschehen der gesellschaftlich

tätigen Menschheit, in concreto als das kontinuierliche
Gesohehen der gesellschaftlich tätigen Menschheit von den
ersten geschichtlichen Daten bis zur Gegenwart bestimmt.
Der geschichtliche Prozeß wurde bisher in ununterbrochener
Kontinuität gedacht, als ein Werden, das sich an einem
einheitlichen Subjekt abspielt. Als Kern des Subjektes im
geschichtlichen Werden wurde die europäische Menschheit

in die geschichtliche Darstellung hineingestellt, und
alles außereuropäische Geschehen wurde nur insofern
beachtet, als es vom europäischen Gesichtspunkte aus
interessant erschien.

Mit diesem alten Geschichtsbegriff will Spengler
brechen. Er will die Menschheit nach ihrem ganzen
Umfang, in strengster Betonung der allgemeinen kulturbiologischen

Gesichtspunkte, als Subjekt der Geschichte
aufgefaßt wissen. Ja, Spengler dehnt schließlich den Begriff
der Geschichte auf alles aus, was einen Lebenslauf hat.
Er will die geschichtliche Entwicklung in steter Analogi-
sierung mit der Entfaltung und dem Verfall in der Natur,
in der Pflanzen- und Tierwelt aufzeigen. Nach der Auf-



212 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

fassung Spenglers kann daher die Geschichte nicht aus
einem einzigen, sozusagen endlosen Lebenslauf bestehen,
wie sie fälschlicherweise die bisherige Geschichtswissenschaft

betrachtet habe, sondern sie ist die Aufeinanderfolge
von mehreren Lebensläufen, die vollständig voneinander
abgeschlossen sind, die in keiner Weise ein Kontinuum
darstellen können, da sie nach ihrem innersten Wesen
einander gänzlich fremd gegenüberstehen. Solche selbständige
Geschehenskreise der geschichtlichen Entwicklung entstehen
überall da, wo völkische Eigenart oder, besser gesagt, die
lebenspendende Kraft der Landschaft selbständige Urformen
des gesellschafi liehen Lebens produziert. Diese Urphänomene
des geschichtlichen Lebens sind in Spenglers morphologischer
Geschichtsbetrachtung die Kulturen. Die Kulturen
entfalten sich nach Spengler unbewußt und zwecklos aus dem
„Schoß einer mütterlichen Landschaft", die ihre notwendigste,
ja schließlich ihre einzige Lebensbedingung ausmacht und
ihre ganze Entfaltung bestimmt. Sämtliche Symbole einer
jeden Kultur sind spezifisch verschieden von jenen einer
anderen Kultur; jeder Kulturkreis hat seine eigenartige,
unnachahmliche Ausdrucksweise in Kunst, Wissenschaft,
Religion, Politik, sozialem und wirtschaftlichem Leben.
Die morphologische Betrachtung der Weltgeschichte kennt
verschiedene, wesentlich veränderte Plastiken, Malereien,
Mathematiken und Physiken, „jede von begrenzter Lebensdauer,

jede in sich selbst geschlossen, wie jede Pflanzenart
ihre eigenen Blüten und Früchte, ihren eigenen Typus von
Wachstum und Niedergang hat. Diese Kulturen, Lebewesen
höchsten Ranges, wachsen in einer erhabenen Zwecklosig-
keit auf, wie die Blumen auf dem Felde" (p. 29).

Wir möchten schon jetzt darauf hinweisen, daß Spengler
bei dieser morphologischen Betrachtung des Weltgeschehens
von einem Postulat ausgeht. Deswegen aber kann ihm an
und für sich noch kein Vorwurf gemacht werden, sofern
ihm die organische Auffassung der Weltgeschichte als
heuristisches Prinzip der Forschung dient. Er konnte diese
morphologische Betrachtung der psychologischen oder
soziologischen Betrachtung vorziehen, um neue Gesichtspunkte
zu gewinnen. Aber er betonte in einseitiger Weise die
Alleinberechtigung seiner neuen Forschungsmethode.• Und auch
in dieser organischen Auffassung wählt Spengler wiederum,
wie Haering in seinem gründlichen Werke : „Die Struktur



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 218

der Weltgeschichte" treffend hervorhebt, nur eine einzige
besondere Form der organischen Analogie aus, die Analogie
vom Wachsen und Vergehen, vom Blühen, Reifen und
Verfallen bestimmter organischer Einheiten. Spenglers ganze
Betrachtungsweise fußt übrigens auf der Voraussetzung,
daß für die Geschichte nur psychische Kräfte und Werte
in Betracht kommen können. „Die Geschichte ist für ihn von
Anfang an Kulturgeschichte, die Kulturen aber sind für
ihn rein geistige Größen, die Geschichte also hat es ihrem
Wesen nach also nur mit geistigen, psychischen Größen zu
tun. hinter denen z. B. die materiellen Faktoren der
Geschichte in eigentümlicher Weise auch schon in seiner He-
raklitschrift (seiner Dissertation) zurücktreten. Es ist für
ihn also von vornherein eine Art von Axiom, daß die
Geschichte der Menschheit einem solchen Nebeneinander und
Nacheinander pflanzenartiger (überindividueller) geistiger
(psychischer) Gebilde gleichkomme1."

Vor allem muß uns Spenglers Organismuslehre lückenhaft

und einseitig scheinen, weil er innere Zusammenhänge
der einzelnen Kulturentwicklungen in jeder Form ablehnt,
wo die Analogie mit den Organismen der Pflanzen- und
Tierwelt ohne weiteres gegeben wäre. Für die Übertragungen,
die Renaissancen, Rezeptionen im kulturellen Leben hätte
er in der Fortpflanzung und Symbiose der Pflanzen, in der
Veredelung durch das Okulieren greifbare Analogien ge
funden. Die historische Analogie, die Spengler als „erster"
wissenschaftlich ausgebildet haben will, wird eben auch
von ihm in freiester Willkür gehandhabt; das ganze
kulturelle Leben wird in eine enge schematische Zwangsjacke
eingezwängt, wo doch der Lebenszusammenhaug der
Organismen der pflanzlichen und tierischen Welt ein viel
umfangreicherer und tiefgreifenderer ist.

Nach Spengler ist also Geschichte „der übersehbare
Lebenslauf vieler erdgebundener, zwecklos erwachsender
Kulturen, die nichts als den Namen miteinander gemein
haben, da jede von ihnen ihr eigenes Schicksal, ihr eigenes
Leben und Sterben hat1" und daher besteht die
Geschichtswissenschaft in der „Erfassung der Weltgeschichte als einer

1 Haering, Die Struktur der Weltgeschichte,Tübingen 1921,p.15.
' Scholz, Zum Untergang des Abendlandes. Eine Auseinandersetzung

mit Oswald Spengler, Berlin 1921, p. 11.



214 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Mehrheit voneinander relativ unabhängiger, organismenartiger,

überindividueller, psychischer Arteinheiten1".
Spengler unterscheidet die „Welt als Geschichte" von

der „Welt als Natur". Auf zweifache Weise könne der
Mensch seine Umwelt besitzen und erleben und man müsse
unterscheiden zwischen der organischen und mechanischen
Weltauffassung, unterscheiden die Gestalt vom Gesetz, das
Bild und Symbol von der Formel und dem System, das
Einmalig-Wirkliche vom Beständig-Möglichen, das Ziel der
planvoll ordnenden Einbildungskraft von dem der zweckmäßig

zergliedernden Erfahrung, die chronologische von
der mathematischen Zahl. Für diese neue Betrachtung des
geschichtlichen Werdens habe das alte Schema der
Weltgeschichte : Altertum, Mittelalter und Neuzeit keinen Wert
mehr. Spengler anerkennt keine inneren Zusammenhänge
der Kulturen und daher läßt er ein grundlegendes Prinzip
der historischen Entwicklung, das Kontinuitätsprinzip, fallen.

Das Kontinuitätsprinzip wird durch das Kohärenzprinzip
ersetzt. Nach Spengler ist alle Geschichte

Kulturgeschichte. Kultur ist nach seiner Begriffsbestimmung
formgewordenes Seelentum. Aufgabe der Geschichte muß es
daher sein, alle Lebensäußerungen einer Kultur einheitlich
darzustellen und auf ihre gemeinsame Seele zurückzuführen.
Diese Aufgabe bewältigt die neue Geschichtswissenschaft
durch das Kohärenzprinzip. Es ist nach Spengler absolut
bedeutungslos, die Entwicklung der einzelnen Kultursymbole,
der Künste, der Wissenschaften, der sozialen Gesellschaftsformen

fortlaufend durch die Jahrhunderte aufzuzeigen, sie
dürfen nur als Symbole ihrer Kultur betrachtet und nur
für diese typisch gedeutet werden. Dieses Kohärenzprinzip
setzt also wiederum ein anderes Prinzip voraus, das Prinzip
der Relativität des gesamten historischen Geschehens
und aller geschichtlichen Werte.

Philosophische Beherrschung des Lebens ist nach
Spengler widersinnig; für die heutige abendländische Kultur
bleibt als einzige Möglichkeit ihrer „metaphysisch
erschöpften" Seele der Skeptizismus seiner vergleichenden
historischen Morphologie. Alle menschliche Erkenntnis
bezweckt in ihrer höchsten Stufe nur noch die Erfassung
der Kulturformen. Es gibt daher in der Spenglerschen

1 Haering, a. a. 0., p. 15.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 215

Philosophie keine Erkenntnis^ und Wertprobleme mehr,
sondern nur noch F or m problème. Diese Formprobleme
ergeben sich aus Kulturvergleichungen auf Grund des
Prinzips der Homologie. Unter Homologie versteht
Spengler die chronologische Bedeutungsgleichheit kultureller
Erscheinungen verschiedener Kulturen. Freilich gibt Spengler

zu, daß die historische Analogie schon früher
angewandt worden sei; aber jene Analogisierungen seien nur
ein Erzeugnis der Assoziation; die Homologie ergebe sich
hingegen aus methodischer Reflexion. Erstere ist nur das
Produkt eines vagen historischen Impressionismus, letztere
jedoch die Frucht einer allgemeinen Kulturvergleichung.

„So sind die Vergleiche Rankes, eines Meisters
der kunstvolleu Analogie, zwischen Kyaxares und Heinrich I.,
den Einfällen der Kimmerier und Magyaren morphologisch
bedeutungslos, nicht viel weniger der oft wiederholte
zwischen den hellenischen Stadtstaaten und den Renahsance-
republiken, von tiefer, aber zufälliger Richtigkeit dagegen
der zwischen Alkibiades und Napoleon. Sie sind bei ihm
wie anderen aus einem plutarchischen, d. h. volkstümlich
romantischen Geschmack vollzogen worden, der lediglich
die Ähnlichkeit der Szene auf der Weltbühne ins Auge
fußt, nicht im strengen Sinne des Mathematikers, der die
innere Verwandtschaft zweier Gruppen von
Differentialgleichungen erkennt, an denen der Laie nichts als Differenzen
sieht, Man bemerkt leicht, daß im Grunde die Laune, nicht
eine Idee, nicht das Gefühl einer Notwendigkeit die Wahl
der Bilder bestimmt. Von einer Technik des Vergleichens
blieben wir weit entfernt" (p. 5).

Bei der Aufstellung einer solchen kulturphilosophischen
Vergleichstechnik wird nun Spengler gewahr, daß es bis
jetzt noch gar keine spezifisch historische Art des Erkennens
gebe. Die bisherige Methode der historischen Forschung
sei der Physik entnommen. Die Geschichtsforschung aber
habe es gar nicht mit dem gegenständlichen Zusammenhang
von Ursache und Wirkung zu tun. Neben der Notwendigkeit

von Ursache und Wirkung, die Spengler Logik
des Raumes nennt, bestehe auch noch die organische
Notwendigkeit des Schicksals, die er als Logik
der Zeit auffaßt. „Die Mathematik und das Kausalitätsprinzip

führen zu einer naturhaften, die Chronologie und
die Schicksalsidee zu einer historischen Ordnung der Er-



216 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

scheinung. Beide Ordnungen umfassen die ganze Welt.
Nur das Auge, in dem und durch das sich diese Welt
verwirklicht, ist ein anderes"' (p. 10).

Hören wir Spenglers Begriffsbestimmung für Natur
und für Geschichte! Er schreibt (p. 10): „Natur ist die
Gestalt, unter welcher der Mensch hoher Kulturen den
unmittelbaren Eindrücken seiner Sinne Einheit und
Bedeutung gibt. Geschichte ist diejenige, aus welcher seine
Einbildungskraft (sie!) das lebendige Dasein der Welt in
bezug auf das eigene Leben zu begreifen und diesem
damit eine vertiefte Wirklichkeit .zu verleihen sucht." Die
Urfrage aller menschlichen Existenz besteht nach Spengler
darin, ob der Mensch dieser Gestalten fähig ist und welche
von ihnen sein waches Bewußtsein beherrscht. So wie Erde
und Sonne, die Natur, der Baum, das Weltall ein persönliches

Erlebnis und in ihrem So-und-nicht-anders-sein
abhängig vom menschlichen Bewußtsein sei, so wie das Leben
in der „Verwirklichung des seelisch Möglichen" bestehe,
so gebe es auch keine eigentlich objektive Weltgeschichte,
die Weltgeschichte sei unser Weltbild, nicht das der
Menschheit.

Das Schema: Altertum — Mittelalter — Neuzeit ist
nach der Auffassung Spenglers eine durch die Kirche
übermittelte Schöpfung der Gnosis, des syrisch-jüdischen
Weltgefühls während der römischen Kaiserzeit, das dualistisch
das Weltgeschehen als Wende zweier Zeitalter zwischen
Weltschöpfung und Weltuntergang aufgefaßt habe. Eine
leichtfertigere Erklärung für die Entstehung der gebräuchlichen

Goschichtseinteilung hätte Spengler kaum erfinden
können. ^Ein nur oberflächliches Studium der Geschichte
der historischen Methodik und der Geschichtsphilosophie
würde ihn belehrt haben, daß in früheren Jahrhunderten
ganz andere Einteilungen gebräuchlich waren, daß die
Einteilung nach Altertum, Mittelalter und Neuzeit erst in
neuester Zeit herrschend wurde, und zwar durch die
antikirchliche Tendenz der protestantischen und rationalistischen
Historiker, die diese Einteilung einführten, um dadurch das
Mittelalter als die Zeit der minderen Latinität — zwischen
Antike und Renaissance — als Zeit der gotischen Barbarei
zu kennzeichnen. Wozu also in so weite Fernen schweifen?

Wenn Spenglet; die gesamte Menschheit als Subjekt
seiner Geschichte betrachtet, so dürfen wir darunter nicht



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 217

etwa eine Gesamtheit im strengen Sinn, sondern nur eine
irrationale Summierung verschiedener, voneinander völlig
unabhängiger Kulturmenschheiten verstehen. Die Menschheit
als solche „hat kein Ziel, keine Idee, keinen Plan, so wenig
die Gattung der Schmetterlinge oder der Orchideen ein
Ziel hat. Die Menschheit ist ein leeres Wort. Man lasse
diese-: Phantom aus dem Umkreis der historischen
Formprobleme schwinden und man wird einen überraschenden
Reichtum wirklicher Formen auftauchen sehen... Ich
sehe statt des monotonen Bildes einer linienförmigen
Weltgeschichte, das man nur aufrecht erhält, wenn man vor der
überwiegenden Zahl der Tatsachen das Auge schließt, das
Phänomen einer Vielzahl mächtiger Kulturen... Sie gehören
wie Pflanzen und Tiere der lebendigen Natur Goethes, nicht
der toten Natur Newtons an. Ich sehe in der Weltgeschichte
das Bild einer ewigen Gestaltung und Umgestaltung, eines
wunderbaren Werdens und Vergehens organischer Formen.
Der zünftige Historiker aber sieht sie in der Gestalt eines
Bandwurms, der unermüdlich Epochen ansetzt" (p. 28f.).

Durch die neue Erfassung des Weltgeschehens will
Spengler die abendländischen Denker die Einsicht in den
historisch-relativen Charakter ihrer Resultate, die nur
Ausdruck nur dieses einen Daseins sind, lehren, ihnen
die Überzeugung beibringen, daß ihre „unumstößlichen
Wahrheiten" und ihre „ewigen Einsichten" eben nur für
sie wahr und in ihrem Weltaspekte ewig seien, daß es
nichts Bleibendes und Allgemeines gebe, da Allgemeingültigkeit

immer ein Fehlschluß von sich auf andere sei.
Diesen „willkürlichen, engen, von außen gekommenen,

vom eigenen Interesse diktierten, der Historie aufgezwungenen
Formen" will Spengler seine „kopernikanische" Gestalt des
Weltgeschehens gegenüberstellen, indem er das, was Goethe
die lebendige Natur genannt hat, in der Welt als
Geschichte erfassen will. Die Mittel, mit denen Goethe
die Geheimnisse der bewegten Erscheinung zu beherrschen
suchte, das „Nachfühlen, Anschauen, Vergleichen, die
unmittelbare innere Gewißheit, die exakte sinnliche Phantasie"
(p. 35), sind die Mittel der Geschichtsforschung überhaupt.
Die Herübernahme des Kausalprinzips aus der Naturwissenschaft

in die Geschichtsforschung rächte sich durch die
Tatsache, daß uns alle anderen Kulturen, auch die Kultur
der Antike unermeßlich fremd und fern geblieben seien.

Divue Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 15



218 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

„Man kam zu einem das Weltbild der Physik oberflächlich
nachahmenden Pragmatismus, der die ganz andersartige
Formensprache der Historie verdeckt und verwirrt, nicht
erschließt. Man wußte allerseits nichts Besseres, um die
Masse des historischen Materials einer vertieften und
ordnenden Auffassung zu unterwerfen, als einen Komplex von
Erscheinungen als primär, als Ursache anzusetzen und die
übrigen demgemäß als sekundär, als Folgen oder Wirkungen
zu behandeln" (p. 39).

Diese verkehrte Geschichtsmethodik hat nach Spengler
zwei historische Schulen hervorgebracht : die materialistische
und die ideologische. Nach seiner Ansicht besteht der
historische Materialismus darin, daß man das Sinken der
einen Wagschale durch das Steigen der anderen erkläre,
indem die sozialen und sexuellen Phänomene als Ursachen,
die religiösen, geistigen und künstlerischen Phänomene
als Wirkungen aufgefaßt werden. Umgekehrt beruhe die
Beweisführung des historischen Idealismus darin, daß das
Steigen der einen Schale dem Sinken der anderen folge.
„Sie versenken sich in Kulte, Mysterien, Bräuche, in die
Geheimnisse des Verses und der Linie und würdigen das
banausische Alltagsleben, eine peinliche Folge der irdischen
Unvollkommenheit, kaum eines Seitenblicks. Beide beweisen
den Kausalnexus deutlich vor Augen, daß die anderen den
wahren Zusammenhang der Dinge offenbar nicht sehen
oder sehen wollen und enden damit, daß sie einander blind,
flach, dumm, absurd oder frivol, kuriose Käuze oder platte
Philister schelten. Der Ideologe ist entsetzt, wenn jemand
Finanzprobleme unter den Hellenen ernst nimmt und z. B.
statt von den tiefsinnigen Sprüchen des delphischen Orakels
von den weitreichenden Geldoperationen redet, welche die
Orakelpriester mit den dort deponierten Summen vornahmen.
Der Politikus aber lächelt weise über den, der seine
Begeisterung an sakrale Formeln und die Tracht attischer
Epheben verschwendet, statt über antike Klassenkämpfe
ein mit vielen modernen Schlagworten gespicktes Buch zu
schreiben" (p. 40).

Mit Hilfe des Prinzips der Homologie will Spengler
die Altersstufe einer noch nicht abgeschlossenen Kultur
feststellen können. Und weil jede Kultur ein Lebenslauf
ist, so ergibt sich, nach Bestimmung der Altersstufe, auch
sofort die noch zu erwartende Lebensdauer der betreffenden



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 219

Kultur. Damit ich nun die Altersstufe der abendländischen
Kultur berechnen kann, brauche ich sie nur mit einer völlig
abgeschlossenen Kultur, wie z. B. der Kultur der Antike,
in Beziehung zu bringen und die Homologien festzustellen.
Damit aber ein Vergleich im Sinne Spenglers stattfinden
kann, muß erst bewiesen werden, daß die Kultur der Antike
der Kultur des Abendlandes als vollständig abgeschlossenes
und selbständiges Phänomen gegenübersteht Diesen Beweis
macht sich Spengler tatsächlich sehr leicht. Ein Zusammenhang

zwischen Antike und Abendland könne deshalb schon
nicht bestehen, weil zwischen der Kultur der Antike und
jener des Abendlandes die von Spengler erstmals entdeckte
arabische Kultur stehe, die während tausend Jahren nach
Christi Geburt herrschend gewesen sein soll. Das Christentum

ist eine Erscheinung dieser früharabischen Kultur und
hat mit dem „germanischen Katholizismus", der dem Boden
„der mütterlichen Landschaft des Nordens" entsprossen ist,
nichts zu tun.

Diesen „Beweis" für das Nichtvorhandensein einer
Kontinuität zwischen Antike und Abendland vorausgesetzt,
kommt nun Spengler zur Peststellung, daß die Kultur des
Altertums und die Kultur des Abendlandes zwei wesentlich
verschiedene Seelen hätten; erstere sei appollinischer, letztere

dagegen faustischer Art. Das Wesen dçr appolliniscben
Seele ist Ruhe und Klarheit und deshalb besteht ihre
Philosophie im Gefühl des Daseins und ihre Religion in der
Wertung des Endlichen. Die faustische Seele aber ist ihrem
Wesen nach Unruhe und Sehnsucht, ihre Philosophie geht
aus dem Bewußtsein des Werdens hervor und ihr religiöses
Ideal liegt im Unbegrenzten und Unendlichen. Wenn wir
nun die Entfaltung dieser beiden Seelen vergleichen, dann
können wir in kunstgeschichtlicher Hinsicht zwischen der
griechischen Dorik und der abendländischen Gotik, dem
jonischen Stil und der Barockkultur, den Pergamenern und
der Kunst von Bayreuth, in bezug auf das mathematische
Denken zwischen Pythagoras und Descartes, zwischen Euklid
Und Leibniz, zwischen Archimedes und Gauß-Riehmann,
Vom philosophiegeschichtlichen Standpunkte aus namentlich
zwischen Aristoteles und Kant und in politischem Sinne
zwischen Napoleon und Alexander Homologien aufweisen.
Die Pergamener, Archimedes, Aristoteles und Alexander
bezeichnen somit für die einzelnen Kul'tursymbole den Zeit-

15*



220 Dié metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

punkt, wo die griechische Genialität abgelöst wird durch
den römischen Verstand und dementsprechend markieren
Bayreuth, Gauß-Riebmann, Kant und Napoleon die Grenze
zwischen dem Geist der abendländischen Kultur und dem
Intellekt des 19. Jahrhunderts. Die Zeit des Blühens
und Reifens nennt Spengler die Periode der Kultur;
in ihr waltet die schöpferische Genialität. Die Zeit
des Verfallens und Sterbens dagegen bedeutet die Periode
der Zivilisation; in ihr herrscht nur noch die
berechnende Rationalität. Genialität und Rationalität
bezeichnen also den wesentlichen Gegensatz von Kultur
und Zivilisation, von Aufstieg Höhepunkt und Niedergang

Untergang.
So wird bei Spengler der Untergang des Abendlandes

zum Problem der Zivilisation. Er faßt Kultur und Zivilisation
als Begriffe für „ein strenges und notwendiges

organisches Nacheinander" (p. 43) auf. „Die Zivilisation ist das
unausweichliche Schicksal einer Kultur Zivilisation
sind die äußersten und künstlichsten Zustände, deren eine
höhere Art Menschen fähig ist. Sie sind ein Abschluß; sie
folgen dem Werden als das Gewordene, dem Leben als der
Tod, der Entwicklung als die Starrheit, dem Lande und
der seelischen Kindheit, wie sie Dorik und Gotik zeigen,
als das Greisen tum und die steinerne, versteinernde Weltstadt.

Sie sind ein Ende, unwiderruflich, aber sind mit
innerster Notwendigkeit immer wieder erreicht worden"
(p- 46).

Ein Hauptelement des Begriffes der Zivilisation ist der
Gegensatz von Weltstadt und Provinz. In der Zeit der
Zivilisation fallen die geistigen Entscheidungen nicht mehr
in der „ganzen Welt", wo schließlich jedes Dorf seine
Bedeutung hat, sondern in drei oder vier Weltstädten, die
alles geschichtliche Geschehen in sich aufgesogen habe»
und für die die gesamte Kulturlandschaft nur noch ein0
Provinz wird. Statt einer Welt voll Lebensfülle und reicher
Formen haben wir nur noch einen Punkt, eine Stadt, ifO
sich das gesamte kulturelle Leben konzentriert und Ver*
steift ; statt dem mit der Erde verwachsenen und natürlich
sich entfaltenden Volke der Kultur haben wir in d0f
Zivilisation einen neuen „Nomadentyp", den Großstadl'
bewohner, einen „traditionslosen", „in formlos fluktui0'
render Masse auftretenden Tatsachenmenschen" (p. 45), de»



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 221

Irreligiosität, Unfruchtbarkeit, heftige Abneigung gegen
das Bauerntum, überhaupt eine Tendenz zum Anorganischen
kennzeichnet. „Die Weltstadt bedeutet den Kosmopolitismus
an Stelle der Heimat, den kühlen Tatsachensinn an Stelle
des Uberlieferten und Gewachsenen, die wissenschaftliche
Irreligion als Petrefakt der voraufgegaDgenen Religion des
Herzens, die Gesellschaft an Stelle des Staates, die
natürlichen statt der erworbenen Rechte Zur Weltstadt
gehört nicht ein Volk, sondern eine Masse" (p. 46). Sie
bekämpft in traditionsgegnerischem Unverstand die Errungenschaften

der Kultur.
Das politische System der Zivilisation ist jenes des

Imperialismus. „Imperialismus ist reine Zivilisation. In
dieser Erscheinungsform liegt unwiderruflich das Schicksal
des Abendlandes. Der kultivierte Mensch hat seine
Energie nach innen, der zivilisierte nach außen"
(p. 51 f.); Leben ist die Verwirklichung vom Möglichen und
für den Gehirnmenschen gibt es nur extensive
Möglichkeiten. Das Imperium Romanum ist keineswegs ein
einmaliges Phänomen, sondern das normale Produkt „einer
strengen und energischen, weltstädtischen Geistigkeit" (p.54),
ein typischer Endzustand, der schon mehrere Male
dagewesen, aber noch nie homologisiert worden ist.

Von der Höhe dieser Betrachtung aus erst ließen sich
die „inneren Notwendigkeiten der Kultur Westeuropas"
und ihr Weltgefühl verstehen, indem wir durch diese
Vertiefung nicht bloß die Weltgeschichte nach rückwärts als
organisches Ganzes erfassen, sondern auch nach vorwärts,
in die Zukunft konstruieren können. „Künftig wird es
jedem Pflicht sein, vom Kommenden zu erfahren, was
geschehen kann und also geschehen wird, mit der
unabänderlichen Notwendigkeit eines Schicksals, und was von
unseren persönlichen oder den Zeitidealen ganz unabhängig
ist. Gebrauchen wir das bedenkliche Wort Freiheit, so steht
es uns nicht mehr frei, dieses oder jenes zu verwirklichen,
sondern das Notwendige oder nichts" (p. 55).

Ganz nebelhafte Möglichkeiten eröffnet Spengler der
Philosophie. Die systematische Philosophie sei uns unendlich

fern entrückt, die ethische sei ebenfalls abgeschlossen.
Eine letzte Möglichkeit bleibe der abendländischen
Philosophie in der dem hellenischen Skeptizismus entsprechenden
vergleichenden Methode der historischen Morphologie. Nach



222 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Spengler ist jede echte Geschichtsbetrachtung echte
Philosophie, aber nicht Philosophie im Sinne der Alten; diese
wollen ihre Wahrheiten nicht der Wandelbarkeit
unterwerfen lassen. „Es gibt keine ewigen Wahrheiten, jede
Philosophie ist Ausdruck ihrer und nur ihrer Zeit, und
es gibt nicht zwei Zeitalter, welche die gleichen
philosophischen Intentionen besäßen, sobald von wirklicher
Philosophie und nicht von irgendwelchen akademischen
Belanglosigkeiten über Urteilsformen oder Gefühlskategorien die
Bede sein soll Unvergänglichkeit gewordener Gedanken
ist eine Illusion. Das Wesentliche ist, was für ein Mensch
in ihnen Gestalt gewinnt. Je größer der Mensch, um so
wahrer die Philosophie — im Sinne der inneren Wahrheit
eines großen Kunstwerkes nämlich, was von der Beweisbarkeit

und selbst Widerspruchslosigkeit der einzelnen Sätze
unabhängig ist. Im höchsten Falle kann sie den ganzen
Gehalt einer Zeit erschöpfen, in sich verwirklichen und
ihn so, formgeworden, in Persönlichkeit und Idee verkörpert,
der ferneren Entwicklung übergeben. Das wissenschaftliche
Kostüm, die gelehrte Maske einer Philosophie entscheidet
hier nichts. Nichts ist einfacher als an Stelle von Gedanken,

die man nicht hat, ein System zu begründen. Aber
selbst ein guter Gedanke ist wenig wert, wenn er von
einem Flachkopf ausgesprochen wird. Allein die Notwendigkeit

für das Leben entscheidet über den Rang einer Lehre.
Deshalb sehe ich den Prüfstein für den Wert eines Denkers
in seinem Blick für die großen Tatsachen seiner Zeit. Erst
hier entscheidet es sich, ob jemand nur ein geschickter
Konstrukteur von Systemen und Prinzipien ist, ob er sich
nur mit Gewandtheit in Definitionen und Analysen bewegt,
oder ob es die Seele der Zeit selbst ist, die aus seinen
Werken und Intuitionen redet. Ein Philosoph, der nicht
auch die Wirklichkeit ergreift und beherrscht, wird niemals
ersten Ranges sein" (p, 58).

Während der antike Skeptizismus durch und durch
ahistorisch gewesen sei, müsse der moderne Skeptizismus
des Abendlandes, wenn anders er innere Notwendigkeit be*

sitzen soll, wesentlich historisch sein. Der antike Skeptizis*
mus zweifelte, indem er einfach nein sagte, der moderne
Skeptizismus negiert, indem er alles als relativ, als gf"
sohichtliches Phänomen versteht. Die skeptische Philosoph!®
der Antike trat einfach als Negation der Philosophie am»



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 223

ihr gegenüber nimmt Spengler mit seinem modernen
Skeptizismus die Geschichte der Philosophie als letztes

eigentliches Thema der Philosophie an.
„Man verzichtet auf absolute Standpunkte, der Grieche,
indem er über die Vergangenheit seines Denkens lächelt,
wir, indem wir sie als Organismus begreifen" (p. 64).

Die skeptizistische Philosophie Spenglers will alle
älteren Probleme „ins Genetische auflösen", sie will zeigen,
daß allem Naturhaften und Erkennbaren ein Historisches
zugrunde liegt, der Welt als dem Wirklichen ein Ich als
das Mögliche, das sich in ihr verwirklicht hat und daher
alles, was immer es sonst sei, Ausdruck eines Lebendigen
sein müsse. Das Gewordene sei der Spiegel des Werdens.
Die alte Formel : esse est percipi, sei ein Produkt des

Urgefühls, daß alles Existierende in einer entscheidenden
Beziehung zum lebenden Menschen stehen müsse und
für den toten Menschen nichts mehr da sei. Spenglers
historisch-psychologischer Skeptizismus will aus „dem
unmittelbaren Lebensgefühl heraus" das gesamte Bild der
Umwelt als eine Funktion des Lebens selbst darstellen, als
Spiegel, Ausdruck und „Sinnbild der lebendigen Seele".
Dem veralteten Denken sei die äußere Wirklichkeit
Erkenntnisprodukt und Anlaß ethischer Schätzungen, Spengler
ist sie nur noch Symbol. So wird ihm die Morphologie
der Weltgeschichte notwendig zu einer universellen
Symbolik. Darüber hinaus kann das höhere Denken keine
allgemeingültigen und ewigen Wahrheiten finden, da
Wahrheit nur in bezug auf ein bestimmtes Menschentum
möglich ist.

Spengler will sich zu keinem bestimmten philosophischen

System bekennen. Sein philosophischer Gewährsmann
ist Goethe. An einer interessanten Stelle schreibt er über
die philosophische Bedeutung Goethes: „Die Stellung Goethes
in der westeuropäischen Metaphysik ist noch gar nicht
verstanden worden. Man nennt ihn nicht einmal, wenn von
Philosophie die Bede ist. Unglücklicherweise hat er seine
Lehre nicht in einem starren System niedergelegt; deshalb
übersehen ihn die Systematiker. Aber er war Philosoph.
Er nimmt Kant gegenüber dieselbe Stellung ein wie Plato
gegenüber Aristoteles, und es ist ebenfalls eine mißliche
Sache, Plato in ein System bringen zu wollen. Plato und
Goethe repräsentieren die Philosophie des Werdens, Ari-



224 Literarische Besprechungen.

stoteles und Kant die des Gewordenen. Hier steht Intuition
gegen Analyse. Was verstandesmäßig kaum auszusprechen
ist, findet sich in einzelnen Vermerken und Gedichten wie
den Orphisohen Urworten, Strophen wie „Wenn im
Unendlichen" und „Sagt es einmal", die man als Inkarnationen
einer ganz bestimmten Metaphysik zu betrachten hat. An
folgendem Ausspruch möchte ich nicht ein Wort geändert
wissen ..." Dann zitiert er eine Stelle, wo Goethe an
Eckermann schreibt: „Die Gottheit ist wirksam im
Lebendigen, aber nicht im Toten; sie ist im Werdenden und
sich Verwandelnden, aber nicht im Gewordenen und
Erstarrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz
zum Göttlichen es nur mit dem Werdenden, Lebendigen
zu tun, der Verstand mit dem Gewordenen, Erstarrten, daß
er es nutze" (p. 69).

Spenglers Lehre zieht aus dem übertriebenen Historismus

der letzten Jahrzehnte die notwendige Konsequenz,,
wenn sie alle erkenntnistheoretischen Fundamente zerstört
und Wahrheiten nur als historische Symbole gelten läßt.
Sie ist aber nicht weniger auch eine Frucht des alles
überwuchernden Subjektivismus, der objektive Werte verneint,
und persönliche Meinungen dogmatisiert. Sie bedeutet den
konsequentesten Evolutionismus und die strengste
Anwendung der heraklitischen Lehre auf die historische
Entwicklung.

(Fortsetzung folgt.)

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spieß.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. J. Lemaire: Etude sur la connaissance sensible des objets

extérieurs. Liège 1921. 57 pp.
2. A. v. Tschermak: Der exakte Subjektivismus in der ueueren

Sinuespbysiologie. Berlin 1921. 20 pp. (Sonderabdruok aus Pflegers

Archiv für gesamte Physiologie.)
3. R. Kremer C. Ss. B.: Le néo-réalisme américain. Louvain 1920.

X u. 310 pp.
1. Nach Lemaire sind die sinnfälligen Körperbeschaflenheiten,

die Farben, Töne usw. nicht objektiv. Sie entstehen als subjektive Sinnes-
beschaflenheiten unter dem Einflüsse des äußeren Reizes. Die Ausdehnung
ist objektiv. Wir erkennen die Außenweltsdinge nicht unmittelbar,
sondern durch einen Ohjektivationsprozeß, Das sinnliche Bewußtsein


	Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung

