Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald
Spenglers Geschichtsauffassung

Autor: Spiess, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

206 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

b) Hat ein Ding eine doppelte Beziehung zur gott-
lichen Natur, so folgt daraus mit KEvidenz, dal ent-
weder das gottliche Krkennen oder das gottliche Wollen
sich in einer doppelten Art auf dieses Ding beziehen mufl.
So verhilt es sich mit der Existenz der futura contin-
gentia.

Ich komme zum Schlusse. Die neuerdings von molini-
stischer Seite angefangene Kontroverse ist sehr zu bedauern.
Ein Verstdindnis, ja auch nur eine Annéherung zu einem
solchen ist nicht zu erwarten, da die allerersten Prinzipien
auf diesem Gebiete von molinistischer Seite nicht ange-
nommen sind, wie die Arbeiten Stuflers evident dartun.
Und wozu auch neue Biicher und Abhandlungen von unserer
Seite, wenn man kounstatieren muf’, dafl die alten grofien
Werke eines Dummermuth, einesdel Prado, Feldner,
nicht im geringsten Beriicksichtigung bei unseren Gegnern
gefunden haben, wohl kaum ernst studiert worden sind!
Sonst konnte man nicht die Aufstellungen eines Stufler in
neuester Zeit begreifen, da sie ja alle schon in longum et
latum in den genannten Werken zur Erorterung gekommen
sind! In dieser Kontroverse kann man einen Abschluff nur
erwarten, wenn die Kirche einmal definitiv in den Gnaden-
kontroversen Stellung nehmen wiirde! Bis dahin moge end-
lich einmal der literarische Streit ruhen.

Prag, Abtei Emmaus.
P. Gregorius von Holtum 0. S. B.

DIE METAPHYSISCHEN UND KULTURPHILOSOPHI-
SCHEN THEORIEN VON OSWALD SPENGLERS GE-
SCHICHTSAUFFASSUNG.

In einer kritischen Schrift zur Enzyklika ,Aeterni
patris“ mit dem Titel: ,Die Philosophie des Thomas von
Aquino und die Kultur der Neuzeit“ schreibt Rudolf Eucken:
,Skeptizismus beim Erkennen, Materialismus der Natur-
ansicht, Mechanismus im Staats- und Gesellschaftsleben,
sie scheinen sich gegen den Vernunftgehalt des mensch-
lichen Daseins zu verbiinden. In anderer Richtung wirkt
zu grenzenloser Verwirrung der Idealismus, der notwendig
aufschieflen mufl, sobald der Mensch die #ufleren Zusammen-



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 207

héinge verlassen, innere aber noch nicht zur Geniige ge-
funden hat. Das ergibt eine chaotische Lage 1“.

Der unselige Weltkrieg hat wenigstens das Gute ge-
zeitigt, dafd er die Krisis, die in den letzten Jahrzehnten
das geistige Leben bedriickte, beschleunigt und dadurch
den Heilungsprozefl erleichtert hat. Man hat es mit Gleich-
mut ertragen, als die objektive Wahrheit zugunsten sub-
jektiver Meinungen entthront wurde, als man die Erkennt-
nismoéglichkeit der Wahrheit und damit die Grundlage aller
Wissenschaft angriff, als man die Frage nach dem Urgrund,
nach Zweck und Ziel des Weltgeschehens als wissenschaft-
lich unberechtigt, ja unsinnig beiseite schob. Mit dem
pessimistischen Sarkasmus eines weltiiberhobenen Geistes
verzweifelte man an jeder Metaphysik und hatte fiir jedes
Erfassen der Transzendenz nur ein mitleidiges Liécheln,
Menschliches Dasein ist zweckloses Dasein, das war das
Grunddogma jener Lebensauffassung. Auf den Freudentaumel
des vollen Lebensgenusses folgte die dunkle Leidensnacht,
in der Kulturkatastrophe des Weltkrieges versanken so
manche Idole einer blasierten Hyperkultur und mit ele-
mentarer Wucht driangte sich der in Verzweiflung ringenden
Menschenseele die Frage auf: Wozu das alles?

Die Zweckfrage des Weltgeschehens umschlieft die
Doppelfrage nach dem ,Woher“ und ,, Wohin“ der Mensch-
heitsentwicklung. Konnte sich der Intellektuelle gegeniiber
den schwergepriiften Massen, die stiirmisch Antwort auf die
groflen Lebensfragen heischten, in einseitiges Spemahsten—
tum abschliefflen? Er hétte dadurch jede Verbindung mit
dem Volke, mit dem Zeitalter und seinen Bediirfnissen ver-
loren und seine Stellung gegeniiber der steigenden Be-
deutung der Massenbewegungen noch mehr geschwiicht.
Die Intellektuellen, vorab jene, die sich in besonderer Weise
mit der Erkenntnis des Kulturgeschehens befassen, mufiten
Rede und Antwort stehen und es ist nicht uninteressant zu
sehen, wie dies geschah.

Da beriihrt es vor allem sehr angenelim, .daffi man
nicht lange jene breitgetretene Frage erwog, fiir die man
noch vor wenig Jahren soviel Energie aufgewendet hat:
Ist dberhaupt eine Geschichtsphilosophie méglich und zu-
lassig? Die Menschheit will Antwort auf die Lebensfragen,

' A.a. O, p. 44,



208 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

will Auskunft tiber den Sinn der Kulturentwicklung, und
da hitte es tatsichlich wenig gefruchtet, lange zu erwiigen,
ob die Menschheit {iberhaupt eine solche Frage stellen und
eine Antwort erwarten diirfe. In der ganzen gewaltigen
geschichtsphilosophischen Literatur, mit der wir in unseren
Tagen begliickt worden sind, entschuldigt sich kein Autor,
dafS er Geschichtsphilosophie betreibe, wenn er sich oft
noch so unberufen den Philosophenmantel umhéngt.

Ein anderes Verdienst der modernen Geschichtsphilo-
sophie besteht darin, dafl sie mit ihren kulturphilosophischen
und sozialethischen Studien zur Aufstellung einer Prin-
ziplienlehre dringt. Prinzipienlehre aber ist Metaphyasik.
Gerade weil jede Prinzipienlehre metaphysischen Charakter
hat, wollte jenes antimetaphysische, empiristische Zeitalter die
historische Prinzipienlehre, die Geschichtsphilosophie, ver-
dringen,wobei jedoch alleVersuche an den elementaren Vorauns-
setzungen der Logik und Psychologie kliglich gescheitert sind.

Die neue Philosophie des Lebens konnte sich der
Metaphysik nicht mehr verschlieflen. Nun aber ist zum
vornherein klar, defl ein ganz empiristisches Zeitalter sich
nicht sofort ein metaphysisches Gewand umlegen kann. Es
fehlen auch den modernen Geschichtsphilosophen meistens
die Voraussetzungen, um metaphysische Prinzipien bis zu
den letzten Konsequenzen durchzudenken. Man erfiillte
diese Prinzipienlehren mit dem Ideengehalt, oder sagen wir
besser mit der Ideenlehre der empiristischen und skepti-
zistischen Modephilosophie, man krionte also einen meta-
physischen Unterbau mit einem antimetaphysischen Uber-
bau. Dieser innere Widerspruch erklirt die Unbeholfenheit,
Zaghaftigkeit und Unsicherheit, mit welcher man sich zum
Teil in der neuen Sphire des Geisteslebens bewegt, er er-
klirt auch die allzu kithnen Versuche einer umfassenden
Synthese, welche die inneren Widerspriiche nicht iiberwinden
kann und daher als Ergebnis ganz chimiérenhafte Gebilde
zeitigt. Aus diesen inneren Widerspriichen, sie fiihlend und
durch sie verzweifelnd und dem Weltschmerz sich hingebend,
ist ein Werk hervorgewachsen, das als Erstlingswerk sich
schon einen europdischen Ruf erworben, und seinen Ver-
fasser zu einem der bekanntesten Forscher der deutschen
Wissenschaft gemacht hat, wir meinen Oswald Spenglers
sUntergang des Abendlandest.*

' Wir beniitzen zur Zitation die 7.—10. Auflage, Miinchen 1920.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 209

Oswald Spengler ist geboren am 29. Mai 1880 in
Blankenburg in der preuflischen Provinz Sachsen; er be-
suchte das Gymnasium der Frankeschen Stiftung in Halle,
studierte Mathematik und Naturwissenschaften in Halle,
Miinchen und Berlin. Von seinen Lehrern sind besonders
die bekannten Grofien Husserl, Riehl, Vaihinger, Brentano,
Hertwig und Lipps zu erwihnen. 1904 promovierte er bei
Alois Riehl in Halle mit der Dissertation: ,Der meta-
physische Grundgedanke der heraklitischen
Philosophie¥, die uns einen schatzenswerten Kommentar
fiir seine spitere Darstellung der griechischen Philosophie
und Kultur bietet. In Oswald Spengler hat Deutschland
seinen Auguste Comte erhalten. Spengler ist Mathe-
matiker wie Comte, beiden eignet ein wagemutiger Zug
zur kithnen Synthese, beide stellen ein mathematisch aus-
gekliigeltes Kulturschema auf; beide sind abgeschlossene
in sich gekehrte Griibler, denen mehr die Gabe der zu-
sammenfassenden Gestaltung als der originalen Spekulation
eignet; ideenreiche aber verworrene Kopte, die in geeigneter
philosophischer Schulung Denker von bleibender Bedeutung
geworden wiren. Beide stellen den Intellekt in das Zentrum
der Kulturentwicklung und wiewohl sie in der Aufstellung
ihres evolutionistischen Systems in erster Linie auf die
Geschichte der Philosophie angewiesen sind, verfiigen beide
doch nur iiber ein mangelhaftes philosophiegeschichtliches
Wissen. Dabei hat Spengler freilich vor Comte ein um-
fassenderes kulturgeschichtliches Wissen voraus, da er sich
auf ein reiches Vermichtnis sozialethischer und kultur-
philosophischer Studien stiitzen kann. Wéhrend ferner
Comte die Welt mehr mit dem Auge des Triaumers be-
trachtet, sieht sie Spengler nur durch die Brille des welt-
iiberhobenen, alles belichelnden und an allem verzweifelnden
Kritikers an.

Wir werden in dieser Arbeit in einem ersten Teil die
Grundlinien der Geschichtsauffassung Spenglers
darlegen, in einem zweiten Teil die philosophischen
Probleme seiner Kulturlehre eingehender erértern
und dabei kurz zusammengefafit seine Theorien iiber die
Bedeutung der Zahlen, die Physiognomik und Systematik,
die Schicksalsidee und das Kausalitédtsprinzip, die Symbolik
des Weltbiides und das Raumproblem, das Seelenbild und
Lebensgefiihl, das Wesen und die Bedeutung von Buddhis-



210 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien-

mus, Stoizismus und Sozialismus, von faustischer und apol-
linischer Naturerkenntnis behandeln. Ein dritter Teil wird
sich mit der Kritik des Spenglerschen Systems befassen.

[. Die Grundlinien der Geschichtsauffassung
Spenglers.

Mit seinem Buche iiber den Untergang des Abend-
landes will Spengler eine doppelte Aufgabe losen. Er will
einmal eine Analyse des Unterganges der westeuropiischen
Kultur vornehmen, dann aber zugleich ein System einer
neuen Philosophie der vergleichenden Morphologie der
Weltgeschichte geben.

Wie kam Spengler dazu, in einer Ausfithrung iiber
den Untergang des Abendlandes ein System der Kultur
und Geschichtsphilosophie aufzustellen? Er gibt uns die
Antwort auf die Frage in der Kinleitung seines Werkes:
,Der Untergang des Abendlandes, zunéchst ein 6rtlich und
zeitlich begrenztes Phéinomen wie das ihm entsprechende
des Unterganges der Antike, ist, wie man sieht, ein phi-
losophisches Thema, das, in seiner ganzen Schwere be-
griffen, alle grofien Fragen des Seins in sich schliefit. Will
man erfahren, in welcher Gestalt das Erléschen der abend-
lindischen Kultur vor sich geht, so muf man zuvor erkannt
haben, was Kultur ist, in welchem Verhiltnis sie zur sicht-
baren Geschichte, zum ILeben, zur Seele, zur Natur, zum
Geiste steht, unter welchen Formen sie in KErscheinung
tritt und inwiefern diese Formen Symbole und als solche
zu deuten sind,“

Spenglers Lehre lifit sich deswegen nicht leicht
systematisch darstellen, weil er im allgemeinen der Syste-
matik ans dem Wege geht, die historischen Geschehnisse
mehr intuitiv aufgefalt wissen will und daher die histori-
schen Zusammenhinge mehr gefiithlsmiBig aufzeigt. Gleich
in der Einleitung seines Werkes iiber den Untergang des
Abendlandes verkiindet Spengler der erstaunten Welt, daf
er zum erstenmal den Versuch gemacht habe, Geschichte
vorauszubestimmen. Schon hier gewahren wir eine gewisse
autodidaktische Manier bei Spengler, die wir in gleicher
Weise auch bei Lamprecht aufweisen kdnnen und die darin
besteht, dall man fir die Bewertung der eigenen persén-
lichen Leistung gar keinen historischen Mafistab anlegen
kann. Wiihrend diese Geschichtstheoretiker alles in Ent-



von Oswald Spenglers Geschichtsauftassung. 211

wicklungsschemata hineinzukonstruieren verstehen, wollen
sie fiir ihre eigene Person gar keine historische Abhédngig-
keit anerkennen. Spengler ist nicht der erste, der durch
ein historisches Horoskop das Kulturgeschehen vorausbe-
stimmen will; gegen eine solche Anmaflung wiirde der
ganze Chorus der naturalistischen Geschichtstheoretiker
protestieren. Spengler gehort tatsédchlich in erster Linie in
die Entwicklungsreihe der Philosophen von der naturalistisch-
mechanistischen Auffassung der Geschichte, die mit Con-
dorcet-Comte anhebt, sich in Marx, Buckle, Taine,
Fouillé Lacombe, Lamprecht, Breysig, Gumplo-
wicz und Miller-Lejer weiter entfaltet und mit Speng-
ler selbst, wie sichere Anzeichen beweisen, ihren Abschlufl
finden diirfre.

Die Vorausbestimmung der Geschichte wird Spengler
ermoglicht durch die von ithm begriindete ,Morphologie
der Geschichte“ Diese Morphologie der Geschichte will
die Wissenschaft mit einem neuen Geschichtsbegriff,
einer vollig verdnderten Geschichtsauffassung und
Geschichtsmethodik begliicken. Nach der bisherigen
Auffassung wurde die Geschichte in abstracto ziemlich all-
gemein als das kontinuierliche Geschehen der gesellschaft-
lich titigen Menschheit, in concreto als das kontindierliche
Geschehen der gesellschaftlich tétigen Menschheit von den
ersten geschichtlichen Daten bis zur Gegenwart bestimmt.
Der geschichtliche Prozefi wurde bisher in ununterbrochener
Kontinuitit gedacht, als ein Werden, das sich an einem
einheitlichen Subjekt abspielt. Als Kern des Subjektes im
geschichtlichen Werden wurde die européische Mensch-
heit in die geschichtliche Darstellung hineingestellt, und
alles auflereuropiische Geschehen wurde nur insofern be-
achtet, als es vom européischen Gesichtspunkte aus inter-
essant erschien.

Mit diesem alten Geschichtsbegriff will Spengler
brechen. Er will die Menschheit nach ihrem ganzen Um-
fang, in strengster Betonung der allgemeinen kulturbiolo-
gischen Gesichtspunkte, als Subjekt der Geschichte auf-
gefalst wissen. Ja, Spengler dehnt schlief3lich den Begriff
der Geschichte auf alles aus, was einen Lebenslauf hat.
Er will die geschichtliche Entwicklung in steter Analogi-
sierung mit der Entfaltung und dem Verfall in der Natur,
in der Pflanzen- und Tierwelt aufzeigen. Nach der Auf-



212 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

fassung Spenglers kann daber die Geschichte nicht aus
einem einzigen, sozusagen endlosen Lebenslauf bestehen,
wie sie fhlschlicherweise die bisherige (Geschichtswissen-
schaft betrachtet habe, sondern sie ist die Aufeinanderfolge
von mehreren Lebensliufen, die vollstindig voneinander
abgeschlossen sind, die in keiner Weise ein Kontinuum
darstellen konnen, da sie nach ihrem innersten Wesen ein-
ander génzlich fremd gegeniiberstehen. Solche selbstéindige
(Geschehenskreise der geschichtlichen Entwicklung entstehen
iiberall da, wo volkische Eigenart oder, besser gesagt, die
lebenspendende Kraft der Landschaft selbstindige Urformen
des gesellschaftlichen Lebens produziert, Diese Urphdnomene
des geschichtlichen Lebens sind in Spenglers morphologischer
Geschichtsbetrachtung die Kulturen. Die Kulturen ent-
faiten sich nach Spengler unbewufit und zwecklos aus dem
»3chofl einer miitterlichen Landschaft“, die ihre notwendigste,
ja schliefilich ihre einzige Lebensbedingung ausmacht und
ihre ganze Entfaltung bestimmt. Samtliche Symbole einer
jeden Kultur sind spezifisch verschieden von jenen einer
anderen Kultur; jeder Kulturkreis hat seine eigenartige,
unnachahmliche Ausdrucksweise in Kunst, Wissenschaft,
Religion, Politik, sozialem wund wirtschaftlichem Leben.
Die morphologische Betrachtung der Weltgeschichte kennt
verschiedene, wesentlich verdnderte Plastiken, Malereien,
Mathematiken und Physiken, ,jede von begrenzter Lebens-
dauer, jede in sich selbst geschlossen, wie jede Pflanzenart
ihre eigenen Bliiten und Friichte, ihren eigenen Typus von
Wachstum und Niedergang hat. Diese Kulturen, Lebewesen
héchsten Ranges, wachsen in einer erhabenen Zwecklosig-
keit auf, wie die Blumen auf dem Felde“ (p. 29).

Wir méchten schon jetzt darauf hinweisen, dafl Spengler
be1 dieser morphologischen Betrachtung des Weltgeschehens
von einem Postulat ausgeht. Deswegen aber kann ihm an
und fiir sich noch kein Vorwurf gemacht werden, sofern
ihm die organische Auffassung der Weltgeschichte als heu-
ristisches Prinzip der Forschung dient. Er konnte diese
morphologische Betrachtung der psychologischen oder so-
ziologischen Betrachtung vorziehen, um neue Gesichtspunkte
zu gewinnen. Aber er betonte in einseitiger Weise die Allein-
berechtigung seiner neuen Forschungsmethode.. Und auch
in dieser organischen Auffassung wihlt Spengler wiederum,
wie Haering in seinem griindlichen Werke: ,Die Struktur



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 213

der Weltgeschichte“ treffend hervorhebt, nur eine einzige
besondere Form der organischen Analogie aus, die Analogie
vom Wachsen und Vergehen, vom Bliihen, Reifen und
Verfallen bestimmter organischer Einheiten. Spenglers ganze
Betrachtungsweise fufit #brigens auf der Voraussetzung,
daf} fir die Geschichte nur psychische Krifte und Werte
in Betracht kommen kénnen. ,Die Geschichte ist fiir ihn von
Anfang an Kulturgeschichte, die Kulturen aber sind fiir
ihn rein geistige Groflen, die Geschichte also hat es ihrem
Wesen nach also nur mit geistigen, psychischen Gréflen zu
tun, hinter denen z. B. die materiellen Faktoren der Ge-
schichte in eigentiimlicher Weise auch schon in seiner He-
raklitschrift (seiner Dissertation) zuriicktreten. Es ist fiir
ihn also von vornherein eine Art von Axiom, dafl die Ge-
schichte der Menschheit einem solchen Nebeneinander und
Nacheinander pflanzenartiger (iiberindividueller) geistiger
(psychischer) Gebilde gleichkomme 1.“

Vor allem muf) uns Spenglers Organismuslehre licken-
haft und einseitig scheinen, weil er innere Zusammenhinge
der einzelnen Kulturentwicklungen in jeder Form ablehnt,
wo die Analogie mit den Orgamsmen der Pflanzen- und
Tierwelt ohne weiteres gegeben wire. Fiir die Ubertragunger,
die Renaissancen, Rezeptionen im kulturellen Leben hétte
er in der Fortpflanzung und Symbiose der Pflanzen, in der
Veredelung durch das Okulieren greifbare Analogien ge
funden. Die historische Analogie, die Spengler als ,erster“
wissenschaftlich ausgebildet haben will, wird eben auch
von ihm in freiester Willkiir gehandhabt; das ganze kul-
turelle Leben wird in eine enge schematische Zwangsjacke
eingezwiangt, wo doch der Lebenszusammenhang der Or-
ganismen der pflanzlichen und tierischen Welt ein viel
umfangreicherer und tiefgreifenderer ist,

Nach Spengler ist also Geschichte ,der iibersehbare
Lebenslauf vieler erdgebundener, zwecklos erwachsender
Kulturen, die nichts als den Namen miteinander gemein
haben, da jede von ihnen ihr eigenes Schicksal, ihr eigenes
Leben und Sterben hat “ und daher besteht die Geschichts-
wissenschaft in der ,Erfassung der Weltgeschickte als einer

'Haering, Die Struktur der Weltgeschichte, Titbingen 1921, p.15.
* Scholz, Zum Untergang des Abendlandes. Eine Auseinander-
setzung mit Oswald Spengler, Berlin 1921, p. 11.



214 Die metaphysischen und kulturphﬂosoph]schen Theorien

Mehrheit voneinander relativ unabhéngiger, organismen-
artiger, iiberindividueller, psychischer Arteinheiten 1¢,

Spengler unterscheidet die » Welt als Greschichte* von
der ,Welt als Natur“. Auf aweifache Weise kénne der
Mensch seine Umwelt besitzen und erleben und man miisse
unterscheiden zwischen der organischen und mechanischen
Weltauffassung, unterscheiden die Gestalt vom Gesetz, das
Bild und Symbol von der Formel und dem System, das
Einmalig-Wirkliche vom Bestdndig-Mdglichen, das Ziel der
planvoll ordnenden Einbildungskraft von dem der zweck-
miflig zergliedernden KErfahrung, die chronologische von
der mathematischen Zahl. Fiir diese neue Betrachtung des
geschichtlichen Werdens habe das alte Schema der Weltge-
schichte: Altertum, Mittelalter und Neuzeit keinen Wert
mehr. Spengler anerkennt keine inneren Zusammenhinge
der Kulturen und daher léaf3t er ein grundlegendes Prinzip
der historischen Entwicklung, das Kontinuititsprinzip, fallen.

Das Kontinuitétsprinzip wird durch das Kohéirenz-
prinzip ersetzt. Nach Spengler ist alle Geschichte Kultur-
geschichte. Kultur ist nach seiner Begriffsbestimmung form-
gewordenes Seelentum, Aufgabe der Geschichte mufl es
daher sein, alle Lebensédufierungen einer Kultur einheitlich
darzustellen und auf ihre gemeinsame Seele zuriickzufiihren.
Diese Aufgabe bewiltigt die neue Geschichtswissenschaft
durch das Kohédrenzprinzip. KEs ist nach Spengler absolut
bedeutungslos, die Entwicklung der einzelnen Kultursymbole,
der Kiinste, der Wissenschaften, der sozialen Gesellschafts-
formen fortlaufend durch die Jahrhunderte aufzuzeigen, sie
diirfen nur als Symbole ihrer Kultur betrachtet und nur
fir diese typisch gedeutet werden. Dieses Kohirenzprinzip
setzt also wiederum ein anderes Prinzip voraus, das Prinzip
der Relativitat des gesamten historischen Greschehens
und aller geschichtlichen Werte.

- Philosophische Beherrschung des Lebens ist nach
Spengler widersinnig; fiir die heutige abendléndische Kultur
bleibt als einzige Moglichkeit ihrer ,metaphysisch er-
schopften“ Seele der Skeptizismus seiner vergleichenden
historischen Morphologie. Alle menschliche Erkenntnis be-
zweckt in 1hrer hochsten Stufe nur noch die Erfassung
der Kulturformen. Es gibt daher in der Spenglerschen

' Haering, a. a. O, p. 15.



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassdng. 216

Philosophie keine Erkenntnis- und Wertprobleme mehr,
sondern nur mnoch F ormprobleme. Diese Formprobleme
ergeben sich aus Kulturvergleichungen auf Grund des
Prinzips der Homologie. Unter Homologie versteht
Spengler die chronologische Bedeutungsgleichheit kultureller
Erscheinungen verschiedener Kulturen. Freilich gibt Speng-
ler zu, def die historische Analogie schon frither ange-
wandt worden sei; aber jene Analogisierungen seien nur
ein Erzeugnis der Assoziation; die Homologie ergebe sich
hingegen aus methodischer Reflexion. Erstere ist nur das
Produkt eines vagen historischen Impressionismus, letztere
jedoch die Frucht einer allgemeinen Kulturver-
gleichung. ,So sind die Vergleiche Rankes, eines Meisters
der kunstvollen Analogie, zwischen Kyaxares und Heiurich I.,
den Einfillen der Kimmerier und Magyaren morphologisch
bedeutungslos, nicht viel weniger der oft wiederholte zwi-
schen den hellenischen Stadtstaaten und den Renaissance-
republiken, von tiefer, aber zufilliger Richtigkeit dagegen
der zwischen Alkibiades und Napoleon. Sie sind bei ihm
wie anderen aus einem plutarchischen, d. h. volkstiimlich
romantischen Geschmack vollzogen worden, der lediglich
die Ahnlichkeit der Szene auf der Weltbithne ins Auge
fuBt, nicht im strengen Sinne des Mathematikers, der die
innere Verwandtschaft zweier Gruppen von Differential-
gleichungen erkennt, an denen der Laie nichts als Differenzen
sieht. Mun bemerkt leicht, dafl im Grunde die Laune, nicht
eine Idee, nicht das Gefithl einer Notwendigkeit die Wahl
der Bilder bestimmt. Von einer Technik des Vergleichens
blieben wir weit entfernt“ (p. b).

Bei der Aufstellung einer solchen kulturphilosophischen
Vergleichstechnik wird nun Spengler . gewahr, dafl es bis
jetzt noch gar keine spezifisch historische Art des Erkennens
gebe. Die bisherige Methode der historischen Forschung
sei der Physik entnommen. Die Geschichtsforschung aber
habe es gar nicht mit dem gegenstdndlichen Zusammenrhang
von Ursache und Wirkung zu tun. Neben der Notwendig-
keit von Ursache und Wirkung, die Spengler Logik
des Raumes nennt, bestehe auch noch die organische
Notwendigkeit des Schicksals, die er als Logik
der Zeit auffafit. ,Die Mathematik und das Kausalitéts-
prinzip fiihren zu einer naturhaften, die Chronologie und
die Schicksalsidee zu einer historischen Ordnung der Er-



916 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

scheirung. Beide Ordnungen nmtasser die ganze Welt.
Nur das Auge, in dem und durch das sich diese Welt
verwirklicht, ist ein anderes* (p. 10).

Hoéren wir Spenglers Begriffsbestimmung fiir Natur
und fiir Geschichte! Kr schreibt (p. 10): ,Natur ist die
Gestalt, unter welcher der Mensch hoher Kulturen den
unmittelbaren Eindriicken seiner Sinne Eipheit und Be-
deutung gibt. Geschichte ist diejenige, aus welcher seine
Einbildungskraft (sic!) das lebendige Dasein der Welt in
bezug auf das eigene Leben zu begreifen und diesem da-
mit eine vertiefte Wirklichkeit .zu verleithen sucht.* -Die
Urfrage aller menschlichen Existenz besteht nach Spengler
darin, ob der Mensch dieser Gestalten fiahig ist und welche
von ihnen sein waches Bewufitsein beherrscht. So wie Erde
und Sonne, die Natur, der Raum, das Weltall ein persin-
liches Erlebnis und in ihrem So-und-nicht-anders-sein ab-
hiingig vom menschlichen Bewulitsein sei, so wie das Leben
in der ,Verwirklichung des seelisch Méglichen“ bestehe,
so gebe es auch keine eigentlich objektive Weltgeschichte,
die Weltgeschichte sei unser Weltbild, nicht das der
Menschheit.

Das Schema: Altertum — Mittelalter — Neuzeit ist
nach der Auffassung Spenglers eine durch die Kirche iiber-
mittelte Schoptung der Gnosis, des syrisch-jiidischen Welt-
gefithls wihrend der rémischen Kaiserzeit, das dualistisch
das Weltgeschehen als Wende zweier Zeitalter zwischen
Weltschopfung und Weltuntergang aufgefafdt habe. Eine
leichtfertigere Erklarung fiir die Entstehung der gebriauch-
lichen Geschichtseinteilung hétte Spengler kaum erfinden
konnen.  Kin nur oberflichliches Studium der Geschichte
der historischen Methodik und der Geschichtsphilosophie
wiirde ihn belehrt haben, dafi in fritheren Jahrhunderten
ganz andere Kinteilungen gebréiuchlich waren, dafi die
Einteilung nach Altertum, Mittelalter und Neuzeit erst in
neuester Zeit herrschend wurde, und zwar durch die anti-
kirchliche Tendenz der protestantischen und rationalistischen
Historiker, die diese Einteilung einfiihrten, um dadurch das
Mittelalter als die Zeit der minderen Latinitdt — zwischen
Antike und Renaissance — als Zeit der gotischen Barbarel
z1 kennzeichnen. Wozu also in so weite Fernen schweifen?
' Wenn Spengler die gesamte Menschheit als Subjekt
seiner Geschichte betrachtet, so diirfen wir darunter nicht



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 217

etwa eine (Yesamtheit im strengen Sinn, sondern nur eine
irrationale Summierung verschiedener, voneinander vollig
unabhiingiger Kulturmenschheiten verstehen. Die Menschheit
als solche ,hat kein Ziel, keine Idee, keinen Plan, so wenig
die, Grattung der Schmetterlinge oder der Orchideen: ein
Ziel hat, Die Menschheit ist ein leeres Wort, Man lasse
diese< Phantom aus dem Umkreis der historischen Form-
probleme schwinden und man wird einen iiberraschenden
Reichtum wirklicher Formen auftauchen sehen... Ich
sehe statt des monotonen Bildes einer linienférmigen Welt-
geschichte, das man nur aufrecht erhilt, wenn man vor der
iiberwiegenden Zahl der Tatsachen das Auge schliefit, das
Phénomen einer Vielzahl méchtiger Kulturen. .. Sie gehéren
wie Pflanzen und Tiere der lebendigen Natur Goethes, nicht
der toten Natur Newtons an. Ich sehe in der Weltgeschichte
das Bild einer ewigen Gestaltung und Umgestaltung, eines
wunderbaren Werdens und Vergehens organischer Formen.
Der ziinftige Historiker aber sieht sie in der Gestalt eines
Bandwurms, der unermiidlich Epochen ansetzt“ (p. 28f.).
Durch die neue Erfassung des Weltgeschehens will
Spengler die abendldndischen Denker die Einsicht in den
historisch-relativen Charakter ihrer Resultate, die nur Aus-
druck nur dieses einen Daseins sind, lehren, ihnen
die Uberzeugung beibringen, dafl ihre ,unumstifilichen
Wahrheiten* und ihre ,ewigen Einsichten“ eben nur fiir
sie. wahr und In ihrem Weltaspekte ewig seien, daf} es
nichts Bleibendes und Allgemeines gebe, da Allgemeingiiltig-
keit immer ein Kehlschluf von sich auf andere sei.
Diesen ,willkiirlichen, engen, von auflen gekommenen,
vom eigenen Interesse diktierten, der Historieaufgezwungenen
Formen“ will Spengler seine ,kopernikanische* Gestalt des
Weltgeschehens gegeniiberstellen, indem er das, was Goethe
die lebendige Natur genannt hat, in der Welt als
Geschichte erfassen will. Die Mittel, mit denen Goethe
die Geheimnisse der bewegten Erscheinung zu beherrschen
suchte, das ,Nachfithlen, Anschauen, Vergleichen, die un-
mittelbare innere Gewilheit, die exakte sinnliche Phantasie“
(p. 3b), sind die Mittel der Geschichtsforschung iiberhaupt.
Die Heriibernahme des Kausalprinzips aus der Naturwissen-
schaft in die Geschichtsforschung ridchte sich durch die
Tatsache, daf uns alle anderen Kulturen, auch die Kultur
der Antike unermefllich tremd und fern geblieben seien.

Divas Thomas IX. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXX VI.) 15



218 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

pMan kam zu einem das Weltbild der Physik oberflichlich
nachahmenden Pragmatismus, der die ganz andersartige
Formensprache der Historie verdeckt und verwirrt, nicht
erschlieft. Man wufite allerseits nichts Besseres, um die
Masse des historischen Materials einer vertieften und ord-
nenden Auffassung zu unterwerfen, als einen Komplex von
Erscheinungen als primir, als Ursache anzusetzen und die
iibrigen demgemif als sekundir, als Folgen oder Wirkungen
zu behandeln* (p. 39).

Diese verkehrte GGeschichtsmethodik hat nach Spengler
zweil historische Schulen hervorgebracht: die materialistische
und die ideologische. 'Nach seiner Ausicht besteht der hi-
storische Materialismus darin, dall man das Sinken der
einen Wagschale durch das Steigen der anderen erklire,
indem die sozialen und sexuellen Phinomene als Ursachen,
die religiosen, geistigen und kiinstlerischen Phinomene
als Wirkungen aufgefal’3t werden. Umgekehrt beruhe die
Beweisfilhrung des historischen Idealismus darin, dafi das
Steigen der einen Schale dem Sinken der anderen folge.
,Sie versenken sich in Kulte, Mysterien, Briuche, in die
Geheimnisse des Verses und der Linie und wiirdigen das
banausische Alltagsleben, eine peinliche Folge der irdischen
Unvollkommenheit, kaum eines Seitenblicks. Beide beweisen
den Kausalnexus deutlich vor Augen, dafl die anderen den
wahren Zusammenhang der Dinge offenbar nicht sehen
oder sehen wollen und enden damit, dal sie einander blind,
flach, dumm, absurd oder frivol, kuriose Kiéuze oder platte
Philister schelten. Der Ideologe ist entsetzt, wenn jemand
Finanzprobleme unter den Hellenen ernst nimmt und z B.
statt von den tiefsinnigen Spriichen des delphischen Orakels
von den weitreichenden Geldoperationen redet, welche die
Orakelpriester mit den dort deponierten Summen vornahmen.
Der Politikus aber lidchelt weise iiber den, der seine Be-
geisterung an sakrale Formeln und die Tracht attischer
Epheben verschwendet, statt iiber antike Klassenkimpfe
ein mit vielen modernen Schlagworten gespicktes Buch zu
schreiben* (p. 40).

Mit Hilfe des Prinzips der Homologie will Spengler
die Altersstufe einer noch mnicht abgeschlossenen Kultur
feststellen konnen. Und weil jede Kultur ein Lebenslauf
ist, so ergibt sich, nach Bestimmung der Altersstufe, auch
sofort die noch zu erwartende Lebensdauer der betreffenden



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 219

Kultur. Damit ich nun die Altersstufe der abendldndischen
Kultur berechnen kann, brauche ich sie nur mit einer volli
abgeschlossenen Kultur, wie z. B. der Kultur der Antike,
in Beziehung zu bringen und die Homologien festzustellen.
Damit aber ein Vergleich im Sinne Spenglers stattfinden
kann, muf} erst bewiesen werden, dafl die Kultur der Antike
der Kultur des Abendlandes als vollstindig abgeschlossenes
und selbstéindiges Phéinomen gegeniibersteht Diesen Beweis
macht sich Spengler tatsdchlich sehr leicht. Ein Zusammen-
hang zwischen Antike und Abendland kénne deshalb schon
nicht bestehen, weil zwischen der Kultur der Antike und
jener des Abendlandes die von Spengler erstmals entdeckte
arabische Kultur stehe, die wihrend tausend Jahren nach
Christi Geburt herrschend gewesen sein soll. Das Christen-
tum ist eine Erscheinung dieser friiharabischen Kultur und
hat mit dem ,germanischen Katholizismus, der dem Boden
,der miitterlichen Landschaft des Nordens“ entsprossen ist,
nichts zu tun.

Diesen ,Beweis“ fiir das Nichtvorhandensein einer
Kontinuitdt zwischen Antike und Abendland vorausgesetzt,
kommt nun Spengler zur Feststellung, dafl die Kultur des
Altertums und die Kultur des Abendlandes zwei wesentlich
verschiedene Seelen hiitten; erstere sei appollinischer, letz-
tere dagegen faustischer Art. Das Wesen der appollinischen
Seele ist Ruhe und Klarheit und deshalb besteht ihre Phi-
losophie im Gefithl des Daseins und ihre Religion in der
Wertung des Endlichen. Die faustische Seele aber ist ihrem
Wesen nach Unruhe und Sehnsucht, ihre Philosophie geht
aus dem Bewuftsein des Werdens hervor und ihr religidses
Ideal liegt im Unbegrenzten und Unendlichen. Wenn wir
nun die Entfaltung dieser beiden Seelen vergleichen, dann
kénnen wir in kunstgeschichtlicher Hinsicht zwischen der
griechischen Dorik und der abendlindischen Gotik, dem
Jonischen Stil und der Barockkultur, den Pergamenern und
der Kunst von Bayreuth, in bezug auf das mathematische
Denken zwischen Pythagoras und Descartes, zwischen Euklid
und Leibniz, zwischen Archimedes und Gaufl-Riehmann,
vom philosophiegeschichtlichen Standpunkte aus namentlich
zwischen Aristoteles und Kant und in politischem Sinne
zwischen Napoleon und Alexander Homologien aufweisen.
Die Pergamener, Archimedes, Aristoteles und Alexander
bezeichnen somit fiir die einzelnen Kultursymbole den Zeit-

16*



2920 Dié¢ metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

punkt, wo die griechische Genialitit abgelost wird durch
den romischen Verstand und dementsprechend markieren
Bayreuth, Gaufi-Riehmann, Kant und Napoleon die Grenze
zwischen dem G eist der abendlindischen Kultur und dem
Intellekt des 19.  Jahrhunderts. Die Zeit des Blithens
und Reifens nennt Spengler die Periode der Kultur;
in ihr waltet die schopferische Genialitidt. Die Zeit
des Verfallens und Sterbens dagegen bedeutet die Periode
der Zivilisation; in ihr herrscht nur noch die be-
rechnende Rationalitdt. Genialitit und Rationalitidt
bezeichnen also den wesentlichen Gegensatz von Kultar
und Zivilisation, von Aufstieg = Héhepunkt und Nieder-
gang = Untergang.

So wird bei Spengler der Untergang des Abendlandes
zum Problem der Zivilisation. Er taf3t Kultur und Zivilisa-
tion als Begriffe fiir ,ein strenges und notwendiges orga-
nisches Nacheinander® (p. 43) auf. ,Die Zivilisation ist das
unausweichliche Schicksal einer Kultur ... Zivilisation
sind die #uflersten und kiinstlichsten Zustinde, deren eine
hohere Art Menschen fihig ist. Sie sind ein Abschluf}; sie
folgen dem Werden als das Gewordene, dem Leben als der
Tod, der Entwicklung als die Starrheit, dem Lande und
der seelischen Kindheit, wie sie Dorik und Gotik zeigen,
als das Greisentum und die steinerne, versteinernde Welt-
stadt. Sie sind ein Ende, unwiderruflich, aber sind mit
innerster Notwendigkeit immer wieder erreicht worden®
(p. 4b).

Ein Hauptelement des Begriffes der Zivilisation 1st der
(Gegensatz von Weltstadt und Provinz. In der Zeit der
Zivilisation fallen die geistigen Entscheidungen nicht mebr
in der ,ganzen Welt“, wo schliellich jedes Dorf seine Be-
deutung hat, sondern in drei oder vier Weltstidten, die
alles geschichtliche Geschehen in sich aufgesogen haben
und fir die die gesamte Kulturlandschaft nur noch ein
Provinz wird. Statt einer Welt voll Lebensfiille und reicher
Formen haben wir nur noch einen Punkt, eine Stadt, WO
sich das gesamte kulturelle Leben konzentriert und ver-
steift ; statt dem mit der Erde verwachsenen und natiirlich
sich entfaltenden Volke der Kultur haben wir in deF
Zivilisation einen neuen ,Nomadentyp“, den Grofstad?t
bewohner, einen ,traditionslosen“, ,in formlos fluktul®
render Masse auftretenden Tatsachenmenschen“ (p. 45), de”



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 9221

Irreligiositit, Unfruchtbarkeit, heftige ‘Abneigung gegen
das Bauerntum, iiberhaupt eine Tendenz zum Anorganischen
kennzeichnet. ,Die Weltstadt bedeutet den Kosmopolitismus
an Stelle der Heimat, den kiihlen Tatsachensinn an Stelle
des Uberlieferten und Gewachsenen, die wissenschaftliche
Irreligion als Petrefaukt der voraufgegangenen Religion des
Herzens, die Gesellschaft an Stelle des Staates, die natiir-
lichen statt der erworbenen Rechte ... Zur Weltstadt ge-
hort nicht ein Volk, sondern eine Masse“ (p. 46). Sie be-
kampft in traditionsgegnerischem Unverstand die Errungen-
schaften der Kultur.

Das politische System der Zivilisation ist jenes des
Imperialismus. ,Imperialismus ist reine Zivilisation. In
dieser Erscheinungsform liegt unwiderruflich das Schicksal
des Abendlandes. Der kultivierte Mensch hat seine
Energie nach innen, derzivilisierte nach aufien®
(p. b1f.). Leben 1st die Verwirklichung vom Moglichen und
fiir den Gehirnmenschen gibt es nur extensive M&g-
lichkeiten, Das Imperium Romanum ist keineswegs ein
einmaliges Phinomen, sondern das normale Produkt ,einer
strengen und energischen, weltstéidtischen Geistigkeit* (p.b4),
ein typischer Endzustand, der schon mehrere Male dage-
wesen, aber noch nie homologisiert worden ist.

Von der Hohe dieser Betrachtung aus erst lielen sich
die ,inneren Notwendigkeiten der Kultur Westeuropas“
und ihr Weltgefiihl verstehen, indem wir durch diese Ver-
tiefung nicht bloB die Weltgeschichte nach rickwirts als
organisches Ganzes erfassen, sondern auch nach vorwirts,
In die Zukunft konstruieren koénnen. Kiinftig wird es
Jedem Pflicht sein, vom Kommenden zu erfahren, was ge-
schehen kann und also geschehen wird, mit der unab-
dnderlichen Notwendigkeit eines Schicksals, und was von
unseren personlichen oder den Zeitidealen ganz unabhéngig
18t, Gebrauchen wir das bedenkliche Wort Freiheit, so steht
es uns nicht mehr frei, dieses oder jenes zu verwirklichen,
sondern das Notwendige oder nichts“ (p. bd).

Ganz nebelhafte Moglichkeiten erdffnet Spengler der
Philosophie. Die systematische Philosophie sei uns unend-
lich fern entriickt, die ethische sei ebenfalls abgeschlossen.
Eine letzte Moglichkeit bleibe der abendlindischen Philo-
Sophie in der dem hellenischen Skeptizismus entsprechenden
vergleichenden Methode der historischen Morphologie. Nach



9229 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

Spengler ist jede echte Geschichtsbetrachtung echte Philo-
sophie, aber nicht Philosophie im Sinne der Alten; diese
wollen ihre Wahrheiten nicht der Wandelbarkeit unter-
werfen lassen. ,Es gibt keine ewigen Wahrheiten, jede
Philosophie ist Ausdruck ihrer und nur ihrer Zeit, und
es gibt nicht zwei Zeitalter, welche die gleichen philoso-
phischen Intentionen besifien, sobald von wirklicher Philo-
sophie und nicht von irgendwelchen akademischen Belang-
losigkeiten iiber Urteilsformen oder Gefiithlskategorien die
Rede sein soll ... Unvergiinglichkeit gewordener Gedanken
ist eine Illusion. Das Wesentliche ist, was fiir ein Mensch
in ihnen Gestalt gewinnt. Je gréfler der Mensch, um so
wahrer die Philosophie — im Sinne der inneren Wahrheit
eines groflen Kunstwerkes némlich, was von der Beweis-
barkeit und selbst Widerspruchslosigkeit der einzelnen Sitze
unabhingig ist. Im hochsten Falle kann sie den ganzen
Gehalt einer Zeit erschopfen, in sich verwirklichen und
1hn so, formgeworden, in Persinlichkeit und Idee verkorpert,
der ferneren Entwicklung iibergeben. Das wissenschaftliche
Kostiim, die gelehrte Maske einer Philosophie entscheidet
hier nichts. Nichts ist einfacher als an Stelle von Gedan-
ken, die man nicht hat, ein System zu begriinden. Aber
selbst ein guter Gedanke ist wenig wert, wenn er von
einem Flachkopf ausgesprochen wird. Allein die Notwendig-
keit fiir das Leben entscheidet iiber den Rang einer Lehre.
Deshalb sehe ich den Priifstein fiir den Wert eines Denkers
in seinem Blick fiir die grofien Tatsachen seiner Zeit. Erst
hier entscheidet es sich, ob jemand nur ein geschickter
Konstrukteur von Systemen und Prinzipien ist, ob er sich
nur mit Gewandtheit in Definitionen und Analysen bewegt,
oder ob es die Seele der Zeit selbst ist, die aus seineb
Werken und Intuitionen redet. Ein Philosoph, der nicht
auch die Wirklichkeit ergreift und beherrscht, wird niemals
ersten Ranges sein“ (p. b8).

Wiihrend der antike Skeptizismus durch und durch
ahistorisch gewesen sei, miisse der moderne Skeptizismus
des Abendlandes, wenn anders er innere Notwendigkeit be-
sitzen soll, wesentlich historisch sein. Der antike Skeptiz18
mus zweifelte, indem er einfach nein sagte, der modern®
Skeptizismus negiert, indem er alles als relativ, als 8%
sohichtliches Phianomen versteht. Die skeptische Philosopbh1®
der Antike trat einfach als Negation der Philosophie auf;



von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung. 223

ihr gegeniiber nimmt Spengler mit seinem modernen Skep-
tizismus die Geschichte der Philosophie als letz-
tes eigentliches Thema der Philosophie an.
,Man verzichtet auf absolute Standpunkte, der Grieche,
indem er iiber die Vergangenheit seines Denkens lidchelt,
wir, indem wir sie als Organismus begreifen“ (p, 64).

Die skeptizistische Philosophie Spenglers will alle
dlteren Probleme ,ins Genetische auflésen“, sie will zeigen,
dafd allem Naturhaften und Erkennbaren ein Historisches
zugrunde liegt, der Welt als dem Wirklichen ein Ich als
das Mogliche, das sich in ihr verwirklicht hat und daher
alles, was immer es sonst sei, Ausdruck eines Lebendigen
sein miisse. Das Gewordene sei der Spiegel des Werdens,
Die alte Formel: esse est percipi, sei ein Produkt des
Urgefiihls, dafl alles Existierende in einer entscheidenden
Beziebung zum lebenden Menschen stehen miisse und
fir den toten Menschen nichts mehr da sei. Spenglers
historisch-psychologischer Skeptizismus will aus ,dem un-
mittelbaren Lebensgefithl heraus“ das gesamte Bild der
Umwelt als eine Funktion des Lebens selbst darstellen, als
Spiegel, Ausdruck und ,Sinnbild derlebendigen Seele“.
Dem veralteten Denken sei die #uflere Wirklichkeit Er-
kenntnisprodukt und Anlaf’ ethischer Schiatzungen, Spengler
ist sie nur noch Symbol. So wird ihm die Morphologie
der Weltgeschichte notwendig zu einer universellen
Symbolik Dariiber hinaus kann das hohere Denken keine
allgemeingiiltigen und ewigen Wahrheiten finden, da
Wahrheit nur in bezug auf ein bestimmtes Menschentum
moglich ist.

Spengler will sich zu keinem bestimmten philosophi-
schen System bekennen. Sein philosophischer Gew#éhrsmann
1st Goethe. An einer interessanten Stelle schreibt er iiber
die philosophische Bedeutung Goethes: ,Die Stellung Goethes
In der westeuropiéischen Metaphysik ist noch gar nicht
verstanden worden. Man nennt 1hn nicht einmal, wenn von
Philosophie die Rede ist. Ungliicklicherweise hat er seine
Lehre nicht in einem starren System niedergelegt; deshalb
ibersehen ihn die Systematiker. Aber er war Philosoph.
Er nimmt Kant gegeniiber dieselbe Stellung ein wie Plato
gegeniiber Aristoteles, und es ist ebenfalls eine mifiliche
Sache, Plato in ein System bringen zu wollen. Plato und
Goethe reprisentieren die Philosophie des Werdens, Ari-



994 Literarische Besprechungen.

stoteles und Kant die des Gewordenen. Hier steht Intuition
gegen Analyse. Was verstandesmiiflig kaum auszusprechen
ist, findet sich in einzelnen Vermerken und Gedichten wie
den Orphischen Urworten, Strophen wie ,Wenn im Un-
endlichen“ und ,Sagt es einmal“, die man als Inkarnationen
einer ganz bestimmten Metaphysik zu betrachten hat. An
folgendem Ausspruch mdochte ich nicht ein Wort gedndert
wissen . . . Dann zitiert er eine Stelle, wo Goethe an
Eckermann schreibt: ,Die Gottheit 1st wirksam im Le-
bendigen, aber nicht im Toten; sie ist im Werdenden und
sich Verwandelnden, aber nicht im Gewordenen und Er-
starrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz
zum Gottlichen es nur mit dem Werdenden, Lebendigen
zu tun, der Verstand mit dem Gewordenen, Erstarrten, dafd
er es nutze“ (p. 69).

Spenglers Lehre zieht aus dem iibertriebenen Historis-
mus der letzten Jahrzehnte die notwendige Konsequenz,
wenn sie alle erkenntnistheoretischen Fundamente zerstort
und Wahrheiten nur als historische Symbole gelten laf3t.
Sie ist aber nicht weniger auch eine Frucht des alles iiber-
wuchernden Subjektivismus, der objektive Werte verneint.
und personliche Meinungen dogmatisiert. Sie bedeutet den
konsequentesten KEvolutionismus und die strengste An-
wendung der heraklitischen Lehre auf die historische Ent-
wicklung. |
: (Fortsetzung folgt.)

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spief.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. J. Lemaire: Etude sur la connaissance sensible des objets
extérieurs. Lidge 1921. 67 pp.

2. A. v. Tschermak: Der exakte Subjektivismus in der nemeren
Sinnesphysiologie. Berlin 1921. 20 pp. (Sonderabdruck aus Pflii-
gers Archiv fiir gesamte Physiologie.)

3. R. Kremer C. Ss. R.: Le néo-réalisme américain. Louvain 1920.
X u. 310 pp.

1. Nach Lemaire sind die sinnfiilligen Kérperbeschaffenheiten,
die Farben, Tone usw. nicht objektiv. Sie entstehen als subjektive Sinnes-
beschaffenheiten unter dem Einflusse des iufleren Reizes. Die Ausdehnung
ist objektiv. Wir erkennen die AuBenweltsdinge nicht unmittelbar.
sondern durch einen Objektivationsproze, Das sinnliche Bewufitseln



	Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien von Oswald Spenglers Geschichtsauffassung

