Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Der hl. Thomas und die Pradeterminationslehre
Autor: Holtum, Gregorius von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

188 Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre.

Eine gemeinsame Philosophie ist nicht mdoglich, es
sei denn auf dem Grunde der Wahrheit. Diejenigen also,
die auf die Stimme Roms horen und sich auf dem Boden
der Philosophie des hl. Thomas von Aquin vereinigen, leisten
eine segensvolle Arbeit auf dem Wege zur Einheitsphi-
losophie.

Jede Art des Synkretismus ist dem Untergange geweiht.

3. Ich bin fest iiberzeugt, dafd der hochwiirdige Herr
P. v. Dunin-Borkowski jedes Wort, das er in seinem Artikel
niedergeschrieben hat, aus reinster Liebe zur Wahrheit ge-
sagt hat. Dies betone ich eigens, um bei den folgenden
Satzen jedes Mifdverstiindnis auszuschliefen. Ich meine nim-
lich, dafi der Wille zur Einheitsphilosophie, wenn man nicht
sehr vorsichtig ist, mit dem Willen zur Wahrheit unver-
merkt in Konflikt kommen kann. Wir alle haben den innigsten
Wunsch nach einer Einheitsphilosophie, wie wir auch iunigst
wiinschen, es mochten alle eins in der Religion sein. Und
wie wir in der Religion keine Einheit anstreben diirfen,
aufler in der wahren Religion, so sind auch alle Einheits-
bestrebungen in der Philosophie nur in der wahren Philo-
sophie fruchtbar. Der Wille zur Einheit ist dem Willen
zur Wahrheit untergeordnet. Thomas von Aquin war ganz
Wille zur Wahrheit. Darum ist er auch der grofle Meister
in der Einheit.

Ich muf aber offen gestehen, dafd ich mich beim Durch-
lesen des Artikels zuweilen des Eindruckes nicht zu er-
wehren vermochte, dal des hochwiirdigen Herrn Verfassers
Wille zur Wahrheit dem Willen zur Einheitsphilosophie
sowohl im Aufspiiren des Weges als auch in seinen ver-
mittelnden Anregungen sich etwas zu nachgiebig zeigte.

Freiburg (SchWeiz). Anton Rohner O, P,

DER HL. THOMAS UND DIE PRADETERMINATIONS-
LEHRE.

Thomas soll lehren, daf} «Gott alle geschaffenen Wesen,
sowohl die Naturdinge als auch die verntinftigen Potenzen,
vor allem den freien Willen nicht durch einen von aufien
gegebenen Anstofl oder Impuls, d. h. durch eine zu ihrer
Natur hinzukommende praemotio, sondern vielmehr durch
innere, der Natur der Dinge anhaftende und aus ihr resul-




Der hl, Thomas und die Priideterminationslehre. 189

tierende Formen oder aktive Prinzipien, oder, was dasselbe
ist, durch den ihnen verliehenen appetitus naturalis bewege,
genau so, wie jener, der dem Steine die Form der Schwere
verleiht, ithn nach abwirts bewegt. Diese dauernden und
in der Natur der Dinge begriindeten Formen und Kriften
bilden gleichsam die Schwungkraft, mit welcher Gott das
Universum bestéindig in Tatigkeit versetzt. Gerade darin,
dafl Gott die ganze Natur als sein Instrument durch innere
Prinzipien und nicht durch einen von auflen gegebenen
Antrieb bewegt und nach der Ordnung seiner Vorsehung
leitet, sieht Thomas die suavis dispositio begriindet, die die
Helllge Schrift an Gottes Weltregierung preisend hervor-
hebt>. Also P. Stufler S.J. in der Zeitschr. f. kath. Theol.
1922, I, 149.

Damit behauptet St., dal die von Gott verliehenen
,Formen oder aktiven Prinzipien“ allein fiir sich das
Herausgehen in den Akt begriinden oder erkliren. Es braucht
nichts anderes als die Potenz, auf dafl diese auch aus sich
in den Akt iibergehe. Das heifit also mit nackten, diirren
Worten: Die Potenzialitit ist Grund fiir den actus! Und
man beachte, dafl St. diesen Grundsatz ganz allgemein
gelten lafdt, ‘den freien Willen nicht ausnimmt, wie er ja
muf. Dara.us folgt, dafl Gott nur mittelbar Urheber des
Aktes ist; in viel tiefer greifender, hoherer Weise ist die
Potenz selber Urheberin des Aktes, den sie aus sich her-
vorgehen lifit. Es ist ganz unmoglich, dall Gott ihr diese
Priarogative streitig mache, unmittelbare Ursache des
Aktes zu sein. Nur dadurch iberragt er die Potenz, dafi er
fiir sie als Causa exemplaris und creatrix zu gelten hat Die
weiteren Konsequenzen, die schliefilich zur Leugnung eines
testen Prinzips fithren, zu ziehen, erspare ich mir; sie liegen
auf der Hand. Nur ist zu bemerken daB in so krasser Weise
wohl nie in neuerer Zeit der Molinismus sich geduflert hat!
Man hat doch beziiglich des freien Willens auf dieser Seite
den ersten Akt dadurch zu erklidren versucht, dafl man die
unfreien Akte auf einen Anstofl von seiten Gottes, ein
Zuvorkommen durch seine Titigkeit zuriickfithren wollte;
aber St. lehnt auch das ab, wie sonnenklar ersichtlich ist
aus dem, was er p. 161 schreibt: «Der Wille geht, sobald
ithm ein Objekt sub ratione boni vorgestellt wird, in Tétig-
keit iiber, nicht durch einen von aufien ihm gegebenen Im-
puls oder eine praemotio, sondern nur von innen heraus,



190 Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre.

aus sich selbst durch den ihm von Gott verliehenen appe-
titus naturalis in beatitudinem»,

«Aber, wendet St. ein, es ist dies doch die klare Lehre
von Thomas; denn dessen durch viele Stellen (St fiihrt sie
p. 148f. an) erhirtbare Lehre ist: Wird ein Stein durch
ein Hindernis zuriickgehalten vom Falle, dieses Hindernis
aber beseitigt, so geht der Stein von der blofien Méglich-
keit des Falles zum wirklichen Falle iiber, ohne jeglichen
Stof3 von aufien, durch die forma gravitatis allein; der Be-
weger ist in diesem Falle jener, der diese Form hervor-
gebracht hat oder der generans. Genau so ist es beim Willen
usw. wie oben.» Zitate aus Thomas wie oben.

Darauf entgegne ich: Erstens: Fiir die Wahrheit der
These, dafl ein ens potentiale die Potenzialitit nicht aus
sich fiir sich aufheben kann, berufen wir Thomisten uns
nicht auf Thomas, sondern auf die Evidenz der Wahr-
heit! Zweitens: Thomas hat an so unzihligen Stellen diese
Wahrheit auf das Klarste ausgesprochen, dafl man blind
sein mufl, um das nicht wahrzunehmen. Ich verweise nur
kurz auf die beiden groflen Werke von Dummermuth?’,
in denen diese Stellen zu finden sind und zugleich erliutert
und als im Einklang stehend mit Aristoteles und fast allen
Philosophen und Theologen bis auf Molina nachgewiesen
werden. Drittens: Wenn St., auf C. G. III ¢. 67 sich be-
rufend, Thomas so erkliart, dafl Gott die Applikation
der virtus agendi zum agere durch die Geschopfe voll-
ziehe, ,insofern er sie durch die Geschopfe als- seine In-
strumente bewirke“ (a. a. O.p 149), so haben wir Iustru-
mente, an denen Gott selber gar nichts tut, auf dafl sie
handeln, wir haben Instrumente, die sich selber zum Handeln
bringen. Ist es glaublich, daf Thomas eine solche Unge-
heuerlichkeit lehre? glaublich, dafl Thomas das noch eine
Applikation von Instrumenten nenne? Oder will St.? etwa
zu der Ausflucht greifen, Thomas habe an den Stellen,
wo er von einer der ,conservatio“ der Wesen nachfolgenden
Applikation spricht, nur in einem uneigentlichen Sinne den
Terminus Applikation gebraucht? Die ganze Applikation

' S. Thomas et doctrina praemotionis physicae. Paris, Louvaib,
1886. — Defensio doctrinae S. Thomae Aquinatis de praemotione phy-
sica. Lovanii, 1895. '

?* Mit Suarez. Vgl. Dummermuth, S. Thomas et doctrinad
praemotionis physicae, 97f.



Der hl, Thomas und die Priideterminationslehre. 191

bestiinde darin, da Gott ein Instrument gemacht habe,
absolut in nichts weiterem? Nein, Thomas schérft denn
doch seine termini etwas priziser. Ubrigens, wie gesagt,
kommt Thomas erst in zweiter Reihe in Betracht!

Aber auch Kajetan soll nach St. genau so denken,
wie dieser das Handeln des freien Willens erklidrt; mithin
Ednue doch gar nicht davon die Rede sein, daf} ein evi-
denter innerer Widerspruch darin liege, dafl eine von
Gott mit der Kraft zum Handeln ausgestattete Potenz ohne
weiteren Impuls von Gott diese Kraft auch betitige. Die
Stelle Kajetans im Kommentar zu I—II q. 9 a. 4 lautet:
»Est igitur auctoris sententia quod, sicut generans grave
dat gravi naturalem appetitum motus et loci deorsum, et
propterea cessante impedimento, grave ex appetitu accepto
movetur deorsum et quiescit ibi; ita Genitor voluntatis dat
ei naturalem inclinationem in bonum, ita quod, proposito
per intellectum bono absque impedimento, voluntas tendit
in illud actu elicito, qui est volitio. Et hic actus dicitur
esse ab exteriori agente ea ratione, qua motus gravis a
generante dicitur, quia ad hunc actum voluntas non con-
currit ut propter finem agens, sed ut ad finem tendens ex
directione superioris agentis ordinantis ipsam in hoc.* Also
scheint Thomas selbst beziiglich des allerersten Aktes, der,
von dem Willen als Natur ausgehend, Fundament aller
nachfolgenden Akte ist, nur die directio superioris agentis
zu kennen und nichts von einer dabel einsetzenden gott-
lichen Kausalitit zu wissen. Aber die Antwort 1st unschwer
zu geben. Kajetan will eben im Sinne des Aquinaten nur
das rein Naturhafte des besagten Aktes hervorheben;
er sucht ein Analogon fiir dasselbe und findet es in dem
»grave‘ und seiner Anlage zum ,motus deorsum“ und dem
»actu ferri in deorsum“. Dafi dem so ist, ergibt sich aus
dem ,tendens in finem ex directione superioris agentis*
(von dem Verhiltnis der Kausalitit Gottes und der Kau-
salitit des Geschopfes spricht Kajetan nicht, weil Thomas
nicht davon spricht). So erklirt Kajetan den Aquinaten,
Ubrigens bezieht sich diese kommentierende Stelle von
Kajetan nicht auf das Corpus articuli, sondern auf das
erste Videtur quod und die von Thomas auf den Ein-
wurf hin gegebene Antwort. Der Einwurf lautete: ,Videtur
quod voluntas non moveatur ab aliquo exteriori. Motus
enim voluntatis est voluntarius. Sed de ratione voluntarii



199 Der hl. Thomas und die Priideterminationslehre.

est quod sit a principio intrinseco, sicut et de ratione
naturalis. Non ergo motus voluntatis est ab aliquo extrin-
seco.“ Und die Antwort lautet: ,Ad primum ergo dicendum
quod de ratione voluntarii est quod principium eius sit
intra; sed non oportet quod hoc principium intrinsecum sit
prlmum principium non motum ab alio. Unde motus vo-
luntarius etsi habeat principium proximum intrinsecum,
tamen principium primum est ab extra. Sicut et primum
pr1n01p1um motus naturalis est ab extra, quod scilicet movet
naturam.“ Ganz getren Thomas folgend gibt nun Kajetan
das als festzuhalten an: 1. Das principium intrinsecum
beim Menschen setzt einen Verleiher desselben voraus, ge-
nau so, wie der appebitus naturalis des grave den generans
grave voraussetzt. 2, Deshalb ist auch der erste aus dem
primum principium, der voluntas rationalis, hervorgehende
Akt auf den Verleiher des ,primum principium* so zuriick-
zufithren, wie das erste, was aus dem appetitus naturalis
des grave hervorgeht. 3. Dieser erste Akt ,non est volun-
tarius, sed naturalis, quia dator naturae applicat ipsam
mediante inclinatione data ad volendum“. Daraus ergibt sich
aufs klarste, dal Thomas und auch Kajetan nicht die Frage
beriihren, worin nun genau das ,applicare ipsam voluntatem
data voluntate ad volendum“ bestehe!. Auch im Corpus
articuli behandelt Thomas nicht dieses Problem, sondern
will ergriinden, wie ein spiterer Akt, das ,primum velle
sanari“, zustande komme; dieses ist aber sicher kein un-
freier, naturhafter Akt. Es hat also St., der meint, Thomas
rede im Corpus articuli von einem unfrelen naturhaften
Akt, Thomas griindlich mif3verstanden und ganz mit Un-
recht sich auf Kajetan gestiitzt, der sich gar nicht zum
Corpus erticuli duflert, das, wie gesagt, von einem freien
Akt handelt. Weil nun aber gerade Thomas beziiglich eines
spiteren Aktes, eben des ,velle sanari“, noch ausdriick-
lich das ,prodire ex instinctu alicuius exterioris moventis*
fordert, fulgt evident, dafl St. ganz im Unrecht ist (aus
elnem d0ppelten Grunde, nebenbei gesagt; ich beriihre
hier nur den niéichstgelegenen), wenn er aus dem Kom-
mentar Kajetans zum genannten Art. 4 den Schluf} zieht,
dafl der Wille zu jenen Akten, die auf den ersten von
Gott gewirkten folgen, nach Thomas keiner weiteren

' Es handelt sich also um den ersten Willensakt: data vo-
luntate ipsam applicare.



Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre. 193

neuen Bewegung von seiten Gottes bediirfe; denn aus dem
im Art. 4 Gesagten ist ersichtlich, dafl im Corpus articuli
Thomas nicht das erértert, was Kajetan in der zitierten
Stelle vorbringt, wenngleich in dem Satze: ,ad primum
ergo dicendum quod de ratione voluntarii est quod prin-
cipium eius sit intra“ der sachliche Grund fiir die lingere
Ausfithrung Kajetans liegt. Die eigentliche Erorterung
von Thomas liegt in dem Corpus articuli, wie selbstver-
standlich, und in dem Ad primum lehrt er, sozusagen nebenbei,
daf auch fir den allerersten motus des Willens ein
AnstoB von auflen nétig ist: ,Motus voluntarius etsi habeat
principium proxXimum intrinsecum, tamen principium primum
est ab extra. Sicut et principium motus naturalis est ab
extra, quod scilicet movet naturam“, nach dem im Corpus
formulierten Prinzip: ,omne quod quandoque est agens in
actu et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo
movente“. Nach St. allerdings ist movens genau dasselbe,
wie dans naturam creando!

Aber, sagt St. trotzdem, <es folgt dies mit voller
Klarheit aus den Worten des Aquinaten selbst. Auf den
Einwand, dafl der Wille hinreichend sei, sich zu bewegen
und infolgedessen keiner Bewegung von einer &ufleren Ur-
sache bendtige, erwidert er: ,Voluntas quantum ad aliquid
sufficienter se movet, et In suo ordine, scilicet sicut agens
proximum; sed non potest seipsam movere quantum ad om-
nia, ut ostensum est (scl. in Corp. articuli). Unde indiget mo-
veri ab alio, sicut a primo movente.“ Die Notwendigkeit, daf
der Wille von Gott bewegt werde, schliefit also Thomas daraus,
daf er sich nicht zu allem, d. h. nicht zum ersten Akt,
wodurch er den Zweck will, bewegen kann; folglich muf}
diese Notwendigkeit fiir die tbrigen Akte nicht bestehen;
auch wiirde Thomas, wenn die motio Dei zu allen Akten
notwendig wire, nicht sagen: ,voluntas ad aliquid suffi-
cienter se movet“, weil es in der Objektion heifit: , quod
sufficienter movetur ab uno motore, non indiget moveri ab
elio. Es hat also nach St. bei Thomas dies Geltung:
1. Zum ersten Akt mufl der Wille von Gott bewegt werden.
Folglich braucht er nicht zu den anderen Akten bewegt
zu werden, 2. Zu etwas kann der Wille sich nicht hin-
reichend selbst bewegen (ad aliquid non sufficienter se
movet). Folglich kann er beziiglich des anderen sich
selbst bewegen (ad alia sufficienter se movet).»



194 Der hl. Thomas und die Préideterminationslehre.

Antwort. Ad 1. Es kommt hier alles auf die rich-
tige Auffassung des agens proximum beim Willen an. Nach
dem Corpus articuli kann darunter nur der die Mittel zur
Ausfilhrung des Beschlossenen erfassende Wille gemeint
sein; denn es heifst da ausdriicklich: ,Sicut dictum est, ipsa
(voluntas) movet seipsam ... ad volendum ea quae sunt ad
finem“. Folglich braucht nach Thomas nur beziiglich dieses
eng begrenzten Umkreises der Wille ven Gott nicht bewegt
zu werden., Folglich ist die weitergehende Folgerung von
St. durchaus unberechtigt. Damit erledigt sich auch schon
die Antwort

ad 2. Dasjenige, zu dem der Wille sich nlcht selbst be-
wegen kann, ist vorerst das Ziel, zu dem die Mittel hinfiithren;
vgl. Corpus articuli. Aber auch bezﬁglich des ersten unfreien
Aktes 1m Willen, mit dem der Wille entweder das Gliick-
lichsein im allgemeinen anstrebt oder ein Gut blof3 im all-
gemeinen sich wiinscht, ist das Objekt des Aktes ein solches,
zu dem der Wille nur von Gott hinbewegt zu werden ver-
mag. Denn der Beweis von Thomas im Corpus articuli:
.0 modo quo voluntas movetur ad exercitium actus, adhuc
necesse est ponere voluntatem ab aliquo principio exteriori
moveri. Omne enim quod quandoque est agens in actu, et
quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo movente“.
Ganz klare Doktrin des Aquinaten in diesem Artikel.

Nun zum zweiten Beweis, den St. fiir seine Ansicht
aus Thomas herausholen mochte. Er findet — unter Be-
rufung auf De subst. sep. ¢. 10; Comp. theol. c¢. 69; De
pot. q. 3 a. 1 und andere Stellen, die noch angezogen
werden konnten — bei Thomas das Axiom: ,esse est pro-
prius effectus Dei“ und sagt dann: «Der Sinn des Axioms ist
kein anderer (nach Thomas) als der: Gott allein kann durch
seine Schopfermacht den Dingen das erste Sein verleihen:
puullum agens post primum rem totam in esse producit, quod
est producere ens simpliciter per se et non per accidens,
quod est creare“, Das Sein ist aber das erste, was in jedem
Dinge subsistiert, daher: ,id quod primum subsistit it uno-
quoque ente, est effectus supremae virtutis“. Sind aber die
Dinge mit ihren eigentiimlichen Kriften und Neigungen ein-
mal von Gott ins Dasein gerufen, dann konnen sie zu dem
effectus proprius Dei, zn dem durch die Schopfung gesetzten
Sein, durch eigene Titigkeit etwas hinzugeben, und das,
was sie hinzugeben, verhilt sich zu dem, was sie bereits



Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre. 195

vorfinden, wie der Akt zur Potenz. Das letztere ist aber
ganz unmoglich im thomistischen System. Denn nach diesem
ist der effectus proprius Dei nicht blofl das aktuelle Dasein
der Dinge, sondern auch die vor jeder geschopflichen Titig-
keit geforderte praemotio. KEs ist aber, wie die Thomisten
selbst sagen, ganz unmoglich, dafd ein Geschopf die prae-
motio effektiv determiniere oder spezifiziere, da umgekehrt
Gott durch die praemotio physica die geschopflichen Ur-
sachen mit unfehlbarer Wirksamkeit zum Handeln deter-
miniert. Demgemé(S ist jene motio, von der Thomas so oft
spricht, nicht die praemotio der Thomisten, sondern besteht
vielmehr darin, dafl Gott durch seine schopferische und
erhaltende Tatigkeit allen Dingen ihre natiirlichen Kriifte.
und Neigungen verleiht und sie durch dieselben zum Handeln
bewegt.»

Daraut entgegne ich: Thomas #uflert sich an den an-
gezogenen Stellen gar nicht diber d en effectus proprius, den
wir unstreitig in der praemotio physica zu denken haben;
daher kann man auch aus den betreffenden Stellen, an denen
Thomas von jen em ,effectus proprius primae causae“ redet,
der beim Schipfungsakt vorliegt, nichts abnehmen iber die
Ansicht des Aquinaten iiber d en Punkt, wie zu dem durch
die praemotio physica hervorgebrachten effectus proprius
primae causae die nachfolgende Titigkeit der Geschopfe sich
verhalte, und deshalb werden jene Stellen ganz grundlos
von St. zu einem Beweise herangezogen; sein Beweisver-
fahren ist extra rem. Will aber St. wissen, wie die Tho-
misten sich die Hinzufiigung des geschopflichen Seins zu
der praemotio physica denken, so ist die Antwort leicht.
Zu der praemotio physica, wie sie formell gefafit wird, lafdt
sich iiberhaupt von seiten des Geschopfes gar nichts hinzu
fiigen, und es ist fir uns die Vorstellung, das Geschopf
konne zu ihr etwas hinzufiigen, was sich wie der Akt zur
Potenz verhielte, ganz unvollziehbar; denn die Kreatur
kann sich bei der praemotio physica, insofern sie ihre Po-
tenzialitit aufhebt, nur rein passiv verhalten; wohl aber
kann das der reinen Potenzialitiit enthobene und mithin in
Akt versetzte Geschopf unter dem Andauern des gottlichen
Impulses seinerseits nun ein neues Sein, eben das der Thtig-
keit, hervorbringen, und dieses verhilt sich dann allerdings
wie der Akt zur Potenz, aber nur beziiglich jenes actus,
in dem doch das Geschopf kraft der empfangenen Primo-



196 Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre.

tion sich fraglos befindet und der also einen Zustand, eine
Modifikation des Geschipfes besagt; dieser actus ist also
nicht die formell gefafite praemotio, sondern etwas aus ihr
Resultierendes, und deshalb hindert gar nichts, dafl das
nachfolgende, von dem Geschopf in seiner Téatigkeit hervor-
gebrachte Sein sich wie der Akt zur Potenz verhalte.

Im Art. 6 (I—II q. 9) sieht St. auf das klarste, wie
er meint, seine Ansicht von Thomas vertreten. Indem ich
auch darauf eingehe, obgleich in etwa eine Wiederholung von
frither Gesagtem vorliegt, tue ich es, um diesen Artikel in
das hellste Licht zu stellen und zu zeigen, wie ein von
Thomas gebrauchter Vergleich, der nach Stv. gegen uns
zeugen soll, evident fir uns spricht. St. schreibt: «Dort
heifst es: ,R. d. quod motus voluntatis est ab intrinseco,
sicut et motus naturalis. Quamvis autem rem naturalem
possit aliquid movere quod non est causa naturae rei motae,
tamen motum naturalem causare non potest nisi quod est
aliqualiter causa naturae. Movetur enim lapis sursum ab
homine, qui naturam lapidis non causat, sed hic motus non
est l&pldl naturalis: naturalis autem motus eius mon cau-
satur nisi ab eo quod causat naturam. Unde dicitur in
8 Phys. quod generans movet secundum locum gravia et
levia. Sic ergo hominem, voluntatem habentem, contingit
moveri ab aliquo qui non est causa eius; sed quod motus
voluntarius eius sit ab aliquo principio extrinseco, quod
non est causa voluntatis, est impossibile. Voluntatis autem
causa nihil alind esse potest quam Deus.“ — Hiitte Sch.!®
diese Worte genauer erwogen und vor allem den Vergleich
zwischen der Ursache des motus naturalis und voluntarius
beachtet, dann hiitte er wohl nimmer behauptet, der hl. Tho-
mas rede hier, wie auch im resp. ad 3 von einer Be-
wegung des Willens, die durch eine praemotio physica ge-
schieht. Einen motus naturalis des Steines kann man nicht
dadurch verursachen, dafl man ihm von auflen nur einen
mechanischen Anstofl gibt; denn da dieser Anstofl nicht
zur Natur des Steines gehort, so ist auch die daraus er-
folgende Bewegung keine naturhafte, sondern nur eine gewalt-
sam angetane Bewegung. Die naturhafte Bewegung muf’
aus einem inneren, in der Natur des Steins selbst begriin-
deten Prinzip, aus der sogenannten forma gravitatis spontan

' P. Reginald Schultes O. P,



Der h]l, Thomas und die Priideterminationslehre. 197

erfolgen; und darum gibt nur jene Ursache dem Steine einen
motus naturalis, die ihm durch die generatio mit der sub-
stanziellen Form auch die akzidentelle Form der Schwere
gibt. Ebenso ist es beim Willen; auch der motus volun-
tarius, mufl ab intrinseco sein, d. h. aus einem in der Natur
des Willens liegenden Prinzip hervorgehen; jede Bewegung
von aufden, die durch einen nicht zur Natur des Willens
gehirenden impulsus physicus oder durch eine praemotio
physica geschieht, ist schlechthin unméglich, weil der Natur
des motus voluntarius widersprechend. Nur insofern kann
der Wille von einem #ufieren Prinzip zur Tatigkeit bewegt
werden, als dieses éuflere Prinzip dem Willen zugleich mit
seiner Natur auch das innere bewegende Prinzip verleiht.
Jene Ursache aber, die den Willen ins Dasein setzt, ist nur
Gott. Daraus folgt, dafl jene Titigkeit, durch welche Gott
den Willen bewegt, die schiopferische Tatigkeit ist, gleich-
wie auch jene Ursache, die den Stein zu einem motus na-
turalis bewegt, die erzeugende Tatigkeit ist. Der proprius
effectus Dei ist also auch hier das esse, die Existenz des
Willens mit allem, was zu seiner Natur gehért. Man sieht
also auch aus dieser Stelle, wie die neueren Thomisten (die
dlteren Thomisten, wie Kajetan, haben noch das Richtige
gesehen) durch die ginzliche Nichtheachtung des motus
naturalis bei Thomas zu einer falschen Interpretation ge-
langen. Zu beachten ist ferner noch der zweite Grund, den
Thomas anfiibrt, um zu beweisen, dafl nur Gott die Ursache
des Willens sein kann: ,Secundo vero ex hoc patet quod
voluntas habet ordinem ad universale bonum. Unde nihil
aliud potest esse voluntatis causa, nisi ipse Deus, qui est
universale bonum. Omne autem aliud bonum per participa-
tionem dicitur, et est quoddam particulare bonum; particu-
laris autem causa non dat inclinationem universalem. Unde
nec materia prima, quae est in potentia ad omnes formas,
potest causari ab aliquo particulari agente.“ Hier zeigt Tho-
mas, daf}, wie beim Steine das innere Prinzip, wodurch er
vom generans nach unten bewegt wird, die forma gravi-
tatis ist, so beim Willen das innere Prinzip, wodurch ihn
Gott durch seine schopferische und erhaltende Tatigkeit
bewegt, die inclinatio universalis in bonum universale ist.
Dafl aber unter dieser inclinatio universalis nur die natiir-
liche Neigung zum Guten oder zur Gliickseligkeit im all-
gemeinen zu verstehen ist, ergibt sich aus dem Vergleich



198 Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre.

mit der materia prima. Diese hat n#mlich nicht eine natiir-
liche Neigung nur zu dieser oder jener Form, sondern , est
in potentia ad omnes formas“. Darum kann sie auch nicht
von einem particulare agens, das nur eine bestimmte Form
hat, hervorgebracht werden. Ebenso hat der Wille von Natur
aus nicht eine Neigung zu diesem oder jenem partikuliren
Gut, sondern zum Guten schlechthin, weshalb er alles, was
nur immer eine ratio boni in sich enthilt, anstreben kann.
Eine solche Neigung aber, die nicht auf dieses oder jenes
bestimmte Gut beschrinkt ist, sondern sich auf alles er-
strecken kann, was nur immer irgendwie gut ist, vermag
nur jener zu geben, der selbst kein partikuldres, beschrinktes
Gut, sondern das bonum universale ist, das alles, was gut
ist, in sich enthélt. Nun ist es aber evident, dafl die Neigung
zum Guten schlechthin, die dem Willen von Natur aus zu-
kommt, nur der appetitus naturalis boni perfecti sive beati-
tudinis sein kann, der das Fundament und die Wurzel aller
Willensstrebungen ist, wie Thomas fast unzihlige Male be-
tont. Folglich bewegt Gott den Willen als #ufleres Prinzip
dadurch, dafd er ihm den naturhaften Trieb nach Gliick-
seligkeit oder zum Guten im allgemeinen gegeben hat.»
Bevor ich nun die Antwort auf das Ganze als solches
gebe, mochte ich auf die letzten Siitze von St hinweisen;
sie enthalten das mparov ¢ebdos seines ganzen Systems.
Er spricht von der dem Willen von Natur zukommenden
Neigung zum Guten schlechthin, dem Fundament und
der Wurzel aller Willensstrebungen, und schliefft dann:
oFolglich bewegt Gott den Willen als é&ufleres Prinzip
dadurch, dafd er ihm den naturhaften Trieb nach Gliick-
seligkeit oder zum Guten im allgemeinen eingepflanzt.“
Folglich ist nach St. Anlage genau so viel wie das Ver-
mogen des Wesens, das eine Anlage hat, sich aus sich allein
in den Akt iiberzufithren, in sich die Potenzialitit als
Anlage zum Tétigsein zu iiberwinden! Lifdt sich etwas
Absurderes denken? Und das soll Thomas als seine Lehre
vertreten? Ich wiederhole: solange solche Prinzipien in den
Geisteim unserer Gegner herrschen, ist eine Verstindigung
ausgeschlossen. Wir Thomisten geben uns auch diesbeziig-
lich keiner Hoffnung mehr hin. Wenn wir noch auf Angriffe
reagieren, so geschieht es nur der Ehre der Sache wegen!
Ich antworte nun mit Riicksicht auf das Ganze. Thomas
will den angezogenen Vergleich nicht darin setzen, dafl,



Der hl. Thomas und die Priideterminationslehre. 199

wie der motus des Steines ad deorsum als naturalis daher
rilbrt, daf} er ein principium intrinsecum zu diesem Fallen
hat, so auch beim Willen das gleiche gegeben sein miisse,
sondern darin, dafl, wie bei gegebenem principium in-
trinsecum belm Steme dieser doch einen impulsus von
einem iuBleren Agens erfahren mufd (entweder in sich sel-
ber, oder in einem anderen, wenn das Hindernis des Fallens
hmweggeraumn wird), so auch beim Willen, wenn er auch
principium intrinsecum fir seinen Akt ist, das Gleiche nitig
1st'1. Das ist aber nur ein Teil des von Thomas Gewollten.

Es bleibt zu erkldaren, wie es komme, dafl trotzdem
der motus beim Willen ein motus naturalis sei; das gibt
Thomas auf das klarste zu verstehen, wenn er den Ver-
gleich mit dem Steine weiter fortfithrt, der hier nach Thomas
fir ,quaevis res naturalis“ steht, wie aus dem Corpus ar-
ticuli deutlich zu ersehen ist. Und bei der Fortfiihrung
dieses Vergleiches mnotiert Thomas eine grofle Differenz
zwischen dem geschopflichen Agens und Gott als Agens;
das erstere kann nie, wenn es ein ein principium intrinsecum
motus besitzendes Wesen von auflen bewegt, einen motus
naturalis verursachen, weil es eben nicht ,aliqualiter causa
naturae“ ist; das macht Thomas an zwei Fillen ersichtlich.
Der eine illustriert seine Aufstellung in drastischer Weise;
er ist vom Steine hergenommen, der vom Menschen nach
oben geschleudert wird: ,Movetur lapis sursum ab homine,
qui naturam lapidis non causat; sed hic motus non est
lapidi naturalis®; der andere Fall bezieht sich auf den
Stein, wie er, aus seinem ruhenden Zustande von auflen her
entfernt, nach unten fdallt; auch dieser motus kann nach
Thomas nur Gott zugeschrieben werden: ,naturalis motus
elus non causatur nisi ab eo quod causat naturam“. Das
geschopfliche Agens kann also nach Thomas ein anderes
nur so bewegen, daf3 ein motus violentus entsteht, oder so,
daf}, wenn das Wesen nach der Setzung des Impulses b a-

! Vg] Art. 4 dieser Quaestio in corp.: ,Omne quod quandoque
est agens in actu et quandoque in potentia, md:get moveri ab aliquo
movente.* Nur ist zu beachten, dofi nach dem hier von Thomas auf-
gestellten Prinzip, wenn der Mensch z B. durch seinen Impuls direkt
oder indirekt den Stein zum Fallen bringt, er nicht als causa naturalis
des Fallens betrachtet werden kann; denn eine solche ist nur , quod est
aliqualiter causa naturae.* Diese jst nach Thomas in diesem Falle der
Schopfer: ,generans movet secundum locum gravia et levia.“



200 Der hl. Thomas und die Priideterminationslehre.

turgem#ifd handelt, dieser #uflere Impuls, wenngleich
durchaus nétig, um die Potenzialitit zu beheben, doch nie
ein naturale movere ist, sondern nur ein movere, fiir das
ein bestimmter Terminus fehlt. Was aber ein geschépfliches
Agens bei einem geschopflichen Wesen nicht vermag, das
vermag Gott. Das steht fiir Thomas fest, dafl es auch fiir
den motus voluntarius, auf den sich alles zuspitzt, ein prin-
cipium extrinsecum absolut notig ist (er bewies es im Art. 4);
das gegeben, zieht er die Folgerung: ,quod motus volun-
tarius eius (hominis) sit ab aliquo principio extrinseco quod
non est causa voluntatis, est impossibile“, Schon allein aus
diesem Satze miifSte sich fiir jeden unbefangen Urteilenden
ergeben, dafl Thomas unmdoglich meinen kann, dafl Gott
deshalb als motor voluntatis mit Recht bezeichnet werden
kénne, weil er das principium intrinsecanm des motus vo-
luntatis gegeben habe; denn offenbar setzt der motus vo-
luntarius das innere Prinzip schon voraus, und trotzdem
untersucht Thomas noch, worin das zum Handeln der vo-
luntas nétige principium extrinsecum zu setzen sei, Und
dann ist es doch auch evident, dafl derjenige, der das prin-
cipium intrinsecum des motus gegeben hat, nur im uneigent-
lichen Sinne als causa motus bezeichnet werden kann; wer
will aber bestreiten, dafl Thomas der causa des motus vo-
luntarius im strengen Sinne nachforscht?

Weshalb kann aber Gott den motus voluntatis im
eigentlichen Sinne- bewirken? Thomas gibt dafiir einen
doppelten Grund an (patet dupliciter): @) Gott hat den
Willen erschaffen; #) hat ihm den ordo ad bonum univer-
sale gegeben. ,Secundo vero ex hoc, quod voluntas habet
ordinem ad universale bonum; unde nihil aliud potest esse
voluntatis causa nisi ipse Deus, qui est universale bonum?.“
Und derselbe Grund, der klar macht, dafl Gott den motus
voluntatis im eigentlichen Sinne bewirken kann, offenbart

' Es ist doch evident, daB, wenn der ordo ad bonum universale
von Einfluf3 fiir den Willen sein soll, er diesen Einfluf nur haben
kann, insotern er auf Gott als das wesenhafte bonum universale zu-
riickgetiihrt wird; man kann desbalb mit gutem Grund mit P. Schultes
den ordo ad bonum universale auf Gott beziehen. St. bemiiht sich, in
einem ldngeren Exkurs nachzuweisen, daff unter dem ordo ad bonum
universale dem niichsten Sinne nach nur der ordo ad bonum in com-
muni oder ad beatitudinem verstanden werden kénne. Da dieser Punk?
nicht von Bedeutung ist, habe ich die Austiihrungen nicht zitiert un
ibergehe ihn in meiner Antwort,



Der hl. Thomas und die Priideterminationslehre,. 201

auch, warum Gott den freien Willensakt verursachen
kann; er ist der Schopfer des freien Willens und ist das
bonum universale fiir ihn und deshalb ist sein Einfluf auf
ihn nicht beschriinkend, sondern 1ihn lésend und ihn ver-
vellkommnend.

Aus dem zur Erklirung des Artikels Gesagten und
aus der Untersuchung nach dem wahren, von Thomas ge-
wollten Sinn ergibt sich nun auch, dafl Kajetan, den St.
fiir sich in Anspruch nimmt, dies Schicksal nicht verdienen
wird. Wenn feststeht — und Dummermuth und andere
haben es mit Evidenz nachgewiesen — daf} Kajetan die prae-
motio physica vertritt, so ist es einfach unmdoglich, daf er
bei der Erklirung dieses Artikels sie verleugnet habe. Er
miifite doch davon wissen, wenn er im Kommentar zu I—II
q. 111 a. 2 auf die Bewegung des Willens durch Gott zu
sprechen kommt ; er schreibt da: ,In quaestione nona, art. 4..,
habuimus quod respectu primi actus voluntas se habet ut
mota tantum, et Deus ut movens. Et nomine primi actus
non intelligitur solus ille quem voluntas in principio opera-
tionum suarum omnium habet: sed quicumque primus absque
consilio et praevio motivo ad bonum. Et propterea Auctor
(s. Thomas) dixit: Kt praesertim cum voluntas incipit
bonum velle quae prius malum volebat. Similiter igitur se
habet voluntas mota ad huiusmodi velle sicut grave ad motum
deorsum. Et propterea sicut grave non movet seipsum ad
descensum, sed est motum a generante, ita voluntas mota
a Deo ad huiusmodi novum velle, non movet seipsam ad
hoc, sed est tantum mota a Deo. Est tamen tale velle
ipsius elicitive, sicut descendere est motus gravis. Et
est liberum, quia potest dissentire a tali velle: Deus enim
movet suaviter liberum arbitrium secundum conditionem
eius.“ Kommentar tiberfliissig!

In einer Besprechung einer von Michelitsch in Graz
an St. geiibten Kritik, ist folgendes gegen die thomistische
Doktrin geltend gemacht:

1. «Die Applikation, wodurch die geschopfliche Kraft
von der potenziellen zur aktuellen Tatigkeit iibergefiihrt
wird, braucht nicht notwendig in der Mitteilung eines
physischen Impulses zu geschehen. So sagt Thomas C.
G. IIT c. 67: ,Quidquid applicat virtutem activam ad
agendum, dicitur causa illius, Artifex enim applicans vir-
tutem rei naturalis ad aliquam actionem, dicitur causa

Divus Thomas IX. (Jahrbuch far Philosophie ete. XXX VI.) 14



202 Der hl. Thomas und die Prddeterminationslehre.

illius actionis, sicut coquus decoctionis, quae est per
ignem. Sed omnis applicatio virtutis ad operationem est
principaliter et primo a Deo.* Daraus ist ersichtlich, wie
Thomas das Wort ,applicare“ aufgefafit wissen will. Der
Koch appliziert die Kraft des Feuers zum Kochen der
Speisen ; dies geschieht entweder dadurch, dafd er die Speisen
ans feuer stellt oder das Feuer an die Speisen heranbringt;
in keinem Falle aber gibt er der Brennkraft des Feuers
einen Impuls. Es ist demnach unter der Applikation, von
welcher die ,klassischen Stellen“ sprechen, nicht notwendig
ein physischer Impuls zu verstehen.»

Antwort: Aus der zitierten Thomasstelle ist nicht
ersichtlich, wie Thomas das Wort ,applicare“ aufgefaflt
wissen will. Sagt er nicht: ,quidquid applicat?* Es gibt
also ein vielfiltiges ,applicans“ gerade unter der Riicksicht
des applicare. Damit stimmt auch der Satz: ,sed omnis
applicatio est principaliter a Deo“. So bleibt es dann doch
noch nétig, die ,klassischen Stellen“ sich genau anzusehen,
um sich zu vergewissern, ob Thomas fiir die Uberfiihrung
der Potenz in den Akt, wie er sie Gott beilegt, auch einen
physischen Impuls Gottes fiir nétig erachte,

2. «Auch ist es nicht notwendig, dal fiir jede neue
Titigkeit eine neue Applikation erfolge. So ist, wenn jemand
eine ganze Stadt anziinden will, nicht notwendig, dafi er
das Feuer an jeden einzelnen Gegenstand legt; es kann
unter Umstéinden schon geniigen, wenn er nur ein Haus
anziindet».

Antwort: Sehr richtig! Aber es hat auch noch nie-
mand von den Thomisten die praemotio physica unter
der hier bekampften Form aufgef-ft. Sie wissen alle mit
ihrem Meister, welch scharfer und genauer Unterscheidung
es da bedarf!

3. «Thomas lehrt das gerade Gegenteil (von dem, dafs
Gott das Freizukiinftige aus seiner Kausalitit, welche den
gottlichen Willen einschliefit, erkenne): ,non enim potest
esse, quod Deus sciat hunc esse cursurum, et iste deficiat
a cursu; et hoc est propter certitudinem scientiae et mon
propter causalitatem eius.“ Kben deswegen, weil die Kau-
salitit Gottes kein hinreichendes Mittel fiir ihn ist, die
zukiinftigen freien Handlungen mit Gewiflheit zu erkennen,
sieht Thomas sich gezwungen, das sichere Vorherwissen
Gottes durch die Annahme zu erkliren, dafy diese Hand-



Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre. 203

lungen ithm von Ewigkeit her gegenwiirtig sind nach dem
Sein, das sie einst 1n der Zeit besitzen werden.»
Antwort: a) Ich verweise St. auf die ausfiihrliche
Besprechung dieser Schwierigkeit in dem: Werke von
Dummermuth: Defensio doctrinae s. Thomae de prae-
motione physica, 284— 291, Ich fithre folgendes daraus an
(p. 290): ,St. Thomas illam rationem (Deus cognoscit omnia
In seipso ut in causa; est autem Deus causa omnium per
voluntatem) .... quando vult reddere rationem, cur Deus
cognoscat certo ea quae nobis futura sunt, scientia visionis.
Haec enim scientia terminatur ad res praesentes. Unde
8. Thomas quando agit de certitudine scientiae visionis seu
scientiae ut scientia est, semper recurrit ad praesentiam
rerum in aeternitate. Aber ich mufl offen gestehen, daf
die Antwort Dummermuths mich nicht vollstandig befriedigt;
sie wiirde gar keine Schwierigkeiten bieten, wenn es sich
nur um die Scientia visionis, um die ,res certe aliquando
futurae“ handeln wirde; ja, dann ist die Antwort ganz
adiquat; aber nun handelt es sich um dies Problem:
swoher weiffl Gott voraus, alium non esse cursurum?“
Darauf kann man nicht mehr Dummermuths Antwort geben;
denn wir haben da ja keine Scientia visionis; und es ist
bemerkenswert, dafl hier an dieser Stelle Thomas nicht die
aeternitas Del geltend macht, sondern in einer beide Gilieder,
das ,currere futurum“ und das ,futurum non currere“ um-
fassenden Antwort sagt: ,hoc est propter certitudinem
scientiae.“ Ich meine, da man die Schwierigkeit vielleicht
so sehr einfach l6sen kann. Thomas unterscheidet zwei
Personen unter verschiedener Modalitiit: unus cursurus est,
alius non. Vom ersteren weifl Gott das, was ein Ens ist;
es ist selbstverstindlich, dafl er wegen der Vollkommenheit
seines Wissens dies erkennt; aber kann er auch beziiglich
des anderen Falles, in dem ein non-ens, eine Moglichkeit,
vorliegt, eine Erkenntnis haben, die nicht blofl die M6 g-
lichkeit des non currere futurum affirmiert, sondern dar-
iber hinausgeht? Die Antwort hat zu lauten: unzweifel-

' Iech weif3 wohl, da Thomas in der Fortsetzung des Respon-

Sum die aeternitas Dei zur Erklirung heranzieht, aber beziiglich jener

Dinge, auf die die Scientia visionis sich erstreckt; aber vor dieser mit

~Ooportet enim“ beginnenden Fortsetzung gibt Thomas die angegebene

rklirung: ,et hoc est propter certitudinem scientiae.* Das also will
Prizis seine Erklirung haben. :

14*



204 Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre,

haft! Und warum? Weil es gegen die Vollkommenheit der
gottlichen Erkenntnis verstofien wiirde, wenn sie auch ein
konjekturales Wissen umschliefen sollte. Es ist also ,prop-
ter certitudinem scientiae Dei¥, daf} Gott mit einem ,,scire“
das ,futurum currere* und das ,futurum non currere“
umfallt. Damit ist aber natiirlich die letate Losung nicht
gegeben, und so sieht man auch hier wieder, wie an zahl-
losen anderen Stellen, daf’ Thomas manche Wahrheiten,
Prinzipien, zu einer Losung und letzten Aufklarung auffor-
dernde Affirmationen, nicht iiberall da erschépfend behandelt,
wo sie uns bei ihm begegnen, wie das ja auch bei einem streng
systematischen Vorgehen gar nicht anders sein kann. Molini-
stisch aber lif3t sich die auch beziiglich des ,deficere a cursu“
gegebene certitudo divinae scientiae unmoglich erkliren.
4. Endlich die letzte von St. erhobene Schwierigkeit.
« Wenn Thomas bei der Erklarung des unfehlbaren gott-
lichen Vorherwissens der zukiinftigen freien Handlungen
sich auf deren ewige (GGegenwart vor Gott beruft, so tut
er das nicht zur Veranschaulichung dieser Wahrheit,
sondern er will damit beweisen, daf} die absolute Gewif3heit
des gottlichen Vorherwissens die Freiheit der menschlichen
Handlungen nicht beeintrichtige. ,(Deus) omnino aeterna-
liter videt unumquodque eorum quae sunt in quocumque
tempore, sicut oculus humanus videt Socratem sedere in
seipso, non in causa sua. Kx hoc autem quod homo videt
Socratem sedere, non tollitur eius contingentia,
quae respicit ordinem causae ad effectum; tamen verissime
et infallibiliter videt oculus hominis Socratem sedere dum
sedet, quia unumquodque, prout est in seipso, iam deter-
minatum est. Sic igitur relinquitur, quod Deus’certissime
et infallibiliter cognoscat omnia quae fiunt in tempore; et
tamen ea, quae in tempore eveniunt, non sunt vel ﬁunt. ex
necessitate, sed contingenter.“ 1 Perih. lect. 14. (Dann zitiert
St. noch manche Stellen aus Thomas ) Diese Beweisfiithrung
hétte keinen Sinn und wire ganz falsch, wenn Gott die
zukiinftigen freien Handlungen nicht blof aus ihrer ewigen
Priisenz, sondern auch aus seiner Kausalitit oder seinen
prideterminierenden Willensdekreten erkennen wiirde, Ge-
setzt den Fall, ich kénnte durch mein Willensdekret den
Sokrates mit unfehlbarer Sicherheit zum Laufen bestimmen,
so wie Gott nach den Thomisten den Willen des Menschen
unfehlbar prédeterminiert, und ich wiifite daher schon aus



Der hl, Thomas und die Prideterminationslehre. 200

meinem Willensdekret den zukiinftigen Lauf des Sokrates
sicher voraus, mit welchem Rechte kénnte ich dann die
Kontingenz dieses Laufes daraus ableiten, dafl mein Auge
ihn nur laufen sieht, wihrend er bereits lﬁ.uft, and nicht in
einem denselben vorausbestimmenden Glunde? Das Wissen
einer Handlung aus einem dieselbe bestimmenden Grunde
und das Wissen derselben aus dem Schauen ihrer Gegen-
wart sind zwel ganz verschiedene Arten von Wissen; die
erste ist mit der Kontingenz derselben unvereinbar, die
andere nicht. Wenn daher Thomas die Kontingenz der
menschlichen Handlungen immer daraus ableitete, dafl Gott
sie nach ihrem gegenwirtigen Sein sieht, und zugleich
Gott ein absolut sicheres Vorherwissen aus einem dieselben
bestimmenden Grunde, d. i. aus seinen prédeterminierenden
Willensdekreten zuschriebe, wiirde er einen derartigen Fehl-
schluf3 machen, wie man ihn nicht einmal einem mittel-
m#fligen Geiste zutrauen darf.»

Antwort: «) ,Contingentia respicit ordinem causae
ad effectum“ (Th. a. a. O.). Folglich kénnte ich auch nicht,
wiire es mir moglich, durch ein prideterminierendes Dekret
den Lauf des Sokrates unfehlbar zu bestimmen, daraus die
Kontingenz dieses Laufes ableiten, daf ,mein Auge
den Sokrates nur laufen sieht, wihrend er bereits liuft,
und nicht in einem denselben vorausbestimmenden Grunde“
(St.). Das steht unzweifelhaft fest, aber ebenso auch dies,
daB, wire mein Auge ein Auge wie es das Auge Gottes ist,
d. h. wiirde vor i1thm alle Differenz der Zeiten aufgehoben
sein, dieses mein Auge verissime et infallibiliter videret
Socratem currentem, ,quia unumquodque prout est in.seipso,
iam determinatum est“ (Th.). Damit hat Thomas ganz for-
mell die Art der Erkenntnis angegeben, in der Gott den
zukiinftigen Lauf des Sokrates sieht:  Sic igitur relinquitur,
quod Deus certissime et infallibiliter COgnoscat omuia quae
fiunt in tempore.“ Aber selbstverstindlich haben wir ein
gottliches Schauen vor uns, wie auch in dem eben weiter
von mir ausgefithrten Vergleich der Mensch ein solches
haben wiirde; nun ist es aber doch evident, dafl ein Schauen
»non respicit ordinem causae ad effectum“, und deshalb
schlief;t auch Thomas mit dem Satze: ,et tamen ea quae
In tempore eveniunt, non sunt vel fiunt ex necessitate, sed
contingenter“. Aus dem Gesagten ergibt sich, welch falsche
Unterstellungen St. dem Aquinaten beilegt.



206 Die metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

b) Hat ein Ding eine doppelte Beziehung zur gott-
lichen Natur, so folgt daraus mit KEvidenz, dal ent-
weder das gottliche Krkennen oder das gottliche Wollen
sich in einer doppelten Art auf dieses Ding beziehen mufl.
So verhilt es sich mit der Existenz der futura contin-
gentia.

Ich komme zum Schlusse. Die neuerdings von molini-
stischer Seite angefangene Kontroverse ist sehr zu bedauern.
Ein Verstdindnis, ja auch nur eine Annéherung zu einem
solchen ist nicht zu erwarten, da die allerersten Prinzipien
auf diesem Gebiete von molinistischer Seite nicht ange-
nommen sind, wie die Arbeiten Stuflers evident dartun.
Und wozu auch neue Biicher und Abhandlungen von unserer
Seite, wenn man kounstatieren muf’, dafl die alten grofien
Werke eines Dummermuth, einesdel Prado, Feldner,
nicht im geringsten Beriicksichtigung bei unseren Gegnern
gefunden haben, wohl kaum ernst studiert worden sind!
Sonst konnte man nicht die Aufstellungen eines Stufler in
neuester Zeit begreifen, da sie ja alle schon in longum et
latum in den genannten Werken zur Erorterung gekommen
sind! In dieser Kontroverse kann man einen Abschluff nur
erwarten, wenn die Kirche einmal definitiv in den Gnaden-
kontroversen Stellung nehmen wiirde! Bis dahin moge end-
lich einmal der literarische Streit ruhen.

Prag, Abtei Emmaus.
P. Gregorius von Holtum 0. S. B.

DIE METAPHYSISCHEN UND KULTURPHILOSOPHI-
SCHEN THEORIEN VON OSWALD SPENGLERS GE-
SCHICHTSAUFFASSUNG.

In einer kritischen Schrift zur Enzyklika ,Aeterni
patris“ mit dem Titel: ,Die Philosophie des Thomas von
Aquino und die Kultur der Neuzeit“ schreibt Rudolf Eucken:
,Skeptizismus beim Erkennen, Materialismus der Natur-
ansicht, Mechanismus im Staats- und Gesellschaftsleben,
sie scheinen sich gegen den Vernunftgehalt des mensch-
lichen Daseins zu verbiinden. In anderer Richtung wirkt
zu grenzenloser Verwirrung der Idealismus, der notwendig
aufschieflen mufl, sobald der Mensch die #ufleren Zusammen-



	Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre

