
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre

Autor: Holtum, Gregorius von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188 Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

Eine gemeinsame Philosophie ist nicht möglich, es
sei denn auf dem Grunde der Wahrheit. Diejenigen also,
die auf die Stimme Roms hören und sich auf dem Boden
der Philosophie des hl. Thomas von Aquin vereinigen, leistep
eine segensvolle Arbeit auf dem Wege zur Einheitsphilosophie.

Jede Art des Synkretismus ist dem Untergänge geweiht.
3. Ich bin fest überzeugt, daß der hochwürdige Herr

P. v. Dunin-Borkowski jedes Wort, das er in seinem Artikel
niedergeschrieben hat, aus reinster Liebe zur Wahrheit
gesagt hat. Dies betone ich eigens, um bei den folgenden
Sätzen jedes Mißverständnis auszuschließen. Ich meine nämlich,

daß der Wille zur Einheitsphilosophie, wenn man nicht
sehr vorsichtig ist, mit dem Willen zur Wahrheit unvermerkt

in Konflikt kommen kann. Wir alle haben den innigsten
Wunsch nach einer Einheitsphilosophie, wie wir auch icnigst
wünschen, es möchten alle eins in der Religion sein. Und
wie wir in der Religion keine Einheit anstreben dürfen,
außer in der wahren Religion, so sind auch alle
Einheitsbestrebungen in der Philosophie nur in der wahren
Philosophie fruchtbar. Der Wille zur Einheit ist dem Willen
zur Wahrheit untergeordnet. Thomas von Aquin war ganz
Wille zur Wahrheit. Darum ist er auch der große Meister
in der Einheit.

Ich muß aber offen gestehen, daß ich mich beim Durchlesen

des Artikels zuweilen des Eindruckes nicht zu
erwehren vermochte, daß des hochwürdigen Herrn Verfassers
Wille zur Wahrheit dem Willen zur Einheitsphilosophie
sowohl im Aufspüren des Weges als auch in seinen
vermittelnden Anregungen sich etwas zu nachgiebig zeigte.

Freiburg (Schweiz). Anton Rohner 0. P.

DER HL. THOMAS UND DIE PRÄ DETERMINATIONS¬
LEHRE.

Thomas soll lehren, daß «Gott alle geschaffenen Wesen,
sowohl die Naturdinge als auch die vernünftigen Potenzen,
vor allem den freien Willen nicht durch einen von außen
gegebenen Anstoß oder Impuls, d. h. durch eine zu ihrer
Natur hinzukommende praemotio, sondern vielmehr durch
innere, der Natur der Dinge anhafteude und aus ihr resul-



Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre. 189

tierende Formen oder aktive Prinzipien, oder, was dasselbe
ist, durch den ihnen verliehenen appetitus naturalis bewege,
genau so, wie jener, der dem Steine die Form der Schwere
verleiht, ihn nach abwärts bewegt. Diese dauernden und
in der Natur der Dinge begründeten Formen und Kräften
bilden gleichsam die Schwungkraft, mit welcher Gott das
Universum beständig in Tätigkeit versetzt. Gerade darin,
daß Gott die ganze Natur als sein Instrument durch innere
Prinzipien und nicht durch einen von außen gegebenen
Antrieb bewegt und nach der Ordnung seiner Vorsehung
leitet, sieht Thomas die suavis dispositio begründet, die die
Heilige Schrift an Gottes Weltregierung preisend hervorhebt».

Also P. Stufl er S. J. in der Zeitschr. f. kath. Theol.
1922, I, 149.

Damit behauptet St., daß die von Gott verliehenen
„Formen oder aktiven Prinzipien" allein für sich das
Herausgehen in den Akt begründen oder erklären. Es braucht
nichts anderes als die Potenz, auf daß diese auch aus sich
in den Akt übergehe. Das heißt also mit nackten, dürren
Worten : Die Potenzialität ist Grund für den actus Und
man beachte, daß St. diesen Grundsatz ganz allgemein
gelten läßt, den freien Willen nicht ausnimmt, wie er ja
muß. Daraus folgt, daß Gott nur mittelbar Urheber des
Aktes ist; in viel tiefer greifender, höherer Weise ist die
Potenz selber Urheberin des Aktes, den sie aus sich
hervorgehen läßt. Es ist ganz unmöglich, daß Gott ihr diese
Prärogative streitig mache, unmittelbare Ursache des
Aktes zu sein. Nur dadurch überragt er die Potenz, daß er
für sie als Causa exemplaris und creatrix zu gelten hat. Die
weiteren Konsequenzen, die schließlich zur Leugnung eines
festen Prinzips führen, zu ziehen, erspare ich mir; sie liegen
auf der Hand. Nur ist zu bemerken, daß in so krasser Weise
wohl nie in neuerer Zeit der Molinismus sich geäußert hat Î

Man hat doch bezüglich des freien Willens auf dieser Seite
den ersten Akt dadurch zu erklären versucht, daß man die
Unfreien Akte auf einen Anstoß von Seiten Gottes, ein
Zuvorkommen durch seine Tätigkeit zurückführen wollte;
aber St. lehnt auch das ab, wie sonnenklar ersichtlich ist
aus dem, was er p. 151 schreibt: «Der Wille geht, sobald
ihm ein Objekt sub ratione boni vorgestellt wird, in Tätigkeit

über, nicht durch einen von außen ihm gegebenen
Impuls oder eine praemotio, sondern nur von innen heraus,



190 Dßr hl' Thomas und die Prädeterminationslehre,

aus sich selbst durch den ihm von Gott verliehenen appe-
titus naturalis in beatitudinem»,

«Aber, wendet St. ein, es ist dies doch die klare Lehre
von Thomas ; denn dessen durch viele Stellen (St führt sie

p. 148f. an) erhärtbare Lehre ist: Wird ein Stein durch
ein Hindernis zurückgehalten vom Falle, dieses Hindernis
aber beseitigt, so geht der Stein von der bloßen Möglichkeit

des Falles zum wirklichen Falle über, ohne jeglichen
Stoß von außen, durch die forma gravitatis allein; der
Beweger ist in diesem Falle jener, der diese Form
hervorgebracht hat oder der generans. Genau so ist es beim Willen
usw. wie oben.» Zitate aus Thomas wie oben.

Darauf entgegne ich: Erstens: Für die Wahrheit der
These, daß ein ens potentiale die Potenzialität nicht aus
s ich für sich aufheben kann, berufen wir Thomisten uns
nicht auf Thomas, sondern auf die Evidenz der Wahrheit!

Zweitens: Thomas hat an so unzähligen Stellen diese
Wahrheit auf das Klarste ausgesprochen, daß man blind
sein muß, um das nicht wahrzunehmen. Ich verweise nur
kurz auf die beiden großen Werke von Dummermuth1,
in denen diese Stellen zu finden sind und zugleich erläutert
und als im Einklang stehend mit Aristoteles und fast allen
Philosophen und Theologen bis auf Molina nachgewiesen
werden. Drittens: Wenn St., auf 0. G. III c, 67 sich
berufend, Thomas so erklärt, daß Gott die Applikation
der virtus agendi zum agere durch die Geschöpfe
vollziehe, „insofern er sie durch die Geschöpfe als- seine
Instrumente bewirke" (a. a. 0. p 149), so haben wir Instrumente,

an denen Gott selber gar nichts tut, auf daß sie

handeln, wir haben Instrumente, die sich selber zum Handeln
bringen. Ist es glaublich, daß Thomas eine solche
Ungeheuerlichkeit lehre? glaublich, daß Thomas das noch eine
Applikation von Instrumenten nenne? Oder will St.2 etwa
zu der Ausflucht greifen, Thomas habe an den Stellen,
wo er von einer der „conservatio" der Wesen nachfolgenden
Applikation spricht, nur in einem uneigentlichen Sinne den
Terminus Applikation gebraucht? Die ganze Applikation

1 S. Thomas et doctrina praemotionis physieae. Paris, Louvain,
1886. — Defensio doctrinae S. Thomae Aquinatis de praemotione phy-
sica. Lovanii, 1896.

1 Mit Suarez. Vgl. Dummermuth, S. Thomas et doctrina
praemotionis physieae, 97 f.



Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre. 191

bestünde darin, daß Gott ein Instrument gemacht habe,
absolut in nichts weiterem? Nein, Thomas schärft denn
doch seine termini etwas präziser. Übrigens, wie gesagt,
kommt Thomas erst in zweiter Reihe in Betracht!

Aber auch Kajetan soll nach St. genau so denken,
wie dieser das Handeln des freien "Willens erklärt; mithin
könne doch gar nicht davon die Rede sein, daß ein
evidenter innerer Widerspruch darin liege, daß eine von
Gott mit der Kraft zum Handeln ausgestattete Potenz ohne
weiteren Impuls von Gott diese Kraft auch betätige. Die
Stelle Kajetans im Kommentar zu I—II q. 9 a. 4 lautet:
„Est igitur auctoris sententia quod, sicut generans grave
dat gravi naturalem appetitum motus et loci deorsum, et
propterea cessante impedimento, grave ex appetitu accepto
movetur deorsum et quiescit ibi ; ita Genitor voluntatis dat
ei naturalem inclinationem in bonum, ita quod, proposito
per intellectum bono absque impedimento, voluntas tendit
in illud actu elioito, qui est volitio. Et hic actus dicitur
esse ab exteriori agente ea ratione, qua motus gravis a

generante dicitur, quia ad hunc actum voluntas non con-
currit ut propter finem agens, sed ut ad finem tendens ex
directione superioris agentis ordinantis ipsam in hoc." Also
scheint Thomas selbst bezüglich des allerersten Aktes, der,
von dem Willen als Natur ausgehend, Fundament aller
nachfolgenden Akte ist, nur die directio superioris agentis
zu kennen und nichts von einer dabei einsetzenden
göttlichen Kausalität zu wissen. Aber die Antwort ist unschwer
zu geben. Kajetan will eben im Sinne des Aquinaten nur
das rein Naturhafte des besagten Aktes hervorheben;
er sucht ein Analogon für dasselbe und findet es in dem
„grave" und seiner Anlage zum „motus deorsum" und dem
„actu ferri in deorsum". Daß dem so ist, ergibt sich aus
dem „tendens in finem ex directione superioris agentis"
(von dem Verhältnis der Kausalität Gottes und der
Kausalität des Geschöpfes spricht Kajetan nicht, weil Thomas
nicht davon spricht). So erklärt Kajetan den Aquiuaten.
Übrigens bezieht sich diese kommentierende Stelle von
Kajetan nicht auf das Corpus articuli, sondern auf das
erste Videtur quod und die von Thomas auf den
Einwurf hin gegebene Antwort. Der Einwurf lautete : „Videtur
quod voluntas non moveatur ab aliquo exteriori. Motus
enim voluntatis est voluntarius, Sed de ratione voluntarii



192 Del' hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

est quod sit a principio intrinseco, sicut et de ratione
naturalis. Non ergo motus voluntatis est ab aliquo extrin-
seco." Und die Antwort lautet: „Ad primum ergo dicendum
quod de ratione voluntarii est quod principium eins sit
intra; sed non oportet quod hoc principium intrinsecum sit
primum principium non motum ab alio. Unde motus vo-
luntarius etsi habeat principium proximum intrinsecum,
tarnen principium primum est ab extra. Sicut et primum
principium motus naturalis est ab extra, quod scilicet movet
naturam," Ganz getreu Thomas folgend, gibt nun Kajetan
das als festzuhalten an: 1. Das principium intrinsecum
beim Menschen setzt einen Verleiher desselben voraus,
genau so, wie der appetitus naturalis des grave den generans
grave voraussetzt. 2, Deshalb ist auch der erste aus dem
primum principium, der voluntas rationalis, hervorgehende
Akt auf den Verleiher des „primum principium" so
zurückzuführen, wie das erste, was aus dem appetitus naturalis
des grave hervorgeht. 3. Dieser erste Akt „non est volun-
tarius, sed naturalis, quia dator naturae applicat ipsam
mediante inclinatione data ad volendum". Daraus ergibt sich
aufs klarste, daß Thomas und auch Kajetan nicht die Frage
berühren, worin nun genau das „applicare ipsam voluntatem
data voluntate ad volendum" bestehe1. Auch im Corpus
articuli behandelt Thomas nicht dieses Problem, sondern
will ergründen, wie ein späterer Akt, das „primum velle
sanari", zustande komme; dieses ist aber sicher kein
unfreier, naturhafter Akt. Es hat also St., der meint, Thomas
rede im Corpus articuli von einem unfreien, naturhaften
Akt, Thomas gründlich mißverstanden und ganz mit
Unrecht sich auf Kajetan gestützt, der sich gar nicht zum
Corpus articuli äußert, das, wie gesagt, von einem freien
Akt handelt. Weil nun aber gerade Thomas bezüglich eines
späteren Aktes, eben des „velle sanari", noch ausdrücklich

das „prodire ex instinctu alicuius exterioris moventis"
fordert, folgt evident, daß St. ganz im Unrecht ist (aus
einem doppelten Grunde, nebenbei gesagt; ich berühre
hier nur den nächstgelegenen), wenn er aus dem Kom-
mentarKajetans zum genannten Art. 4 den Schluß zieht,
daß der Wille zu jenen Akten, die auf den ersten von
Gott gewirkten folgen, nach Thomas keiner weiteren

1 Es handelt sich also um den ersten Willensakt: data
voluntate ipsam applicare.



Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre. 193

neuen Bewegung von Seiten Gottes bedürfe ; denn aus dem
im Art. 4 Gesagten ist ersichtlich, daß im Corpus articuli
Thomas nicht das erörtert, was Kajetan in der zitierten
Stelle vorbringt, wenngleich in dem Satze: „ad primum
ergo dicendum quod de ratione voluntarii est quod prin-
cipium eius sit intra" der sachliche Grund für die längere
Ausführung K a j e t a n s liegt. Die eigentliche Erörterung
von Thomas liegt in dem Corpus articuli, wie selbstverständlich,

und in dem Ad primum lehrt er, sozusagen nebenbei,
daß auch für den allerersten motus des Willens ein
Anstoß von außen nötig ist: „Motus voluntarius etsi habeat
principium proximum intrinsecum, tarnen principium primum
est ab extra. Sicut et principium motus naturalis est ab
extra, quod scilicet movet naturam", nach dem im Corpus
formulierten Prinzip: „omne quod quandoque est agens in
actu et quandoque in potentia, iudiget moveri ab aliquo
movente". Nach St. allerdings ist movens genau dasselbe,
wie dans naturam creando

Aber, sagt St. trotzdem, «es folgt dies mit voller
Klarheit aus den Worten des Aquinaten selbst. Auf den
Einwand, daß der Wille hinreichend sei, sich zu bewegen
und infolgedessen keiner Bewegung von einer äußeren
Ursache benötige, erwidert er: „Voluntas quantum ad aliquid
sufficienter se movet, et in suo ordine, scilicet sicut agens
proximum ; sed non potest seipsam movere quantum ad omnia,

ut ostensum est (sei. in Corp. articuli). Unde indiget
moveri ab alio, sicut a primo movente." Die Notwendigkeit, daß
der Wille von Gott bewegt werde, schließt also Thomas daraus,
daß er sich nicht zu allem, d. h. nicht zum ersten Akt,
wodurch er den Zweck will, bewegen kann; folglich muß
diese Notwendigkeit für die übrigen Akte nicht bestehen ;

auch würde Thomas, wenn die motio Dei zu allen Akten
notwendig wäre, nicht sagen: „voluntas ad aliquid
sufficienter se movet", weil es in der Objektion heißt: „quod
sufficienter movetur ab uno motore, non indiget moveri ab
alio." Es hat also nach St. bei Thomas dies Geltung:
1. Zum ersten Akt muß der Wille von Gott bewegt werden.
Polglich braucht er nicht zu den anderen Akten bewegt
zu werden. 2. Zu etwas kann der Wille sich nicht
hinreichend selbst bewegen (ad aliquid non sufficienter se
movet). Folglich kann er bezüglich des anderen sich
selbst bewegen (ad alia sufficienter se movet).»



194 Der hl. Thomas und die Pr&determinationslehre.

Antwort. Ad 1. Es kommt hier alles auf die richtige

Auffassung des agens pi oximum beim Willen an. Nach
dem Corpus articuli kann darunter nur der die Mittel zur
Ausführung des Beschlossenen erfassende Wille gemeint
sein; denn es heißt da ausdrücklich: „Sicut dictum est, ipsa
(voluntas) movet seipsam ad volendum ea quae sunt ad
fitiern". Folglich braucht nach Thomas nur bezüglich dieses

eng begrenzten Umkreises der Wille von Gott nicht bewegt
zu werden. Folglich ist die weitergehende Folgerung von
St. durchaus unberechtigt. Damit erledigt sich auch schon
die Antwort

ad 2. Dasjenige, zu dem der Wille sich nicht selbst
bewegen kann, ist vorerst das Ziel, zu dem die Mittel hinführen ;

vgl. Corpus articuli. Aber auch bezüglich des ersten unfreien
Aktes im Willen, mit dem der Wille entweder das
Glücklichsein im allgemeinen anstrebt oder ein Gut bloß im
allgemeinen sich wünscht, ist das Objekt des Aktes ein solches,
zu dem der Wille nur von Gott hinbewegt zu werden
vermag. Denn der Beweis von Thomas im Corpus articuli :

„eo modo quo voluntas movetur ad exercitium actus, adhuc
necesse est ponere voluntatem ab aliquo principio exteriori
moveri. Omne enim quod quandoque est agens in actu, et
quandöque in potentia, indiget moveri ab aliquo movente".
Ganz klare Doktrin des Aquinaten in diesem Artikel,

Nun zum zweiten Beweis, den St. für seine Ansicht
aus Thomas herausholen möchte. Er findet — unter
Berufung auf De subst. sep. c. 10; Comp, theol. c. 69; De
pot. q. 3 a. 1 und andere Stellen, die noch angezogen
werden könnten — bei Thomas das Axiom : „esse est pro-
prius effectus Dei" und sagt dann: «Der Sinn des Axioms ist
kein anderer (nach Thomas) als der: Gott allein kann durch
seine Schöpfermacht den Dingen das erste Sein verleihen:
„nullum agens post primum rem totam in esse producit, quod
est producere ens simpliciter per se et non per accidens,
quod est creare". Das Sein ist aber das erste, was in jedem
Dinge subsistiert, daher: „id quod primum subsistit it uno-
quoque ente, est eflfectus supremae virtutis". Sind aber die
Dinge mit ihren eigentümlichen Kräften und Neigungen
einmal von Gott ins Dasein gerufen, dann können sie zu dem
effectus proprius Dei, zu dem durch die Schöpfung gesetzten
Sein, durch eigene Tätigkeit etwas hinzugeben, und das,
was sie hinzugeben, verhält sich zu dem, was sie bereits



Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre. 195

vorfinden, wie der Akt zur Potenz. Das letztere ist aber
ganz unmöglich im thomistischen System. Denn nach diesem
ist der effectus proprius Dei nicht bloß das aktuelle Dasein
der Dinge, sondern auch die vor jeder geschöpflichen Tätigkeit

geforderte praemotio. Es ist aber, wie die Thomisten
selbst sagen, ganz unmöglich, daß ein Geschöpf die
praemotio effektiv determiniere oder spezifiziere, da umgekehrt
Gott durch die praemotio physica die geschöpflichen
Ursachen mit unfehlbarer Wirksamkeit zum Handeln
determiniert. Demgemäß ist jene motio, von der Thomas so oft
spricht, nicht, die praemotio der Thomisten, sondern besteht
vielmehr darin, daß Gott durch seine schöpferische und
erhaltende Tätigkeit allen Dingen ihre natürlichen Kräfte
und Neigungen verleiht und sie durch dieselben zum Handeln
bewegt.»

Darauf entgegne ich: Thomas äußert sich an den
angezogeneu Stellen gar nicht über den effectus proprius, den
wir unstreitig in der praemotio physica zu denken haben;
daher kann man auch aus den betreffenden Stellen, an denen
Thomas von jenem „effectus proprius primae causae" redet,
der beim Schöpfungsakt vorliegt, nichts abnehmen über die
Ansicht des Aquinaten über den Punkt, wie zu dem durch
die praemotio physica hervorgebrachten effectus proprius
primae causae die nachfolgende Tätigkeit der Geschöpfe sich
verhalte, und deshalb werden jene Stellen ganz grundlos
von St. zu einem Beweise herangezogen ; sein Beweisverfahren

ist extra rem. Will aber St. wissen, wie die
Thomisten sich die Hiuzufügung des geschöpflichen Seins zu
der praemotio physica denken, so ist die Antwort leicht.
Zu der praemotio physica, wie sie formell gefaßt wird, läßt
sich überhaupt von Seiten des Geschöpfes gar nichts
hinzufügen, und es ist für uns die Vorstellung, das Geschöpf
könne zu ihr etwas hinzufügen, was sich wie der Akt zur
Potenz verhielte, ganz unvollziehbar ; denn die Kreatur
kann sich bei der praemotio physica, insofern sie ihre Po-
tenzialität aufhebt, nur rein passiv verhalten ; wohl aber
kann das der reinen Potenzialität enthobene und mithin in
Akt versetzte Geschöpf unter dem Andauern des göttlichen
Impulses seinerseits nun ein neues Sein, eben das der Tätigkeit,

hervorbringen, und dieses verhält sich dann allerdings
wie der Akt zur Potenz, aber nur bezüglich jenes actus,
in dem doch das Geschöpf kraft der empfangenen Prämo-



196 Der hl,. Thomas und die Prädeterminationslehre.

tion sich fraglos befindet und der also einen Zustand, eine
Modifikation des Geschöpfes besagt ; dieser actus ist also
nicht die formell gefaßte praemotio, sondern etwas aus ihr
Resultierendes, und deshalb hindert gar nichts, daß das
nachfolgende, von dem Geschöpf in seiner Tätigkeit
hervorgebrachte Sein sich wie der Akt zur Potenz verhalte.

Im Art. 6 (I—II q. 9) sieht St. auf das klarste, wie
er meint, seine Ansicht von Thomas vertreten. Indem ich
auch darauf eingehe, obgleich in etwa eine Wiederholung von
früher Gesagtem vorliegt, tue ich es, um diesen Artikel in
das hellste Licht zu stellen und zu zeigen, wie ein von
Thomas gebraui hter Vergleich, der nach St. gegen uns
zeugen soll, evident für uns spricht. St. schreibt: «Dort
heißt es: „R. d. quod motus voluntatis est ab intrinseco,
sicut et motus naturalis. Quamvis autem rem naturalem
possit aliquid movere quod non est causa naturae rei motae,
tarnen motum naturalem causare non potest nisi quod est
aliqualiter causa naturae. Movetur enim lapis sursum ab
homine, qui naturam lapidis non causat, sed hie motus non
est lapidi naturalis : naturalis autem motus eius non cau-
satur nisi ab eo quod causat naturam. Unde dicitur in
8 Phys. quod generans movet secundum locum gravia et
levia. Sic ergo hominem, voluntatem habentem, contingit
moveri ab aliquo qui non est causa eius ; sed quod motus
voluntarius eius sit ab aliquo principio extrinseco, quod
non est causa voluntatis, est impossibile. Voluntatis autem
causa nihil aliud esse potest quam Deus." — Hätte Sch.1
diese Worte genauer erwogen und vor allem den Vergleich
zwischen der Ursache des motus naturalis und voluntarius
beachtet, dann hätte er wohl nimmer behauptet, der hl. Thomas

rede hier, wie auch im resp. ad 3 von einer
Bewegung des Willens, die durch eine praemotio physica
geschieht. Einen motus naturalis des Steines kann man nicht
dadurch verursachen, daß man ihm von außen nur einen
mechanischen Anstoß gibt; denn da dieser Anstoß nicht
zur Natur des Steines gehört, so ist auch die daraus
erfolgende Bewegung keine naturhafte, sondern nur eine gewaltsam

angetane Bewegung. Die naturhafte Bewegung muß
aus einem inneren, in der Natur des Steins selbst begründeten

Prinzip, aus der sogenannten forma gravitatis spontan

1 P. Reginald Schultes O. P.



Der hl. Thomas und die Prädetorminationslehre. 197

erfolgen ; und darum gibt nur jene Ursache dem Steine einen
motus naturalis, die ihm durch die generatio mit der sub-
stanziellen Form auch die akzidentelle Form der Schwere
gibt. Ebenso ist es beim Willen; auch der motus voluntaries

muß ab intrinseco sein, d. h. aus einem in der Natur
des Willens liegenden Prinzip hervorgehen; jede Bewegung
von außen, die durch einen nicht zur Natur des Willens
gehörenden impulsus physicus oder durch eine praemotio
physica geschieht, ist schlechthin unmöglich, weil der Natur
des motus voluntarius widersprechend. Nur insofern kann
der Wille von einem äußeren Prinzip zur Tätigkeit bewegt
werden, als dieses äußere Prinzip dem Willen zugleich mit
seiner Natur auch das innere bewegende Prinzip verleiht.
Jene Ursache aber, die den Willen ins Dasein setzt, ist nur
Gott. Daraus folgt, daß jene Tätigkeit, durch welche Gott
den Willen bewegt, die schöpferische Tätigkeit ist, gleichwie

auch jene Ursache, die den Stein zu einem motus
naturalis bewegt, die erzeugende Tätigkeit ist. Der proprius
effectus Dei ist also auch hier das esse, die Existenz des
Willens mit allem, was zu seiner Natur gehört. Man sieht
also auch aus dieser Stelle, wie die neueren Thomisten (die
älteren Thomisten, wie Kajetan, haben noch das Richtige
gesehen) durch die gänzliche Nichtbeachtung des motus
naturalis bei Thomas zu einer falschen Interpretation
gelangen. Zu beachten ist ferner noch der zweite Grund, den
Thomas anführt, um zu beweisen, daß nur Gott die Ursache
des Willens sein kann : „Secundo vero ex hoc patet quod
voluntas habet ordinem ad universale bonum. Unde nihil
aliud potest esse voluntatis causa, nisi ipse Deus, qui est
universale bonum. Omne autem aliud bonum per partieipa-
tionem dicitur, et est quoddam particulare bonum ; particular^

autem causa non dat inclinationem universalem. Unde
nec materia prima, quae est in potentia ad omnes formas,
potest causari ab aliquo particulari agente." Hier zeigt Thomas,

daß, wie beim Steine das innere Prinzip, wodurch er
vom generans nach unten bewegt wird, die forma gravi-
tatis ist, so beim Willen das innere Prinzip, wodurch ihn
Gott durch seine schöpferische und erhaltende Tätigkeit
bewegt, die inclinatio universalis in bonum universale ist.
Daß aber unter dieser inclinatio universalis nur die natürliche

Neigung zum Guten oder zur Glückseligkeit im
allgemeinen zu verstehen ist, ergibt sich aus dem Vergleich



198 Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

mit der materia prima. Diese hat nämlich nicht eine natürliche

Neigung nur zu dieser oder jener Form, sondern „est
in potentia ad omues formas". Darum kann sie auch nicht
von einem particulare agens, das nur eine bestimmte Form
hat, hervorgebracht werden. Ebenso hat der Wille von Natur
aus nicht eine Neigung zu diesem oder jenem partikulären
Gut, sondern zum Guten schlechthin, weshalb er alles, was
nur immer eine ratio boni in sich enthält, anstreben kann.
Eine solche Neigung aber, die nicht auf dieses oder jenes
bestimmte Gut beschränkt ist, sondern sich auf alles
erstrecken kann, was nur immer irgendwie gut ist, vermag
nur jener zu geben, der selbst kein partikuläres, beschränktes
Gut, sondern das bonum universale ist, das alles, was gut
ist, in sich enthält. Nun ist es aber evident, daß die Neigung
zum Guten schlechthin, die dem Willen von Natur aus
zukommt, nur der appetitus naturalis boni perfecti sive beati-
tudinis sein kann, der das Fundament und die Wurzel aller
Willensstrebungen ist, wie Thomas fast unzählige Male
betont. Folglich bewegt Gott den Willen als äußeres Prinzip
dadurch, daß er ihm den naturhaften Trieb nach
Glückseligkeit oder zum Guten im allgemeinen gegeben hat.»

Bevor ich nun die Antwort auf das Ganze als solches
gebe, möchte ich auf die letzten Sätze von St hinweisen;
sie enthalten das zpùJTov <peû(Joç seines ganzen Systems.
Er spricht von der dem Willen von Natur zukommenden
Neigung zum Guten schlechthin, dem Fundament und
der Wurzel aller Willensstrebungen, und schließt dann :

„Folglich bewegt Gott den Willen als ättßeres Prinzip
dadurch, daß er ihm den naturhaften Trieb nach
Glückseligkeit oder zum Guten im allgemeinen eingepflanzt."
Folglich ist nach St. Anlage genau so viel wie das
Vermögen des Wesens, das eine Anlage hat, sich aus sich allein
in den Akt überzuführen, in sich die Potenzialität als

Anlage zum Tätigsein zu überwinden Läßt sich etwas
Absurderes denken? Und das soll Thomas als seine Lehre
vertreten? Ich wiederhole: solange solche Prinzipien in den
Geistern unserer Gegner herrschen, ist eine Verständigung
ausgeschlossen. Wir Thomisten geben uns auch diesbezüglich

keiner Hoffnung mehr hin. Wenn wir noch auf Angriffe
reagieren, so geschieht es nur der Ehre der Sache wegen!

Ich antworte nun mit Rücksicht auf das Ganze. Thomas
will den angezogenen Vergleich nicht darin setzen, daß,



Der hl. Thomas und die Prädetermiuationslehre. 199

wie der motus des Steines ad deorsum als naturalis daher
rührt, daß er ein principium intrinsecuni zu diesem Fallen
hat, so auch beim Willen das gleiche gegeben sein müsse,
sondern darin, daß, wie bei gegebenem principium iu-
trinsecum beim Steine dieser doch einen impulsus von
einem äußeren Agens erfahren muß (entweder in sich
selber, oder in einem anderen, wenn das Hindernis des Fallens
hinweggeräumt wird), so auch beim Willen, wenn er auch
principium intrinseeum für seinen Akt ist, das Gleiche nötig
ist1. Das ist aber nur ein Teil des von Thomas Gewollten.

Es bleibt zu erklären, wie es komme, daß trotzdem
der motus beim Willen ein motus naturalis sei; das gibt
Thomas auf das klarste zu verstehen, wenn er den
Vergleich mit dem Steine weiter fortführt, der hier nach Thomas
für „quaevis res naturalis" steht, wie aus dem Corpus ar-
ticuli deutlich zu ersehen ist. Und bei der Fortführung
dieses Vergleiches notiert Thomas eine große Differenz
zwischen dem geschöpflicheu Agens und Gott als Agens;
das erstere kann n i e, wenn es ein ein principium intrinseeum
motus besitzendes Wesen von außen bewegt, einen motus
naturalis verursachen, weil es eben nicht „aliqualiter causa
naturae" ist; das macht Thomas an zwei Fällen ersichtlich.
Der eine illustriert seine Aufstellung in drastischer Weise;
er ist vom Steine hergenommen, der vom Menschen nach
oben geschleudert wird : „Movetur lapis sursum ab homine,
qui naturam lapidis non causât; sed hic motus non est
lapidi naturalis" ; der andere Fall bezieht sich auf den
Stein, wie er, aus seinem ruhenden Zustande von außen her
entfernt, nach unten fällt; auch dieser motus kann nach
Thomas nur Gott zugeschrieben werden : „naturalis motus
eius non causatur nisi ab eo quod causat naturam". Das
geschöpfliche Agens kann also nach Thomas ein anderes
nur so bewegen, daß ein motus violentus entsteht, oder so,
daß, wenn das Wesen nach der Setzung des Impulses n a-

1 Vgl. Art. 4 dieser Quaestio in corp.: „Omne quod quandoque
est agens in actu et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo
movente." Nur ist zu beachten, daß nach dem hier von Thomas
aufgestellten Prinzip, wenn der Mensch z. B. durch seinen Impuls direkt
oder indirekt den Stein zum Fallen bringt, er nicht als causa naturalis
des Fallens betrachtet werden kann; denn eine solche ist nur ,.quod est
aliqualiter causa naturae." Diese ist nach Thomas in diesem Falle der
Schöpfer: „generalis movet secundum locum gravia et levia."



2Û0 Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

targemäß handelt, dieser äußere Impuls, wenngleich
durchaus nötig, um die Potenzialität zu beheben, doch nie
ein naturale movere ist, sondern nur ein movere, für das
ein bestimmter Terminus fehlt. Was aber ein geschöpfliches
Agens bei einem geschöpflichen Wesen nicht vermag, das

vermag Gott. Das steht für Thomas fest, daß es auch für
den motus voluntarius, auf den sich alles zuspitzt, ein prin-
cipium extrinsecum absolut nötig ist (er bewies es im Art. 4);
das gegeben, zieht er die Folgerung: „quod motus voluntarius

eius (hominis) sit ab aliquo principio extrinseco quod
non est causa voluntatis, est impossibile". Schon allein aus
diesem Satze müßte sich für jeden unbefangen Urteilenden
ergeben, daß Thomas unmöglich meinen kann, daß Gott
deshalb als motor voluntatis mit Recht bezeichnet werden
könne, weil er das principium intrinsecum des motus
voluntatis gegeben habe; denn offenbar setzt der motus
voluntarius das innere Prinzip schon voraus, und trotzdem
untersucht Thomas noch, worin das zum Handeln der
voluntas nötige principium extrinsecum zu setzen sei. Und
dann ist es doch auch evident, daß derjenige, der das
principium intrinsecum des motus gegeben hat, nur im uneigent-
liehen Sinne als causa motus bezeichnet werden kann; wer
will aber bestreiten, daß Thomas der causa des motus
voluntarius im strengen Sinne nachforscht?

Weshalb kann aber_Gott den motus voluntatis im
eigentlichen Sinn« bewirken Thomas gibt dafür einen
doppelten Grund an (patet dupliciter) : n) Gott hat den
Willen erschaffen ; l) hat ihm den ordo ad bonum universale

gegeben. „Secundo vero ex hoc, quod voluntas habet
ordinem ad universale bonum; unde nihil aliud potest esse
voluntatis causa nisi ipse Deus, qui est universale"bonum1."
Und derselbe Grund, der klar macht, daß Gott den motus
voluntatis im eigentlichen Sinne bewirken kann, offenbart

1 Es ist doch evident, daß, wenn der ordo ad bonum universale
von Einfluß für den Willen sein soll, er diesen Einfluß nur haben
kann, insofern er auf Gott als das wesenhafte bonum universale
zurückgeführt wird; man kann deshalb mit gutem Grund mit P. Schultes
den ordo ad bonum universale auf Gott beziehen. St. bemüht sich, i®

einem längeren Exkurs nachzuweisen, daß unter dem ordo ad bonuffl
universale dem nächsten Sinne nach nur der ordo ad bonum in coffl-
muni oder ad beatitudinem verstanden werden könne. Da dieser Punkt
nicht von Bedeutung ist, habe ich die Ausführungen nicht zitiert und
übergehe ihn in meiner Antwort.



Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre. 201

auch, warum Gott den freien Willensakt verursachen
kann; er ist der Schöpfer des freien Willens und ist das
bonum universale für ihn und deshalb ist sein Einfluß auf
ihn nicht beschränkend, sondern ihn lösend und ihn
vervollkommnend.

Aus dem zur Erklärung des Artikels Gesagten und
aus der Untersuchung nach dem wahren, von Thomas
gewollten Sinn ergibt sich nun auch, daß Kajetan, den St.
für sich in Anspruch nimmt, dies Schicksal nicht verdienen
wird. Wenn feststeht — und Duminermuth und andere
haben es mit Evidenz nachgewiesen — daß Kajetan die prae-
motio physica vertritt, so ist es einfach unmöglich, daß er
bei der Erklärung dieses Artikels sie verleugnet habe. Er
müßte doch davon wissen, wenn er im Kommentar zu I—II
q. Ill a. 2 auf die Bewegung des Willens durch Gott zu
sprechen kommt ; er schreibt da : „In quaestione nona, art. 4...
habuimus quod respectu primi actus voluntas se habet ut
mota tantum, et Deus ut movens. Et nomine primi actus
non iutelligitur solus ille quem voluntas in principio opera-
tionum suarum omnium habet: sed quicumque primus absque
consilio et praevio motivo ad bonum. Et propterea Auetor
(s. Thomas) dixit : Et praesertim cum voluntas ineipit
bonum velle quae prius malum volebat. Similiter igitur se
habet voluntas mota ad huiusmodi velle sicut grave ad motum
deorsum. Et propterea sicut grave non movet seipsum ad
descensum, sed est motum a generante, ita voluntas mota
a Deo ad huiusmodi novum velle, non movet seipsam ad
hoc, sed est tantum mota a Deo. Est tarnen tale velle
ipsius elicitive, sicut descendere est motus gravis. Et
est liberum, quia potest dissentire a tali velle: Deus enim
movet suaviter liberum arbitrium secundum conditionem
eius." Kommentar überflüssig!

In einer Besprechung einer von Michelitsch in Graz
an St. geübten Kritik, ist folgendes gegen die thomistische
Doktrin geltend gemacht:

1. «.Die Applikation, wodurch die geschöpfiiche Kraft
von der potenziellen zur aktuellen Tätigkeit übergeführt
wird, braucht nicht notwendig in der Mitteilung eines
physischen Impulses zu geschehen. So sagt Thomas C.
G. III c. 67: „Quidquid applicat virtutem activam ad
agendum, dicitur causa illius. Artifex enim applicans
virtutem rei naturalis ad aliquam actionem, dicitur causa

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 14



202 Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

illius actionis, sicut coquus decoctionis, quae est per
ignem. Sed omnis applicatio virtutis ad operationem est
principaliter et primo a Deo." Daraus ist ersichtlich, wie
Thomas das Wort „applicare" aufgefaßt wissen will. Der
Koch appliziert die Kraft des Feuers zum Kochen der
Speisen ; dies geschieht entweder dadurch, daß er die Speisen
ans Feuer stellt oder das Feuer an die Speisen heranbringt;
in keinem Falle aber gibt er der Brennkraft des Feuers
einen Impuls. Es ist demnach unter der Applikation, von
welcher die „klassischen Stellen" sprechen, nicht notwendig
ein physischer Impuls zu verstehen.»

Antwort: Aus der zitierten Thomasstelle ist nicht
ersichtlich, wie Thomas das Wort „applicare" aufgefaßt
wissen will. Sagt er nicht: „quid quid applicat?" Es gibt
also ein vielfaltiges „applicans" gerade unter der Rücksicht
des applicare. Damit stimmt auch der Satz: „sed omnis
applicatio est principaliter a Deo". So bleibt es dann doch
noch nötig, die „klassischen Stellen" sich genau anzusehen,
um sich zu vergewissern, ob Thomas für die Überführung
der Potenz in den Akt, wie er sie Gott beilegt, auch einen
physischen Impuls Gottes für nötig erachte.

2. «Auch ist es nicht notwendig, daß für jede neue
Tätigkeit eine neue Applikation erfolge. So ist, wenn jemaud
eine ganze Stadt anzünden will, nicht notwendig, daß er
das Feuer an jeden einzelnen Gegenstand legt ; es kann
unter Umständen schon genügen, wenn er nur ein Haus
anzündet».

Antwort: Sehr richtig! Aber es hat auch noch
niemand von den Thomisten die praemotio physica unter
der hier bekämpften Form aufgefaßt. Sie wissen alle mit
ihrem Meister, welch scharfer und genauer Unterscheidung
es da bedarf!

3. «Thomas lehrt das gerade Gegenteil (von dem, daß
Gott das Freizukünftige aus seiner Kausalität, welche den
göttlichen Willen einschließt, erkenne) : „non enim potest
esse, quod Deus sciat hunc esse cursurum, et iste deficiat
a eursu ; et hoc est propter certitudinem scientiae et non
propter causalitatem eius." Eben deswegen, weil die
Kausalität Gottes kein hinreichendes Mittel für ihn ist, die

zukünftigen freien Handlungen mit Gewißheit zu erkennen,
sieht Thomas sich gezwungen, das sichere Vorherwissen
Gottes durch die Annahme zu erklären, daß diese Hand-



Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre. 203

hingen ihm von Ewigkeit her gegenwärtig sind nach dem
Sein, das sie einst in der Zeit besitzen werden.»

Antwort: a) Ich verweise St. auf die ausführliche
Besprechung dieser Schwierigkeit in dem Werke von
Dummermuth: Defensio doctrinae s. Thomae de prae-
motione physica, 284—291. Ich führe folgendes daraus an
(p. 290): „St. Thomas illam rationem (Deus cognoscit omnia
in seipso ut in causa ; est autem Deus causa omnium per
voluntatem) quando vult reddere rationem, cur Deus
cognoscat certo ea quae nobis futura sunt, scientia visionis.
Haec enim scientia terminatur ad res praesentes, Unde
s. Thomas quando agit de certitudine scientiae visionis seu
scientiae ut scientia est, semper recurrit ad praesentiam
rerum in aeternitate," Aber ich muß offen gestehen, daß
die Antwort Dummermuths mich nicht vollständig befriedigt;
sie würde gar keine Schwierigkeiten bieten, wenn es sich
nur um die Scientia visionis, um die „res certe aliquando
futurae" handeln würde; ja, dann ist die Antwort ganz
adäquat; aber nun handelt es sich um dies Problem:
„woher weiß Gott voraus, alium non esse cursurum?"
Darauf kann man nicht mehr Dummermuths Antwort geben;
denn wir haben da ja keiue Scientia visionis; und es ist
bemerkenswert, daß hier an dieser Stelle Thomas nicht die
aeternitas Dei geltend macht, sondern in einer beide Glieder,
das „cnrrere futurum" und das „futurum non currere"
umfassenden Antwort sagt: „hoc est propter certitudinem
scientiae1." Ich meine, daß man die Schwierigkeit vielleicht
so sehr einfach lösen kann. Thomas unterscheidet zwei
Personen unter verschiedener Modalität: unus cursurus est,
alius non. Vom ersteren weiß Gott das, was ein Ens ist;
es ist selbstverständlich, daß er wegen der Vollkommenheit
seines Wissens dies erkennt; aber kann er auch bezüglich
des anderen Falles, in dem ein non-ens, eine Möglichkeit,
vorliegt, eine Erkenntnis haben, die nicht bloß die
Möglichkeit des non currere futurum affirmiert, sondern
darüber hinausgeht? Die Antwort hat zu lauten: unzweifel-

1 Ich weiß wohl, daß Thomas in der Fortsetzung des Respon-
sum die aeternitas Dei zur Erklärung heranzieht, aber bezüglich jener
Dinge, auf die die Scientia. visionis sich erstreckt ; aber vor dieser mit
-oportet enim" beginnenden Fortsetzung gibt Thomas die angegebene
Erklärung: „et hoc est propter certitudinem scientiae." Das also will
präzis seine Erklärung haben.

14*



204 Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

haft! Und warum? Weil es gegen die Vollkommenheit der
göttlichen Erkenntnis verstoßen würde, wenn sie auch ein
konjekturales Wissen umschließen sollte. Es ist also „propter

certitudinem scientiae Dei", daß Gott mit einem „scire"
das „futurum currere" und das „futurum non currere"
umfaßt. Damit ist aber natürlich die letzte Lösung nicht
gegeben, und so sieht man auch hier wieder, wie an
zahllosen anderen Stellen, daß Thomas manche Wahrheiten,
Prinzipien, zu einer Lösung und letzten Aufklärung
auffordernde Affirmationen, nicht überall da erschöpfend behandelt,
wo sie uns bei ihm begegnen, wie das ja auch bei einem streng
systematischen Vorgehen gar nicht anders sein kann. Molinistisch

aber läßt sich die auch bezüglich des „deficere a cursu"
gegebene certitudo divinae scientiae unmöglich erklären.

4. Endlich die letzte von St. erhobene Schwierigkeit.
«Wenn Thomas bei der Erklärung des unfehlbaren
göttlichen Vorherwissens der zukünftigen freien Handlungen
sich auf deren ewige Gegenwart vor Gott beruft, so tut
er das nicht zur Veranschaulichung dieser Wahrheit,
sondern er will damit beweisen, daß die absolute Gewißheit
des göttlichen Vorherwissens die Freiheit der menschlichen
Handlungen nicht beeinträchtige. „(Deus) omnino aeterna-
liter videt unumquodque eorum quae sunt in quocumque
tempore, sicut oculus humanus videt Socratem sedere in
seipso, non in causa sua. Ex hoc autem quod homo videt
Socratem sedere, non tollitur eius contingentia,
quae respicit ordinem causae ad effectum ; tarnen verissime
et infallibiliter videt oculus hominis Socratem sedere dum
sedet, quia unumquodque, prout est in seipso, iam deter-
minatum est. Sic igitur relinquitur, quod Deus certissime
et infallibiliter cognoscat omnia quae fiunt in tempore ; et
tarnen ea, quae in tempore eveniunt, non sunt vel fiunt ex
necessitate, sed contingenter." 1 Perih. lect. 14. (Dann zitiert
St. noch manche Stelleu aus Thomas Diese Beweisführung
hätte keinen Sinn und wäre ganz falsch, wenn Gott die
zukünftigen freien Handlungen nicht bloß aus ihrer ewigen
Präsenz, sondern auch aus seiner Kausalität oder seinen
prädeterminierenden Willensdekreten erkennen würde.
Gesetzt den Fall, ich könnte durch mein Willensdekret den
Sokrates mit unfehlbarer Sicherheit zum Laufen bestimmen,
so wie Gott nach den Thomisten den Willen des Menschen
unfehlbar prädeterminiert, und ich wüßte daher schon aus



Der hl. Thomas und. die Prädeterminationslehre. 205

meinem Willensdekret den zukünftigen Lauf des Sokrates
sicher voraus, mit welchem Rechte könnte ich dann die
Kontingenz dieses Laufes daraus ableiten, daß mein Auge
ihn nur laufen sieht, während er bereits läuft, und nicht in
einem denselben voransbestimmenden Grunde? Das Wissen
einer Handlung aus einem dieselbe bestimmenden Grunde
und das Wissen derselben aus dem Schauen ihrer Gegenwart

sind zwei ganz verschiedene Arten von Wissen ; die
erste ist mit der Kontingenz derselben unvereinbar, die
andere nicht. Wenn daher Thomas die Kontingenz der
menschlichen Handlungen immer daraus ableitete, daß Gott
sie nach ihrem gegenwärtigen Sein sieht, und zugleich
Gott ein absolut sicheres Yorherwissen aus einem dieselben
bestimmenden Grunde, d. i. aus seinen prädeterminierenden
Willensdekreten zuschriebe, würde er einen derartigen
Fehlschluß machen, wie man ihn nicht einmal einem
mittelmäßigen Geiste zutrauen darf.»

Antwort: a) „Contingentia respicit ordinem causae
ad effectum" (Th. a. a. 0.). Folglich könnte ich auch nicht,
wäre es mir möglich, durch ein prädeterminierendes Dekret
den Lauf des Sokrates unfehlbar zu bestimmen, daraus die
Kontingenz dieses Laufes ableiten, daß „mein Auge
den Sokrates nur laufen sieht, während er bereits läuft,
und nicht in einem denselben vorausbestimmenden Grunde"
(St.). Das steht unzweifelhaft fest, aber ebenso auch dies,
daß, wäre mein Auge ein Auge wie es das Auge Gottes ist,
d. h. würde vor ihm alle Differenz der Zeiten aufgehoben
sein, dieses mein Auge verissime et infallibiliter videret
Socratem currentem, „quia unumquodque prout est in seipso,
iam determinatum est" (Th.). Damit hat Thomas ganz
formell die Art der Erkenntnis angegeben, in der Gott den
zukünftigen Lauf des Sokrates sieht : „Sic igitur relinquitur,
quod Deus certissime et infallibiliter cognoscat omnia quae
ffunt in tempore." Aber selbstverständlich haben wir ein
göttliches Schauen vor uns, wie auch in dem eben weiter
von mir ausgeführten Vergleich der Mensch ein solches
haben würde; nun ist es aber doch evident, daß ein Schauen
„non respicit ordinem causae ad effectum", und deshalb
schließt auch Thomas mit dem Satze: „et tarnen ea quae
in tempore eveniunt, non sunt vel ffunt ex necessitate, sed

contingenter". Aus dem Gesagten ergibt sich, welch falsche
Unterstellungen St. dem Aquinaten beilegt.



206 Di® metaphysischen und kulturphilosophischen Theorien

l) Hat ein Ding eine doppelte Beziehung zur
göttlichen Natur, so folgt daraus mit Evidenz, daß
entweder das göttliche Erkennen oder das göttliche Wollen
sich in einer doppelten Art auf dieses Ding beziehen muß.
So verhält es sich mit der Existenz der futura contin-
gentia.

Ich komme zum Schlüsse. Die neuerdings von molini-
stischer Seite angefangene Kontroverse ist sehr zu bedauern.
Ein Verständnis, ja auch nur eine Annäherung zu einem
solchen ist nicht zu erwarten, da die allerersten Prinzipien
auf diesem Gebiete von molinistischer Seite nicht
angenommen sind, wie die Arbeiten Stuflers evident dartun.
Und wozu auch neue Bücher und Abhandlungen von unserer
Seite, wenn man konstatieren muß, daß die alten großen
Werke eines Dumm er mut h, eines delPrado, Feldner,
nicht im geringsten Berücksichtigung bei unseren Gegnern
gefunden haben, wohl kaum ernst studiert worden sind
Sonst könnte man nicht die Aufstellungen eines Stufler in
neuester Zeit begreifen, da sie ja alle schon in longum et
latum in den genannten Werken zur Erörterung gekommen
sind! In dieser Kontrovèrse kann man einen Abschluß nur
erwarten, wenn die Kirche einmal definitiv in den
Gnadenkontroversen Stellung nehmen würde Bis dahin möge endlich

einmal der literarische Streit ruhen.

Prag, Abtei Emmaus.

P. Gregorius von Holtum 0. S. B.

DIE METAPHYSISCHEN UND KULTURPHILOSOPHISCHEN

THEORIEN VON OSWALD SPENGLERS GE¬
SCHICHTSAUFFASSUNG.

In einer kritischen Schrift zur Enzyklika „Aeterni
patris" mit dem Titel: „Die Philosophie des Thomas von
Aquino und die Kultur der Neuzeit" schreibt Rudolf Eucken :

„Skeptizismus beim Erkennen, Materialismus der
Naturansicht, Mechanismus im Staats» und Gesellschaftsleben,
sie scheinen sich gegeD den Vernunftgehalt des menschlichen

Daseins zu verbünden. In anderer Richtung wirkt
zu grenzenloser Verwirrung der Idealismus, der notwendig
aufschießen muß, sobald der Mensch die äußeren Zusammen-


	Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre

