
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Zur Weltphilosophie

Autor: Rohner, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


180 Zur Weltphilosophie.

halten der Schnelligkeitskonstanz. Jeder andere physikalische
Faktor aber fehlt, da die Objektverkürzung, Strecken
Verkürzung, bloß wegen rechtzeitigem Eintreffen des
Lichtstrahles erfolgen darf und muß und eben deshalb auch nur
einseitig und in vielen Fällen im Widerspruch mit sich
selbst, weil sonst der Lichtstrahl von der Gegenseite her,
wie früher ausgeführt, unzulässige Verhältnisse trifft.

Altstätten (St. Gallen).

Dr. theol. und phil. Jac. M, Schneider.

ZUR WELTPHILOSOPHIE.

Das Jubiläumsheft der „Stimmen der Zeit" (51.
Jahrgang, 10. Heft, Juli 192L) kommt mir erst jetzt unter die
Hände. Es enthält neun Aufsätze, die alle hochbedeutsam
sind. Jeder ist ein Programm. Mich interessiert besonders
der vierte Aufsatz: „Auf dem Weg zur Weltphilosophie"
(St. v. Dunin-Borkowski), pp. 271- 281. Auf diesen zehn
Seiten wird in der denkbar kürzesten Form, in fein
ziselierter Sprache, durch eine wundervolle Kette tiefsinniger
Andeutungen — nichts ist ausgeführt, alles nur angedeutet —
der Weg zur Weltphilosophie untersucht. Vor allem muß
„die tiefste Ursache der Hoffnungslosigkeit für eine
Einheitsphilosophie", die verschiedenen Anschauungen über „den
berechtigten Zweifel" durch eine wissenschaftliche
Psychologie, d. h. durch eine methodische Kritik
und seelische Zergliederung der „vernünftigen" und
„unvernünftigen" Bedenken gehoben werden. Neben dieser
Kritik des Zweifels ist für die einheitliche Entwicklung
einer Weltphilosophie noch eine weitere Aufgabe zu
bewältigen: „die allmählige Auflösung des Zweifels an der
Möglichkeit der Metaphysik und an der
Gegenständlichkeit der Welt."

Von diesen beiden Aufgaben ist die erste noch ein
unbebautes Feld. Zwar ist schon vieles über den Zweifel
geschrieben worden. Aber „nichts von allem ist
wissenschaftlich ausreichend. Auch annähernd nicht". An der Lösung
der zweiten Aufgabe arbeitet die moderne und die alte
Philosophie mit hingebender Anstrengung, teils bewußt und mit
Absicht, teils unbewußt und gegen ihre Absicht.



Zur Weltphilosophie. 181

Trotz der offensichtlichen Zerrissenheit der modernen
Philosophie, trotz der Herrschaft des Subjektivismus geht
durch sie doch auch ein Zug zur Metaphysik und zur
Gegenstandsphilosophie. Das scharfsichtige Spürauge des Herrn
Verfassers sucht diesen Weg durch das Schaffen einzelner
Philosophen, durch einzelne neuere Lehren, durch einige
neuere Schulen zu verfolgen. Ganz besonders sieht er in
der ungeheuren Mannigfaltigkeit und Beweglichkeit des Seins,
in der unerschöpflichen Fülle des Lebens einen
Bundesgenossen, der mit gewaltiger Wucht die Erkenntnis auf den
Weg einer gegenständlichen Einheitsphilosophie drängt.

Bald lauter, bald leiser, jetzt auf den Zeilen, dann
zwischen den Zeilen, ruft der Artikel die Jünger der
Scholastik auf, bewußter und energischer als bisher an der
Entwicklung der Weltphilosophie mitzuarbeiten.

So sehr mich die vornehme Art des Aufsatzes
anspricht, so sympathisch mir der Wunsch und das Verlangen
nach einer Einheitsphilosophie ist, so gerne ich das reiche
und abgeklärte philosophische Wissen, das hinter den paar
Strichen des Artikels verborgen ist, anerkenne und
bewundere, möchte ich hier doch etliche Bedenken gegen den
hochwürdigen Herrn Pater geltend machen.

I. Der Zweifel hat ganz sicher eine große Bedeutung
in der Philosophie. Jeder hat die sittliche Pflicht, den
begründeten Zweifel, soweit es in seinen Kräften steht, zu
lösen. Und jeder hat die sittliche Pflicht, dem Zweifel keinen
Raum zu geben, bis der Zweifel begründet, bis seine
Prüfung abgeschlossen ist. Die sittliche Pflicht, nach Wahrheit
zu streben, verlangt das. Für jeden, der ernstlich die Wahrheit

sucht, ist dies klar.
Die „Stimmen" aber fordern viel mehr. An einer

methodischen Kritik und seelischen Zergliederung des Zweifels
„allein kann die verwirrende Unsicherheit der Weltweisheit
einigermaßen gesunden". Das soll wohl heißen: Die
Einheitsphilosophie ist nicht möglich, wenn nicht eine Einheit
in den philosophischen Grundansichten erzielt wird. Zu
dieser Einheit in den philosophischen Grundansichten kann
aber nur die wissenschaftliche Psychologie des „vernünftigen"
und „unvernünftigen" Zweifels führen.

Die Scholastik hält dem zweiten Satz entgegen: Es
gibt Grundsätze, die einen vernünftigen Zweifel einfach
nicht zulassen, weil die Vernunft sich selbst aufgeben würde.



182 Zur Weltphilosophie.

Jeder vernünftigen, schlußfolgernden Denkarbeit geht eine
intuitiv (einleuchtende Verstandesschau voraus, welche den
Gegenstand als unmittelbar gegeben anerkennen muß. bevor
das Denken ihn in seine Form einzwängt, bevor ein Zweifel
aufkommen kann.

Man sage nicht : Das gilt ja wohl von dem, was
allgemein menschliche Uberzeugung ist. Aber etwas anderes
ist eine definitio nominalis und eine delinitio realis, ein
natürlicher Grundbegriff und ein wissenschaftlicher
Grundbegriff, allgemein menschliche Grundsätze und philosophische
Grundansichten. An den ersten zweifelt kein Mensch. Die
letzteren sind den mannigfaltigsten Zweifeln ausgesetzt.

Aber brauchen wir denn wirklich eine wissenschaftliche

Psychologie des Zweifels, um diese Zweifel aufzuheben?
Das wissenschaftliche Denken hat ja beim Ubergange von
den vorwissenschaftlichen zu den wissenschaftlichen Grundsätzen

die ersteren als Stütz- und Orientierungspunkte. Durch
sie können die Zweifel gelöst werden. Steht das
wissenschaftliche Denken mit der natürlichen Einsicht im
Einklang, dann hat das Zweifeln keinen Sinn, dann zweifelt
nicht die Vernunft, dann liegt der Grund des Zweifels
anderswo.

Der Nährboden des Zweifels ist ungeheuer mannigfaltig,

sagt der Herr Verfasser. Und das ist eben der Grund,
warum vor allem eine methodische Kritik und seelische
Zergliederung des Zweifels einsetzen muß. „Die Organisation

des Gehirns und die jüngsten Eindrücke der Jugend,
die erste Ausbildung der Sinne und Anregung der Phantasie,

alle Wege, die vom Gefühl zum Verstand leiten und
umgekehrt, die ursprünglichsten religiösen Erlebnisse und
erzieherischen Anregungen, das ganze Umbild, die Art der
Verkettung aller maßgebenden sittlichen Beweggründe, eine
Menge zufälliger Gedankenverbindungen, die erlebte Logik
oder Unlogik des Lebens, die geschickt oder ungeschickt
durch die Umgebung hervorgeholte Lust und Unlust an
Vernunftwahrheiten, die Kunst oder Afterkunst der Kritik,
vor allem auch die im Unterbewußtsein Jahre hindurch
angesammelten Enttäuschungen über Menschen, die man für
zuverlässig, und Dinge, die man für sicher hielt, üben einen
entscheidenden Einfluß aus auf den Stärkegrad des Zweifels
an gewissen Grundlagen der Erkenntnis und an allgemein

menschlichen Wahrheitsüberzeugungen." Durch streng



Zur Weltpliilosophie. 183

wissenschaftliche Methode muß einmal die Psychologie dieses
Zweifels untersucht werden. Sonst kommen wir aus der
allgemeinen Unsicherheit der Philosophie nicht heraus.

Glaubt der hochwürdige Herr Pater v. Dunin-Bor-
kowski wirklich im Ernst, daß durch diese Wissenschaft
des Zweifels ein gemeinsamer Boden für eine einheitliche
gemeinsame Weltanschauung gewonnen weiden könne? Die
oben angeführten Gründe des Zweifels können nach den
verschiedenenlndividuen unendlich variieren und noch weiter
ins Unendliche vermehrt werden. Wie ist da eine strenge
Wissenschaft möglich? Und selbst angenommen, sie wäre
möglich, angenommen, es ließen sich bestimmte Gesetze des
Zweifels feststellen, was wäre damit für die Einheitsphilosophie

gewonnen? Es würden eben neue Zweifel entstehen,
so lange die modernen Menschen bleiben, was sie sind. Aus
der Zweifelsucht ist die ganze moderne Philosophie geboren
worden. Und nun soll diese Philosophie des ewigen Zweifeins
durch die Zergliederung des Zweifels wieder gesund werden

P. Lippert S. J. schreibt im nämlichen Jubiläumsheft
im Artikel „Vom Vatikanum bis zur Weltrevolution" p. 269
also: „Wie wird die Entwicklung nun wohl enden? Die
Zersetzung des Objektivitäts- und Autoritätsglaubens ist
nicht wesentlich aufgehalten worden durch die katholische
Gegenströmung ; sie kann wohl auch gar nicht aufgehalten
werden; denn es ist in den Seelen etwas erloschen, gestorben,
und keine Macht der Welt, die nicht über alle
Naturgesetze hinwegschreitende Wunderkräfte besitzt, vermag
tote Seelen wieder aufzuwecken. Und gar der Autoritätsgedanke,

der ja nichts anderes ist als der ehrfürchtige
Glaube an etwas Unantastbares, etwas Fragloses, das auch
nicht einmal in Gedanken angerührt werden darfl Für den
Menschen, der alles angerührt, betastet und herabgezogen
hat, gibt es diese Ehrfurcht nicht mehr, und sie ist in ihm
so wenig wieder herzustellen wie die einmal verlorene
Unschuld des jungfräulichen Leibes. Freilich einst werden auch
die seelischen Lebenskräfte wieder aufkeimen, aber nicht
in dem Geschlecht des Zweifels1; dieses muß erst
ins Grab sinken, so wie das zweifelnde Volk des Moses und
sein Führer selbst in der Wüste umkommen mußten." So
weit Herr P. Lippert S. J. — Meint nun vielleicht Herr

1 Von mir unterstrichen.



184 Zur Weltphilosophie.

P. v. Dunin-Borkowski, durch eine neue, ganz wissenschaftliche

Psychologie des Zweifels, das, was in den Seelen unseres
Geschlechtes erloschen ist und gestorben, wieder zu neuem
Leben zu erwecken?

Selbstverständlich wäre gegen eine Psychologie des
Zweifels nichts einzuwenden. Im Gegenteil; das wäre ja
eine hochinteressante und außerordentlich anregende Studie.
Doch dürfte ihr nicht eine Bedeutung beigemessen werden,
die sie nicht)beanspruchen darf. Sie dürfte nicht mit dem
Anspruch auftreten, die Grundwahrheiten der Weltweisheit
aufzustellen, ja nicht einmal den Schutt wegzuräumen, der
einer allgemeinen Anerkennung der natürlichen Grundsätze
im Wege steht. Dazu gehört etwas anderes. Die Unnatur
bann nicht durch eine Zergliederung des Zweifels in Natur
verwandelt und die Unvernunft nicht durch eine Kritik des
Zweifels zur Vernunft gebracht werden.

Der hl. Thomas von Aquin hat eine großartige
Philosophie des Zweifels geschrieben. Und es wäre sehr zu
bedauern, wenn eine etwaige neue Wissenschaft des
Zweifels diese Philosophie des Zweifels als unwissenschaftlich

beiseite schieben wollte
II. „Den einzuschlagenden Weg", die zweite Aufgabe

zu lösen, die Aufgabe nämlich, zu einer einheitlich
gegenständlichen Metaphysik zu kommen, „beleuchtet die Frage :

Wie ist die allgemein menschliche Überzeugung von der
objektiven Wirklichkeit des Seins möglich?" Diese
Fragestellung ist geradezu herrlich. .Durch diese Frage wird die
kritische Frage Kants: Wie sind synthetische Urteile a priori
möglich? gründlich aus den Angeln gehoben. Diese Frage
setzt voraus, daß es eine allgemein menschliche Überzeugung
von der objektiven Wirklichkeit des Seins gibt und ist
auf die M ö gli ch k e i t dieser Überzeugung eingestellt. Die
objektive Wirklichkeit des Seins ist nach der ganzen Weite
genommen, sofern sie sowohl das sinnfällige als auch das
gedankliche, intelligible Sein umfaßt. Würde diese Frage
allgemein so gestellt und vorurteilslos und gewissenhaft
gelöst werden, dann würde man unfehlbar zu einer
Einheitsphilosophie gelangen.

Die weiteren Ausführungen bzw. Andeutungen des
Herrn Verfassers, aber lösen verschiedene Bedenken aus.

1. Aus der Tatsache, daß sich mehr und mehr die
Einsicht Bahn bricht, daß man vor der Welt der Wirklich-



Zur Weltphilosophie. 185

keit eine zeitlose und unbedingt geltende Welt von
Möglichkeiten annehmen müsse, zieht er den Schluß, daß
sich der Idealismus dem Realismus nähere.

Der Philosophie von Leibniz kämen wir damit
allerdings näher. Ob aber ein Schritt rückwärts zu Leibniz ein
Schritt vorwärts wäre zur Weltphilosophie, möchte ich sehr
bezweifeln, da Leibniz durch seine Theorie über Möglichkeit

und Wirklichkeit an dem Wirrwarr der neueren und
neuesten Philosophie größere Schuld trägt, als man
heutzutage anzunehmen vielfach geneigt ist.

Auch in der Erfahrungsseelenlehre, in der Naturphilosophie

und in den neuen Methoden der Philosophiegeschichte
findet der Herr Verfasser Wege der Annäherung an das

Alte, an den Realismus, an die Metaphysik.
Gewiß steckt viel Wahres und der Wahrheit

Verwandtes im modernen Betrieb dieser Wissenszweige. Der
Mensch kann nun einmal seine auf die Wahrheit gerichtete
Natur nicht ganz verleugnen. Aber darum handelt es sich
hier nicht. Von einem „Weg zur Weltphilosophie" kann
nur die Rede sein, wenn der Wahrheitsgehalt in der
modernen Philosophie sich auf eine Weise zur Geltung zu
bringen anfängt, daß man in absehbarer Zeit auf einen
Sieg desselben hoffen darf. Und das ist beim gegenwärtigen
Stand der Dinge mehr als fraglich.

Der Optimismus des Herrn P. v. Dunin-Borkowski
fußt hauptsächlich auf folgender Erwägung : Es besteht ein
„Gegensatz zwischen weltfremdem Denken und Leben. Dieser
Prozeß wiederholt sieh auf vielen Stufen in allen
Philosophien..... Man versucht zunächst die ungeheure Fülle
und Mannigfaltigkeit des Lebens, alles Werden und
Vergehen, Sollen und Geschehen, ja selbst die individuellen
Äußerungen des Einzelmenschen in feste Formen zu kleiden
und zu allgemeinen Satzungen zu verdichten Jede
aufsteigende Kulturstufe erweckt stets von neuem in einer
höheren Form, mit tieferer Schürfung diesen Versuch. Die
ersten Verallgemeinerungen, Abstraktionen und Zusammenfassungen

werden dem wogenden Leben niemals gerecht.
Dann sprengt das wirkliche Sein die allzu engen
Bannmeilen des Denkens. Alles zerflattert wieder. Die Tatsachen
und Einzelheiten überfluten das wissenschaftliche Feld. Als
Reaktion gegen die Metaphysik gelangt das reine
Erfahrungswissen zur Herrschaft. Aber bald setzt sich der Ein-

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie oto. XXXVI.) 13



186 Zur VVeltphilosophie.

heitsdrang des menschlichen Geistes durch. Er hat
inzwischen von den Einzelwissenschaften gelernt. In dem
jetzt erstehenden Gedankenbau spiegelt sich die
Mannigfaltigkeit des Lebens, die Weltfülle, die Besonderheiten der
Individuen, das innere Auf- und Abwogen des geschichtlichen

und des Naturgeschehens, der Gegensatz von Sollen
und Können, der Abstand zwischen Ideal und Leben weit
vollkommener wider. Nachdem sich dieser Werdegang
mehrmals wiederholt hat, nach allen Versuchen, das Leben
aus dem Denken abzuleiten oder das Leben als bloße
Tatsachenreihe zu begreifen, siegt die Philosophie als Erkenntnis
der Welt über die Metaphysikscheu ..."

Ich bin über die eigenartige Logik dieses Beweises
etwas erstaunt. Im Schli ß wird etwas ausgesagt, was in
den Prämissen gar nicht enthalten ist. Die Prämissen sagen :

In den verschiedenen Stufen der Entwicklung der
Philosophie wechseln die verschiedenen Richtungen derart, daß
die positivistische Richtung die metaphysische und dann
eine höhere metaphysische wieder die positivistische Richtung

ablöst, so daß die höhere Kulturstufe die niedere in
sich aufnimmt Der Schluß lautet: Also stehen wir jetzt
vor einer Kulturstufe, vor einer neueu Philosophie, die
sowohl die Einseitigkeiten der idealistischen Metaphysik als
auch des Posivitismus überwinden wird. Abgesehen davon,
daß sich in diesem Beweisverfahren ein gewisser Hegelscher
Einfluß unverkennbar geltend macht, zeigt die Geschichte
der neueren Philosophie ein ganz anderes Gesicht. Es ist
wahr, auch in der Entwicklung der modernen Philosophie
wird wiederholt eine Stufe rein positiv gerichteten Denkens
durch eiue Stufe „metaphysischer" Spekulation abgelöst. Es
ist aber ebenso wahr, daß jede weitere Entwicklungsstufe
des Positivismus sich immer mehr von der Metaphysik
entfernt und jede weitere Entwicklungsstufe der Spekulation
immer mehr dem Subjektivismus verfällt. Von den
vermittelnden Richtungen kommt keine über den Synkretismus
hinaus. Daraus würde also folgen, daß die neue Metaphysik,
die Einzelne kommen sehen, alle älteren metaphysischen
Versuche der Neuzeit au subjektiver Willkür noch
übertreffen würde. Eine Wendung zum Besseren muß man
anderswoher erwarten.

Das einseitige Hervortreten verschiedener Richtungen
zu verschiedenen Zeiten wird sich bei der Einseitigkeit des



Zur Weltphilosophie. 187

Menschen wohl kaum vermeiden lassen. Wäre die
Philosophie auf dem Wege der Wahrheit geblieben, dann und
nur daun könnte man von einem Ausgleich der Einseitigkeiten

sprechen, dann und nur dann wäre auch die spätere
Stufe eine höhere Stufe, weil jede spätere Stufe die frühere
in sich aufnähme und ergänzte. Der Gang der neuzeitlichen
Philosophie aber führt abwärts, nicht aufwärts.

2, Die Scholastik ist nach Herrn P. v. Dunin-Borkowski
in erster Linie berufen, wertvolle versöhnende Arbeit auf
dem Wege zur Weltphilosophie zu leisten.

Dadurch, daß sie sich mit der exakten Arbeitsweise
der modernen Forschung vertraut macht, wird ihre Spekulation

vorsichtiger. Die Untersuchungen der modernen
dagegen werden vertieft, wenn die alte Schule mit ihren tiefen
Gedankengängen und dem erprobten Rüstzeug ihrer scharfen
Dialektik in dieselben einzudringen versucht.

„So könnte vielleicht", um ein Beispiel anzuführen,
„die aristotelische Auffassung des Urstoffes als eines gestalt-
und eigenschaftslosen Dinges und die scholastische Lehre
vom Übergang der Formen und ihrem Entschwinden so
ausgebaut werden, daß sie sich in die neue Fassung der
Kraftmasse einfügen". Und noch andere Vermittlungsversuche

werden angedeutet.
Ich frage, wozu dient dieses Drängen nach Vermittlungen?

Gewiß, das Studium der modernen Philosophie
kann nicht genug empfohlen werden. Die alte Philosophie
kann vieles lernen von der neuen und die neue von der
alten. Je gründlicher aber das Studium des Alten und des
Neuen gepflegt wird, um so schärfer tritt der Gegensatz
zwischen beiden zutage. Die Begriffswelt des hl. Thomas
von Aquin ist ein scharf abgegrenztes Ganzes. Da lassen
sich nicht so nach Belieben Umdeutungen vornehmen. Die
alte Philosophie ist ein festes Gefüge. Da lassen sich nicht
so ohne weiteres Steine herausnehmen. Wem dient diese
Sucht nach Anpassungen? Gewiß, wer auf die Zeit einen
Einfluß haben will, der muß den Geist der Zeit verstehen.
Den Geist der Zeit verstehen aber heißt nicht: mit dem
Zeitgeist gehen. Jeder scholastische Gedanke, der willkürlich

umgemodelt wird, um mit einer wechselnden Zeitauffassung

zur Notdurft verbunden werden zu können, ist
verschleudertes Erbgut. Dienen diese Vermittlungsversuche
wirklich der Einheitsphilosophie?

13*



188 Der hl. Thomas und die Prädeterminationslehre.

Eine gemeinsame Philosophie ist nicht möglich, es
sei denn auf dem Grunde der Wahrheit. Diejenigen also,
die auf die Stimme Roms hören und sich auf dem Boden
der Philosophie des hl. Thomas von Aquin vereinigen, leistep
eine segensvolle Arbeit auf dem Wege zur Einheitsphilosophie.

Jede Art des Synkretismus ist dem Untergänge geweiht.
3. Ich bin fest überzeugt, daß der hochwürdige Herr

P. v. Dunin-Borkowski jedes Wort, das er in seinem Artikel
niedergeschrieben hat, aus reinster Liebe zur Wahrheit
gesagt hat. Dies betone ich eigens, um bei den folgenden
Sätzen jedes Mißverständnis auszuschließen. Ich meine nämlich,

daß der Wille zur Einheitsphilosophie, wenn man nicht
sehr vorsichtig ist, mit dem Willen zur Wahrheit unvermerkt

in Konflikt kommen kann. Wir alle haben den innigsten
Wunsch nach einer Einheitsphilosophie, wie wir auch icnigst
wünschen, es möchten alle eins in der Religion sein. Und
wie wir in der Religion keine Einheit anstreben dürfen,
außer in der wahren Religion, so sind auch alle
Einheitsbestrebungen in der Philosophie nur in der wahren
Philosophie fruchtbar. Der Wille zur Einheit ist dem Willen
zur Wahrheit untergeordnet. Thomas von Aquin war ganz
Wille zur Wahrheit. Darum ist er auch der große Meister
in der Einheit.

Ich muß aber offen gestehen, daß ich mich beim Durchlesen

des Artikels zuweilen des Eindruckes nicht zu
erwehren vermochte, daß des hochwürdigen Herrn Verfassers
Wille zur Wahrheit dem Willen zur Einheitsphilosophie
sowohl im Aufspüren des Weges als auch in seinen
vermittelnden Anregungen sich etwas zu nachgiebig zeigte.

Freiburg (Schweiz). Anton Rohner 0. P.

DER HL. THOMAS UND DIE PRÄ DETERMINATIONS¬
LEHRE.

Thomas soll lehren, daß «Gott alle geschaffenen Wesen,
sowohl die Naturdinge als auch die vernünftigen Potenzen,
vor allem den freien Willen nicht durch einen von außen
gegebenen Anstoß oder Impuls, d. h. durch eine zu ihrer
Natur hinzukommende praemotio, sondern vielmehr durch
innere, der Natur der Dinge anhafteude und aus ihr resul-


	Zur Weltphilosophie

