Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Zur Weltphilosophie

Autor: Rohner, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

180 Zur Weltphilosophie.

halten der Schnelligkeitskonstanz. Jeder andere physikalische
Faktor aber fehlt, da die Objektverkiirzung, Streckenver-
kiirzung, blofl wegen rechtzeitigem Kintreffen des Licht-
strahles erfolgen darf und muf und eben deshalb auch nur
einseitig und in vielen Fillen im Widerspruch mit sich
selbst, weil sonst der Lichtstrahl von der Gegenseite her,
wie frither ausgefiihrt, unzuléssige Verhiltnisse trifft.

Altstitten (St. Gallen).
Dr. theol. und phil. Jac. M. Schneider.

ZUR WELTPHILOSOPHIE.

Das Jubiliumsheft der ,Stimmen der Zeit* (51. Jahr-
gang, 10. Heft, Juli 1921) kommt mir erst jetzt unter die
Hinde. Es enthélt neun Aufsitze, die alle hochbedeutsam
sind. Jeder ist ein Programm. Mich interessiert besonders
der vierte Aufsatz: ,Auf dem Weg zur Weltphilosophie*
(St. v. Dunin-Borkowski), pp. 271- 281. Auf diesen zehn
Seiten wird in der denkbar kiirzesten Form, in fein zise-
lierter Sprache, durch eine wundervolle Kette tiefsinniger
Andeutungen — nichts ist ausgefiihrt, alles nur angedeutet —
der Weg zur Weltphilosophie untersucht. Vor allem muf
,die tiefste Ursache der Hoffnungslosigkeit fiir eine Kin-
heitsphilosophie“, die verschiedenen Anschauungen iiber ,den
berechtigten Zweifel“ durch eine wissenschaftliche
Psychologie, d. h. durch eine methodisclre Kritik
und seelische Zergliederung der ,verniinftigen“ und
yunverniinftigen“ Bedenken gehoben werden. Neben dieser
Kritik des Zweifels ist fiir die einheitliche Entwicklung
einer Weltphilosophie noch eine weitere Aufgabe zu be-
wiltigen: ,die allmiéhlige Auflésung des Zweifels an der
Moglichkeit der Metaphysik und &n der Gegen-
stindlichkeit der Welt.“

Von diesen beiden Aufgaben ist die erste noch ein
unbebautes Feld. Zwar ist schon vieles iiber den Zweifel
geschrieben worden. Aber ,nichts von allem ist wissen-
schaftlich ausreichend. Auch anniihernd nicht“, An der Lésung
der zweiten Aufgabe arbeitet die moderne und die alte Philo-
sophie mit hingebender Anstrengung, teils bewufit und mit
Absicht, teils unbewufit und gegen ihre Absicht.



Zur Weltphilosophie. 181

Trotz der offensichtlichen Zerrissenheit der modernen
Philosophie, trotz der Herrschaft des Subjektivismus geht
durch sie doch auch ein Zug zur Metaphysik und zur Gegen-
standsphilosophie. Das scharfsichtige Spiirauge des Herrn
Verfassers sucht diesen Weg durch das Schaffen einzelner
Philosophen, durch einzelne neuere Lehren, durch einige
neuere Schulen zu verfolgen. Ganz besonders sieht er in
der ungeheuren Mannigfaltigkeit und Beweglichkeit des Seins,
in der unerschopflichen Fiille des Lebens einen Bundes-
genossen, der mit gewaltiger Wucht die Erkecntnis auf den
Weg einer gegenstindlichen Einheitsphiloscphie dringt.

Bald lauter, bald leiser, jetzt auf den Zeilen, dann
zwischen den Zeilen, ruft der Artikel die Jiinger der Scho-
lastik auf, bewufBiter und energischer als bisher an der Ent-
wicklung der Weltphilosophie mitzuarbeiten.

So sehr mich die vornehme Art des Aufsatzes an-
spricht, so sympathisch mir der Wunsch und das Verlangen
nach einer Einheitsphilosophie ist, so gerne ich das reiche
und abgeklirte philosophische Wissen, das hinter den paar
Strichen des Artikels verborgen ist, anerkenne und be-
wundere, mdchte ich hier doch etliche Bedenken gegen den
hochwiirdigen Herrn Pater geltend machen,

I. Der Zweifel hat ganz sicher eine grofle Bedeutung
in der Philosophie. Jeder hat die sittliche Pflicht, den be-
griindeten Zweifel, soweit es in seéinen Kriften steht, zu
l6sen. Und jeder hat die sittliche Pflicht, dem Zweifel keinen
Raum zu geben, bis der Zweifel begriindet, bis seine Prii-
fung abgeschlossen ist. Die sittliche Pflicht, nach Wahrheit
zu streben, verlangt das. Fiir jeden, der ernstlich die Wahr-
heit sucht, ist dies klar.

Die ,Stimmen“ aber fordern viel mehr. An einer metho-
dischen Kritik und seelischen Zergliederung des Zweifels
yallein kann die verwirrende Unsicherheit der Weltweisheit
einigermaflen gesunden“. Das soll wohi heifien: Die Ein-
heitsphilosophie ist nicht mdéglich, wenn nicht eine Einheit
in den philosophischen Grundansichten erzielt wird. Zu
dieser Einheit in den philosophischen Grundansichten kann
aber nur die wissenschaftliche Psychologie des ,verniinftigen*
und ,unverniinftigen“ Zweifels fiihren,

Die Scholastik hilt dem zweiten Satz entgegen: Es
gibt Grundsitze, die einen verniinftigen Zweifel einfach
nicht zulassen, weil die Vernunft sich selbst aufgeben wiirde.



182 Zur Weltphilosophie.

Jeder verniinftigen, schluf’folgernden Denkarbeit geht eine
intuitiv einleuchtende Verstandesschau voraus, welche den
Gegenstand als unmittelbar gegeben anerkennen mufd, bevor
das Denken 1hn in seine Form einzwiingt, bevor ein Zweifel
aufkommen kann.

Man sage nicht: Das gilt ja wohl von dem, was all-
gemein menschliche Uberzeugung ist. Aber etwas anderes
ist eine definitio nominalis und eine definitio realis, ein
natiirlicher Grundbegriff und ein wissenschaftlicher Grund-
begriff, allgemein menschliche Grundsitze und philosophische
Grundansichten. Ap den ersten zweifelt kein Mensch. Die
letzteren sind den mannigfaltigsten Zweifeln ausgesetzt.

Aber brauchen wir denn wirklich eine wissenschaft-
liche Psychologie des Zweifels, um diese Zweifel sufzuheben?
Das wissenschaftliche Denken hat ja beim Ubergange von
den vorwissenschaftlichen zu den wissenschaftlichen Grund-
sétzen die ersteren als Stiitz- und Orientierungspunkte. Durch
sie konnen die Zweifel gelost werden. Steht das wissen-
schaftliche Denken mit der natiirlichen Einsicht im Ein-
klang, dann hat das Zweifeln keinen Sinn, dann zweifelt
nicht die Vernunft, dann liegt der Grund des Zweifels
anderswo.

Der Niahrboden des Zweifels ist ungeheuer mannig-
faltig, sagt der Herr Verfasser. Und das ist eben der Grund,
warum vor allem eine methodische Kritik und seelische
Zergliederung des Zweifels einsetzen mufl. ,Die Organisa-
tion des Gehirns und die jiingsten Kindriicke der Jugend,
die erste Ausbildung der Sinne und Anregung der Phan-
tasie, alle Wege, die vom Gefithl zum Verstand leiten und
umgekehrt, die urspriinglichsten religiésen KErlebnisse und
erzieherischen Anregungen, das ganze Umbild, die Art der
Verkettung aller mafigebenden sittlichen Beweggriinde, eine
Menge zufilliger Gedankenverbindungen, die erlebte Logik
oder Unlogik des Lebens, die geschickt oder ungeschickt
durch die Umgebung hervorgeholte Lust und Unlust an
Vernunftwahrheiten, die Kunst oder Afterkunst der Kritik,
vor allem auch die im Unterbewuftsein Jahre hindurch an-
gesammelten Enttauschungen iiber Menschen, die man fir
zuverlissig, und Dinge, die man fiir sicher hielt, iiben einen
entscheidenden Einflufy aus auf den Stirkegrad des Ziweifels
an gewissen Grundlagen der KErkenntnis und an allge-
mein menschlichen Wahrheitsiiberzeugungen.“ Durch streng



Zur Weltphilosophie. - 183

wissenschaftliche Methode muf} einmal die Psychologie dieses
Zweifels untersucht werden. Sonst kommen wir aus der
allgemeinen Unsicherheit der Philosophie nicht heraus.
Glaubt der hochwiirdige Herr Pater v. Dunin-Bor-
kowski wirklich im Ernst, daf’ durch diese Wissenschaft
des Zweifels ein gemeinsamer Boden fiir eine einheitliche
gemeinsame Weltanschauung gewonnen werden kénne? Die
oben angefiihrten Griinde des Zweifels kénnen nach den
verschiedenen Individuen unendlich variieren und noch weiter
ins Unendliche vermehrt werden. Wie ist da eine strenge
Wissenschaft moglich? Und selbst angenommen, sie wire
moglich, angenommen, es liefien sich bestimmte Gesetze des
Zweifels feststellen, was wire damit fiir die Einheitsphilo-
sophie gewonnen? KEs wiirden eben neue Zweifel entstehen,
so lange die modernen Menschen bleiben, was sie sind. Aus
der Zweifelsucht ist die ganze moderne Philosophie geboren
worden. Und nun soll diese Philosophie des ewigen Zweifelns
durch die Zergliederung des Zweifels wieder gesund werden !
P. Lippert S. J. schreibt im némlichen Jubildumsheft
im Artikel ,Vom Vatikanum bis zur Weltrevolution* p. 269
also: ,Wie wird die Entwicklung nun wohl enden? Die
Zersetzung des Objektivitdts- und Autoritdtsglaubens ist
nicht wesentlich aufgehalten worden durch die katholische
Gegenstromung ; sie kann wohl auch gar nicht aufgehalten
werden ; denn es ist in den Seelen etwas erloschen, gestorben,
und keine Macht der Welt, die nicht iiber alle Natur-
gesetze hinwegschreitende Wunderkriafte besitzt, vermag
tote Seelen wieder aufzuwecken. Und gar der Autoritéts-
gedanke, der jJa nichts anderes ist als der ehrfirchtige
Glaube an etwas Unantastbares, etwas Fragloses, das auch
nicht einmal in Gedanken angeriihrt werden darf! Fiir den
Menschen, der alles angeriihrt, betastet und herabgezogen
hat, gibt es diese Ehrfurcht nicht mehr, und sie ist in ihm
so wenig wieder herzustellen wie die einmal verlorene Un-
schuld des jungfriulichen Leibes. Freilich einst werden auch
die seelischen Lebenskrifte wieder aufkeimen, aber nicht
in dem Geschlecht des Zweifels!; dieses muB erst
ins Grab sinken, so wie das zweifelnde Volk des Moses und
sein Fiihrer selbst in der Wiiste umkommen mufiten.“ So
weit Herr P. Lippert S. J. — Meint nun vielleicht Herr

' Von mir unterstrichen.



184 Zur Weltphilosophie.

P. v. Dunin-Borkowski, durch eine neue, ganz wissenschaft-
liche Psychologie des Zweifels, das, was in den Seelen unseres
Geschlechtes erloschen 1st und gestorben, wieder zu neuem
Leben zu erwecken?

Selbstverstindlich wire gegen eine Psychologie des
Zweifels nichts einzuwenden. Im Gegenteil; das wire ja
eine hochinteressante und auflerordentlich anregende Studie.
Doch diirfte ihr nicht eine Bedeutung beigemessen werden,
die sle nicht beauspruchen darf. Sie diirfte nicht mit dem
Ansprach auftreten, die Grundwahrheiten der Weltweisheit
aufzustellen, ja nicht einmal den Schutt wegzurdumen, der
einer allgemeinen Anerkennung der natiirlichen Grundsitze
im Wege steht. Dazu gehort etwas anderes, Die Unnatur
kann nicht durch eine Zergliederung des Zweifels in Natur
verwandelt und die Unvernunft nicht durch eine Kritik des
Zweifels zur Vernunft gebracht werden.

Der hl..Thomas von Aquin hat eine grofiartige P hi-
losophie des Zweifels geschrieben. Und es wire sehr zu
bedauern, wenn eine etwaige neue Wissenschaft des
Zweifels diese Philosophie des Zweifels als unwissenschaft-
lich beiseite schieben wollte.

II. ,Den einzuschlagenden Weg“, die zweite Aufgabe
zu losen, die Aufgabe nimlich, zu einer einheitlich gegen-
stindlichen Metaphysik zu kommen, »beleuchtet die Frage:
Wie ist die allgemein menschliche Uberzeugung von der
objektiven Wirklichkeit des Seins mé&glich?“ Diese Frage-
stellung ist geradezu herrlich. Durch diese Frage wird die
kritische Frage Kants: Wie sind synthetische Urteile a priori
moglich? griindlich aus den Angeln gehoben, Diese Frage
setzt voraus, dab es eine allgemein menschliche Uberzeugung
von der obJektlven Wirklichkeit des Seins gibt und ist
auf dieMéglichkeit dieser Uberzeugung eingestellt. Die
objektive Wirklichkeit des Seins ist nach der ganzen Weite
genommen, sofern sie sowohl das sionfillige als auch das
gedankliche, intelligible Sein umfafit. Wiirde diese KFrage
allgemein so gestellt und vorurteilslos und gewissenhaft
gelost werden, dann wiirde man unfehlbar zu einer Ein-
heitsphilosophie gelangen.

Die weiteren Ausfithrungen bzw. Andeutungen des
Herrn Verfassers, aber losen verschiedene Bedenken aus.

1. Aus der Ta.nsache, dafl sich mehr und mehbr die
Einsicht Bahn bricht, dafs man vor der Welt der Wirklich-



Zur Weltphllosoplne 186

keit eine zeitlose und unbedingt geltende Welt von Mo g-
lichkeiten annehmen miisse, zieht er den Schlufl, daf}
sich der Idealismus dem Realismus nihere.

Der Philosophie von Leibniz kimen wir damit aller-
dings néher. Ob aber ein Schritt riickwarts zu Leibniz ein
Schritt vorwirts wire zur Weltphilosophie, mochte ich sehr
bezweifeln, da Leibniz durch seine Theorie iiber Moglich-
keit und Wirklichkeit an dem Wirrwarr der neueren und
neuesten Philosophie gréflere Schuld trégt, als man heut-
zutage anzunehmen vielfach geneigt ist.

Auch in der Erfahrungsseelenlehre, in der Naturphilo-
sophie und in den neuen Methoden der Philosophiegeschichte
findet der Herr Verfasser Wege der Anndherung an das
Alte, an den Realismus, an die Metaphysik.

Gewil steckt viel Wahres und der Wahrheit Ver-
wandtes im modernen Betrieb dieser Wissenszweige. Der
Mensch kann nun einmal seine auf die Wahrheit gerichtete
Natur nicht ganz verleugnen. Aber darum handelt es sich
hier nicht. Von einem ,Weg zur Weltphilosophie“ kann
nur die Rede sein, wenn der Wahrheitsgehalt in der mo-
dernen Philosophie sich auf eine Weise zur Geltung zn
bringen anféingt, dal’ man in absehbarer Zeit auf einen
Sieg desselben hoffen darf. Und das ist beim gegenwértigen
Stand der Dinge mehr als fraglich.

Der Optimismus des Herrn P. v. Dunin-Borkowski
fuflt hauptsichlich auf folgender Erwiéigung: Es besteht ein
,Gegensatz zwischen weltfremdem Denken und Lebern. Dieser
Prozefd wiederholt sich auf vielen Stufen in allen Philo-
sophien....., Man versucht zundchst die ungeheure Fiille
und Mannigfaltigkeit des Lebens, alles Werden und Ver-
gehen, Sollen und Geschehen, Ja selbst die individuellen
AuBerungen des Einzelmenschen in feste Formen zu kleiden
und zu allgemeinen Satzungen zu verdichten Jede auf-
steigende Kulturstufe erweckt stets von neuem in einer
héheren Form, mit tieferer Schiirfung diesen Versuch. Die
ersten Verallgemeinerungen, Abstraktionen und Zusammen-
fassungen werden dem wogenden Leben niemals gerecht.
Dann sprengt das wirkliche Sein die allzu engen Bann-
meilen des Denkens. Alles zerflattert wieder. Die Tatsachen
und Einzelheiten iiberfluten das wissenschaftliche Feld. Als
Reaktion gegen die Metaphysik gelangt das reine Erfah-
rungswissen zur Herrschaft. Aber bald setzt sich der Ein-

Divus Thomas IX. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX VI.) 13



186 Zur Weltphilosophie.

heitsdrang des menschlichen Geistes durch. Er hat in-
zwischen von den Kinzelwissenschaften gelernt. In dem
jetzt erstehenden Gedankenbau spiegelt sich die Mannig-
faltigkeit des Lebens, die Weltfiille, die Besonderheiten der
Individuen, das innere Auf- und Abwogen des geschicht-
lichen und des Naturgeschehens, der Gegensatz von Sollen
und Koénnen, der Abstand zwischen Ideal und Leben weit
vollkommener wider. Nachdem sich dieser Werdegang
mehrmals wiederholt hat, nach allen Versuchen, das Leben
aus dem Denken abzuleiten oder das Leben als blofle Tat-
sachenreihe zu begreifen, siegt die Philosophie als Erkenntnis
der Welt iiber die Metaphysikscheu .. .“

Ich bin iiber die eigenartige Logik dieses Beweises
etwas erstaunt. Im Schlif wird etwas ausgesagt was in
den Priimissen gar nicht enthalten ist. Die Pramissen sagen :
In den verschiedenen Stufen der Entwicklung der Philo-
sophie wechseln die verschiedenen Richtungen derart, daf’
die positivistische Richtung die metaphysische und dann
eine hohere metaphysische wieder die positivistische Rich-
tung ablost, so dafd die hohere Kulturstufe die niedere in
sich aufnimmt. Der Schluf} lautet: Also stehen wir jetzt
vor einer Kulturstufe, vor einer neuen Philosophie, die so-
wohl die Einseitigkeiten der idealistischen Metaphysik als
auch des Posivitismus iiberwinden wird. Abgesehen davon,
dafd sich in diesem Beweisverfahren ein gewisser Hegelscher
Einflu unverkennbar geltend macht, zeigt die Geschichte
der neueren Philesophie ein ganz anderes Gesicht. KEs ist
wahr, auch in der Entwicklung der modernen Philosophie
wird wiederholt eine Stufe rein positiv gerichteten Denkens
durch eive Stufe  jmetaphysischer* Spekulation abgelést. Es
ist aber ebenso wahr, daB jede weitere Entwicklungsstufe
des Posilivismus sich immer mehr von der Metaphysik ent-
fernt und jede weitere Entwicklungsstufe der Spekulation
immer mehr dem Subjektivismus verfallt. Von den ver-
mittelnden Richtungen kommt keine iiber den Synkretismus
hinaus. Daraus wiirde also folgen, daf} die neue Metaphysik,
die Einzelne kommen sehen, alle ilteren metaphysischen
Versuche der Neuzeit an subjektiver Willkiir noch iiber-
treffen wiirde. KEine Wendung zum Besseren mufi man
anderswoher erwarten.

Das einseitige Hervortreten verschiedener Richtungen
zu verschiedenen Zeiten wird sich bei der Einseitigkeit des



Zur Weltphilosophie. 187

Menschen wohl kaum vermeiden lassen. Wire die Philo-
sophie auf dem Wege der Wahrheit geblieben, dunn und
nur dann kénote man von einem Ausgleich der Einseitig-
keiten sprechen, dann und nur dann wire auch die spitere
Stufe eine hohere Stufe, weil jede spiitere Stufe die friihere
in sich aufnéhme und erginzte. Der Gang der neuzeitlichen
Philosophie aber fithrt abwiirts, nicht aufwirts.

2. Die Scholastik ist nach Herrn P. v. Dunin-Borkowski
in erster Linie berufen, wertvolle verséhnende Arbeit auf
dem Wege zur Weltphilosophie zu leisten.

Dadurch, dafl sie sich mit der exakten Arbeitsweise
der modernen Forschung vertraut macht, wird ihre Speku-
lation vorsichtiger. Die Untersuchungen der modernen da-
gegen werden vertieft, wenn die alte Schule mit ihren tiefen
(Gedankengiingen und dem erprobten Riistzeug ihrer scharfen
Dialektik in dieselben einzudringen versucht.

.50 konnte vielleicht“, um ein Beispiel anzufiihren,
,die aristotelische Auffassung des Urstoffes als eines gestalt-
und eigenschaftslosen Dinges und die scholastische Lehre
vom Ubergang der Formen und ihrem Entschwinden so
ausgebaut werden, dafl sie sich in die neue Fassung der
Kraftmasse einfiigen“. Und noch andere Vermittlungsver-
suche werden angedeutet.

Ich frage, wozu dient dieses Dringen nach Vermitt-
lungen? Gewifl, das Studium der modernen Philosophie
kann nicht genug empfohlen werden. Die alte Philosophie
kann vieles lernen von der neuen und die nene von der
alten. Je griindlicher aber das Studium des Alten und des
Neuen gepflegt wird, um so schérfer tritt der Gegensatz
zwischen beiden zutage. Die Begriffswelt des hl. Thomas
von Aquin ist ein scharf abgegrenztes Ganzes. Da lassen
sich nicht so nach Belieben Umdeutungen vornehmen. Die
alte Philosophie ist ein festes Gefiige. Da lassen sich nicht
so ohne weiteres Steine herausnehmen. Wem dient diese
Sucht nach Anpassungen? Gewifl, wer auf die Zeit einen
Einfluff haben will, der mufl den Geist der Zeit verstehen.
Den Geist der Zeit verstehen aber heiflt nicht: mit dem
Zeitgeist geheun. Jeder scholastische Gedanke, der willkiir-
lich umgemodelt wird, um mit einer wechselnden Zeitauf-
fassung zur Notdurft verbunden werden zu konnen, ist ver-
schleundertes KErbgut. Dienen diese Vermittlungsversuche
wirklich der Einheitsphilosophie?

13*



188 Der hl. Thomas und die Prideterminationslehre.

Eine gemeinsame Philosophie ist nicht mdoglich, es
sei denn auf dem Grunde der Wahrheit. Diejenigen also,
die auf die Stimme Roms horen und sich auf dem Boden
der Philosophie des hl. Thomas von Aquin vereinigen, leisten
eine segensvolle Arbeit auf dem Wege zur Einheitsphi-
losophie.

Jede Art des Synkretismus ist dem Untergange geweiht.

3. Ich bin fest iiberzeugt, dafd der hochwiirdige Herr
P. v. Dunin-Borkowski jedes Wort, das er in seinem Artikel
niedergeschrieben hat, aus reinster Liebe zur Wahrheit ge-
sagt hat. Dies betone ich eigens, um bei den folgenden
Satzen jedes Mifdverstiindnis auszuschliefen. Ich meine nim-
lich, dafi der Wille zur Einheitsphilosophie, wenn man nicht
sehr vorsichtig ist, mit dem Willen zur Wahrheit unver-
merkt in Konflikt kommen kann. Wir alle haben den innigsten
Wunsch nach einer Einheitsphilosophie, wie wir auch iunigst
wiinschen, es mochten alle eins in der Religion sein. Und
wie wir in der Religion keine Einheit anstreben diirfen,
aufler in der wahren Religion, so sind auch alle Einheits-
bestrebungen in der Philosophie nur in der wahren Philo-
sophie fruchtbar. Der Wille zur Einheit ist dem Willen
zur Wahrheit untergeordnet. Thomas von Aquin war ganz
Wille zur Wahrheit. Darum ist er auch der grofle Meister
in der Einheit.

Ich muf aber offen gestehen, dafd ich mich beim Durch-
lesen des Artikels zuweilen des Eindruckes nicht zu er-
wehren vermochte, dal des hochwiirdigen Herrn Verfassers
Wille zur Wahrheit dem Willen zur Einheitsphilosophie
sowohl im Aufspiiren des Weges als auch in seinen ver-
mittelnden Anregungen sich etwas zu nachgiebig zeigte.

Freiburg (SchWeiz). Anton Rohner O, P,

DER HL. THOMAS UND DIE PRADETERMINATIONS-
LEHRE.

Thomas soll lehren, daf} «Gott alle geschaffenen Wesen,
sowohl die Naturdinge als auch die verntinftigen Potenzen,
vor allem den freien Willen nicht durch einen von aufien
gegebenen Anstofl oder Impuls, d. h. durch eine zu ihrer
Natur hinzukommende praemotio, sondern vielmehr durch
innere, der Natur der Dinge anhaftende und aus ihr resul-




	Zur Weltphilosophie

