
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 143

Ursprung aus dem Gravitationspotential sichergestellt sein
wird, wichtige Aufschlüsse über die Massen der Himmelskörper

liefern." Manche halten bezügliche Ergebnisse bereits,
als erwiesen, andere bezweifeln sie oder fanden keine.

(Schluß folgt.)
Altstätten (St. Gallen).

Dr. theol. und phil. Jac. M. Schneider.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. Jacques Maritaiii, Eléments de Philosophie. I. Introduction

générale à la Philosophie. 4me édition revue et corrigée. Paris,
Téqui, 192L. XI u. 228 p. in 8°.

Diese Elemente der Philosophie sollen ein Handbuch bieten zur
Vorbereitung auf den zweiten Teil des Bakkalaureats in Frankreich.
Das erste vorliegende Bändchen enthält die Einleitung in die
Philosophie. Weitere sechs Bändchen, die noch ausstehen, sollen bringen:;
die Logik, die Naturphilosophie, die Psychologie, die Metaphysik, die
Ethik mit einer Philosophie der Kunst, und die Geschichte der
Philosophie. Der Verfasser steht ganz auf dem Standpunkt der aristotelisch-
thomistischen Philosophie, die er jedoch darstellen will in lebendigem
Zusammenhange mit den neueren Fragen.

Die vorliegende Einleitung in die Philosophie behandelt die
Begriffsbestimmung und die Einteilung der Philosophie. Die
Begriffsbestimmung wird dargelegt an der Hand der Geschichte der
Philosophie bis zu Aristoteles. Denn die Geschichte der Philosophie bis
Aristoteles stellt das Werden der wahren Philosophie, der philosophia
perennis dar. Die Geschichte der alten Philosophie nach Aristoteles und
die Geschichte der neueren Philosophie wird im letzten Bändchen
enthalten sein. Die Einteilung der Philosophie wird so vorgeführt, daß.
schon die großen Fragen angedeutet werden, die in der Philosophie
selbst ihre Lösung finden sollen.

Von Maritains Einleitung sind in kürzester Zeit drei Auflagen
vergriffen worden. Ein außerordentlicher Erfolg, der aber gut begründet
ist. Genauigkeit, Vollständigkeit und Klarheit der Darstellung unter
Vermeidung jeder Weitschweifigkeit machen das Buch zu einem vor-
züglichen Handbuch, Schon aus diesem Bändchen ersieht man, daß
der Verfasser sich durchgearbeitet hat zu einem tiefen Verständnis der
aristotelisch-thomistischen Philosophie und daß es nicht ein leeres
Wort ist, wenn er verspricht, getreulich diese Lehre darzustellen,
bieser Lehre entsprechend scheidet er die erkenntniskritischen Fragen
aus der Logik aus und teilt sie der Metaphysik zu. Ebenso läßt er
gleich auf die Logik die Naturphilosophie folgen und nicht den ersten
feil der Metaphysik, die Ontologie '. Was der Verfasser andeutet über

1 Neuerdings haben es Farges-Barbedette (Philosophia scho-
'ästica") wiederum versucht (gegen Hugon, Cursus philosophiae tho-
(histicae, und mich, Elementa philosophiae aristot.-thom.), diese Be-
bandlungsweise zu rechtfertigen, die eine von der übrigen Metaphysik,
abgetrennte Ontologie unmittelbar auf die Logik folgen läßt.



144 Literarische Besprechungen.

das Formalobjekt der Logik, ebenso was er ausführt über den Unterschied

des Spekulativen vom Praktischen ist alles sehr gründlich und
genau. Wie ich in meinen Elementa Philosopbiae®, betrachtet auch
Maritain die Ethik eigentlich als eine spekulative Wissenschaft. Sie
kann nur praktisch genannt werden im weiteren Sinne, weil ihr Gegenstand

ein operabile ist; aber sie behandelt diesen Gegenstand nicht
operabiliter. Übrigens jede Wissenschaft im strengen Sinne des Wortes
ist spekulativ. Praktisches Wissen sind nur die Künste und (ethisch)
4ie Tugend der Klugheit.

Einzig bezüglich der genaueren Fassung und Anwendung des
Begriffes der Philosophie hätte ich einer etwas anderen Darstellung
den Vorzug gegeben. Maritain bestimmt ganz richtig die Philosophie
als Vernunfterkenntnis aus den obersten Gründen, und zwar sowohl
aus den obersten Gründen schlechthin (Metaphysik) als auch aus den
obersten Gründen in einer gewissen Beziehung, in einem bestimmten
Wissensgebiete (die übrigen philosophischen Wissenschaften). Dann
heißt es, daß die nicht philosophischen Wissenschaften Erkenntnisse
seien aus den nächsten Ürsachen. Allein nach der gegebenen
Begriffsbestimmung der Philosophie wäre doch jedenfalls jede deduktive Wissenschaft,

d. h. jede scientia propter quid (hon), Philosophie. Denn jede
•deduktive Wissenschaft geht notwendig auf die obersten Gründe in
ihrem Gebiete. Dementsprechend wurde auch tatsächlich von den
Alten die Mathematik als Philosophie angesehen. Ja noch mehr. Da
bei den Alten die induktiven Wissenschaften nicht so entwickelt waren
und nicht gesondert behandelt wurden, fiel bei ihnen der Begriff' der
Philosophie mit dem Begriff der Wissenschaft überhaupt zusammen.
In neuerer Zeit wurden dann von der Philosophie ausgeschieden die
mathematischen und die induktiven Wissenschaften. Nur ein Mangel
an Folgerichtigkeit ist es, daß die experimentelle Psychologie noch
immer der Philosophie beigezählt wird. Es empfiehlt sich daher bei
Bestimmung des begrifies der Philosophie vorerst zu unterscheiden
zwischen der vollkommenen, der deduktiven Wissenschaft, die auf die
obersten Seinsgründe geht, und der unvollkommenen, der deduktiven
Wissenschaft, die rein beschreibend und induktiv ist. Die vollkommene
Wissenschaft ist die Philosophie. Insofern die induktive Wissenschaft
nicht rein induktiv, sondern auch deduktiv ist, bekommt Maritain
recht, daß die nicht philosophische Wissenschaft Erkenntnis aus den
nächsten Gründen ist.

Im Anschluß an Maritains Einleitung in die Philosophie möge
auch P. Pègues' O. P. Buch: Initiation thomiste, Paris, Téqui 1921,
bier angezeigt werden. P. Pègues, der unermüdlich bestrebt ist, die
Lehre des hl. Thomas in weiteren Kreisen bekanntzumachen, gibt
in diesem Buche ebenfalls eine Einleitung in die Philosophie und auch
in die Theologie des hl. Thomas.

Rom (S. Anselmo). Jos. Grcdt O. S. B.

2. Franz Pelster S. J. : Kritische Studien zum Beben und zu den
Schriften Alberts des Großen. Freiburg, Herder, 1920.

Diese außerordentlich interessante Schrift erschien 1920 als
Ergänzungsheft zu den „Stimmen der Zeit". Die Preisangabe lautet
auf 40 Mark, für die letztes Jahr jemand 14 Schweizerfraukeu erlegen
mußte. Das ist ein unerhörter Preis für eine Broschüre von 180Seiten!



Literarische Besprechungen. 145

In einfach lichtvoller Darstellung, mit streng historisch-kritischem
Sinne, der Deister eigen ist, bietet der Verfasser einen sehr

wertvollen Beitrag zu Alberts Biographie und Werkkritik.
Wertvoll ist schon der erste Teil (1—33), wo er seinen Ausführungen

eine kritische Läuterung des überl ieferten legendarischen
Quellenmaterials über das Leben Alberts zugrunde legt. Nach einer kurzen,

-chronologisch geordneten Anzeige der verschiedenen mittelalterlichen
Quellen (1—3) nimmt er dann die Vita Alberti Magni des Petrus
v on Preußen, die vollständigste und beste mittelalterliche Biographie,
zum Ausgangspunkte, um sie auf ihre früheren Quellen zurückzuführen

und dieselben nach Ursprung, Abhängigkeit untereinander und
ihrem inneren Werte zu prüfeu (3 ff.). Er kommt bei dieser kritischen
Sichtung zur Annahme mehrerer bisher unbekannter, den verschiedenen
späteren Legenden gemeinsamen Quellen, die bis in das erste
Dezennium des 14. Jahrhunderts zurückreichen und wahrscheinlich
in Köln verfaßt waren (12f., 24). Das ist hier das Hauptresultat.
Selbstverständlich ist hierüber das letzte Wort noch nicht gesprochen.

In seinen Ausführungen zu einigen Lebensdaten Alberts
{34—93) nimmt er zuerst Stellung zu dem seit 260 Jahren verschieden
datierten Geburtsjahr Alberts (34 — 52). GegenMandonnetund Endres,
die neuestens Alberts Geburt in die Zeit von 1206/1207 verlegt haben,
verteidigt Pelster die frühere Ansicht von Échard, dem die meisten
Historiker gefolgt sind und die das Geburtsdatum in die Zeit von 1193
zurückversetzt hatten. Ich neige persönlich auch mehr zu dieser
Annahme und Polsters Ausführungen haben mich dabei bestärkt. Allerdings

wird Roger Bacons entgegenstehende Äußerung (36) besser von
Michael entkräftet als von Pelster selbst (51). Auch möchte ich Polsters
Beweis, wie wenn bei einem Greise von 70 Jahren eine eintretende
Geistesschwäche kaum befürchtet werden könnte (40), wenig Gewicht
beilegen, zumal bei einem Manne, der so Riesiges vollbracht hatte,
wie Albert. East tiedauern möchten wir es, daß Pelster eines der
wichtigsten Argumente, das für 1193 spricht, die Stelle nämlich aus dem
Briefe des Generals Humbert de Romanis (35), in seiner Kraft eher
abgeschwächt hat (38).

InVoraussetzung einer alten unbekannten Legende wäre Pelster
sehr geneigt, Alberts Ordenseintritt eher nach Köln zu verlegen
•anstatt nach Padua 1223 (52—56). Schließlich läßt er aher doch splbst
die Frage noch offen. Mit Recht, denn die Beweise für Padua sind
offenbar stärker. Und der Umstand, daß Albert in seinem Testamente
zugunsten des Kölner Klosters, wo er die Motive dieser letzten Willens-

-hestimmung erwähnt, den Eintritt in Köln vollständig verschweigt,
was Pelster auch erwähnt (58), ist wichtig und verdiente zugunsten
der allgemeineren Ansicht, die für Padua spricht, mehr hervorgehoben
-Zu werden. '

.v
Über das Zusammentreffen und Zusammensein! Albertsmit seinem großen Schüler Thçmas (63—82) handelnd, ffat

Feister ganz wichtige Punkte der Chronologie des Aquinaten aufgeklärt,

über den Ordenseintritt, seine Gefangennahme und Befreiung
<68 ff), seine erste Ankunft in Köln und das Studium daselbst. Doch
Wird des Verfassers Ansicht, daß Thomas 1215 nicht mit Albert nach
Faris übergesiedelt, sondern in Köln seine Studien fortgesetzt hätte,

•Weiter zu den diskutierbaren Thesen gehören (80). Die Äußerung desTho-

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 10



146 Literarische Besprechungen.

mas von Cantimpié „studuitque in illo loco (Coloniae) quousque...
frater Albertus Parisios translatus est", spricht offenbar für einen
Abbruch der Studien in Köln. Die dagegen erhobenen Einwände sind
wohl kaum sehr stichhältig, da Thomas schon damals offenbar nicht
zu den gewöhnlichen Schülern gehörte, weshalb ihn der Ordensgeneral
selbst mit nach Köln genommen hatte.

Das Hauptgewicht legt Pelster, wie er im Vorwort (IV)
bemerkt, auf die zeitlicheAbfassung undKeihenfolge der alber-
tinischen Werke (94—175). Schon was er über die Chronologie der
theologischen Werke sagt, ist teilweise neu und wertvoll. Aber
auch hier liegt nicht die Hauptsache, sondern in seinen Ausführungen
über die Abfassungszeit der aristotelischen Kommentare (130ff.).

Er will hier vor allem Mandonnets These, als wäre 1256 bereits
die kommentatorische Tätigkeit Alberts zu Aristoteles iin wesentlichen
abgeschlossen gewesen, stürzen. Seines Erachtens ist der fragliche
Kommentarkomplex erst zwischen 1260—1270 entstanden (169). Mit
einem großen, feingegliederten Kritik- und Beweisapparat rückt er auf.
Die ganze Darstellung ist ein Specimen einer historisch-kritischen
Leistung. Hat er Mandonnets These gestürzt?

Jedenfalls hat er ihr an verschiedenen Punkten arg zugesetzt,
so daß jetzt das ganze Problem wieder komplizierter erscheint als je.
Allerdings bat uns Pelsters erster Beweis: mit Mandonnets
Annahme müßte die Abfassung des ganzen Kom m en tar
komplexes in die Zeit von 1248 bis 1257 fallen, eine Arbeit, die
auch ein Albert nicht bewältigen hätte können, (138f.),
nicht überzeugt. Nicht bewiesen ist da: daß Albert die Arbeit erst
nach 1248 beginnen konnte; daß er nicht schon vor dem Pariser
Aufenthalt 1245—1248 beträchtliche Stücke fertiggestellt, zumal er längst
ein reifer Mann war; daß De natura locorum nicht beim früheren
Kölner Aufenthalt verfaßt wurde (138). Selbst wenn das Zitat aus De
causis et proprietatibus elementorum auf die tiefen Gruben, welche
bei Fundierung des Kölner Domes aufgeworfen wurden, sich bezieht,
was auch nicht bewiesen ist, so ging jedenfalls zwischen der
Fundierung dieses Kiesenwerkes und der Grundsteinlegung von 1218
geraume Zeit vorbei. Überhaupt ist aus Albert nachweisbar, daS er die
angekündigten Bücher nicht derKeihe nach verfaßte, sondern zu
gleicherZeit an ve rsch ieden en Wer ken, sogar auf verschiedenen

Gebieten arbeitete, was mich auch gegenüber der steifen
Fixierung auf das Jahr 1257 bei Mandonnet immer etwas skeptisch
machte.

Am meisten Eindruck hat auf uns Pelsters positiver Kritikteil
(161 — 161) gemacht. Da will Pelster beweisen, daß mehrere Werl.e,

die Mandonnet in die fünfziger Jahre verlegte, tatsächlich erst in den
sechziger Jahren verfaßt wurden. Ist der Beweis erbracht? Wir dürfen
hier der Kürze halber nicht zu sehr ins Einzelnste eintreten. Aber wir
konnten nicht übersehen, daß Pelster den Beweis auf eine Keihe von
Tatsachen, Umständen aufbaut, die denn doch nicht so sicher stehen
und wo er selber wieder nur von „Möglichkeiten" und
„Wahrscheinlich ke i ten" spricht (158, 164, 166,156,168). Auch an gewagten
Textinterpretationen fehlt es nicht. Alberts Formel „diffinite
dici habet in hiis, quae sunt in prima philosophia" bedeutet
unseres Erachtens nicht, daß die Metaphysik noch nicht geschrieben



Literarische Besprechungen. 147

war, sondern daß jene Frage vom primum movens ein Gegenstand der
Metaphysik sei und dorthin gehöre (166).

Das führt uns wie von selbst auf die Interpretation des
berühmten Textes aus De unitate intellectus in der Summa theo-
logica (140fl.), auf den Mandonnet seine These hauptsächlich stützte.
Mandonnet hat die Worte: „Haec omnia aliquando collegi in curia
existens ad praeceptum Domini Alexandri papae et factus fuit inde
libellus" in dem Sinn interpretiert, daß Albert 1266 aut Befehl des
Papstes wegen den Averroisten nach Rom berufen wurde, die Stellung
gegen die Averroisten erörterte und dann die Argumente gegen den
Averroismus in der Schrift De unitate intellectus zusammenfaßte im
Auftrage des Papstes. Das ist auch heute noch die natürlichste
Interpretation, anstatt, wie Pelster es tut, die Abfassung des libellus in
spätere Zeit zu verlegen Im Sinne von Pelster müßte dann der Traktat
wegen der Verweise auf viele andere, bereits vollendete Werke, bis ans
Ende der sechziger Jahre, wo Thomas gegen Siger schrieb und
wo der Averroismus viel bestimmtere Formen angenommen hatte, die
Alberts Schrift nicht reflektiert, ,verlegt werden. Gewiß hat Albert in
Rom über die Frage disputiert. Aber der Traktat ist unseres
Erachtens nicht eine bloße „Disputation", sondern eine „Streitschrift",
ähnlich der Con t r a G en ti 1 es von Thomas, wo die Argumente ähnlich

gehäuft werden.
Hier müssen wir übrigens Pelster gegenüber noch eine Frage

aufwerfen. Seiner Ansicht nach war Albert außer 1266 noch 1261—1263
in Rom (86 - 88), und ich halte das für gut bewiesen. Damals wäre
er dort mit Thomas und Wilhelm v.'Mörbecke, der die direkte
griechisch-lateinische Übersetzung aristotelischer Werke
verfaßt hatte, zusammengetroffen. Nun hat Thomas bekanntlich seinen
Kommentaren, die nach 1260 entstanden, diese neue, bessere
Übersetzung zugrunde gelegt, was Pelster zugibt (154). Warum hat jetzt
Albert, wenn er, wie Polsters These lautet, die Aristoteleskommentare

erst in den sechziger Jahren verfaßte, diese nova versio
nicht benützt, trotzdem er sie kannte? Ist das nicht ein wichtiges
Moment für Mandonnets These, daß die Aristoteleskommentare anfangs
der sechziger Jahre schon verfaßt waren?

Pelsters Schrift gehört zu den wertvollsten neueren Beiträgen
^um Leben und zur Bibliographie Alberts. Auch wer nicht all seinen
Ansichten zustimmt, wird ihm gründliche Kenntnis des Problems und
scharfsinniges, kritisch-historisches Vorgehen zuerkennen.

Freiburg (Schweiz). G. M. Manser O. P.

3. ür. tlieol. Paul Oppermnnn, Rektor des Klerikalseminars zu
Breslau: Die Verwaltung des heiligen ßußsakramentes.
Praktisches Handbuch der Moral für Beichtväter. Zweite, nach dem
Codex iur. can. verbesserte und vermehrte Auflage. Breslau
1920-1921. 2 Abteilungen, 294 u. 337 p. 8°.

Der Titel dieses Werkes würde besser den Inhalt desselben
bezeichnen, wenn er einfach lautete: Praktisches Handbuch der
Moral für Beichtväter, denn es behandelt in kasuistischer Art
"ie ganze Moraltheologie, wie der Beichtvater sie bedarf in Ausübung
deines Amtes. Es ist mir aufgefallen und unerklärlich, warum der
Verfasser das sechste und siebente Sakrament übergeht (abgesehen von

10*



148 Literarische Besprechungen.

einer bloßen Aufzählung der Ehehindernisse und der irregularitates^
ex delicto), während er von den fünf anderen, sowie auch von den.
Zensuren und Ablässen handelt. In der Gliederung des Werkes kann
ich keine strenge Logik finden. Folgendes ist nämlich die Einteilung
des Ganzen: 1. Von der Materie, der Form und dem Ausspender (des
Bußsakramentes). In diesem Teile werden unter dem Abschnitt: Von
der materia remota in sechs Kapiteln behandelt: die actus humani^
die Moralität der menschlichen Handlungen, das Gesetz, das Gewissen,,
die Tugend, die Sünde. 2. Von den Geboten Gottes und der Kirche.
Dieser Teil ist bei weitem der umfangreichste des ganzen Werkes.
Aber gehört nicht auch alles dieses — wenigstens wie der Autor den
Stoff behandelt — zu der materia remota des Bußsakramentes und.
also in den ersten Teil? 3. Von den Standespflichten. 4. Von den
Zensuren. 6. Von der Behandlung gewisser Klassen von Sündern und der
nach Vollkommenheit Strebenden. 6. Anhang. Von den Sakramenten^
Diese ganze Einteilung scheint mehr aus lokalen Opportunitätsgründen,
als aus dem sachlichen Zusammenhang entstanden zusein. Da der
Verfasser, wie er im Vorworte der ersten Auflage sagte, sein Werk
bestimmt hat „zur Auffrischung der moraltheologischen Kenntnisse'V
behandelt er den Stoff nur sehr summarisch und meist ohne wissen-j
Lchaftliche Begründung. Hingegen hat er gut und sehr ausführlich
den neuen Kodex überall benützt. Beständig nimmt er auch Bücksicht
auf die speziellen Verhältnisse und Gesetze der Diözese Breslau. Einige
Partien sind recht gut ausgearbeitet, wie z. B. über die Dispensen,
das skrupulöse Gewissen usw.; andere weniger gut wie z.B. über die
Tugenden im allgemeinen und überhaupt die allgemeine Moral.

Folgendes sind einige Punkte, die meines Erachtens verbesserungsbedürftig

sind. Das I p. 3 über das Voluntarium Gesagte ist nicht
ganz korrekt; das p, 7 über das Voluntarium indirectum Gesagte ist
unklar. Daß, wie p. 21 und 31 behauptet wird, es einen actus hu-
manus geben könne, der nicht zugleich actus moralis sei, widerspricht
nicht bloß der ausdrücklichen Lehre des hl. Thomas (I—II q. 1 a. 3),
sondern auch der sententia communissima theologorum. Pag. 23 heißt
es: „Für die Moralität bzw. für die Zurechnung der Handlung kommt
nur der finis operantis in Betracht." Dieser Satz ist doch sehr
mißverständlich und nur allzu ähnlich der berüchtigten Behauptung: finis
iustificat media, welche übrigens der Autor auf der folgenden Seite
selbst verwirft. Pag. 34 scheint meritum de condigno dem Verdienst des
Gerechten, meritum de congruo dem Verdienst des Sünders
gleichgestellt zu werden. Kann nicht auch der Gerechte de congruo
verdienen z. B. die Bekehrung eines Freundes Das System des Aqui-
probabilismus ist unvollständig dargestellt. Der Verfasser selbst huldigt
dem Probabilismus. Pag. 102 wird gesagt: „Eine unfreiwillige
Zerstreuung beim Gebet ist eine Unvollkommenheit." Demgegenüber ist
zu bemerken, daß ein unfreiwilliger Akt überhaupt kein actus hu-
manus ist und somit auch keine Unvollkommenheit. Pag. 140 stehti
„Wer eine Ikßliche Sünde begangen hat, ist zur jährlichen Beichte sub
levi verpflichtet." Auf der folgenden Seite wird behauptet, daß man
läßliche Sünden beichten müsse, um dem vierten Kirchengebote
zu genügen. II p. 179 lehrt der Verfasser mit Becht das Gegenteil-
Pag. 146 steht: „Anzuraten ist die Angabe solcher Umstände, welch»
eine an sich schwere Sünde zu einer läßlichen machen." Das ist nicht



Literarische Besprechungen. 149

bloß anzuraten, sondern zu fordern; da durch solche Umstände die
species theologica geändert wird. Pag. 183: „Hat jemand in einer
Diözese, in der er kein Domizil oder Quasidomizil besitzt, eine Sünde
begangen, die dem dortigen Bischof reserviert ist, so kann er auch dort
von jedem Beichtvater absolviert werden." Das ist unrichtig und
widerspricht der Entscheidung der Commissio Pontificia vom 24. November
1920 (Acta Ap. Sed. XII 675). Ebenfalls unrichtig ist das weiter dort
Gesagte. Pag. 196: „Wenigstens einmal im Jahr ist den Novizen ein
außerordentlicher Beichtvater zu gewähren." Der Kodex hingegen sagt:
„Quater saltem in anno detur novitiis confessarius extraordinarius"
(c. 566, § 2, n. 4). II p. 59 wird die altrömieche Einteilung des Kindesgutes

in bona castrensia, quasi-castrensia, profectitia, adventitia
beibehalten. Dieselbe ist für die heutige Praxis nicht bloß wertlos, sondern
irreführend. Die Einteilung des B. G. B. in freies und nicht freies
Kindèsgut hätte für die Beichtpraxis mehr verwertet werden müssen.
II p. 61: „Die täglichen Chorgelder der Kanoniker gehören zu den bona
industrialia." Das ist nicht ganz korrekt, wie aus c. 1410 hervorgeht.
II p. 289: „Kontrovers ist, ob der, welcher im Stande der Ungnade ein
Sakrament spendet, mit Ausnahme der Zelebration der heiligen Messe,
schwere oder läßliche Sünde begeht." Es dürfte wohl keinem Zweifel
unterliegen, daß z. B. ein Priester, der im Stande der Ungnade absolviert

(außer in einem Notfalle), eine schwere Sünde begeht. II p. 299
wird die Ansicht des hl. Alphonsus über die Zulassung zweier
gleichgeschlechtlichen Taufpaten nicht richtig angegeben.

Diese wohlgemeinten Aussetzungen sollen das vorliegende gute,
fleißige und namentlich in Bezug auf Verwertung des Cod. iur. can.
mustergültige Werk durchaus nicht heruntersetzen; sie mögen nur
berücksichtigt werden bei einer hoffentlich bald notwendigen
Neuautlage.

Ereiburg (Schweiz). D. Primmer O. Pr.

4. De poenis ecclesiasticis. Scholarum usui accommodaverat H. Nol-
din S. J. Codici iuris canonici adaptavit A. Schönegger S. J.
Editio duodecima. Oeniponte, Eel. Bauch, 1921. 120 p. in 8'.

Die vorliegende Abhandlung ist als ergänzender Anhang gedacht
zu der allbekannten Moraltheologie Noldins, also an erster Stelle zum
Gebrauch der Beichtväter. Der neue Kodex hat auf dem Gebiete der
kirchlichen Strafen große Veränderungen gebracht, weshalb P. Schön-
eggers Umarbeitung der früheren Auflagen recht bedeutend sein mußte.
Ifieselbe zeichnet sich aus durch Klarheit und Zuverläßlichkeit; sie
verdient warme Empfehlung ; die Erklärung der vigens Ecclesiae
disciplina betreffs der durch den Kodex aufgestellten Zensuren ist nicht
bloß klar, sondern auch ziemlich reichhaltig. — Bei einer Neuausgabe
wäre es wohl zu empfehlen, den Titel des Werkes zu ändern. Er sollte
heißen:. De censuris ecclesiasticis und nicht allgemein: De poenis
ecclesiasticis. Denn außer einer dürren Aufzählung bietet das Werk
gar nichts über die vielen anderen kirchlichen Strafen, die keine
Zensuren sind. Das was jetzt als Liber primus bezeichnet ist und bloß
sechs Seiten umfaßt, könnte füglich als Einleitungskapitel bezeichnet
Werden. Soll aber der bisherige Titel beibehalten werden, so müßten
eben alle kirchlichen Strafen in etwa behandelt werden. Dann er-



150 Literarische Besprechungen.

hielte aber das Werk nicht bloß einen bedeutend größeren Umfang,
sondern auch einen mehr kanonistischen, als moraltheologischeu
Charakter.

Frei bürg (Schweiz). D. Trümmer 0. P.

5. Dr. Goetz Briefs, Professor an der Universität Freiburg i. Br.:
Untergang des Abendlandes; Christentum und Sozialismus.
Eine Auseinandersetzung mit Oswald Spengler. Zweite, verbesserte
Aufl., Freiburg i. Br., Herder, 1921, 116 p.

Briefs untersucht Spenglers Morphologie der abendländischen
Kultur auf ihre soziologische Grundlage. Er kritisiert vor allem Spenglers

Theorie der Entstehung des Sozialitmus aus dem faustischen
Eigentumsgedanken. Die berechtigte Kritik Spenglers am Marxismus
anerkennt der Verfasser vollauf, wendet sich aber scharf gegen die
Anschauung, daß das Preußenlum die Krönung des Deutschtums und die
Verkörperung des ethischen Sozialismus darstellen solle. Sehr richtig
sieht der Verfasser die Entwicklung zum Sozialismus nicht bedingt
durch die Anlage des Deutschtums an sich, sondern durch den Widerspruch

eines verfehlten Wirtschaftssystems, das nicht in
Übereinstimmung gebracht wurde mit dem politischen System. Indem Spenglers

Sozialismuslehre auf einen tausendjährigen Kulturkreis eingestellt
ist, betrachtet sie der Verfasser mit Recht als bedeutende Vertiefung
des Sozialismusproblems; aber diese Problemvertiefung warvon falschen
Prinzipien geleitet und mußte daher zu einer verschrobenen Darstellung

des modernen Gesellschattslebens führen. Das soziale Bild unserer
Zeit, das Spengler ganz verzeichnet hat, stellt uns Briefs in wenigen,
aber markanten und charakteristischen Zügen vor Augen. Die Mittel
der Besserung sieht er in der „Abkehr von der Pleonexie der Macht
und des Reichtums", in der „sittlichen Wertung der Arbeit des
Menschen wegen, der sie tut", in der Abkehr von materialistischer Gedankenwelt

und großstädtischer Lebensauffassung. Briefs unterscheidet in
Anlehnung an die eigenartige Terminologie Max Schelers den prophetischen

und den astronomischen Sozialismus. Unter letzterem versteht
er den Marxismus. Der prophetische Sozialismus ist der christliche
Sozialismus, der sein Programm gewinnt „durch eine Zusammenschau
dessen, was an Forderungen hervorgeht aus den ewigen Wahrheiten
der vernünftigen und christlichen Soziallehre, der christlichen Ethik
und den lebendigen Forderungen, die er in der methodischen Art der
Prophétie aus dem Gewirre der historischen Lebenswirklichkeit auf
einer philosophisch gegründeten Lehre von der Ordnung der geschichtlichen

Kausalfaktoren vorausschaut". Briefs zeigt das Verfehlte der
Spenglerschen Prophétie auf und beweist in herrlichen Ausführungen,
daß nicht der fäustische Gedanke eines blinden Unendlichkeitsdranges,
sondern das Christentum die wahre Gestalt des Abendlandes ist. In
Anlehnung an Troeltsch bringt er den Nachweis, daß auch der
Sozialismus in der Gliederung seiner Ideen sich an die Gedankenwelt und
die Symbole des Christentums angeschlossen habe. Das Büchlein zeichnet
sich durch die Tiefe, mit welcher das Problem aufgefaßt wird und
durch die prächtige Darstellung in der Überfülle der Spengler-Literaiur
in besonderer Weise aus. Jedoch hätten wir gerne eine prinzipielle
Darlegung des soziologischen Kernproblems, der Auffassung der
Persönlichkeit, von Individuum und Gemeinschaft, bei Spengler, im So-



Literarische Besprechungen. 151

zialismus und in der katholischen Soziologie gewünscht; die Darstellung

hätte dadurch bedeutend vertieft werden und an Klarheit noch
gewinnen können. Namentlich aber vermissen wir eine Untersuchung,
ob der Sozialismus tatsächlich, wie Spengler behauptet, als homolog,
das heißt als kulturbiologisch bedeutungsgleich mit dem Stoizismus
betrachtet werden kann. Diese Homologie macht ein ganz wesentliches
Element in der Beweisführung der Spenglerschen Untergangslehre aus
und wird auch durch eine veränderte Auffassung des abendländischen
Sozialismus noch nicht umgestoßen. Eine sozialgeschichtliche Kritik
über Spenglers Homologien von Seiten der Fachmänner wäre daher
besonders wünschenswert.

Freiburg (Schweiz). Dr. Emil Spieß.

6. Dr. Franz Keller, Professor der Theologie an der Universität
Freiburg: Sonnenkraft. Der PhilipperBrief des hl. Paulus in
Homilien für denkende Christen dargelegt. 2. und 8. verb. Aufl.
(Bücher für Seelenkultur) 12° (VIII u. 128 p.), Freiburg i. Br.
1919, Herder. Kart. Mk. 3 60.

„Sonnenkraft" ist die Neuauflage eines Werkes, das vor anderen
verdient, denkenden Christen erneut vorgelegt zu werden. Keller hat
es meisterhaft verstanden, den tiefen Gehalt des Philipperbriefes
auszuschöpfen und in edler, ansprechender Form weiteren Kreisen darzubieten

als eine reine Quelle himmlischer Kraft und sonniger Freude.
Mit vollem Recht ist es unter die „Bücher für Seelenkultur" eingereiht

worden und kann Laien wie Geistlichen bestens empfohlen werden
als eine erbauliche Einführung in die Gedankenwelt des hl. Paulus.
Eine Nachprüfung und bessere Fassung des Schrifttextes würde jedoch
den Wert des Buches noch erhöhen.

Düsseldorf. P. Meinrad Scliumpp O. P.



«


	Literarische Besprechungen

