
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die geistige Kindheit im Leben des Christen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


110 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Es wäre für uns vielleicht nicht allzu schwer
nachzuweisen, daß die späteren H exen wahngegn er, die das
frevelhafte Treiben der Zauberwahnzeit unter Verdächtigungen

und Verfolgungen ritterlich bekämpften und
verurteilten, wie ein Hans Sachs, Ulrich Molitoris, Joh.
Weyer bis herauf zum vielverdienten P. S pee S. J. im
wesentlichen wieder auf dem gleichen Boden standen, auf
dem Thomas gestanden hatte. Doch das Gesagte genüge.
Es wird doch vielleicht manchen zum Nachdenken anregen,
und in ihm die Uberzeugung reifen: auch in dieser
Frage hat man Thomas von Aquin und mit ihm
der Hochscholastik unrecht getan.

Freiburg (Schweiz).
Prof. Dr. ' G. M. Manser 0. P.

DIE GEISTIGE KINDHEIT IM LEBEN DES CHRISTEN.
Der 14. August vergangenen Jahres wird in der Selig-

und Heiligsprechungsgeschichte der Ehrwürdigen Dienerin
Gottes Theresia vo m Kin d e J e s u, Professe des
Karmeliterinnenklosters Lisieux (Frankreich), stets mit Ehren
genannt werden. An dem genannten Tage wurde nämlich
im Konsistoriaisaale des vatikanischen Palastes in Gegenwart

des Heiligen Vaters das Dekret über den h er o i s ch e n
Grad der von Theresia geübten Théologal- und
Kardinaltugenden feierlich verkündigt1. Bei diesem Anlasse
hielt der nunmehr in Gott ruhende Papst Benedikt XV.
eine herrliche Ansprache über „die geistige Kindheit", die
im Leben der Dienerin Gottes in außerordentlich gewinnender
Weise in die Erscheinung getreten ist.

Bei der von unserem Herrn und Meister selbst betonteu
Notwendigkeit der geistigen Kindheit für jedes Christen-
leben (Matth. 18, 3 ; Mark. 10, 16 *) wollen wir unter Führung
des hl. Thomas versuchen, die ihr gewordene Aufgabe näh r
zu umschreiben. Sie ist berufen, wesentliche Züge in das
Lebensbild, und berechtigt, wichtige Punkte in das

Lebensprogramm des Christen einzutragen.
' Acta Apost. Sedis, 1921, p. 449—4B2.
' „Wahrlich, ich sage euch: Wenn Ihr euch nicht bekehret und

werdet wie die Kinder, so werdet Ihr nicht eingehen in das Himmelreich.

Wahrlich, ich sage euch: Wer das Gottesreich nicht aufnimmt
wie ein Kind, wird nicht in dasselbe kommen."



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. in
I. Die geistige Kindheit im Lebensbilde des

Christen.
Durch einen geheimnisvollen, aber durchaus

wirklichen Annäherungs-, Verbindungs- und Vereinigungsvorgang

werden wir im Empfange der heiligmachenden.
Gnade Christo e i n- und auferbaut (Eph. 2, 20 ; Col. 2, 7),
eingepfropft und eingepflanzt (Rom. 11, 17ff.; 6, 5),.
einverleibt und einvermählt (Eph. 3, 6 ; 2. Cor. 11, 2).
Wir sind, um den herrlichen, vom hl. Apostel Paulus
geprägten Christennamen zu gebrauchen, „Menschen in
Christus" (2. Cor. 12, 2). Und weil wir in Christus sind,
und leben (viventes in Christo Jesu Domino nostro, Rom. 6,11),,
sind wir „in ihm reich geworden an allem" (1. Cor.
1, 6). Denn was immer in Christus ist, lautet ein Grundsatz

des hl. Cyrill von Alexandrien (thes. ass. 20), das wird
auch auf uns übergeleitet.

In Christus findet sich vor allen Dingen der
Dauerzustand der Gotteskindschaft, die ihn von Ewigkeit

zu Ewigkeit mit Gott, seinem himmlischen Vater, irt
der Einheit derselben göttlichen Natur unlösbar verbindet.
Weil wir nun in Christus sind und leben, bleibt der
Dauerzustand der Gotteskindschaft keineswegs auf Christus
allein beschränkt — nein, er wird auf uns übergeleitet und.
ausgedehnt. „Denn dazu ist der eingeborene Gottessohn in
diese Welt eingetreten, auf daß er nicht mehr allein sei,
in seiner Gottessohnschaft, sondern sich viele Brüder
zugeselle1".

Im Mitbesitz dieser seiner Gotteskindschaft sind wir-
°un „reich geworden an all den Heilsgütern" (1. Cor. 1, 6),
die ihm in dieser seiner Gotteskindschaft eigen sind. Wir
8md insbesondere reich geworden an dem Geiste des Sohnes
Rottes. „Weil Ihr aber K i n d er Gottes seid, so sandte Gott
den Geist seines Sohnes in eure Herzen, in welchem wir
rufen: Abba, Vater" (Rom. 8, 15; Gal. 4, 6; 2. Tim. 1, 7).

Ipse enim Spiritus testimonium reddit spiritui nostro,.
luod sumus filii Dei — „Der Geist selbst nun gibt unserem
leiste Zeugnis, daß wir Kinder Gottes sind" (Rom. 8, 16),
daß die Kindesmerkmale uns bis in unser Wesen durch-

1 Deus unicum Filium suum misrt in hune mundum, ut non
esset unus, sed fratres haberet adoptatos (S. Aug. in Joan, tract. II),.



112 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

dringen und allem, was wir sind und haben,, was wir
tun und vermögen ihr Gepräge aufdrücken.

1, Der Geist des Sohnes Gottes gibt unserem Geiste
von einem er st en Kindesmerkmale Zeugnis, daß wir nämlich

in und mit Christus nichts aus uns selber weder sind
noch haben, sondern daß uns alles auf depo. Wege des
Erhaltens, Empfangens, der Entgegennahme von Gott,
dem Vater, zuteil geworden ist, Dieses Kindesmerkmal
verzeichnet der hl. Thomas mit unnachahmlicher Kürze und
überraschender Klarheit, wenn er sagt: Accipere dicitur
esse Filii Dei (I q. 23 a. 3 ad 2). Darin also besteht die
Gottessohnes-Eigenschaft, daß er all das Seine empfängt
und entgegennimmt1.

„Was hast du, das du nicht empfangen hättest?"
(1. Cor. 4, 7) — wurde auch zu Christus, unserem
erstgeborenen Bruder, gesagt. Was hast du in deiner ewigen
Heimat, das du nicht empfangen hättest? Nichts! Denn
alles, meine göttliche Natur mit all ihren Vollkommenheiten,
ist mir auf dem Wege der Entgegen gäbe und der Entgegennahm

e zuteil geworden. „Und weil die Entgegen gäbe
von Seiten des Vaters an den Sohn in der Zeugung des
Sohnes besteht, durch die der Vater dem Sohne seine eigene
Natur gibt oder mitteiltso ist das „A c c i p e r e", die Ent-
gegennahme des göttlichen Gutes von Seiten des Sohnes,
nicht ein Geheimnis, das geschehen und vorüber ist. „Es
war nicht ein Ereignis", sagt P. W. Faber in seinem
gedankentiefen Bethlehem (p. 12—13). „das an irgendeinem

entfernten Punkte, bevor jemals die Zeit war, geschah.
Was ewig ist, muß immer fortgehen. Wie es keinen Augenblick

gibt, wo es nicht Wirklichkeit wäre, so gibt es auch
keinen Ort, an welchem es sich nicht vollzöge: uns ganz
nahe oder weit weg von uns, außerhalb unser im äußeren
Räume oder innerhalb unser in dem stillen Mittelpunkte
unserer Seelen."

Quid autem habes, quod non accepisti? Was hast du
in deiner irdischen Heimat, das du nicht empfangen

1 Pater Filio dare dicitur in Scripturis, ex quo per Scripturam
sequitur ipsum recipere;.,.. Filius est a Pâtre et a Patre acci-
pit (C. G. IV c. 8).

2 Per hoc quod Pater Filio dare dicitur, nihil aliud intelligitur
quam Filii generatio, secundum quam Pater dedit Filio suam na-
turam (C. G. IV c, 8).



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 113

hättest? wurde auch zu Christus gesagt. Und er gibt
der Wahrheit die Ehre, indem er feierlichst bekennt: „Omnia
mea tua sunt" (Jo. 17, 10) — All das Meinige ist von dir,
all das Gute natürlicher und übernatürlicher Ordnung, mit
dem meine Menschheit ausgestattet ist; all das Gute, das
mir während meiner irdischen Pilgerschaft unter meiner
menschlichen Gestalt und Erscheinungsform zuteil geworden,
ist von dir. Selbst die Apostel, meine Mitarbeiter, sind nicht
ausgenommen: Pater, quos dedisti mihi, volo, ut ubi sum
ego, et illi sint mecum (Jo. 17, 24). — Vater! ich will, daß,
wo ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben
hast, die ich also von dir habe. All das Gute, das mir
unter meiner eucharistisohen Gestalt und Erscheinungsform
erwiesen wird, ist von dir. Aber auch der Leidens kelch
wird mir von dir gereicht: Calicem, quem de dit mihi
Pater, non bibam? (Jo. 18, 11.) Sollte ich den Kelch,
den mein Vater mir für die Zeit, die ich hienieden in
menschlicher Gestalt und Erscheinungsform zugebracht habe
•und die Zeit, die ich in meiner eucharistisohen
Erscheinungsform noch zubringe, gegeben hat, nicht trinken?

Fürwahr: Accipere est filii Dei, es ist in der Tat
•das unveräußerliche Gotteskindes-Merkmal, alles durch
Zuwendung vom Vater her zu besitzen.

Weil wir nun in und mit Christus auf dem Boden
der Gotteskindschaft wurzeln, so sind wir auch mit jenem
Gotteskindes-Merkmal bezeichnet1. Auf die Frage des
Apostels: „Was hast du, das du nicht empfangen hättest?"
gibt es nur eine Antwort: Nichts bin ich und habe ich
aus mir selbst; alles, was ich in der Ordnung der Natur
an persönlichen Gütern in dieser K 1 ein welt, die ich für
mich selbst darstelle, besitze : Dasein und Leben, die Leibes-
Und Seelenkräfte mit ihren unbegrenzten Anlagen und
Möglichkeiten, alles Wirken und Tun, das an dem Baume meines
Lebens zur Entwicklung und Reife gelangt, alles das
bestätigt das Axiom des hl. Thomas: Accipere est filii Dei
Was hast du an äußeren Gütern in der großen Um-
^eft, die du nicht empfangen hättest? Das Gewand,
"^as dich schützend umgibt ; das Haus mit seiner Einrichtung,

das dir ein Heim bietet; das Mineral-, Pflanzen-
1 Accipere dicitur esse commune creaturae et Filio (I q. 33

a-_ 3 ad. 2); Filius est a Patre et a Patre accipit, a quo sunt et acci-
4>iunt creaturae (C. G. IV c. 8).

Divas Thom&sIX. (Jahrbuch fttr Philosophie etc. XXXVI.) 8



114 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

und Tierreich, das sich mit seinen Reichtümern und
Schätzen, seinen Kräften und seiner geschäftigen Tätigkeit
zu gemeinsamer Arbeit zusammenschließt, um dir zu dienen;:
liebe Menschen, die dir mit nie versagender Treue zur Seite
sind ; von allen Seiten und von allem wird dir immer wieder
das eine Wort zugerufen: Accipere est filii Dei!' Was;
hast du in der Ordnung der Übernatur, das du nicht
empfangen hättest? Zähle, wenn du kannst, die äußeren
Gnaden- und Gunsterweike, die dir im Elternhause, in.
Schule und Unterricht, in Kirche und Verein zuteil geworden
sind; zähle die inneren Gnadenerweise erleuchtender uncL

anregender Art, du wirst keinen finden, der dir nicht dein
Kindesmerkmal verkündete: Accipere est filii Dei!

„Wenn du es aber empfangen hast, was rühmst du
dich, als ob du es nicht empfangen hättest?" (1. Cor. 4, 7.).
Was rühmst du dich vor dir selber in stolzgeborener
Selbstgefälligkeit und Selbstüberhebung, wo-
doch alles, was du bist und hast, eine fremde, Gottes
Eigentumsmarke an sich trägt1? Was rühmst du dich vor anderen
in eitler Ehr- und Ruhmsucht durch Großsprecherei und<

Ruhmredigkeit, durch Verstellung und Heuchelei?
Demjenigen aber, der tatsächlich das eine oder andere, oder
selbst vieles vor anderen voraus hat, ruft der hl. Paulus-
zu: Quis enim te discernit? (1. Cor. 4, 7.) „Wer zeichnet
dich denn vor anderen aus?" Und er wird immer wieder
antworten müssen: Accipere est filii Deil

Das Zeugnis des Geistes Gottes von diesem unseren
ersten Kindesmerkmale verstummt also nie. Und weil es
nie verstummt, ist es eine ständige Mahnung, einerseits
dem Stolze zu wehren, daß er nicht mit seinen häßlichen
und verderblichen Begleit- und Folgeerscheinungen unser
Lebensbild überziehe und es zum Zerrbild dessen mache,
was es sein soll; anderseits aber der Demut mit ihrer
herrlichen Tugendgefolgschaft eine Heimstätte zu bereiten,
daß sie unserem Lebensbilde ihre gewinnenden Züge
aufpräge und die Gleichförmigkeit mit demjenigen unseres
erstgeborenen Bruders gebe, der von sich sagte: „Lernet von-
mir, denn ich bin sanft- und demütig von Herzen"'
(Matth. 11, 29).

1 Vgl. des hl. Thomas magistrale Erörterung über die inante
gloria, De Malo q. 9 a. 1—B.



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 115

2. Der Geist des Sohnes Gottes gibt unserem Geiste
von einem zweiten Kindesmerkmal Zeugnis, das uns in
und mit Christus der nie versagenden Y a ter sorge Gottes
versichert. Ihr wendet der hl. Thomas seine liebende
Aufmerksamkeit zu, um ein überaus gewinnendes Bild von ihr
zu entwerfen (C. G. III c. 130).

Er steht nicht an, von ihr zu behaupten: „daß sie Gott
gleichsam aus sich selber heraus und in den geliebten
Sohn, an dem er sein Wohlgefallen hat (Matth. 3, 17)
hineinführe, um ihm gut zu sein und Gutes zu tun und
durch seine Vorsehung für ihn, wie für sich selbst zu sorgen1".
Damit hat er einen Stand- und Gesichtspunkt gewonnen,
von dem aus sich drei liebliche Eigenschaften der nie
versagenden Yatersorge Gottes um uns abheben. „Sie hat die
Allgüte und Liebe zur Gebieterin, die Allweisheit zur
Beraterin, die Allmacht zur Dienerin" (Ip-d est
voluntas ut imperans, sapientia ut dirigens, potentia ut exe-
quens — De veritate q. 5 a. 1 ad 7).

Das Gute, das er seinem eingeborenen Sohne von
Ewigkeit zu Ewigkeit mitteilend gibt und uns allen in
Christus durch die Fügungen und Führungen seiner
Vorsehung mitteilend geben will, ist die eigene beseligende
Güte und Vollkommenheit. Die boni tas divina ist demnach

das abschließende Ziel und Ende, das unserem menschlichen

Dasein und Leben die endgültige Vollendung und
Vollkommenheit gibt. Darum muß die göttliche G ü t e auch
als gebietende Wirkursache erstmalig am Anfange
Unseres Daseins und Lebens stehen, eine Wahrheit, auf die
der hl. Thomas sich bei den verschiedensten Anlässen stützt
ünd außerordentlich oft in Wendungen, wie die folgende
zurückkommt: Idem est primurn principium rerum et
ültimus finis; eodem modo aliqua progrediuntur a primo
principio et ordinantur in fiuem ultimum (De veritate q. 5
a' 4; De virt. in comm q. 1 a. 10).

„Weil nun die E rs tuisache in ihrem Einflüsse auf das
JQs Dasein gerufene Geschöpf sowohl an Intensität als auch
au Dauer jede weitere Ursache überragt2", so muß man

' Amans (Deus) sie est extra se in amatum translatus, inquan-
tum vult amato bonum et operatur per suam providentiam sicut et
Slbi (I q. 20 a. 2 ad 2).

' Causa primaria plus dicitur influere quam secunda, inquantum
e,us effectus est intimior et permanentior in causato, quam effectus
causae secundae (De veritate q. 5 a. 9 ad 10).

8*



116 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

sagen, daß die erbarmende Liebe und Güte Gottes am
Anfange, in der Mitte und am Ende jeder in die Vorsehung
sich einfügenden Gottestat steht. Diese wunderbare Lehre
faßt der Fürst der Scholastik in seiner theologischen Summe
(I q. 21 a. 4) folgendermaßen zusammen: „Die Gerechtigkeit

Gottes hat stets die erbarmende Liebe zur
Vorgängerin, weil diese mit einem ihrer Werke die Grundlage

und Voraussetzung für jene legen muß. Denn der
Kreatur schuldet Gott nichts, Er müßte denn selber den
Grund und Titel dazu vorher in sie tatsächlich hineingelegt

oder doch wenigstens für sie vorgesehen haben.
Darum hat auf jeden Fall das, was Gott dem Geschöpfe
schuldet, seine Berechtigung in etwas F rüher em. In dieser
Verkettung kann man aber unmöglich ins Unendliche zurückgehen,

sondern muß letzten Endes auf etwas kommen, was
lediglich und ausschließlich in der Güte des göttlichen
Willens, die ja das letzte Ziel ist, seinen Grund hat. Man
habe vergleichshalber das Beispiel vor Augen: Der Mensch
hat ein Anrecht auf den Besitz der Hand der Seele wegen ;

die Seele ihrerseits aber gebührt ihm, weil er Mensch
sein soll; das Mensch-Sein selber aber gründet sich auf die
reine Güte Gottes. Und so offenbart sich in jeder Gottestat

als erste Wurzel seine barmherzige Güte. Bei allen
späteren Gotteswerken ist sie gleicherweise mit ihrer
Wirksamkeit zugegen, ja selbst in erhöhtem Grade, da bekanntlich

die Erstursache die folgenden an Wirkkraft übertrifft/
Und weil die erbarmende Vaterliebe Gottes sich uns

gegenüber durch reale Zuwendung von Gütern natürlicher

und übernatürlicher Ordnung offenbart und auswirkt
(I q. 20 a. 2; II—II q. 23 a. 1), so gibt der Geist des
Sohnes Gottes unserem Geiste auch davon Zeugnis, daß sie
über alles menschliche Ermessen groß ist Denn wollte
man sie inhaltlich ausmessen, so müßte man vorerst das
Maß der Seinsvollkommenheit kennen, die uns durch den
Besitz der M e n s c h e n n a t ur und ihrer Reichtümer eigen,
sowie durch die Anteilnahme an der göttlichen Natur
in der Gnade und Glorie zugedacht ist. Wollte man sie in
ihrer Dauer abschätzen, so müßte man erst das Maß der
Ewigkeit kennen. Denn Gott hat in der Person des
Propheten zu einem jeden von uns gesprochen : „Mit ewiger
Liebe habe ich dich geliebt" (Jer. 31, 3). Das Zeugnis,
das der Geist des Sohnes Gottes unserem Geiste gibt, er-



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 117

streckt sich infolgedessen auch auf den Umstand, daß die
Vaterliebe Gottes zu uns viel größer sein muß, als unsere
Gegenliebe zu ihm je sein kann. In dem schwachen A b-
bilde der Vaterliebe Gottes, der Elternliebe nämlich,
strahlt noch diese Eigentümlichkeit wieder. Denn
naturgemäß ist die Liebe der Eltern zu den Kindern größer, als
umgekehrt, weil die Eltern den Kindern von ihrem eigenen
Sein mitgeteilt haben, nicht aber umgekehrt (II—II q. 26
a. 9). Darum wohl uns bei der väterlichen Vorsehung Gottes,
die eine also geartete Liebe zur Gebieterin hat.

Ein zweiter lieblicher Zug fesselt unsere Aufmerksamkeit:

Gott hat seiner väterlichen Vorsehung über uns
die eigene Allweisheit zur Beraterin gegeben, auf daß
sie alles in unserem Leben und Dasein ziel- und
zweckdienlich anordne (I q. 22 a. 1). "Wie vollkommen das
Wort des Weisheitsbuches : 7,Sie reicht von einem Ende bis
zum anderen mit Macht und ordnet alles lieblich an" (Sap. 8,1)
auch auf unser Leben zutrifft, werden wir erst völlig
einsehen, wenn der Vorsehungsplan Gottes über uns im
Jenseits seine beseligende Erfüllung und Vollendung
gefunden hat. Darüber verbreitet sich der hl. Thomas in
seinem herrlichen Werkchen De Beatitudine Opusc. (56 c. 1).
Loch gelingt es ihm, etwas von dieser himmlischen
Einsicht in dieses unser Erdendasein hineinzuleiten und den
Vorsehungsplan Gottes über unser Leben in seiner
entzückenden Einfachheit, seiner alles umfassenden Weite
und alles durchdringenden Tiefe aufzuzeigen.

Um uns des Sprachgebrauches unseres Führers selbst zu
bedienen, unterscheiden wir in dem Ausdruck „finis ultimus"
die Sache oder das Gut, in welchem wir unsere endgütige und
Vollkommene Befriedigung finden, von der Täti gkeit, durch
die wir von jenem Gute Besitz ergreifen, uns in ihm
ersättigen und für immer beseligen. Unser Ziel und
Ende im ersten Sinne kann nur eine Sache sein, die
unerschaffene Güte Gottes (I—II q. 3 a. 1). Alles
andere ist von der Allweisheit Gottes diesem einen Gute so
ziel- und zweckdienlich ein- und untergeordnet, daß es dem
Renschen als Weg zum Ziele und Mittel zum Zwecke dienen
E&uß und — in sich genommen — nie versagen kann1.

1 Omnes enim creaturae sunt homini via ad tendendum in beati-
mdinem; et iterum omnes creaturae ordinantur ad Deum, inquantum
111 eis divina bonitas manifestatur (De caritate, quaest. un. a. 7). -



118 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Das veranlaßte den Apostel zu sagen: „Alles ist euer,
sei es Paulus oder Apollo oder Kephas, die Welt, das

Leben, der Tod, die Gegenwart und die Zukunft, alles ist
euer; Ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes"
(1. Cor. 3, 22). Die Heiligen sind unser, um uns zu
helfen; die Leiden und Heimsuchungen, um uns -von
unseren Unvollkommenheiten zu läutern; dip Prüfungen,
um uns in der Tugend stark zu machen; die Welt, um
uns die Mittel zum Dienste Gottes und zur Erleichterung
unseres Zieles zu liefern; das Leben, um uns in Gott
zu beglücken; der Tod, um uns zu Gott hinüberzuführen.

Gestützt auf dieses Zeugnis, das der Geist des Sohnes
Gottes unserem Geiste gibt, hält die geistige Kindheit
aus unserem Lebensbilde fern Kleinmütigkeit und
Verzagtheit (II—II q. 20 a. 1), zeichnet dafür aber ein
den ihr eigentümlichen, der Welt ganz unverständlichen
Charakter: „jenes triumphierende Vertrauen, das
unbeschadet der Bescheidenheit allen Verfolgungen," aller
Menschenfurcht, allen Hindernissen des Furtschrittes Trotz
bietet; jene Festigkeit im Leiden, die von keiner
geschaffenen Macht eingeschüchtert, aber auch von keiner
gegeben werden kann; jenen heiligen Gleichmut, den
die Menschen für Stumpfsinn oder Unempfindlichkeit
ansehen, während er uns doch keinen Kampf und kein Gefühl
des Schmerzes erspart; jene Zuversicht auf Gott, die
sich selbst dann nicht brechen läßt, wenn er die Seele zur
Prüfung aller Dürre und Trostlosigkeit preisgibt, ja scheinbar

verläßt, wie seinen Sohn am Kreuze; jene Freudigkeit
des Herzens, die uns der Erreichung uuseres Zieles

gewiß macht, trotzdem wir aufs tiefste von unserem
Unvermögen überzeugt sind und der heiligen Furcht um unser
Heil nie ledig werden1'.

Fürwahr, doppelt und dreifach berechtigt ist der Zug
des unbedingten Vertrauens auf Gott, den die geistige Kindheit

in das Lebensbild des Christen einzeichnet. Gibt doch
der Geist des Sohnes Gottes unserem Geiste Zeugnis, daß
Gott seiner von der eigenen allerbarmenden Liebe
eingegebenen und der Allweisheit beratenen
väterlichen Vorsehung die eigene unbeschränkte AI Im acht zur

1 S ch e e ben-Weiß, Herrlichkeiten der göttlichen Gnade ", 820.



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 119

Dienerin gegeben hat1. An die inhaltsreichen Worte des
Weisheitsbuches (11, 25): „Du erbarmest dich aller, -weil
*du alles vermagst" klingen manche Feriàl- und Dominikal-
orationen während des Kirchenjahres an, so beispielsweise
die Oration vom 10. Sonntag nach Pfingsten: „0 Gott, der
du deine Allmacht zumeist durch Schonen und Erbarmen
'olfenbarst, mehre an uns die Erweise deiner Barmherzigkeit

und läß uns im Stre"ben nach deinen Verheißungen
der himmlischen Güter teilhaftig werden." An diese tröstliche

Lehre erinnert der hl. Thomas mit Vorliebe: „Gottes
Allmacht wird zumeist im Schonen und Erbarmen
offenkundig. Dieser Umstand ist nämlich, wie kein anderer,
geeignet, Gott in seiner alles überragenden Oberherrlichkeit

zu zeigen. Denn wäre er jemandes Gesetz unterworfen,
so könnte er gar nicht in erbarungsvollem Schonen uns
Unsere Sünden nachlassen (stellt ja auch auf Erden gerade
das Begnadigungsrecht des Königs höchste Macht,
•der Autorität "oberstes und heiligstes Recht dar). Zudem
ist das schonende Erbarmen der einzige Weg, auf dem Gott
den Menschen seine unendliche Güte und Seligkeit zuwenden
kann, eine Gottestat, über die selbst die göttliche
Allmacht nicht hinausgehen kann" (I q. 25 a. 3 ad 3;
II-II q. 30 a. 4A).

Doch nunmehr müssen wir uns daran erinnern, daß
wir unter dem Vorgange des hl. Thomas im Ausdrucke
«finis ultimus" — letztes Ziel und Ende — noch den zweiten
Teilinhalt betrachten wollten, um uns das Verständnis für
"Weitere Züge im Bilde der geistigen Kindheit zu erleichtern.
Der Ausdruck besagt nämlich auch die Tätigkeit,
wodurch wir uns in den. Erwerb, den Besitz des un-
erschaffenen, höchsten Gutes, das ist Gottes selbst setzen.

1 Po'tentia importât rationem principii exsequentis id quod
Voluntas imperat et ad quod scientia dirigit (I q. 25 a. 1 ad 4).

' Neben diesem Werke macht der 1)1. Thomas noch drei namhaft,

die selbst Gott nicht größer und wunderbarer machen konnte,als sie wirklich sind : nämlich die Vereinigung der menschlichen Ratur
mit der göttlichen in Christus, die Vereinigung der Jungfrauenwürde

mit der Mutter-Gottes-Würde in Maria und schließlich die
Vereinigung der Seligen mit Gott im Lichte der Glorie: Humanitas
Christi ex hoc, -quod est unita Deo, et beatitudo creata ex hoc,
quod est fruitio D-ei, et Beata Virgo ex hoc, quod est mater Dei,
habent quandam dignitatem infinitam ex bono infinito, quod est Deus:
®t ex hac parte non potest aliquid fieri melius eis, sicut non potest
'aliquid melius esse Deo (I q. 25 a. 6 ad 4).



120 Die geistige Kindheit im Leben des Christen,

Unter diesem Gesichtspunkte ist selbstverständlich unser
„letztes Ziel und Ende", unsere Beseligung, etwas in un»
selbst, etwas Geschaffenes: Secundo autem modo
ultimus finis hominis est creatum aliquid in ipso existons ;
quod nihil est aliud, quam adeptio, vel fruitio finis ultimi
(I —II q. 3 a. 1). Daraus folgert der hl. Thomas, daß da»
„quiescere in patria" und „peregrinari in terris" nur als
zwei verschiedene Zuständlichkeiten ein und
derselben geistigen Gotteskindheit angesprochen werden können.
Das ergibt sich ganz klar aus einer Stelle seines Traktates

De virtutibus in comm. q. 1 a. 9, wo er sagt: „Der
Mensch ist nicht nur Bürger eines irdischen Staates,
sondern ist auch dem Bürgertum des himmlischen
Jerusalem eingegliedert, dessen Lenker der Herr ist
und dessen Bürger die Engel und alle Heiligen sind, ob
sie nun schon in der Glorie herrschen und sich der Zielruhe

im Vaterlande erfreuen oder ob sie noch in der
Pilgerschaft hienieden auf Erden begriffen
sind." Das Wort des EL Paulus behält nämlich seine
Geltung: Nostra autem conversatio {noliveuua) in coelis est —
„Unser Bürgertum ist im Himmel, Ihr (Christen) seid
Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes'' (Phil. 3y
20; Eph. 2, 19).

Nur die Art und Weise, wie unsere
Mitbürger im Himmel unser gemeinsames Familien- und
Gesellschaftsgut, Gott nämlich, entgegen-und in Besitz nehmen,
ist von der unserigen auf Erden verschieden. Doch wie sie,
so können auch wir die Entgegen- und Besitznahme Gottes
nur durch die Tätigkeit des geistigen Erkenntnis- und
Strebevermögens vollziehen, keineswegs aber durch die-

Tätigkeit unserer n ieder en Natur'. So selbstverständlich
das auch scheinen mag, so bleibt es doch nicht ohne Einfluß

auf das Bild der „geistigen Kindheit". Weil der
Geist des Sohnes Gottes unserem Geiste Zeugnis gibt, daß»

der niedere Mensch mit seinem Trieb- und Sinnesleben gott-
fremd und gottferne ist und zudem noch den höheren

1 Duplex est hominis vita: una quidem exterior secundum na-
turam sensibilem et corporalem: et secundum hanc vitam non.
est nobis communicatio, vel conservatio cum Deo et Angelis; aliä
autem est vita spiritualis secundum n.entern: et secundum hanc
vitam est nobis conservatio et cum Deo et cum Angelis, in prae-
senti quidem statu imperfects; sed1 ista conversatio perticie«-
tur in patria (II—II q. 23 a, I ad' 1 ;: I—II q. 3 a 3),



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 121

Menschen zu sich herabzuziehen und sich dienstbar zu machen
sucht, so darf dem Bilde der geistigen Kindheit keineswegs
der Zug der S el b s t ü b e r wac h un g, der Y er leugnung
und Abtötung des niederen Menschen fehlen. Denn nur
um den Preis steter und gut geleiteter Selbstüberwachung

und Abtötung wird es dem höheren Menschen
gelingen, über die Mängel seiner Hinordnung und
Verbindung mit Gott zu triumphieren. Denn wenn wir auch
hienieden uns durch die Tätigkeit unseres im Glauben, der
Hoffnung und der Liebe über sich selbst erhöhten
Erkenntnis- und Strebeveimögens Gott zuwenden, ihn in
Wirklichkeit umfangen und für uns in Besitz nehmen, so
können wir doch unmöglich in ihr ununterbrochen
verharren. Sie wird vielmehr durch die gebieterischen
Forderungen des täglichen Lebens notwendigerweise sowohl
unterbrochen als auch auf andere, selbst gefährliche
oder gar sündhafte Gegenstände abgelenkt. Daher denn
die stets drohende Gefahr, daß sich der Wille Gott
entfremdet und sich einem geschöpflichen Gute oder
Scheingute in ziel- und zweckwidriger und darum
sündhafter Weise zuwendet (II—II q. 20 a. 1 ad 1).

Dieser Umstand kann nicht ohne Rückwirkung auf
das Bild der geistigen Kindheit bleiben. Es wird um einen
Weiteren Zug bereichert, den so wohltuenden Zug des
Mißtrauens auf sich selbst und der kindlichen Furcht,
vor der eigenen Hinfälligkeit und Gebrechlichkeit.

So unvollkommen auch die Gottesnähe und Gottverbindung

von unserer Seite aus sein mag, so macht sie uns.
doch nichtsdestoweniger nach dem ausdrücklichen Zeugnis
des hl. Thomas „bereits für das diesseitige Leben in
gewissem Sinne zu Teilhabern und Mitbesitzern der Seligkeit.

Und je kontinuierlicher und innerlich
geschlossener wir unsere Gottverbindung gestalten können,,
desto mehr geben wir ihr von der Eigenart der Seligkeit.
Mag darum auch das tätige Leben wegen seiner
vielfältigen Ablenkung weniger von der genannten Eigenart,
sn sich haben als das beschauliche, so läßt sich doch
m ihm die seelische Bereitschaft bewahren, gleich
Dach der Ablenkung wieder in die Gottverbindung
einzutreten, ja sogar die Ablenkung selbst auf Gott hinzuordnen,
Dnd so die GottverbinduDg kontinuierlich zu machen"-
(I—II q. 3 a. 2 ad 4).



122 Die geistige Kindheit im Leben de3 Christon.

Dieser erhebende Gedanke gibt uns das Geleite zu
«inem dritten Gesichts- und Standpunkte, von dem aus
noch andere Züge im Bilde der geistigen Kindheit offenbar
werden.

3. Der Geist des Sohnes Gottes gibt nämlich unserem
Geiste noch von einem dritten Kindesmerkmal Zeugnis,
demzufolge wir in und mit Christus nichts von dem, was
wir als Gotteskinder erhalten haben, für uns behalten,
sondern in rückhaltloser Hingabe Gott dem Yater, dem
Ursprung alles Guten, wieder zurückstellen. In die herrliche
Gedankenwelt, die sich hier auftut, führt uns der hl. Thomas

mit dem so einfachen und doch so inhaltreichen Satze
ein: Filii Dei est, esse ad Patrem et îeferre se 6t omnia
sua ad Patrem (I q. 28 a. 2 ; I q. 32 a. 2; C. G. IV c. 14).

Wesentlich in seiner ewigen Heimat hinorientiert
zum Vater, wendet sich der Sohn in jubelnder Liebe und
Freude über seinen Ursprung und alles, was er empfangen,
zum Vater zurück, um sich und all das Seine ihm wieder
zu eigen zu geben. Und in dieser ewigen Begegnung und
Rückgabe ist er mit dem Vater der gemeinsame Ursprung
ties Heiligen Geistes. „Quod fuit, permansit", sagt die Kirche
in der Weihnachtsliturgie von ihrem himmlischen Bräutigam :

Was er in seiner ewigen Heimat war, das bleibt er auch
in seiner irdischen, nämlich Gottessohn — qui est
ad Patrem — einzig und allein zum Vater orientiert, der
darum sich und alles, was ihm in der menschlichen
Natur zuteil geworden, auf Gott hinordnet, der sich
in seinem Wirken und Leiden, in seinem Leben und Sterben,
in seinen Einrichtungen und Gründungen ganz und gar der
theozentrischen Methode unterwirft.

Und weil wir durch die Gnade in Christus und seiner
Gotteskindschaft leben, so sind wir auch an diesem dritten
Kindesmerkmal reich geworden, der zur vollkommenen
Hingabe an Gott drängenden Kindesliebe Christi. Charitas enim
Christi urget nos (2. Cor. 5, 14) : Die in Christus wirkende
Liebe zum Vater drängt und treibt auch uns weg von der
egozentrischen Methode, die in ungeordneter,
sündhafter Anhänglichkeit an das eigene Ich alles andere,
Personen und Sachen, Geschehnisse und Verhältnisse, ja
selbst Gott und seine Vorsehung ihm unterordnen und dienstbar

machen möchte. Weil also die Liebe Christi diese

selbstsüchtige Lebenseinstellung vom Gotteskinde fern-



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 123

hält, hält sie auch von dessen Lebenshilde die häßlichen
Züge der Selbstsucht fern, von denen der Apostel
Paulus seinen Schüler Timotheus frei und unberührt wissen
wollte: „Wisse aber, daß in den letzten Tagen gefahrvolle
Zeiten bevorstehen Da werden die Menschen selbstsüchtig
— erunt homines seipsos amantes — geldgierig, prahlerisch,
übermütig, schmähsüchtig, ungehorsam gegen die Eltern,
tindankbar, gottlos, lieblos, treulos, verleumderisch,
unenthaltsam, unbarmherzig, unfreundlich, verräterisch, frech,
aufgeblasen ; sie werden die Lust mehr lieben als Gott,
zwar den Schein der Frömmigkeit an sich tragen, ihr Wesen
aber verleugnen. Solche sollst du meiden" (2. Tim. 3, 1—51).

Charitas Christi urget nos, die Liebe Christi drängt
uns h i n zur theozentrischen Methode, gibt uns selbst
und all unserem eigenen Wirken die Einstellung auf Gott.
Sie drängt uns darum naturgemäß zu den inneren und
üußeren Betätigungen der Gottesverehrung, die ja in
und durch sie selbst bereits auf Gott eingestellt sind. Das
Lebensbild des Gotteskindes bereichert sich um den
lieblichen Zug der F r ö m m ig k eit, der G e b e ts w il lig k ei t
nndGebetsfreudigkeit. Die Liebe Christi gibt unserem
Wirken in der b er u f 1 i ch e n A r b ei t die Einstellung auf
Gott; sie macht das Gotteskind arbeitswillig und
arbeitsfreudig. Die Liebe Christi gibt unserem Leiden die
Einstellung auf Gott; sie macht das Gotteskind
leidenswillig und leidensfreudig (III q. 48 a. 1 ad 1).

„Die Liebe Christi drängt uns", alle und alles für
Gott zu gewinnen; sie macht das Gotteskind seeleneifrig,

auf die Glaubens er haltung und Glaubens
Verbreitung bedacht, opfer- und g e b e fr eud i g und fügt
damit seinem Lebensbilde die letzten Züge der
Gleichförmigkeit mit dem Bilde des eingeborenen Gottessohnes
ein (Rom. 8, 29).

Das ist die geistige Kindheit im Lebensbilde des
Christen. S til sie nun tatsächlich in Wirksamkeit ihrer
Haupt- und Grundmerkmale: nämlich alles auf dem Wege
des Erhaltens und der Entgegennahme zu besitzen, der
liebevollen Vatersorge Gottes unterstellt und ganz nach
Gott hinorientiert zu sein, im ganzen Lebensbilde des

' Vgl. die für das christliche Tugendstreben so außerordentlich
anregenden Erwägungen des hl. Thomas zu dieser Stelle (Com. in
"S. Pauli Ap. Epist.).



124 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Christen, immer und überall zur Geltung kommen, so-
muß ihr auch ein bestimmender Einfluß auf das
Lebensprogramm des Christen zugestanden werden; eine
Forderung, die nunmehr in ihrer B er e ch t igun g und
Tragweite berücksichtigt werden soll.

II. Die geistige Kindheit im Lebensprogramm
des Christen.

Nach den eingangs erwähnten Schriftworten : Matth. 18,3
Mark. 10, 15 ist. die geistige Kindheit für alle verbindlich.
Das betont der hochselige Papst Benedikt XV. in seiner
Ansprache mit allem Nachdruck: Es war dem göttlichen
Heilande viel daran gelegen, seine Jünger von der
Notwendigkeit der geistigen Kindheit zur Erlangung des ewigen
Lebens zu überzeugen. Angesichts der Eindringlichkeit und
Entschiedenheit seiner diesbezüglichen Lehre sollte man es
kaum noch für möglich halten, daß jemand den Weg der
geistigen Kindheit, nämlich den Weg des Vertrauens und
der Hingabe an die Hand Gottes, nicht beschreiten wollte.
Es sei noch eigens darauf hingewiesen, daß das göttliche
Wort sich nicht nur in allgemein verpflichtender Form
ausdrücken, sondern auch durch einen Einzel-Hinweis
gerade jene in die Verpflichtung mit einbeziehen wollte,
welche die kindliche Arglosigkeit eingebüßt haben. Darum
kann niemand mehr vorschützen, daß der Weg des
Vertrauens und der Hingabe nur den von der Bosheit der Sünde
und der Welt noch unberührten Seelen vorbehalten sei, daß'
aber nicht mehr von der geistigen Kindheit bei jenen die
Rede sein könne, die die Kindeseinfalt verloren haben. Ist
demgegenüber nicht offensichtlich, daß die Worte des Meisters :

„Nisi conversi fueritis et efficiamini sicut parvuli"
auf der Notwendigkeit einer Umkehr in der Lebensführung
und auf der Notwendigkeit der Bemühung und Arbeit
um dieselbe bestehen? „Wenn Ihr euch nicht b e k ehr e t" :
dieser Ausdruck besagt die Änderung, in die die Jünger
Christi eintreten müssen, um wieder zu werden wie
die Kinder. Die Aufforderung, „wieder Kind zu werden"^
kann doch nur an den ergehen, der es nicht mehr ist. Die
Worte: nisi efficiamini" — wenn ihr nicht werdet —
weisen auf die mühevolle Arbeit hin. Denn es
istbegreiflich, daß ein Mensch an sich arbeiten muß, uitt
das zu werden und als das zu erscheinen, was er nie-



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 125

mais gewesen oder was er jetzt nicht mehr ist.
Selbstverständlich handelt es sich nicht darum, zum Aussehen
und der Gebrechlichkeit des Kindesalters zurückzukehren.
Ein derartiges Ansinnen stellen zu wollen, wäre lächerlich.
Aber man kommt nicht daran vorbei, aus den angeführten
Schriftworten die auch die Erwachsenen angehende
Verpflichtung herauszulesen, zur Übung jener Tugenden
zurückzukehren, die der geistigen Kindheit eigen sind L

1. Weil nun die geistige Kindheit einen lebendigen
Glauben zur Voraussetzung und Grundlage hat, so muß
gerade die Übung des Glaubens im Lebensprogramm
des Christen voraufgestellt werden. L'infanzia spirituale
suppone fede viva nell'esistenza di Dio — «Die geistige
Kindschaft ist, nach den ausdrücklichen Worten des Heiligen
Vaters, ganz auf übernatürlichen lebendigen Glauben
an das Dasein Gottes gestellt" und darum auf das Zeugnis,
das der Geist des Sohnes Gottes unserem Geiste von
flem Dasein Gottes, des Vaters, dem Urheber der Gott es-
k in ds chaft innerhalb der Gottheit und Menschheit, weniger
auf das Zeugnis, das der Geist des Menschen uns vom
Dasein Gottes, dem Urheber der Natur ablegt2. Auf Grund
dieses übernatürlichen Zeugnisses wird das Kind Gottes im
Urlauben „der göttlichen Erkenntnis selbst zugesellt" —
fides hominem divinae cognitioni conjungit (De veritate
q. 14 a. 8), so daß es von Gott und göttlichen Dingen jene
Kenntnis erhält, die an sich nur' Gott allein haben kann3.

Darum konnte der hochselige Papst P i u s X. in einer
Ansprache vom 10. Mai 1910 sagen: „Wer mit den Augen
fies Glaubens schaut, schaut mit den Augen Gottes. Er
erkennt in der Welt die Führungen und Fügungen Gottes.
Er gewahrt nur eines: Verbum divinum, Christus Jesus.
Und aus diesem Einen begreift er, in diesem Einen liest
er alles." Es wird allmählich bei ihm der eigentümliche
Zug in Erscheinung treten, den man ausgesprochenermaßen

1 Aus der Ansprache des Papstes nach dem von der Monatsschrift:

II Carmelo, Koma, Settembre 1921, p. 206—213 veröffentlichten

Wortlaute.
2 Siehe die magistrale Erörterung über die „Übernatürlichkeit

ües Glaubens" in der ftevue thomiste, 1914, p. 17—38>
3 Propriissime (fides) déterminât de Deo quantum ad id, quod

Qotum est sibi soli de seipso et aliis per revelationem communicatum
<X q. 1 a. 6).



126 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

bei den Heiligen beobachtet, daß nämlich alles, womit sie
nur immer in Verbindung kommen, daß alles, was sie sehen,
hören und erfahren, sie immer wieder zu Gott, dem Vater
führt; daß jedes Geschöpf und jegliches geschöpfliche Werk
zu ihnen von Gott redet und sie auf all dem wie auf einer
Stufenleiter zu Gott und göttlichen Dingen emporsteigen.

Der Glaube ist ja — um das ansprechende Bild des
hl. Augustinus zu gebrauchen — der Fuß, der das
Gotteskind aus der Heimatf,erne zum Vaterhause in die
Arme des Vaters hinträgt. Mit Anlehnung an den Grundsatz

des hl. Paulus: Credere enim oportet accedentem
ad Deum (Hebr. 11, 6) — denn wer Gott naht, muß
glauben, führt er aus : Wenn „glauben" „auf Gott
hinzutreten" heißt, so tritt der auf Gott hinzu, der glaubend
„ja" zu Gott und den göttlichen Dingen sagt; der aber
tritt von Gott zurück, der leugnend „nein" sagt. Die Seele
geht ja nicht hin und her mit den körperlichen Schritten
der Füße, sondern mit den geistigen Schritten der Affekte
(Tract. 48 in Jo.). Non movetur anima pedibus, sed
affectibus '.

Die Wichtigkeit und Unerläßlichkeit eines regen Glaubens

für das Leben der geistigen Kindheit tritt uns noch
in einem dritten Bilde entgegen. Das Gotteskind breitet
im Glauben gleichsam seine Arme aus, öffnet seine Hände,
um Gott, insbesondere in seiner Menschwerdung und seinen
gottmenschlichen Geheimnissen zu umfangen, zu
ergreifen und in Besitz zu nehmen. Wahrhaft ergreifend
wirkt das Zwiegespräch beim hl. Bernard zwischen der
suchenden Maria Magdalena und dem auferstandenen
Heilande: „Du besitzest mich in deinem Innern und du weißt
es nicht; und darum suchest du mich außerhalb... Lerne,

1 Der große Kirchenlehrer von Hippo preist wiederholt den
Glauben als übernatürliches B ewegu ngs vermögen, mit Hilfe dessen
wir uns in Gottes, insbesondere in des Gottmenschen Gegenwart
versetzen, in der Homilie über das Heilungswunder au der blutflüssigen
Frau sagt er: Non enim ad Christum am b u 1 an do currimus, sed c
reden do (Tract, in Jo. 26, 3). Unter demselben Bilde spricht er voll
Begeisterung von dem vorbildlichen Glauben des Hauptmanns von
Kapharnaum: Quia fidem centurionis, qua vere acceditur ad Jesum,
ipse ita laudavit, ut diceret, non inveni tantam fidem in Israel: ipsum
potius (Centurionem) accessisse ad Christum dicere voluit prudens
Evangelista, quam illos, per quos verba sua miser.it (De Cons. Evang.
c. 20).



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 127

mich mit dem Bliebe des Glaubens zu schauen und zu
erkennen!" „0 mein Meister, mein Jesu, meine Liebe... so
lehre-mich denn, dichjzu suchen und zu finden, dich zu
umfangen und zu salben!" „Glaube nur und du hast mich
berühre... der Glaube ist die Hand, mit der du mich
berührst, das Auge, mit dem du mich schaust": Crede et
tetigisti me. Hac manu tange me, his oculis quaere me
(In pass, et res. Domini 15). Diesen Gedanken, der uns
übrigens beim hl. Aiigustinus schon begegnet (tangit,
Christum, qui credit in Christum, serm. 243, c. 2), macht
sich der hl. Thomas zu eigen, um das Heiligungs- und Heilswerk

der Menschen nach der psychologischen Seite
hin zu beleuchten. „Gott berührt die Seele, indem er
seine Gnaden gaben in sie einführt ; die Seele ihrerseitserreicht

und berührt Gott in ihrem liebebeseelten Glauben"
(De verit. q. 28 a. 3). Damit nun Gott der Seele zugänglich

er und erreichbarer wäre, wurde er Mensch (Opusc. 54
c. 10). „In seinem Sohne band er die eigene Wesenheit an
einen Leib, schloß sie durch diese Einverleibung sozusagen
in einen Kanal, durch den die Heilswasser in den Rinnsalen
der Sakramente den Seelen der Gläubigen zugeleitet werden.
Damit sie nun aber auch tatsächlich einfließen, müssen die
Menschen durch den Glauben die Zugäuge ihrer Seelen
öffnen, an Christus ansetzen und so den Gnadeneinfluß
entgegennehmen L"

Daraus ergibt sich denn zur Genüge, daß das Gotteskind

der Übung des Glaubens eine besondere Pflege ange-
deihen lassen muß und daß die aszetischen Schriftsteller
gut beraten sind, die diesem Programmpunkt eine
ausnehmende Bedeutung beilegen. Durch die Übung des Glaubens

wird nämlich das Gotteskind befähigt, bereitwilligen
Und freudigen Herzens seinen sonstigen Obliegenheiten zu
entsprechen, die sich teils um die von der übernatürlichen
Hoffnung, teils um die von der übernatürlichen Liebe
gestellten Forderungen gruppieren. Damit werden wir auff
zwei weitere Programmpunkte hingewiesen.

' In solo Filio essentia est unita corpori, quodammodo incorpo- '

rata, inclusa per canalem, mediante quo aquae salitiferae derivantur
via sacramentorum in animas fidelium. Iam vero oportet, ut homines
tide mentes adapertas adducant et tangentes Christum aeeipiant gra-
tiam (Opusc. 52 c. 8*. Dieser Gedanke beherrscht die Darlegungen des
hl. Thomas in seiner Summa Theologica III q. G2; q. 69, a, 9 und wird



128 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

2. Den ersteren, die Übung der Hoffnung, finden
wir beim hl. Paulus klar und deutlich umschrieben: „So
laßt uns denn mit Zuversicht pum Throne der Gnade
treten, auf daß wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade
finden zu rechtzeitiger Hilfe" (Hebr. 4, 16). Dieser
Aufforderung werden wir nach allen Seiten hin gerecht werden,
wenn wir uns der bewährten Führung des hl. Thomas
anvertrauen. Es sind goldene Worte, die er zu uns spricht:
Die Hoffnung kommt in der Seele zu ihrem Rechte, die
sich das richtige Werturteil über Gott wahrt
und der glaubensstarken Überzeugung bleibt, daß Gott
den Menschen Rettung und den Sündern Verzeihung
zuteil werden lassen will. Heißt es doch bei Ezechiel
18, 23: „Sollte ich etwa am Tode des Gottlosen
Wohlgefallen haben, spricht der Herr, Gott, und nicht vielmehr
daraD, daß er sich von seinen Wegen bekehre und lebe?"
(II—II q. 20 a. 1).

Um sich in diesem seinem Werturteil durch nichts
beirren zu lassen, tue man gut, das Andenken an die vielen
und großen göttlichen Wohltaten auf sich wirken zu lassen,
insbesondere das erlösende Geheimnis der Menschwerdung
zu betrachten. Denn, so fährt er mit Anlehnung an den
hl. Augustinus fort: „Nichts tat uns zur Belebung
unserer Hoffnung mehr not, als ein untrüglicher Beweis,
wie sehr Gott uns in Liebe zugetan sei. Hätte er ihn aber
in augenscheinlicherer Weise erbringen können, als durch
-die Tatsache, daß er durch die Annahme der Menschennatur

unseresgleichen werden wollte?" (II—II q. 20 a. 4
ad 3). Anderseits aber kann das Gotteskind zur gottgefälligen
Übung der Hoffnung ebensowenig des richtigen Werturteiles
über die eigene Gebrechlichkeit sowie die
Unzulänglichkeit alles Geschaffenen entraten (II—II
q. 20).

Dann sei es überaus wichtig, vor einem gefährlichen
Fallstrick unserer sinnlichen Natur auf der Hut zu sein
Sie gehe nämlich darauf aus, uns den Geschmack an den
göttlichen Dingen zu verleiden, dem Willen die übernatürliche

Strebe- und Schwungkraft zu nehmen und ihm
womöglich vollständigen Ekel und Überdruß an allem Höheren

mit aller nur wünschenswerten Klarheit und Bestimmtheit des öfteren
ausgesprochen, so beispielsweise in III q. 49 a. 1 ad 5; ib. a. 8 ad lj
ib. q. 62 a. 5 ad 2.



Die geistige Kindheit im Leben des Christen, 129

und lähmende Traurigkeit einzuflößen (II—II q. 20 a. 4).
Denn dann sei es außerordentlich schwer, den glaubensstarken

und hoffnungsfreudigen Aufflug zu Gott zu nehmen1.
Diese wenigen Striche mögen genügen, um wenigstens

das Feld zu umgrenzen, auf dem sich die Hoffnung des
Gotteskindes betätigt. Welches aber auch im einzelnen ihre
TJbungen sein mögen, sie müssen — ebenso wie auch
diejenigen des Glaubens — liebebeseelt sein (II—II q. 23
a. 8). Darum wird das Lebensprogramm des Gotteskindes
die Betätigung der übernatürlichen Liebe nicht
unberücksichtigt lassen können.

3. Die Natur der übernatürlichen Liebe bringt
es mit sich, daß sie sich nicht mit der Eigenbetätigung —
der Dilectio — begnügen darf (II—II q. 23 a. 7). 8ie muß
gleichsam aus sich heraustreten, um alles um sich her zu
S ach- und Tat beweisen ihrer selbst (der Liebe) zu machen,
So kommt es, daß man an das Gotteskind die Forderung
stellen muß, die Geschöpfe Gottes, Personen und
Sachen nach Maßgabe ihrer Gottgeeintheit und Gott-
förmigkeit mit Wertschätzung und Liebe zu umfangen
(II—II q. 25, 26, 44), insbesondere die Engel und Heiligen
des Himmels, die Seelen im Fegfeuer, die Menschen auf
her Welt, die Kirche mit ihren Heilseinrichtungen und
Heiligungsmitteln aufrichtig zu lieben.

Zu Tat beweisen der Liebe eignen sich vor allem die
Betätigungen der Gottesverehrung, die Gott durch
seine heilige Kirche angeordnet oder gutgeheißen hat. Diese
Hnd ja schon so wie so auf Gott hingeordnet und eingestellt

und darum vom Gotteskinde mit Vorliebe gesucht
Und geübt. Die Liebe macht es sich ferner zur Pflicht,
aUch die berufliche Arbeit des täglichen Lebens zu
erfassen, zu durchdringen und zu Tatbeweisen ihrer selbst
Umzugestalten. In ihrer Arbeitsfreudigkeit und Be-
rufstreue ordnet sie alles durch die gute Meinung
uuf Gott hin2.

1 Homo enim aöectus aliqua passione praecipue illa cogitat,
Viae ad illam pertinent passionem; unde homo in tristitiis constitutus
Ion de facili aliqua magna et iucunda cogitat, sed solum tristia; nisi

magnum conatum se avertat a tristibus (_II — II q. 20 a. 4 ad 3).
' Revue thomiste, 1914, 55ss.; Marmion: Le Christ dans

mystères, 88 ss.

Divus Thomas IX, (Jahrbuch fttr Philosophie «te. XXXVI.) 9



130 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Schließlich trifft die Liebe auf ihrem Lebenswege
noch auf etwas, mit dem das Weltkind gar nichts
anzufangen weiß und dem es darum mit Aufbietung aller Kräfte
auszuweichen sucht. Es sind die Leiden und es ist der Tod.
Auch diesen Dingen gegenüber muß sich die Liebe bewähren,
um so mehr als gerade diese Dinge ihr Gelegenheit bieten,
ihre Großtat und ihr Meisterwerk zu vollbringen Nack
dem Vorbilde seines erstgeborenen Bruders Jesus Christus
wird das Gotteskind in Leidens- und Sterbenswilligkeit und
-freudigkeit diese Dinge zu den höchsten und vollkommensten!
Tat beweisen seiner Liebe umgestalten (C. G. IV c. 55;.
III q. 48 a. 1 ad 1).

Das ist die geistige Kindheit, der in den eingangs
erwähnten Dokumenten, dem Dekret der Ritenkongregation,
sowie der Ansprache des Heiligen Vaters so großes Lob
gespendet wird. Der Papst nennt sie geradezu „das Geheimnis-
der Heiligkeit" (il segreto délia santità) und mißt ihr eine
doppelte Bedeutung bei: eine theoretische, weil die
geistige Kindheit, wissenschaftlich im Lichte des
Glaubens erfaßt, uns in den Stand setzt, sowohl das in
Frage stehende tugendliche Leben der Dienerin Gottes
Theresia vom Kinde Jesu als auch das aller heiligen und
heiligmäßigen Menschen in seiner Entwicklung und
Vollendung sowie in seinen Allgemein- und Einzelzügen richtig
zu beurteilen. Die praktische Bedeutung aber liegt in
der Tatsache, daß die geistige Kindheit gerade unserer Zeit,
viel zu sagen hat: „Unsere Zeit", so sagt der Papst gegen
Schluß seiner herrlichen Ansprache, „zeigt sich nur zu sehr
zu Unaufrichtigkeit und betrügerischen Machenschaften
geneigt. Man darf sich daher nioht wundern, daß Frömmigkeit

und Gottesfurcht nachgelassen haben und die Nächstenliebe

vielfach erkaltet ist. Hier schaffe man Wandel! Die
Lügenhaftigkeit, Betrügerei, Heuchelei und Verstellung der
Weltkinder mögen der Geradheit und Aufrichtigkeit des.
Gotteskindes Platz machen." Es möge zur Herrschaft
gelangen :

die geistige Kindheitl
Trier (Rheinland)

Missionsseminar der Weißen Väter.

P. Dr. M.


	Die geistige Kindheit im Leben des Christen

