Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Die geistige Kindheit im Leben des Christen
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

110 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Es wire fiir uns vielleicht nicht allzu schwer nach-
zuweisen, dafl die spiateren Hexenwahngegner, die das
frevelhafte Treiben der Zauberwahnzeit unter Verdéchti-
gungen und Verfolgungen ritterlich bekdmpften und ver-
urteilten, wie ein Hans Sachs, Ulrich Molitoris, Joh,
Weyer bis herauf zum vielverdienten P, Spee S. J. im
wesentlichen wieder auf dem gleichen Boden standen, auf
dem Thomas gestanden hatte. Doch das Gesagte geniige.
Es wird doch vielleicht manchen zum Nachdenken anregen
und in ihm die Uberzeugung reifen: auch in dieser
Frage hat man Thomas von Aquin und mit ihm
der Hochscholastik unrecht getan.

Freiburg (Schweiz).
Prof. Dr. G. M. Manser O. P.

DIE GEISTIGE KINDHEIT IM LEBEN DES CHRISTEN.

Der 14. August vergangenen Jahres wird in der Selig-
und Heiligsprechungsgeschichte der Ehrwiirdigen Dienerin
Gottes Theresia vom Kinde Jesu, Professe des hkarme-
literinnenklosters Lisieux (Frankreich), stets mit Ehren
genannt werden. An dem genannten Tage wurde nimlich
im Konsistorialsaale des vatikanischen Palastes in Gegen-
wart des Heiligen Vaters das Dekret iiber den heroischen
Grad der von Theresia geiibten Theologal- und Kar-
dinaltugenden feierlich verkiindigt!. Bei diesem Anlasse
hielt der nunmehr in Gott ruhende Papst Benedikt XV.
eine herrliche Ansprache tiber ,die geistige Kindheit“, die
im Leben der Dienerin Gottes in auflerordentlich gewinnender
Weise in die Erscheinung getreten ist.

Bei der von unserem Herrn und Meister selbst betonten
Notwendigkeit der geistigen Kindheit fiir jed es Christen-
leben (Matth. 18, 3 ; Mark. 10, 162) wollen wir unter Fithrung
des hl. Thomas versuchen, die ihr gewordene Aufgabe nih r
zu umschreiben, Sie ist berufen, wesentliche Ziige in das
Lebensbild, und berechtigt, wichtige Punkte in das
LLebensprogramm des Christen einzutragen.

' Acta Apost. Sedis, 1921, p. 449—4b2.

* ,Wahrlich, ich sage euch: Wenn Ihr euch nicht bekehret und
werdet wie die Kinder, so werdet Ihr nicht eingehen in das Himmel-
reich. Wahrlich, ich sage euch: Wer das Gottesreich nicht aufnimmt
wie ein Kind, wird nicht in dasselbe kommen.“



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 112

I. Die geistige Kindheit im Lebensbilde des
Christen.

Durch einen geheimnisvollen, aber durchaus wirk-
lichen Anniherungs-, Verbindungs- und Vereinigungs-
vorgang werden wir im Empfange der heiligmachenden
Gnade Christo ein- und auferbaut (Eph. 2, 20; Col. 2, 7),
eingepfropft und eingepflanzt (Rom. 11, 174 ; 6, b),
einverleibt und einverméahlt (Eph. 3, 6; 2. Cor. 11, 2).
Wir sind, um den herrlichen, vom hl. Apostel Paulus ge-
prigten Christennamen zu gebrauchen, ,Menschen 1in
Christus“ (2. Cor. 12, 2). Und weil wir in Christus sind
und leben (viventes in Christo Jesu Domino nostro, Rom. 6, 11),
sind wir ,in ihm reich geworden anallem“ (1, Cor.
1, 6). Denn was immer in Christus ist, lautet ein Grund-
satz des hl. Cyrill von Alexandrien (thes. ass. 20), das wird
auch auf uns tibergeleitet.

In Christus findet sich vor allen Dingen der Dauer-
zustand der Gotteskindschaft, die ithn von Ewig-
keit zu Ewigkeit mit Gott, seinem himmlischen Vater, in
der Einheit derselben gottlichen Natur unldsbar verbindet.
Weil wir nun in Christus sind und leben, bleibt der
Dauerzustand der Gotteskindschaft keineswegs auf Christus
allein beschrinkt — nein, er wird auf uns iibergeleitet und.
ausgedehnt. ,Denn dazu ist der eingeborene Gottessohn in
diese Welt eingetreten, auf dafl er nicht mehr allein sei
In seiner (Gottessohnschaft, sondern sich viele Briider zu-.
geselle 14,

Im Mit besitz dieser seiner Gotteskindschaft sind wir
bun ,reich geworden an all den Heilsgiitern“ (1. Cor. 1, b),
die ihm in dieser seiner Gotteskindschaft eigen sind. Wir
Sind insbesondere reich geworden an dem G eiste des Sohnes
Gottes, , Weil Ihr aber Kind er Gottes seid, so sandte Gott
den Geist seines Sohnes in eure Herzen, in welchem wir-
rufen: Abba, Vater (Rom. 8, 156; Gal. 4, 6; 2. Tim. 1, 7).

Ipse enim Spiritus testimonium reddit spiritui nostro,
quod sumus filii Dei — ,Der Geist selbst nun gibt unserem
Geiste Zeugnis, dafl wir Kinder Gottes sind“ (Rom. 8§, 16),
daf die Kindesmerkmale uns bis in unser Wesen durch-
\\____ »

o ' Deus unicum Filium suum... misit in hunc mundum, ut non
S8et unus, sed fratres haberet adoptatos (S. Aug. in Joan. tract. II).



112 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

dringen und allem, was wir sind und haben, was wir
tun und vermdgen ihr Geprige aufdriicken.

1. Der Geist des Sohnes Gottes gibt unserem Geiste
von einem ersten Kindesmerkmale Zeugnis, dafl wir niam-
lich in und mit Christus nichts aus uns selber weder sind
noch haben, sondern dafl uns alles auf dem Wege des
Erhaltens, Empfangens, der Entgegennahme von Gott,
dem Vater, zuteil geworden ist. Dieses Kindesmerkmal ver-
zeichnet der hl, Thomas mit unnachahmlicher Kiirze und
iiberraschender Klarheit, wenn er sagt: Accipere dicitur
esse Filii Dei (I q. 23 a. 3 ad 2). Darin also besteht die
Gottessohnes-Eigenschaft, dafl er all das Seine empfangt
und entgegennimmt?,

, Was hast du, das du nicht empfangen hiltest?”
{1. Cor. 4, 7) — wurde auch zu Christus, unserem erst-
geborenen Bruder, gesagt. Was hast du in deiner ewigen
Heimat, das du nicht empfangen hiittest? Nichts! Denn
alles, meine gottliche Natur mit all ihren Vollkommenheiten,
ist mir auf dem Wege der Entgegengabe und der Entgegen-
nahme zuteil geworden. ,Und weil die Entgegengabe
von seiten des Vaters an den Sohn in der Zeugung des
Sohnes besteht, durch die der Vater dem Sohne seine eigene
Natur gibt oder mitteilt 2%, s0 ist das ;A ccipere", die Ent-
gegennahme des géttlichen Gutes von seiten des Sohnes,
nicht ein Geheimnis, das geschehen und voriiber ist. ,KEs
war nicht ein Ereignis“, sagt P. W, Faber in seinem
gedankentiefen Bethlehem (p. 12—13), ,das an irgend-
einem entfernten Punkte, bevor jemals die Zeit war, geschah.
Was ewig ist, mufl immer fortgehen. Wie es keinen A ngen-
blick gibt, wo es nicht Wirklichkeit wiire, so gibt es auch
keinen Ort, an welchem es sich nicht vollzige: uns ganz
nahe oder weit weg von uns, auflerhalb unser im #ufleren
Raume oder innerhalb unser in dem stillen Mittelpunkte
unserer Seelen,

Quid autem habes, quod non accepisti? Was hast du
in deiner irdischen Heimat, das du nicht empfangen

' Pater Filio dare dicitur in Seripturis, ex quo per Scripturam
sequitur ipsum recipere;.... Filius est a Patre et a Patre acci-
pit (C. G. IV c. 8).

* Per hoc quod Pater Filio dare dicitur, nihil aliud intelligitur

quam Filii generatio, secundum quam Pater dedit Filio suam na-
zuram (C. G. IV e, 8).



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 113

hiattest? wurde auch zu Christus gesagt. Und er gibt
der Wahrheit die Ehre, indem er feierlichst bekennt: ,Omnia
mea tua sunt* (Jo, 17, 10) — All das Meinige ist von dir,
all das G ute natiirlicher und tibernatiirlicher Ordnung, mit
dem meine Menschheit ausgestattet ist; all das Gute, das
mir wihrend meiner irdischen Pilgerschaft unter meiner
menschlichen Gestalt und Erscheinungsform zuteil geworden,
ist von dir. Selbst die Apostel, meine Mitarbeiter, sind nicht
ausgenommen: Pater, quos dedisti mihi, volo, ut ubi sum
ego, et illi sint mecum (Jo. 17, 24). — Vater! ich will, daf,
wo ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben
hast, die ich also ven dir habe. All das Gute, das mir
unter meiner eucharistischen Gestalt und Erscheinungsform
erwiesen wird, ist von dir. Aber auch der Leidenskelch
wird mir won dir gereicht: Calicem, quem dedit mihi
Pater, non bibam? (Jo. 18, 11.) Sollte ich den Kelch,
den mein Vater mir fiir die Zeit, die ich hienieden in
menschlicher Gestalt und Erscheinungsform zugebracht habe
und die Zeit, die ich in meiner eucharistischen Erschei-
nungstorm noch zubringe, gegeben hat, nicht trinken?

Fiirwahr: Accipere est filii Dei, es ist in der Tat
das unveridullerliche Gotteskindes-Merkmal, alles durch Zu-
wendung vom Vater her zu besitzen.

Weil wir nun in und mit Christus auf dem Boden
der Gotteskindschaft wurzeln, so sind wir auch mit jenem
Gotteskindes-Merkmal bezeichnet!. Auf die Frage des Apo-
stels: A, Was hast du, das du nicht empfangen hittest?“
&bt es nur eine Antwort: Nichts bin ich und habe ich
aus mir selbst; alles, was ich in der Ordnung der Natur
an personlichen Giitern in dieser Kleinwelt, die ich fiir
mich selbst darstelle, besitze: Dasein und Leben, die Leibes-
und Seelenkréfte mit ihren unbegrenzten Anlagen und Mog-
lichkeiten, alles Wirken und Tun, das an dem Baume meines
Lebens zur Entwicklung und Reife gelangt, alles das be-
Stitigt das Axiom des hl. Thomas: Accipere est filii Dei!

a8 hast du an #ufleren Giitern in der groflen U m-
Welt, die du nicht empfangen hittest? Das Gewand,
das dich schiitzend umgibt; das Haus mit seiner Einrich-

tung, das dir ein Heim bietet; das Mineral-, Pflanzen-
\—-——-—v—-—-—v

' Accipere dicitur esse commune creaturae et Filio (I q. 33

4. 3 ad, 2); Filius est a Patre et a Patre accipit, a quo sunt et acci-
Plunt creaturae (C. G. 1V c. 8).

Divus ThomasIX. (Jahrbuch fiar Philosophie ete. XXX VI.) 8



114 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

und Tierreich, das sich mit seinen Reichtitmern und
Schitzen, seinen Kriften und seiner geschiftigen Tutigkeit
zu gemeinsamer Arbeit zusammenschlieflt, um dir zu dienen;
liebe Menschen, die dir mit nie versagender Treue zur Seite
sind; von allen Seiten und von allem wird dir immer wieder
das eine Wort zugerufen: Accipere est filii Dei! Was
hast du in der Ordnung der Ubernatur, das du nicht
empfangen hittest? Zihle, wenn du kannst, die #ufleren
Gnaden- und Gunsterwelse, die dir im Elternhause, n
Schule und Unterricht, in Kirche und Verein zuteil geworden
sind; zdahle die inneren Gmnadenerweise erleuchtender und
anregender Art, du wirst keinen finden, der dir nicht dein
Kindesmerkmal verkiindete: Accipere est filii Deil

» Wenn du es aber empfangen hast, was rihmst duw
dich, als ob du es nicht empfangen hittest?* (1. Cor. 4, 7.)
Was rithmst du dich vor dir selber in stolzgeborener
Selbstgeftlligkeit und Selbstiiberhebung, wo
doch alles, was du bist und hast, eine fremde, Gottes Eigen-
tumsmarke an sich trigt1? Was rithmst du dich vor and eren
in eitler Ehr- und Ruhmsucht durch Grof3sprecherei und:
Ruhmredigkeit, durch Verstellung und Heuchelei? Dem-
jenigen aber, der tatsdchlich das eine oder andere, oder
selbst vieles vor anderen voraus hat, ruft der hl. Paulus
zu: Quis enim te discernit? (1. Cor. 4, 7.) ,Wer zeichnet
dich denn vor anderen aus?* Und er wird immer wieder ant-
worten miissen: Accipere est filii Dei!

Das Zeugnis des Geistes Gottes von diesem unseren
ersten Kindesmerkmale verstummt also nie. Und weil es
nie verstummt, ist es eine stidndige Mahnung, einerseits
dem Stolze zu wehren, dafl er nicht mit seinen hifilichen
und verderblichen Begleit- und Folgeerscheinungen unser
Lebensbild iiberziehe und es zum Zerrbild dessen mache,
was es sein soll; anderseits aber der Demut mit ihrer
herrlichen Tugendgefolgschafb eine Heimstitte zu bereiten,
dafy sie unserem Lebensbilde ihre gewinnenden Ziige auf=
prige und die Gleichférmigkeit mit demjenigen unseres erst-
geborenen Bruders gebe, der von sich sagte: ,Lernet VOIL
mir, denn ich bin sanft- und demiitig von - Herzen“
(Matth 11, 29).

' Vgl. des hl. Thomas magistrale Erdrterung tiber die inanis
gloria, De Malo q. 9 a. 138,



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 115

2. Der Geist des Sohnes Gottes gibt unserem Geiste
von einem zweiten Kindesmerkmal Zeugnis, das uns in
und mit Christus der nie versagenden Vatersorge Gottes
versichert. lhr wendet der hl. Thomas seine liebende Auf-
merksamkeit zu, um ein iiberaus gewinnendes Bild von ihr
zu entwerfen (C. G. III c. 130).

Er steht nicht an, von ihr zu behaupten: ,daf} sie Gott
gleichsam aus sich selber heraus und in den geliebten
Sohn, an dem er sein Wohlgefallen hat (Matth. 3, 17) hin-
einfiithre, um ihm gut zu sein und Gutes zu tun und
durch seine Vorsehung fiir ihn, wie fir sich selbst zu sorgen1“,
Damit hat er einen Stand- und Gesichtspunkt gewonnen,
ven dem aus sich drei liebliche Eigenschaften der nie ver-
sagenden Vatersorge Gottes um uns abheben. ,Sie hat die
Allgiite und Liebe zur Gebieterin, die Allweisheit zur
Beraterin, die Allmacht zur Dienerin“ (Ipsi est vo-
luntas ut imperans, sapientia ut dirigens, potentia ut exe-
quens — De veritate q. 5 a. 1 ad 7).

Das Gute, das er seinem eingeborenen Sohne von
Ewigkeit zu Ewigkeit mitteilend gibt und uns allen in
Christus durch die Figungen und Fihrungen seiner Vor-
sehung mitteilend geben will, ist die eigene beseligende
(iite und Vollkommenheit. Die bonitas divina ist dem-
nach das abschlielende Ziel und Ende, das unserem mensch-
lichen Dasein und Leben die endgiiltige Vollendung und
Vollkommenheit gibt. Darum muf} die géttliche Giite auch
als gebietende Wirkursache erstmalig am Anfange
uUnseres Daseins und Lebens stehen, eine Wahrheit, auf die
der hl. Thomas sich bei den verschiedensten Anlissen stiitzt
uUnd auflerordentlich oft in Wendungen, wie die folgende
zuriickkommt: Idem est primum principium rerum et
Ultimus finis; eodem modo aliqua progrediuntur a primo
Principio et ordinantur in finem ultimum (De veritate q. b
& 4; De virt. in comm q. 1 a. 10).

_ » Weil nun die Erstursache in ihrem Einflusse auf das
108 Dasein gerufene Geschopf sowohl an Intensitét als auch
an Dauer jede weitere Ursache uberragt®“, so mu man

— .

' Amans (Deus) sic est extra se in amatum translatus, inquan-
tum vult amato bonum et operatur per suam providentiam sicut et
Sibi (I q. 20 a. 2 ad 2).

: ? Causa primaria plus dicitur influere quam secunda, inquantum
®us effectus est intimior et permanentior in causato, quam effectus
“4usae secundae (De veritate q. b a. 9 ad 10).

8*



116 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

sagen, dall die erbarmende Liebe und Giite Gottes am An-
fange, in der Mitte und am Ende jeder in die Vorsehung
sich einfiigenden Gottestat steht. Diese wunderbare Lehre
faft der Fiirst der Scholastik in seiner theologischen Summe
(I q. 21 a. 4) folgendermaflen zusammen: ,Die Gerechtig-
keit Gottes hat stets die erbarmende Liebe zur Vor-
gingerin, weil diese mit einem ihrer Werke die Grund-
lage und Voraussetzung fiir jene legen muf}, Denn der
Kreatur schuldet Gott nichts. Er mifite denn selber den
Grund und Titel dazn vorher in sie tatsichlich hinein-
gelegt oder doch wenigstens fiir sie vorgesehen haben.
Darum hat auf jeden Fall das, was Gott dem Geschopfe
schuldet, seine Berechtigung in etwas Friitherem. In dieser
Verkettung kann man aber unmdglich ins Unendliche zuriick-
gehen, sondern muf} letzten Endes auf etwas kommen, was
lediglich , und ausschliellich iu der Giite des gottlichen
Willens, die ja das letzte Ziel ist, seinen Grund hat. Man
habe vergleichshalber das Belsplel vor Augen: Der Mensch
hat ein Anrecht auf den Besitz der Hand der Seele wegen ;
die Seele ihrerseits aber gebiihrt 1hm, weil er Mensch
sein soll; das Mensch-Sein selber aber griindet sich auf die
reine Giite Gottes. Und so offenbart sich in jeder Gottes-
tat als erste Wurzel seine barmherzige Giite. Bei allen
spéiteren Gotteswerken ist sie gleicherweise mit ihrer Wirk-
samkeit zugegen, ja selbst in erhohtem Grade, da bekannt-
lich die Erstursache die folgenden an Wirkkraft tibertrifft.*

Und weil die erbarmende Vaterliebe Gottes sich uns
gegeniiber durch reale Zuwendung von Giitern natiir-
licher und ubernatiirlicher Ordnung offenbart und auswirkt
(I q. 20 a. 2; II—II q. 23 a. 1), so gibt der Geist des
Sohnes Gottes unserem (Geiste auch davon Zeugnis, dafl sie
iiber alles menschliche Ermessen grofl ist. Denn wollte
man sie inhaltlich ausmessen, so miiite man vorerst das
Mafy der Seinsvollkommenheit kennen, die uns durch den
Besitz der Menschennatur und ihrer Reichtimer eigen,
sowle durch die Anteilnahme an der géttlichen Natur
in der Gnade und Glorie zugedacht ist. Wollte man sie in
ihrer Dauer abschiitzen, so miifite man erst das Maf} der
Ewigkeit kennen. Denn Gott hat in der Person des Pro-
pheten zu einem jeden von uns gesprochen: ,Mit ewiger
Liebe habe ich dich geliebt* (Jer. 31, 3). Das Zeugnis,
das der Geist des Sohmes Gottes unserem Geiste gibt, er-



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 117

streckt sich infolgedessen auch auf den Umstand, dafl die
Vaterliebe Gottes zu uns viel griofler sein mufl, als unsere
Gegenliebe zu ihm je sein kann, In dem schwachen A b-
bilde der Vaterliebe Gottes, der Elternliebe nimlich,
strahlt noch diese Eigentiimlichkeit wieder. Denn natur-
gemifl ist die Liebe der Eltern zu den Kindern grotier, als
umgekehrt, weil die Eltern den Kindern von ihrem eigenen
Sein mitgeteilt baben, nicht aber umgekehrt (II—II q. 26
a. 9). Darum wohl uns bei der viterlichen Vorsehung Gottes,
die eine also geartete Liebe zur Gebieterin hat.

Ein zweiter lieblicher Zug fesselt unsere Aufmerk-
samkeit: Gott hat seiner viterlichen Vorsehung iiber uns
die eigene Allweisheit zur Beraterin gegeben, auf daf
sie alles in unserem Leben und Dasein ziel- und zweck-
dienlich anordne (I q. 22 a. 1). Wie vollkommen das
Wort des Weisheitsbuches: ,Sie reicht von einem Ende bis
zum anderen mit Macht und ordnet alleslieblich an“ (Sap. 8, 1)
auch auf unser Leben zutrifft, werden wir erst vollig ein-
sehen, wenn der Vorsehungsplan Gottes iiber uns im Jen-
seits seine beseligende Erfiillung und Vollendung
gefunden hat. Dariiber verbreitet sich der hl. Thomas in
seinem herrlichen Werkchen De Beatitudine Opusc. (56 c. 1).
Doch gelingt es ihm, etwas von dieser himmlischen Ein-
sicht in dieses unser Erdendasein hineinzuleiten und den
Vorsehungsplan Gottes iiber unser Leben in seiner ent-
ziickenden Einfachheit, seiner alles umfassenden Weite
und alles durchdringenden Tiefe aufzuzeigen.

Um uns des Sprachgebrauches unseres Fiihrers selbst zu
bedienen, unterscheiden wir in dem Ausdruck ,finis ultimus*
die Sache oder das Gut, in welchem wir unsere endgiitige und
vollkommene Befriedigung finden, von der Titigkeit, durch
die wir von jenem Gute Besitz ergreifen, uns in ihm
erséattigen und fir immer beseligen. Unser Ziel und

nde im ersten Sinne kann nur eine Sache sein, die
Unerschaffene Giite Gottes (I—II q. 3 a. 1). Alles
andere ist von der Allweisheit Gottes diesem ein en Gute so
Zlel- und zweckdienlich ein- und untergeordnet, daf} es dem
Menschen als Weg zum Ziele und Mittel zum Zwecke dienen

Mufl und — in sich genommen — nie versagen kann?.
—___-_*

et ' Omnes enim creaturae sunt homini via ad tendendum in beati-
.“dl}lem; et iterum omnes creaturae ordinantur ad Deum, inquantum
0 eis divina bonitas manifestatur (De caritate, quaest. un. a. 7). -



118 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Das veranlafite den Apostel zu sagen: ,Alles ist euer,
sei es Paulus oder Apollo oder Kephas, die Welt, das
Leben, der Tod, die Gegenwart und die Zukunft, alles ist
euer; Ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes*
(1. Cor. 3, 22). Die Heiligen sind unser, um uns zu
helfen; die Leiden und Heimsuchungen, um uns von
unseren Unvollkommenheiten zu ldntern; dig Priifungen,
um uns in der Tugend stark zu machen; die Welt, um
uns die Mittel zum Dienste Gottes und zur Erleichterung
unseres Zieles zu liefern; das Leben, um uns in Gott
zu begliicken; der Tod, um uns zu Gott hiniiberzu-
fihren.

Gestiitzt auf dieses Zeugnis, das der Geist des Sohnes
Gottes unserem Geiste gibt, hilt die geistige Kindheit
aus unserem Lebensbilde fern Kleinmiitigkeit und
Verzagtheit (II—II q. 20 a. 1), zeichnet dafiir aber ein
den ihr eigentiimlichen, der Welt ganz unversténdlichen
Charakter: ,jenes triumphierende Vertrauen, das un-
beschadet der Bescheidenheit allen Verfolgungen, aller
Menscheufurcht, allen Hindernissen des Fortschrittes Trotz
bietet; jene Festigkeit im Leiden, die von keiner ge-
schaffenen Macht eingeschiichtert, aber auch von keiner
gegeben werden kann; jenen heiligen Gleichmut, den
die Menschen fiir Stumpfsinn oder Unempfindlichkeit an-
sehen, wiihrend er uns doch keinen Kampf und kein Gefiihl
des Schmerzes erspart; jene Zuversicht auf Gott, die
sich selbst dann nicht brechen lifit, wenn er die Seele zur
Priifung aller Diirre und Trostlosigkeit preisgibt, ja schein-
bar verlif3t, wie seinen Sohn am Kreuze; jene Freudig-
keit des Herzens, die uns der Erreichung uunseres Zieles
gewifl macht, trotzdem wir aufs tiefste von unserem Un-
vermoigen iiberzeugt sind und der heiligen Furcht um unser
Heil nie ledig werdent‘.

Firwahr, doppelt und dreifach berechtigt ist der Zug
des unbedingten Vertrauens auf Gott, den die geistige Kind-
heit in das Lebensbild des Christen einzeichnet. Gibt doch
der Geist des Sohnes Gottes unserem Geiste Zeugnis, dafl
Gott seiner von der eigenen allerbarmenden Liebe ein-
gegebenen und der Allweisheit beratenen viter-
lichen Vorsehung die eigene unbeschrinkte Allmacht zur

'Scheeben- Weifl, Herrlichkeiten der gittlichen Gnade '°, 326.



Die geistige Kindheit im Leben des Christen, 119

Dienerin gegeben hat'. An die inhaltsreichen Worte des
Weisheitsbuches (11, 25): ,Du erbarmest dich aller, weil
du alles vermagst“ klingen manche Ferial- und Dominikal-
orationen wihrend des Kirchenjahres an, so beispielsweise
die Oration vom 10. Sonntag nach Pfingsten: ,0 Gott, der
‘«du deine Allmacht zumeist durch Schonen und Erbarmen
‘offenbarst, mehre an uns die Erweise deiner Barmherzig-
keit und Jaf uns im Streben nach deinen Verheiflungen
der himmlischen Giiter teilhaftig werden.“ An diese trost-
liche Lehre erinnert der hl. Thomas mit Vorliebe: , Gottes
Allmacht wird zumeist im Schonen und Erbarmen offen-
kundig. Dieser Umstand ist némlich, wie kein anderer,
geeignet, Gott in seiner alles iiberragenden Oberherrlich-
keit zu zeigen. Denn wire er jemandes Gesetz unterworfen,
80 kénnte er gar nicht in erbarungsvollem Schonen uns
unsere Siinden mnachlassen (stellt ja auch auf Erden gerade
das Begnadigungsrecht des Konigs hochste Macht,
der Autoritit oberstes und heiligstes Recht dar). Zudem
st das schonende Erbarmen der einzige Weg, auf dem Gott
den Menschen seine unendliche Giite und Seligkeit zuwenden
kann, eine Gottestat, iiber die selbst die géttliche All-
macht nicht hinausgehen kann“ (I q. 26 a. 3 ad 3;
IT-1I q. 30 a. 42).

Doch nunmehr miissen wir uns daran erinnern, daf}
wir unter dem Vorgange des hl. Thomss im Ausdrucke
»finis ultimus — letztes Ziel und Ende — noch den zweiten
Teilinhalt betrachten wollten, um uns das Verstandnis fiir
Weitere Ziige im Bilde der geistigen Kindheit zu erleichtern,
Der Ausdruck besagt niamlich auch die Tiatigkeit, wo-
durch wir uns in den Erwerb, den Besitz des un-
erschaffenen, hochsten Gutes, das ist Gottes selbst setzen.

! Potentia importat rationem principii exsequentis id quod
Voluntas imperat et ad quod scientia dirigit (I q. 25 a. 1 ad 4).
' Neben diesem Werke macht der hl. Thomas noch drei nam-
haft, die selbst Gott nicht gréBsr und wunderbarer machen konnte,
als sie wirklich sind: pimlich die Vereinigung der menschlichen Natur
mit der gdttlichen in Christus, die Vereinigung der Jungfrauen-
Wiirde mit der Mutter-Gottes-Wiirde in Maria und schlielich die
ereinigung der Seligen mit Gott im Lichte der Glorie: Humanitas
risti ex hoc, quod -est unita Deo, et beatitudo creata ex hoc,
Quod est fruitio Dei, et Beata Virgo ex hoc, quod est mater Dei,
1abent quandam dignitatem infinitam ex bono infinito, quod est Deus:
©t ex hac parte non potest aliquid fieri melius eis, sicut non potest
‘aliquid melins esse Deo (I q. 25 a. 6 ad 4).



120 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Unter diesem Gesichtspunkte ist selbstverstandlich unser
oletztes Ziel und Ende“, unsere Beseligung, etwas in uns
selbst, etwas GGeschaffenes: Secundo autem modo
ultimus finis hominis est creatum aliquid in ipse existens;
quod nihil est aliud, quam adeptio, vel fruitio finis ultimi
(I—-II q. 3 a, 1). Daraus folgert der hl. Thomas, dafl das
,quiescere In patria® und ,peregrinari in terris* nur als
zwel verschiedene Zustiéndlichkeiten ein und der-
selben geistigen Gotteskindheit angesprochen werden kénnen,
Das ergibt sich ganz klar aus einer Stelle seines Trak-
tates De virtutibus in comm. q. 1 a. 9, wo er sagt: ,Der
Mensch ist nicht nur Biirger eines irdischen Staates,
sondern ist auch dem Biirgertum des himmlischen
Jerusalem eingegliedert, dessen Lenker der Herr ist
und dessen Biirger die Engel und alle Heiligen sind, ob
sie nun schon in der Glorie herrschen und sich der Ziel-
ruhe im Vaterlande erfreuen oder ob sie noch in der
Pilgerschaft hienieden auf Erden begriffen
sind. Das Wort des hl Paulus behilt némlich seine
Geltung: Nostra autem conversatio (7odirevza) in coelis est —
yunser Biirgertum ist im Himmel, Ihr (Christen) seid
Mitbiirger der Heiligen und Hausgenossen Gottes* (Phil. 3,
20; Eph. 2, 19).

Nur die Art und Weise, wie unsere Mit-
biirger im Himmel unser gemeinsames Familien- und Ge-
sellschaftsgut, Gott ndmlich, entgegen- und in Besitz nehmen,
ist von der unserigen auf Erden verschieden. Doch wie sie,
so konnen auch wir die Entgegen- und Besitznahme Gottes
nur durch die Titigkeit des geistigen Erkenntnis- und
Strebevermdgens vollziehen, keineswegs aber durch die
Tatigkeit unserer niederen Natur?. So selbstverstindlich
das auch scheinen msag, so bleibt es doch nicht ohne Kin-
fluf3 auf das Bild der ,geistigen Kindheit“. Weil der
Geist des Sohnes Gottes unserem Geiste Zieugnis gibt, dafd
der niedere Mensch mit seinem Trieb- und Sinnesleben gott-
fremd und gottferne ist und zudem noch den héheren

! Duplex est hominis vita: una quidem exterior secundum na~
turam sensibilem et corporalem: et secundum hanc vitam non
est nobis communicatio, vel conservatio cum Deo et Angelis; alia
autem est vita spiritualis secundum mentem: et secundum hanc
vitam est nobis conservatio et cum Deo et cum Angelis, in prae-
senti quidem statu imper fecte; sed ista conversatio perficier
tur in patria (II—II q. 28 a. L ad 1;; I-II q. 8 a 8).



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. . 121

Menschen zu sich herabzuziehen und sich dienstbar zu machen
sucht, so darf dem Bilde der geistigen Kindheit keineswegs
der Zug der Selbstiiberwachung, der Verleugnung
und Abtotung des niederen Menschen fehlen. Denn nur
um den Preis steter und gutgeleiteter Selbstiiber-
wachung .und Abtétung wird es dem héheren Menschen
gelingen, iiber die Maingel seiner Hinordnung und Ver-
bindung mit Gott zu triumphieren. Denn wenn wir auch
hienieden uns durch die Titigkeit unseres im Glauben, der
Hoffnung wund der Liebe iiber sich selbst erhohten Er-
kenntnis- und Strebevermdgens Gott zuwenden, ihn in
Wirklichkeit umfangen und fiir uns in Besitz nehmen, so
konnen wir doch unméglich in ihr ununterbrochen ver-
harren. Sie wird vielmehr durch die gebieterischen For-
derungen des tdglichen Lebens notwendigerweise sowohl
unterbrochen als auch auf andere, selbst gefihrliche
oder gar siindhafte Gegenstinde abgelenkt. Daher denn
die stets drohende Gefahr, dafi sich der Wille Gott
entfremdet und sich einem geschépflichen Gute oder
Scheingute in ziel- und zweckwidriger und darum siind-
hafter Weise zuwendet (II—II q. 20 a. 1 ad 1).

Dieser Umstand kann nicht ohne Riickwirkung auf
das Bild der geistigen Kindheit bleiben. Es wird um einen
weiteren Zug bereichert, den so wohltuenden Zug des Mi -
trauens auf sich selbst und der kindlichen Furcht.
vor der eigenen Hinfilligkeit und Gebrechlichkeit.

So unvollkommen auch die Gottesnihe und Gottver-
bindung von unserer Seite aus sein mag, so macht sie uns
doch nichtsdestoweniger nach dem ausdriicklichen Zeugnis
des hl, Thomas ,bereits fiir das diesseitige Leben in ge-
wissem Sinne zu Teilhabern und Mitbesitzern der Selig-
keit. Und je kontinuierlicher und innerlich ge-
Schlossener wir unsere Gottverbindung gestalten kénnen,
desto mehr geben wir ihr von der Eigenart der Seligkeit.
Mag darum auch das titige Leben wegen seiner viel-
filtigen Ablenkung weniger von der genannten Eigenart
an sich haben als das beschauliche, so lifit sich doch
In ihm die seelische Bereitschaft bewahren, gleich
Dach der Ablenkung wieder in die Gottverbindung einzu-
treten, ja sogar die Ablenkung selbst auf Gott hinzuordnen
und so die Gottverbindung kontinuierlich zu machen“
(I-II q. 3 a. 2 ad 4). |



122 Die geistige Kindheit im Lehen des Christen.

Dieser erhebende Gedanke gibt uns das Geleite zu
elnem dritten (esichts- und Standpunkte, von dem ans
noch andere Ziige im Bilde der geistigen Kindheit offenbar
werden.

3. Der Geist des Sohnes Gottes gibt némlich unserem
‘Geiste noch von einem dritten Kindesmerkmal Zeugnis,
demzufolge wir in und mit Christus nichts von dem, was
wir als Gotteskinder erhalten haben, fiir uns behalten,
sondern in riickhaltloser Hingabe Gott dem Vater, dem Ur-
sprung alles Guten, wieder zuriickstellen. In die herrliche
(Gedankenwelt, die sich hier auftut, fithrt uns der hl. Tho-
mas mit dem so einfachen und doch so inhaltreichen Satze
ein: Filii Dei est, esse ad Patrem et referre se et omnia
sua ad Patrem (I q. 28 a. 2; 1q.32 a.2; C. G. IV c. 14).

Wesentlich in seiner eWIgen Helma.t; hinorientiert
zum Vater, wendet sich der Sohn in jubelnder Liebe und
Freude iiber seiuen Ursprung und alles, was er empfangen,
zum Vater zuriick, nm sich und all das Seine ihm wieder
zu eigen zu geben. Und in dieser ewigen Begeguung und
Riickgabe ist er mit dem Vater der gemeinsame Ursprung
des Heiligen Geistes. ,Quod fuit, permansit“, sagt die Kirche
in der Weihnachtsliturgie von ihrem himmlischen Briutigam :
Was er in seiner ewigen Heimat war, das bleibt er auch
in seiner irdischen, némlich Gottessohn — qui est
ad Patrem — einzig und allein zum Vater orientiert, der
darum sich und alles, was ihm in der menschlichen
Natur zuteil geworden, auf Gott hinordnet, der sich
in seinem Wirken und Leiden, in seinem Leben und Sterben,
in seinen Kinrichtungen und Grundungen ganz und gar der
theozentrischen Methode unterwirft.

Und weil wir durch die Gnade in Christus und seiner
Gotteskindschaft leben, so sind wir auch an diesem dritten
Kindesmerkmal reich geworden, der zur vollkommenen Hin-
gabe an Gott dringenden Kindesliebe Christi. Charitas enim
Christi urget nos (2. Cor. b, 14): Die in Christus wirkende
Liebe zum Vater dringt und treibt auch uns weg von der
egozentrischen Methode, die in ungeordneter, siind-
hafter Anhdnglichkeit an das eigene Ich alles andere,
Personen und Sachen, Geschehnisse und Verhiltnisse, ja
relbst Gott und seine Vorsehung ihm unterordnen und dienst-
bar machen moéchte. Weil also die Liebe Christi diese
selbstsiichtige Lebenseinstellung vom Gotteskinde fern-



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 123

hilt, hilt sie auch von dessen Lebensbilde die hafilichen
Zige der Selbstsucht fern, von denen der Apostel
Paulus seinen Schiiler Timotheus frei und unberiihrt wissen
wollte: | Wisse aber, dafl in den letzten Tagen gefahrvolle
Zeiten bevorstehen ! Da werden die Menschen selbstsiichtig
— erunt homines seipsos amantes — geldgierig, prahlerisch,
iibermiitig, schmihsiichtig, ungehorsam gegen die Eltern,
undankbar, gottlos, lieblos, treulos, verleumderisch, unent-
haltsam, unbarmherzig, unfreundlich, verriterisch, frech,
aufgeblasen; sie werden die Lust mehr lieben als Gott,
zwar den Schein der Frommigkeit an sich tragen, ihr Wesen
aber verleugnen. Solche sollst du meiden® (2. Tim. 3, 1—51).

Charitas Christi urget nos, die Liebe Christi drédngt
uns hin zur theozentrischen Methode, gibtuns selbst
und all unserem eigenen Wir ken die Einstellung auf Gott.
Sie dringt uns darum naturgeméfl zu den inneren und
#ufleren Betitigungen der Gottesverehrung, die ja in
und durch sie selbst bereits auf Gott eingestellt sind. Das
Lebensbild des Gotteskindes bereichert sich um den lieb-
lichen Zug der Fréommigkeit, der Gebetswilligkeit
und Gebetsfreudigkeit. Die Liebe Christi gibt unserem
Wirken in der beruflichen Arbeit die Einstellung aunf
Gott; sie macht das Gotteskind arbeitswillig und arbeits-
freudig. Die Liebe Christi gibt unserem Leiden die
Einstellung auf Gott; sie macht das Gotteskind leidens-
willig und leidensfreundig (III q. 48 a. 1 ad 1).

,Die Liebe Christi dringt uns“, alle und alles fir
‘Gott zu gewinnen; sie macht das Gotteskind seelen-
eifrig, auf die Glaubenserhaltung und Glaubensver-
breitung bedacht, opfer- und gebefreudig und fiigt
damit seinem Lebensbilde die letzten Ziige der Gleich-
formigkeit mit dem Bilde des eingeborenen Gottessohnes
ein (Rom. 8, 29).

Das ist die geistige Kindheit im Lebensbilde des
‘Christen. S)ll sie nun tatsiichlich in Wirksamkeit ihrer
Haupt- und Grundmerkmale: némlich alles auf dem Wege
des Erhaltens und der Entgegennahme zu besitzen, der
liebevollen Vatersorge Gottes unterstellt und ganz nach
Gott hinorientiert zu sein, im ganzen Lebensbilde des

! Vgl. die fiir das christliche Tugendstreben so auflsrordentlich
anregenden Erwiigungen des hl. Thomas zu dieser Stelle (Com. in
8. Pauli Ap. Epist.).



124 Die geistige Kindheit im ILeben des Christen.

Christen, immer und iberall zur Geltung kommen, so-
muf} ihr auch ein bestimmender Einfluf auf das Lebens-
programm des Christen zugestanden werden; eine For-
derung, die nunmehr in ihrer Berechtigung und Trag-
weilte beriicksichtigt werden soll.

II. Die geistige Kindheit im Lebensprogramm
des Christen.

Nachdeneingangserwihnten Schriftworten: Matth.18,3;.
Mark. 10, 15 ist die geistige Kindheit fiir alle verbindlich.
Das betont der hochselige Papst Benedikt XV. in seiner
Ausprache mit allem Nachdruck: Es war dem gottlichen.
Heilande viel daran gelegen, seine Jiinger von der Not-
wendigkeit der geistigen Kindheit zur Erlangung des ewigen
Lebens zu iiberzeugen. Angesichts der Eindringlichkeit und
Entschiedenheit seiner diesbeziiglichen Lehre sollte man es
kaum noch fiir méglich halten, daf} jemand den Weg der
geistigen Kindheit, ndmlich den Weg des Vertrauens und
der Hingabe an die Hand Gottes, nicht beschreiten wollte.
Es sei noch eigens darauf hingewiesen, dafl das gottliche:
Wort sich nicht nur in allgemein verpflichtender Form.
ausdriicken, sondern auch durch einen Eiuzel-Hinweis
gerade jene in die Verpflichtung mit einbeziehen wollte,
welche die kindliche Arglosigkeit eingebiifit haben. Darum.
kann niemand mehr vorschiitzen, dafl der Weg des Ver-
trauens und der Hingabe nur den von der Bosheit der Siinde
und der Welt noch unberiihrten Seelen vorbehalten sei, daf’
aber nicht mehr von der geistigen Kindheit bei jenen die:
Rede sein konne, die die Kindeseinfalt verloren haben. Ist
demgegeniiber nicht offensichtlich, dafl die Worte des Meisters:

sNisi conversi fueritis et efficiamini sicut parvuli“

aaf der Notwendigkeit einer Umkehr in der Lebensfiihrung:
und auf der Notwendigkeit der Bemiihung und Arbeit
um dieselbe bestehen? ,Wenn Ihr euch nicht bekehret“:

dieser Ausdruck besagt "die Anderung, in die die Jiinger
Christi eintreten miissen, um wieder zu werden wie
die Kinder. Die Aufforderung, ,wieder Kind zu werden®,
kann doch nur an den ergehen, der es nicht mehr ist, Die
Worte: nisi efficiamini“ — wenn ihr nicht werdet —
weisen auf die mihevolle Arbeit hin. Denn es ist
begreiflich, dafl ein Mensch an sich arbeiten muff, um
das zu werden und als das zu erscheinen, was er nie-



Die geistige Kindheit im Leben des Christen. 126

mals gewesen oder was er jetzt nicht mehr ist. Selbst-
verstindlich handelt es sich nicht darum, zum Aussehen
und der Gebrechlichkeit des Kindesalters zuriickzukehren.
Ein derartiges Ansinnen stellen zu wollen, wiire licherlich.
Aber man kommt nicht daran vorbei, aus den angefiihrten
Schriftworten die auch die Krwachsenen angehende Ver-
pflichtung herauszulesen, zur Ubung jener Tugenden
zuriickzukehren, die der geistigen Kindheit eigen sind 1.

1. Weil nun die geistige Kindheit einen lebendigen
‘Glauben zur Voraussetzung und Grundlage hat, so muf
gerade die Ubung des Glaubens im Lebensprogramm
des Christen voraufgestellt werden. L’infanzia spirituale
suppone fede viva nell'esistenza di Dio — ,Die geistige
Kindschaft ist, nach den ausdriicklichen Worten des Heiligen
Vaters, ganz auf ibernatiirlichen lebendigen Glauben
an das Dasein Gottes gestellt und darum auf das Zeugnis,
das der Geist desSohnes Gottes unserem Geiste von
dem Dasein Gottes, des Vaters, dem Urheber derGottes-
kindschaft innerhalb der Gottheit und Menschheit, weniger
auf das Zeugnis, das der Geist des Menschen uns vom Da-
sein Gottes, dem Urheber der Natur ablegt? Auf Grund
dieses iibernatiirlichen Zeugnisses wird das Kind Gottes im
Glauben ,der gottlichen Erkenntnis selbst zugesellt —
fides hominem divinae cognitioni conjungit (De veritate
q. 14 a. 8), so dafl es von Gott und gottlichen Dingen jene
Kenntnis erhiilt, die an sich nur Gott allein haben kanns.

Darum konnte der hochselige Papst Pius X. in einer
Ansprache vom 10, Mai 1910 sagen: ,Wer mit den Augen
des Glaubens schaut, schaut mit den Augen Gottes. Er
erkennt in der Welt die Fithrungen und Fiigungen Gottes.
Er gewahrt nur eines: Verbum divinum, Christus Jesus.
Und aus diesem Einen begreift er, in diesem KEinen liest
er alles. Es wird allm#hlich bei ihm der eigentiimliche
Zug in Erscheinung treten, den man ausgesprochenermafien

! Aus der Ansprache des Papstes nach dem von der Monats-
Schrift: Il Carmelo, Roma, Settembre 1921, p. 206—213 verdffent-
lichten Wortlaute. b

* Siehe die magistrale Erorterung iiber die ,,Ubernatiirlichkeit
des Glaubens“ in der Revue thomiste, 1914, p. 17 —38.

* Propriissime (fides) determinat de Deo quantum ad id, quod
'nIOtum est sibi soli de seipso et aliis per revelationem communicatum

q. 1 a. 6).



126 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

bei den Heiligen beobachtet, dafl nimlich alles, womit sie
nur immer in Verbindung kommen, daf alles, was sie sehen,
horen und erfahren, sie immer wieder zu Gott, dem Vater
fihrt; dafl jedes Geschopf und jegliches geschépfliche Werk
zu ihnen von Gott redet und sie auf all dem wie auf einer
Stufenleiter zu Gott und gottlichen Dingen emporsteigen.

Der Glaube ist ja — um das ansprechende Bild des
hl. Augustinus zu gebrauchen — der Fuf}, der das
Gotteskind aus der Heimatferne zum Vaterhause in die
Arme des Vaters hintrigt. Mit Anlehnung an den Grund-
satz des hl. Paulus: Credere enim oportet accedentem
ad Deum (Hebr. 11, 6) — denn wer Gott naht, mufl
glauben, fiithrt er aus: Wenn ,glauben“ ,auf Gott hinzu-
treten“ heifdt, so tritt der auf Gott hinzu, der glaubend
,Ja¥ zu Gott und den gottlichen Dingen sagt; der aber
tritt von Gott zuriick, der leugnend ,nein“ sagt. Die Seele
geht ja nicht hin und her mit den koérperlichen Schritten
der Fiifle, sondern mit den geistigen Schritten der Affekte
(Tract. 48 in Jo.) Non movetur anima pedibus, sed
affectibus 1.

Die Wichtigkeit und Unerléfilichkeit eines regen Glau-
bens fir das Leben der geistigen Kindheit tritt uns noch
in einem dritten Bilde entgegen. Das Gotteskind breitet
im Glauben gleichsam seine Arme aus, éffnet seine Hiind e,
um Gott, insbesondere in seiner Menschwerdung und seinen
gottmenschlichen Geheimnissen zu umfangen, zu er-
greifen und in Besitz zu nehmen. Wahrhaft ergreifend
wirkt das Zwiegesprich beim hl. Bernard zwischen der
suchenden Maria Magdalena und dem auferstandenen Hei-
lande: ,Du besitzest mich in deinem Innern und du weifit
es nicht; und darum suchest du mich auflerhalb... Lerne,

' Der grofie Kirchenlehrer von Hippo preist wiederholt den
Glauben als {ibernatiirliches Bewegungsvermdgen, mit Hilfe dessen
wir uns in Gottes, insbesondere in des Gottmenschen Gegenwart
versetzen. In der Homilie tiber das Heilungswunder an der blutfliissigen
Frau sagt er: Non enim ad Christum ambulando currimus, sed cre-
dendo (Tract. in Jo, 26, 8). Unter demselben Bilde spricht er voll
Begeisterung von dem vorbildlichen Glauben des Hauptmanns von
Kapharnaum: Quia fidem centurionis, qua vere acceditur ad Jesum,
ipse ita laudavit, ut diceret, non inveni tantam fidem in Israel: ipsum
potius (Centurionem) accessisse ad Christum dicere voluit prudens
Evangelista, quam illos, per quos verba sua miserat (De Cons, Evang.
c. 20).



Die geistige Kindheit im Leben des Christen, 12T

mich mit dem Blicke des Glaubens zu schauen und zu er-
kennen!* O mein Meister, mein Jesu, meine Liebe... so
lehre .mich denn, dich zu suchen und zu finden, dich zu
umfangen und zu salben!“ [ Glaube nur und du hast mich
beriithrt... der Glaube 1st die Hand, mit der du mich
berithrst, das Auge, mit dem du mich schaust*: Crede et
tetigisti me... Hac manu tange me, his oculis quaere me
(In pass. et res. Domini 15). Diesen Gedanken, der uns
iibrigens beim hl. Augustinus schon bhegegnet (tangit.
Christum, qui credit in Christum, serm. 243, c¢. 2), macht
sich der hl. Thomas zu eigen, um das Heiligungs- und Heils-
werk der Menschen nach der psychologischen Seite
hin zu beleuchten. ,Gott berihrt die Seele, indem er
seine Gnadengaben in sie einfithrt; die Seele ihrerseits.
erreicht und berithrt Gott in 1hrem liebebeseelten Glauben*
(De verit. q. 28 a. 3). Damit nun Gott der Seele zugiang-
licherund erreichbarer wire, warde er Mensch (Opusc. 54
c. 10). ,In seinem Sohne band er die eigene Wesenheit an
einen Leib, schlof$ sie durch diese Einverleibung sozusagen
in einen Kanal, durch den die Heilswasser in den Rinnsalen
der Sakramente den Seelen der Gridiubigen zugeleitet werden,
Damit sie nun aber aunch tatsichlich einflieffen, miissen die
Menschen durch den Glauben die Zuginge ihrer Seelen
Offnen, an Christus ansetzen und so den Gnadeneinflufl ent-
gegennehmen 1.“ ,

Daraus ergibt sich denn zur Geniige, daf} das Gottes-
kind der Ubung des Glaubens eine besondere Pflege ange-
deihen lassen muf’ und dsf} die aszetischen Schriftsteller-
gut beraten sind, die diesem Programmpunkt eine aus-
nehmende Bedeutung beilegen. Durch die Ubung des Glau-.
bens wird nidmlich das Gotteskind befihigt, bereitwilligen
und freudigen Herzens seinen sonstigen Obliegenheiten zu
entsprechen, die sich teils um die von der iibernatiirlichen
Hoffnung, teils um die von der iibernatiirlichen Liebe
gestellten Forderungen gruppieren. Damit werden wir auf
zwei weitere Programmpunkte hingewiesen.

' In solo Filio essentia est unita corpori, quodammodo incorpo--
rata, inclusa per canalem, mediante quo aquae salitiferae derivantur
Via sacramentorum in animas fidelium. Iam vero oportet, ut homines
fide mentes adapertas adducant et tangentes Christum accipiant gra-
Uam (Opusec. b2 e¢. 8). Dieser Gedanke beherrscht die Darlegungen des
hl. Thomas in seiner Summa Theologica 1II q.62; q. 69, a, 9 und wird



128 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

2. Den ersteren, die Ubung der Hoffnung, finden
wir beim hl. Paulus klar und deutlich umschrieben: So
lat uns denn mit Zuversicht gum Throne der Gnade
treten, auf dafl wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade
finden zu rechtzeitiger Hilfe* (Hebr. 4, 16). Dieser Auf-
forderung werden wir nach allen Seiten hin gerecht werden,
wenn wir uns der bewihrten Fithrung des hl. Thomas an-
vertrauen. KEs sind goldene Worte, die er zu uns spricht:
Die Hoffnung kommt in der Seele zu ihrem Rechte, die
sich das richtige Werturteil iiber Gott wahrt
und der glaubensstarken Uberzeugung bleibt, dafl Gott
den Menschen Rettung und den Siindern Verzelhung zu-
teil werden lassen will. Heiit es doch bei Ezechiel
18, 23: ,Sollte ich etwa am Tode des Gottlosen Wohl-
gefallen haben, spricht der Herr, Gott, und nicht vielmehr
darap, dafl er sich von seinen Wegen bekehre und lebe ?“
(II—II q. 20 a. 1)

Um sich in diesem seinem Werturteil durch nichts
beirren zu lassen, tue man gut, das Andenken an die vielen
und groflen gottlichen Wohltaten auf sich wirken zu lassen,
insbesondere das erldsende Geheimnis der Menschwerdung
zu betrachten. Denn, so fihrt er mit Anlehnung an den
hl, Augustinus fort: ,Nichts tat uns zur Belebung
unserer Hoffnung mehr not, als ein untriiglicher Beweis,
wie sehr Gott uns in Liebe zugetan sei. Hiitte er ihn aber
in augenscheinlicherer Weise erbringen konnen, als durch
die Tatsache, dafl er durch die Annahme der Menschen-
natur unseresgleichen werden .wollte?“ (II—II q. 20 a. 4
ad 3). Anderseits aber kann das Gotteskind zur gottgefilligen
Ubung der Hoffnung ebensowenig des richtigen Werturteiles
iiber die eigene Gebrechlichkeit sowie die Unzu-
langlichkeit alles Geschaffenen entraten (II—II
q. 20).

Dann sei es iiberaus wichtig, vor einem gefihrlichen
Fallstrick unserer sinnlichen Natur auf der Hut zu sein
Sie gehe nimlich darauf aus, uns den Geschmack an den
gottlichen Dingen zu verleiden, dem Willen die iibernatiir-
liche Strebe- und Schwungkraft zu nehmen und ihm wo-
moglich vollstindigen Ekel und Uberdruff an allem Hiheren

mit aller nur wiinschenswerten Klarheit und Bestimmtheit des é(teren
ausgesprochen, so beispielsweise in 111 q. 49 a. 1 ad 6; ib. a. 8 ad I
ib. q. 62 a. b ad 2.



Die geistige Kindheit im Leben des Christen, 129

und lihmende Traurigkeit einzufléfen (II—II q. 20 a. 4).
Denn dann sei es auBerordentlich schwer, den glaubens-
starken und hoffnungsfreudigen Aufflug zu Gott zu nehmen 1.

Diese wenigen Striche mégen geniigen, um wenigstens
das Feld zu umgrenzen, auf dem sich die Hoffnung des
Gotteskindes betatigt. Welches aber auch im einzelnen ihre
Ubungen sein mogen, sie miissen — ebenso wie auch die-
Jenigen des Glaubens — liebebeseelt sein (II—II q. 23
a. 8). Darum wird das Lebensprogramm des Gotteskindes
die Bethtigung der iibernatiirlichen Liebe nicht un-
beriicksichtigt lassen kénnen.

3. Die Natur der iibernatiirlichen Liebe bringt
es mit sich, dafl sie sich nicht mit der Eigenbetiitigung —
der Dilectio — begniigen darf (II—II q. 23 a. 7). Sie mufl
gleichsam aus sich heraustreten, um alles um sich her zu
Sach- und Tatbeweisen ihrer selbst (der Liebe) zu machen,
So kommt es, dafl man an das Gotteskind die Forderung
stellen mufl, die Geschépfe Gottes, Personen und
Sachen nach Mafigabe ihrer Gottgeeintheit und Gott-
formigkeit mit Wertschitzung und Liebe zu umfangen
(II—II q. 25, 26, 44), insbesondere die Engel und Heiligen
des Himmels, die Seelen im Fegfeuer, die Menschen auf
der Welt, die Kirche mit ihren Heilseinrichtungen und
Heiligungsmitteln aufrichtig zu lieben.,

Zu Tatbeweisen der Liebe eignen sich vor allem die
Betitigungen der Gottesverehrung, die Gott durch
seine heilige Kirche angeordnet oder gutgeheifien hat. Diese
sind ja schon so wie so auf Gott hingeordnet und einge-
Stellt und darum vom Gotteskinde mit Vorliebe gesucht
und geiibt. Die Liebe macht es sich ferner zur Pflicht,
8uch die berufliche Arbeit des téglichen Lebens zu
erfassen, zu durchdringen und zu Tatbeweisen ihrer selbst
Umzugestalten. In ihrer Arbeitsfreudigkeit und Be-
Tufstreue ordnet sie alles durch die gute Meinung
aut Gott hin®.

o S

' Homo enim affectus aliqua passione praecipue illa cogitat,
“uae ad illam pertinent passionem; unde homo in tristitiis constitutus
Hon de facili aliqua magna et iucunda cogitat, sed solum tristia; nisi
Per magnum conatum se avertat a tristibus (II—II q. 20 a. 4 ad 3).

*Revue thomiste, 1914, 55ss.; Marmion: Le Christ dans
S€S mystéres, 88 ss.

Divus Thomas IX. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXXVT,) 9



130 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Schliefilich trifft die Liebe auf ihrem ILebenswege
noch auf etwas, mit dem das Weltkind gar nichts auzu-
fangen weifd und dem es darum mit Aufbietung aller Krifte
auszuweichen sucht. Es sind die Leiden und es ist der Tod.
Auch diesen Dingen gegenitber mufl sich die Liiebe bew#hren,
um so mehr als gerade diese Dinge ihr Gelegenheit bieten,
ihre Grofdtat und ihr Meisterwerk zu vollbringen Nach
dem Vorbilde seines erstgeborenen Bruders Jesus Christus
wird das Gotteskind in Leidens- und Sterbenswilligkeit und
-freudigkeit diese Dinge zu den héchsten und vollkommensten
Tatbeweisen seiner Liebe umgestalten (C. G. IV e¢. b65;
IIT q. 48 a. 1 ad 1).

Das ist die geistige Kindheit, der in den eingangs
erwiahnten Dokumenten, dem Dekret der Ritenkongregation,
sowie der Ansprache des Heiligen Vaters so grofles Lob
gespendet wird. Der Papst nennt sie geradezu ,das Geheimnis
der Heiligkeit“ (il segreto della santita) und mit 1hr eine
doppelte Bedeutung bei: eine theoretische, weil die
geistige Kindheit, wissenschaftlich im Lichte des
Glaubens erfafit, uns in den Stand setzt, sowohl das in
Frage stehende tugendliche Leben der Dienerin Gottes
Theresia vom Kinde Jesu als auch das aller heiligen und
heiligméfligen Menschen in seiner Entwicklung und Voll-
endung sowie in seinen Allgemein- und Einzelziigen richtig
zu beurteilen. Die praktische Bedeutung aber liegt in
der Tatsache, dafl die geistige Kindheit gerade unserer Zeit.
viel zu sagen hat: ,Unsere Zeit“, so sagt der Papst gegen
Schluff seiner herrlichen Ansprache, ,zeigt sich nur zu sehr
zu Unaufrichtigkeit und betriigerischen Machenschaften
geneigt. Man darf sich daher nioht wandern, daf Frommig-
keit und Gottesfurcht nachgelassen haben und die Nichsten-
liebe vielfach erkaltet ist. Hier schaffe man Wandel! Die
Liigenhaftigkeit, Betriigerei, Heuchelei und Verstellung der
Weltkinder mogen der Geradheit und Aufrichtigkeit des
Gotteskindes Platz machen.* Es moge zur Herrschaft
gelangen :

die geistige Kindheit!

Trier (Rheinland)

Missionsseminar der Weiflen Viiter,

P. Dr. M.




	Die geistige Kindheit im Leben des Christen

