Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Thomas von Aquin und der Hexenwahn [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS VON AQUIN UND DER HEXENWAHN.
II1.
Thomas und die Didmonenmacht.

Die Natur eines Dinges bedingt nicht allein das Wissen,
sondern auch die Macht desselben. So reiht sich an das,
was wir iiber die thomistische Déamonologie als Ganzes und
das Diamonenwissen besonders gesagt haben, naturgemif}
eine eingehendere Auseinandersetzung iiber die Dadmonen-
macht an. Wir gehen'dabei so vor, dafl wir zuerst einige
tiefere, allgemeine Charakterziige der Démonenmacht beil
Thomas herausheben, um dann gleich zu jenen speziellen
Punkten' iiberzugehen, die nach den Ankligern den Aqui-
naten auch aunf diesem (ebiete zum wissenschaftlichen
Vorarbeiter des beriichtigten Hexenwahnbegriffes ge-
macht haben sollen, wir meinen das Maleficium, die
Teufelsbuhlschaft, die Tierverwandlung, Stri-
gae usw,

,Der grofle Wunder tut, ist Gott allein“, sagt Thomas
wit dem Psalmisten (Ps. 135, 4. Das Wunder, im strengen
Sinne genommen, ist eine Derogatio der allgemeinen Natur-
Ordnung — ,quod fit praeter ordinem totius naturae creatae“ ;
das zu wirken liegt nur in der Macht Gottes (I q. 110 a. 4;
C. G. IIT ¢. 102); also kann weder ein Teufel noch irgend-
eine andere Kreatur ein Wunder wirken ,daemones miracula
facere non possunt, nec aliqua creatura, sed solus Deus*
Iq.114 a. 4; C. G. III c. 103). In der Macht Gottes allein
hegt es daher, Tote zum Leben zu erwecken oder Blinde
Sehend zu machen (I q. 91 a. 2 ad 2). Die Erzihlungen
Von Zauberern, die Tiere und Steine hiitten sprechen lassen,
beruhten entweder auf Illusion oder der Teufel selbst hat
durch jene, mittels gewisser Luftschwingungen, rein dufler-
liche Téne hervorgebracht (De Pot. 6 a. b ad 3 und 4). Gott

ann zwar durch die Engel aus besonderer Gnadenhuld
Wunder wirken. Das kann er durch die Teufel nicht,
Wweil das Wunder ein gottliches Zeichen seiner Kraft und
Wahrheit ist (De Pot. q. 6 a. ). Die Macht der Ddamonen
St also nach Thomas eine geschopfliche, wie ihr Wissen ein

Divus Thomas 1X. (Jahrbuch far Philosophie ete. NXXVI.) 6



82 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

kreatiirliches ist. Und sie ist beschrinkter als jene der
Engel. Die Diémonen sind auch in dieser Hinsicht keine
Gotter (Sent. I d. 7 q. 3 a. 1)! Thomas verdammt die
Ansicht, als ob die Zauberer ihre Werke durch Gotter
ausfilthrten, ausdriicklich als heidnischen Irrtum: ,Per hoc
autem excluditur error Gentilium, qui huiusmodi (Magorum)
operationes diis attribuebant* (C. G. III c. 106).

Indessen schliefSt ihr kreatiirliches Sein ein iiber-
menschliches Konnen bei den Diémonen nicht aus., Sie be-
sitzen es als gefallene Engel, kraft ihrer geistigen,
erhabenen Natur, welche auch die Siinde nicht zer-
storte (C. G. III e. 107). Infolgedessen vermdgen sie
Wunder im uneigentlichen Sinne, d. h. Wunderbares,
das menschliches ébnnen und Wissen iibersteigt, zu wirken :
»,quod excedit humanam facultatem et considerationem‘;
das erregt dann die Bewunderung der Menschen (I q. 114 a. 4).
So brachten die Zauberer Pharaos — freilich nicht ohne
vorausgesetzte Samen — KFrosche und Schlangen auf einen
Schlag hervor (I q. 114 a. 6). Auch konnen die Dimonen
mittels der lokalen Bewegung der Wolken strichweise
Wetter und Winde hervorbringen (De Pot. q. 6'a.b). Aber
alles das nur insoweit, als es der allgemeinen Natur-
ordnung nicht zuwider ist, denn nach Hebr. 2, 5 hat
Gott nicht einmal den Engeln den Erdkreis unterworfen
(De Pot. q. 6 &, 8). Was Thomas mit dieser Kinschrinkung
sagen wollte, ist vielen nicht klar. Uberhaupt haben seine
Gegner und Ankliger kaum eine Ahnung von den Grenzen,
die er dem teuflischen Wirken gezogen. Sie haben einen
seiner tiefsten Lehrteile nicht verstanden.

Es mag den Leser deshalb wohl sehr interessieren,
‘mus jenen Quellen, wo Thomas ex professo von der Diimonen-
macht hardelt?, zu vernehmen, welche Schranken er selbst dem
Wirken der bisen Geister gesetzt hat. Wir wollen diese
Lehrgrundsitze Punkt fiir Punkt kurz und zusammen-
héingend darstellen.

'C. G.I1Tc. 103 ,Quod substantiae spirituales quaedam miracula
operantur, quae tamen non sunt vere miracula*; 1 q. 110 a. 2
yUtrum materia corporalis obediat angelis ad nutum“; 1 q. 114 a, 4
»Utrum daemones possint homines seducere per aliqua mxracula.“ De
Pot. q. 6 a. 83 , Utrum creaturae spirituales sua naturali virtute possmt
miracula facere“; ib. q. 6 a b ,Utrum etiam daemones operentur
ad miracula facienda“; De Malo q. 16 a. 11 ,Utrum daemones pos-
sint transmutare corpora transmutatione formali,



Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 83

I. Die absolute, uniibersteigbare Schranke ist die
Naturordnung, die kein Engel und kein Teufel aus sich zu
durchbrechen vermag: ,quidquid facit angelus, vel quae-
cunque alia creatura propria virtute, hoc fit secundum or-
dinem naturae* (I q. 110 a. 4). Daher konnen sie keine
wahren Wunder wirken, denn diese sind ,praeter ordinem
totius naturae“ (I q. 114 a. 4). Kogel und Teufel, wie
jede Kreatur, sind also in ihrer natiirlichen Tatigkeit innert
die Schranken der Naturordnung gewiesen. Das Gleiche
gilt, wie Thomas wieder selber sagt, auch von den Zauber-
wer ken, welche durch Teufels Hilfe geschehen und der
Grund, warum jene Teufelsbiindnisse in gewissem Sinne
Privatvertrige genannt werden, ist der, weil jede
Kreatur, auch der Teufel, der offentlichen Naturordnung
gegeniiber eine Privatperson ist (I q. 110 a. 4 ad 2),

II. Die Naturordnung beschriankt nun die Dé&monen-
wirksamkeit in mehrfachem Sinne: 1. Sie kéunen aus sich
allein ohne Anwendung von Naturursachen und Natur-
kriften in der Welt gar keine reale Wirkung hervor-
bringen, weil sie an die Naturordnung gebunden sind, wo
hach Aristoteles, im Gegensatz zu Avicenna, jede materielle
Form aus der potentia materiaé hervorgeht, von ihr also
abhingt (De Pot. q. 6 a. 3; C. G. III c. 103). Gott allein
kann in der Natur unmittelbar, ohne Mitwirkung der Natur
selbst, Wirkungen und Verdnderungen hervorbringen, weil
er an die Naturordnung nicht gebunden”ist (I q. 110 a. 2).
Deshalb konnten Pharaos Zauberer. jene Schlangen und
Frésche nur aus den entsprechenden Samen hervorbringen
(L q. 114 a. 4; De Pot. q. 6 a. b). 2. Mittels und durch die

aturursachen und -kriifte koénnen die Dimonen alle jene
Wirkungen und Verinderungen hervorbringen, welche
die Naturkrafte selbst hervorzubringen im-
Stande sind: ,omnes transmutationes corporalium rerum, quae
Possunt fieri per aliquas virtutes naturales . .. possunt fieri
Per operationem daemonum® (I q. 114 a.4; De Pot. q. 6 a. ).
ber sie vermogen diese Wirkungen kraft ihrer hoheren
utelligenz und Macht schneller und vollkommener
hervorzubringen, als menschliche Kunst das tun kann (De Pot.
9.6 a,. 3; De Malo q. 16 a. 9 ad 11). Diese Wirkungen sind
dessenungeachtet durchaus natiirliche, weil sie von den
&monen nur durch natiirliche Ursachen hervor-
gebracht werden konnen (C. G. III e. 103). Die allgemeine

6*



84 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Naturordnung wird also gewahrt und es handelt ‘sich des-
halb gar nicht um eigentliche Wunder: ,tales effectus sim-
pliciter miracula dici non possunt, quia ex naturalibus causis
proveniunt“ (C. G. IIT ¢. 103), 3. Da die Diémonen zu ihrer
Tatigkeit in der Welt der Naturursachen bediirfen und ihre
Wirkungen nur mit und durch sie hervorbringen, ver-
mogen sie keine Verinderungen zu bewirken,
welche die Natur nicht hervorbringen kann:
,Illae vero transmutationes corporalium rerum, quae non
possunt virtute naturae fieri, nullo modo cperatione dae-
monum secundum rei veritatem perfici possunt* (I q. 114
a. 4 ad 2). Das Gegenteil wire ein Einbruch in die
Naturordnung, ja ein Einbruch in die unverinderlichen
Wesenheiten der Naturursachen selbst! Vermdochten die
Déamonen durch die Naturursachen andere Wirkungen her-
vorzubiingen als die Natur selbst, daun wiren sie imstande,
die Naturursachen zu &ndern und das whre der schirfste
Eingriff in die Naturordnung, weil eine Anderung der un-
veranderllchen Dingnaturen. Die Naturordnung, welche den
Démonen die Wirkungssphiire beschrinkt, ist nach Thomas
verankert in den unverdnderlichen Dingwesen-
heiten und Dingnaturen., Und es ist interessant, duf}
Thomas im Anschlusse an diese Theorie den Teufeln jede
Moglichkeit, Menschen in Tiere zu verwandeln,
aufs entschiedenste abspricht (I q. 114 a, 4 ad 2; De Pot. q. (
a. b ad 6). Wir werden spiter auf das zuruckkommen Aber
schon hier mufiten wir auf den Zusammenhang des Pro-
blems mit seiner Theorie iiber die Naturordnung hinweisen.

In zwel Worten das Gesagte zusammengefafit, lautet das
Resultat: Die Dimonen vermdégen in der 4ufleren
Natur nicht mebhr zu wirken als die einzelnen
Naturursachen und -kréfte zu wirken imstande
sind, nur wirken sie prompter und vollkommener.

ILI. Dazu tritt eine weitere Einschrdnkung. Auch was
sie innert den Grenzen der Naturordnung zu wirken ver-
wogen, hingt noch von der Zulassung Gottes ab, der dann
und wann ihre Eingriffe gestattet: ,unde ea tantum inter-
dum opera faciunt, quae miracula hominibus videntur,
quando permittuntur a Deo, ad quae eorum naturalis
virtus se potest extendere“ (De Pot. q. 6 a. D).

IV, Weiter ist dieses dimonische Eingreifen in die
reale Naturordnung nach Thomas ein seltenes, Er spricht



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 8O

im allgemeinen iiberhaupt nur von der bloflen Méglich-
keit. Aber wir haben noch positive Auflerungen, wo er
das tatsichliche Vorkommen als ein seltenes darstellt.
»Dann und wann — interdum, sagt er an der soeben
zitierten Stelle (De Pot. q. 6 a. b), wirken die Teufel ihre
Wunderdinge., Und in I q. 114 a. 4 sagt er von jenen
Teufelswerken, die h#ufig nur Téuschungen sind: ,sunt
tamen quamndoque verae res“. ,Hie und da“ wirken die
Dimonen solche Werke! Schon frither sahen wir, wie
Thomas das Teufelswirken auf dem Gebiete der Ver-
suchungen einschrinkte, Welt und eigenes Fleisch als
zwel gleichwichtige Ursachen derselben bezeichnete und
auch dort alles der gottlichen Zulassung unterordnete.

Man vergleiche nun diese niichterne Ansicht des
hl. Thomas mit dem Geiste der Hexenwahnzeit, wo man
alles Bose, alle Krankheiten, Wetter- und Naturkatastrophen,
Erzeugung und Korruption auf den Teufel als die Ursache
und den absoluten Herrscher der Finsternis zuriickzufiihren
suchte, thm sogar die Macht, Tote zu erwecken, Menschen
in Tiere zu verwandeln zuschrieb! Welch ein Gegensatz!
Und doch soll Thomas jenen verriickten Hexenwahnsturm
und -geist wissenschaftlich vorbereitet haben!

1. Das Maleficium.

Die Zauberei — Magia — sucht mit Teufelshilfe
ibermenschliche Wirkungen hervorzubringen: ,assumit auxi-
linm daemonum ad aliquid faciendum“ (II—I1I q. 95 a. 2).
Die direkte oder indirekte Aurufung des Teufels, d. h. das
nPactum¥ ist ihr ebenso wesentlich als der Wahrsagerei,
wo der Wahrsager mit Teufelshilfe Zukiinfriges zu erkennen
bestrebt ist (De Pot. q. 6 a. 10). Mit der Zauberei — Magie —
war zu allen Zeiten sehr eng verbunden die ,schwarze
Kunst“, das Maleficium, die Kunst der Zauberer und
Zauberinnen, mit Hilfe des Teufels zu schaden. Sie
war zumeist die Haupttriebfeder der Zauberei, fast wie die
S:ele derselben. Und nie war das mehr der Fall, als wio
In der groflen Hexenwahuzeit!

Es ist iiberfliisssig zu betonen, dafl Thomes keinen
Augenblick zweifelte .an der realen Mdglichkeit des Male-
ficiums, d. h. des schidigenden Einflusses der Damonen. Da-
fiir sprechen Tatsachen und unleugbar klare Ausspriiche der

eiligen Schrift. Auf diesem Boden steht seine ganze



86 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Déamonologie und das ist der Hauptgrund, warum Hansen
und Soldan-Heppe ihm und der ganzen Hochscholastik
so wenig gerecht zu werden vermochten!. Jene Ansicht,
sagt Thomas mit einer gewissen Schirfe, die da glauben
machen mochte, wie wenn der schidigende Einflui des
Teufels auf die Menschen nur eine menschliche Einbil-
dung wire, ,quod maleficium nihil erat in mundo nisi in
aestimatione hominum*, widerspricht den hl. Vitern, hat
den Unglauben zum Vater: ,procedit... haec opinio ex
radice infidelitatis“, und stellt die in der Heiligen Schrift be-
zeugte KExistenz der Teufel und ihren Fall in Abrede
(Sent. IV d. 84 q. 1 a. 3). Damit steht Thomas auch hier
auf dem christlichen Boden, den seine Ankldger als
objektive Historiker kein Recht hatten, zum Ausgangs-
punkt fortwibrender indirekter Vorwiirfe zu machen, Das
Christentum hat bis auf die heutige Stunde rein kulturell
noch unvergleichlich mehr geleistet, als der Unglaube. Auch
hat der Aberglaube nie iippiger geblitht, als in der Zeit
des Unglaubens. Das hat in unserer modernen Zelt eine
grelle Beleuchtung erhalten!

Die Naturordnung und Zulassung Gottes, welche wir
als Schranken des Diémonenwirkens iiberhaupt kennen ge-
lernt haben, bilden natiirlich auch dieselben unverriickbaren
Marksteine fiir den schidigenden KEinfluf des Teufels in
und aufler dem Menschen. Manches haben wir hieriiber
beziiglich der &ufleren Naturverinderungen bereits gesagt.
Auf den individuellen und inneren Menschen kann der
Dimon seinen schiédigenden KEinfluf} - verschieden geltend
machen. Er kann mittels der értlichen Bewegung der Kérper,
die, mit Zulassung Gottes, ihm zukommt, den #ufleren
Sinnen duflere binneugegensthnde vergegenwiirtigen ([—I1I
q. 80 a. 2), sei es, dafd es in der Natur wirklich existierende
sind, oder solche, die er durch Ortshewegungen gebildet
hat, denn das ist die Naturordnung,- dafy der Mensch von
aufSen erkenne (De Malo 16 a. 11); dadurch vermag er
indirekt auch den Willen zu beeinflussen (I—II q. 80 a. 1);
er kann auch die Phantasie beeinflussen und dadurch das
sinnliche Strebevermégen, nicht zwar so, dafl er ihr neue,
nicht von auflen erworbene Bilder geben kdnnte, denn das
ist gegen die Naturordnung, sondern durch Verbindung

' Vgl. Hansen 1. ¢, 153 —168,



Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 87

der vorhandenen und storende Verwirrung, die er in dieselben
hineinbringt (De Malo q. 16 a. 11 ad 9 et 10). Das ist
nicht gegen die Naturordnung, da es im Traum und Wache-
zustand auch sonst geschieht (I—II q. 80 a. 2). Durch die
in der Sinneserkenntnis verursachte Stérung vermag er
indirekt auch die Verstandeserkenntnis zu beein-
flussen, aber nie so, dafd er ihr neue species, die nicht
aus der Abstraktion erworben wiren, beibringen kdnnte
{De Malo q. 16 a. 12), noch in dem Sinn, dafl der Ver-
stand durch ihn die Wesenheit der geistigen Substanzen
in sich erkennen kénnte, oder dafl Sinnesfiahigkeiten
das Geistige zu erfassen vermichten. Alles das 1st gegen
die Naturordnung, weil gegen das Wesen der menschlichen
Fihigkeiten und ihrer Erkenntnisweise (De Malo q. 16
a, 11 a. 12 ad 3 et 4). Weder auf den Verstand noch den
Willen vermag der Teufel einen direkten Einfluf aus-
zuiitben. Er kann wohl durch die Stérungen, welche er in
die Sinneserkenntnis und das sinnliche Strebevermdogen
hineinbringt, die Ausiibung der Freiheit unterbinden
und auch das ist der Naturordnung geméif}, wie es aunch
oOhne Teufel geschieht und geschehen kann (I—II q. 80 a. 3).
Aber den inneren, freien Willen erreicht seine Macht nicht.
Da ist keine kreatiirliche Macht o grofl wie die des
Menschen selbst (ib. ad 1). Den inneren Willen be-
wegt nur Gott und der Mensch. selbst (I—II
q. 80 a. 1); auch das ist nach der Naturordnung, denn nur
das bonum universale und der Urheber des Willens, Gott,
vermag ihn zu bewegen (I-1I q. 9 a. 6). Logisch und mit
einer wunderbaren Konsequenz hat Thomas die Natur-
ordnung als Schranke des damonischen Wirkens auf der
ganzen Linie durchgefiihrt. Der Teufel kann nicht mehr,
als was die materielle Natur auch vermag und iiber ihr
steht der erhabene Menschengeist und daher auch iiber
dem D#mon! Ist das der Geist jener Hexenwahnzeit, die
den Menschen der Macht des Damons. iiberantwortet hat? —
Selbst jenes beriithmte Ehehindernis der Impotentia ex
maleficio, das lingst vor dem 13. Jahrhundert existierte
und das Gratian in sein Dekretum aufgenommen hatte
{Caus, XXXIII q. I c. 4), begriindet er aus der Natur-
Ordnung: natiirliche Ursachen konnen die sexuelle Ver-
bln{iung hindern, also auch die Démonen (Sent. IV d. 34
9. 1 a, 3). '



88 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Wiederholt und immer mit derselben Schirfe verdammt.
Thomas jede Zauberei und jedes Maleficium als sittlich
schlecht. Er beruft sich dabei auf Deut. 18, wo die Zauberei
mit der Todesstrafe belegt wurde; gleich der Wahrsagerei
1st auch sie wegen ihres direkten oder indirekten Biind-
nisses mit dem Teufel ein Abfall vom wahren Glauben
~apostasia a fide* (Sent. Il d. 7 q. 3 a. 2). Solche Biindnisse
sind nie erlaubt: ,nullo modo licet homini daemonum au-
xilio uti per pacta tacita vel expressa* (II - II q. 96 a. 2 ad 3).
Auch ist es absolut unerlaubt, Zauberei durch Zauberei
zu heilen, weil es iiberhaupt nie erlaubt ist, Zauberei an-
zuwenden: ,quia nullo modo debet aliquis daemonis auxi-
lium per maleficia invocare“ (Sent. IV d. 34 q. 1 a. 3 ad 3).
Auf Quodlib. IV q. 9 sich berufend, sagt Soldan-Heppe
wortlich: ,Thomas von Aquin gestattet schlieflich sogar
den Besitz magischer Kenntnisse als unsiindhaft, soferm
man sie nicht zur Ausiibung, sondern zur Widerlegung der
Magie anwenden will1.“ Soldans Anschuldigung war kein
gliicklicher Griff, vielleicht nicht einmal ganz ehrlich. Soldan
bewegt sich in erster Linie in zweideutigen Ausdriicken.
Was will er damit sagen: nach Thomas sei eventuell der
Besitz magischer Kenntnisse erlaubt? Will er damit an-
deuten, nach Thomas sei es eventuell erlaubt, mit teuflischer
Hilfe — denn das sind magische Kenntnisse — Wissen sich
zu erwerben, um die Magier zu widerlegen? Davon spricht
Thomas in Quodl. IV a. 16 gar nicht. Er stellt die Frage:
ob es erlaubt sei, sich zu informieren, was die Magier
wissen: ,Utrum homo sine peccato possit appeters scire
scientias magicas“. Wahrscheinlich aber wollte Soldan
mit seinem Anwurf sagen: Zu einem guten Zweck
1st nach Thomas auch etwas Schlechtes erlaubt!
Das widerspricht aber offen dem, was Thomas im betreffen-
den Artikel sagt, Dort lehrt er zuerst: Jedes Wissen ist an
sich etwas Gutes: ,Omnis autem scientia sive-quaecumque
cognitio bonum aliquid est* — fiilrwahr ein Satz, der auch
einem Modernen imponieren koénnte,c wenn er nicht von
Thomas herriithrte! Duarch die Umstinde, ,secundum diver-
sas circumstantias“, besonders aus dem angestrebten Zwecke,
psecundum intentionem finis“, kann das Wissen gut oder
schlecht werden. An sich, ,in genere“, sind also auch die

I 179,



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 89

magischen scientiae, insofern sie Wissen vermitteln, aber
nie insofern sie durch den Teufel erworben sind, gat; zu
einem guten Zwecke darf man sich also iiber dieselben in-
formieren, mit anderen Worten: Was an sich gut ist
und noch zu einem guten Zwecke hingeordnet wird,
ist nicht siindbaft. Ich denke, eine solche Moraltheorie kann
auch vor dem gestrengen Richterstuble Soldans ganz gut
standhalten! Oder etwa nicht? Das Wahrscheinlichste ist
wohl, dafl Soldan den betreffenden Artikel gar nie selber
gelesen hat! Das kommt etwa vor bei Anschuldigungen
gegen die Scholastik!

Was Thomas iiber den schiddigenden Einflufd des
Teufels in der Zauberei, d. h. das Maleficinm, lehrt, stiitzt
sich auf die Heilige Schrift, welche ebenso klar die
reale Moglichkeit des Maleficiums, als auch die sitt-
liche Verworfenheit der Zauberei bestitigt. Im Gegen-
satz zum spédteren Hexenwahn, der den Menschen
einer sozusagen schrankenlosen Teufelsmacht und Tyranuei
auslieferte, findet Thomas nicht blofd in der alles iiber-
wachenden Leitung Gottes, sondern auch und vor allem
In der von Gott festgelegten Naturordnung eine macht-
volle, uniiberwindliche Schranke auf allen Gebieten gegen-
iber dem verhingnisvollen Einwirtken der Diémonen,

2. Die Teufelsbuhlschaft.

Von dem, was hieritber Thomas auf Rechnung ge-
schrieben wurde und mit ihm der Hochscholastik, wollen
Wir zuerst kurz das darstellen, was wahr ist, und dann,
Was zum Wahren hinzugedichtet oder félschlich aus ihm
deduziert wurde.

~ Grundlegend fiir die Untersuchung dieser Frage ist
18 verschiedene Auffassung der Natur der Dimonen. Sie
muf daher zum Ausgangspunkt der Abklirung genommen
Werden. Es gab, sagt Thomas (I q. 1156 a. b), iiber die Be-
Schaffenheit der Démonen drei verschiedene Ansichten: Die
°rste ist die der Peripatetiker; sie lengneten das Dasein der
‘dmonen und schrieben alle ihre Werke den Himmels-
Orpern zu. Als ,manifeste falsa“ lehnt der englische Lehrer
l1ese Position ab (ib.) Die zweite Ansicht ist jene der
Platoniker (I q. 115 a. 5). Uber ihre Lehre beziiglich der
atur der Engel und Démonen #uflert sich Thomas an ver-
Schiedenen Orten und Stellen ganz verschieden. Und das



90 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

— historisch betrachtet — mit vollem Rechte, weil es hier-
iiber ganz verschiedene platonische Ansichten gab, die aller-
dings auch Thomas nicht alle klar von einander zu unter-
scheiden vermochte. Das einzig Gemeinsame aller Platoniker
war wohl das, dafl sie die Natur der Diamonen und meist auch
der Engel und Seelen irgendwie aus Materie und Form
zusammengesetzt sich dachten, wobei sie aber in der Be-
stimmung dieser Materie wieder weit auseinandergingen. Wir
konnen sie an der Hand der Geschichte der Philosophie in
folgender Weise klassifizieren: 1. Solche, die sich das Wesen
jeder geistig-kreatiirlichen Substanz, also auch der Engel
und Démonen, aus einer geistigen Materie und Form
zusammengesetzt dachten. Das war und blieb die Lehre
aller augustinischen Platoniker, sie war von Augustin bis
ins 13. Jahrhundert herrschend, und auch da, aufier bei
Wilhelm von Paris, Joh. von Rupella, Albert, Thomas und
ihrer Schule, iiberall noch mafigebend, in der ilteren Do-
minikanerschule und bei den Franziskanern. Thomas er-
wihnt diese Auffassung bei unserer Streitfrage ausdriick-
lich (De Pot. q. 6 a. 6 ad 4). Ihrem Ursprunge nach diirfte
diese Lehre von einer geistigen Materie auf Plotin,
der in der Geisteswelt eine Jiy voyr7j annahm, guriickfiihr-
bar seinl. Streng genommen ist diese Fassung nicht gegen
die geistige Natur der Engel, Teufel und Seelen, weil die
Materie geistig sein soll. 2. Viele Platoniker hielten die
Natur der Dimonen — und meistens auch der Engel —
fiir zusammengesetzt aus einer kérperlichen Materie
und Form, meist nach Art der Vereinigung von Seele
und Leib im Menschen. Schon bei Plato, auf den sich
Thomas ebenfalls beruft (De Malo q. 16 a. 1) werden die
Démonen Gotter und Séhne der Gotter genannt? Sie
nahmen, von Gottern und Menschen zusammen erzeugt,
ihrer Natur nach eine mittlere Stellung zwischen beiden ein?
und vermittelten zwischen beiden Opfer, Gebet, Prophe-
zeiung und = Zauberkrifte¢; aber sie sind nicht boshaft,
sondern nach sokratischer Vorlage mehr Schutzgeister, die
auch Opfer verdienen ¥; weil erzeugt, sind sie also bei ihm

' En. 1I 4, 4; III 4, 1,

* Apol 27 c. (Edit. Didot).

* Conviv. 202 e; 208 a, ss,

< Ib,

* Pol. 271d; Rep. VIII 540 c.; Phaed. 107 d.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 91

schon hohere Sinneswesen. Philo von Alexandrien
{ca. 26 v. Chr. bis 40 n. Chr.) ibernimmt diese platonischen
Déamonen als Engel?, scheidet aber diese in gute und bose?;
seinem Panpsychismus entsprechend, hélt er die Démonen
fir in der Luft fliegende Seelens, welche die Luftkérper
beleben ; sie waren es, welche nach Genes. 6, 2 aus Menschen-
tochtern die Riesen erzeugten+. Wie vieles von dem er-
innert uns nicht an die Teufelsauffassung zur Zeit des Hexen-
wahns? Diese Diédmonen sind eigentliche boshafte Lebe-
wesen, die fliegen und erzeugen kdnuen. Dem ganz ent-
sprechend, redet der JudeJosephus Flavius von Engeln,
die er Démonen nennt, und die mit Menschentdchtern sich
vermischten®, auf was auch Thomas ungenau hinweist
(Sent. IT d. 8 a. 4 q. 2). Jene philonisch-alexandrinische
Interpretation von Genes. 6, 2, wonach Démonen mit
Menschentéchtern ein eigentlich eheliches Verhiltnis ein-
gingen und Soéhne erzeugten, ging nachher auf eine grofie
Zahl patristischer Schriftsteller iiber: Clemens Romwa-
nus, Origenes, Justinus, Tatian, Clemens Alex,
Tertullian, Irenaeus, Cyprian, Lactantius, Am-
brosius usw.® Wie Roskoff schon erwihnte, fiihrten
zahlreiche patristische Schriftsteller tiberhaupt den ersten
Fall der Engel auf diese Vermischung mit Weibern
zuriick 7. Sie setzten also voraus, dafl die Engel von Anfang
an Leiber besessen hiitten. Nach Tatian (ca. 130 n. Chr.
geboren) sind die Damonenleiber luft- und feuerartig® Da
die Ddmonen Leiber besitzen, bediirfen sie auch nach Ori-
genes der Nahrung, weshalb sie den Dampf der Weih-
rauchopfer gierig einsaugen ?. Ganz seinem materialistischen
Stoizismus entsprechend, ist der Démon bei Tertullian
(160—220 n. Chr.) ein mit rasender Schnelligkeit fliegender
-“Ogel 10, : . .

' De Gigantibus (ed. Richter) IT 52, 9.

* 1b. 68, 84.

¥ Wvyai 8¢ elot xara rov dépa merdusvai ib, 62, 10.

* Ib. 52, 6.

* ,Multi angeli Dei cum mulieribus congressi progeniem pro-
Creaverunt insolentem.“ (Antiquit. Judaic. I 3, 1.)

®* Vgl. Zapletal, Der Totemismus und die Religion Israels
(Freiburg i. S. 1901), 135 Anm,

" Gust, Roskoft, Geschichte des Teufels (Leipzig 1869), I 232.

* Oratio ad Graecos 154. ‘

* Contra Celsum V B79.

"* Apol. ¢, 22.



9 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Richtig sagt Roskoff?! dafl aus dieser Vorstellung
von leiblichen, mit Weibern sich vermischenden Teufeln
oder Euvgeln der ,Buhlteufel* hervorging, dessen Urvor-
stellung iibrigens ebenfalls im éltesten Heidentum zu suchen
ist und spidter bei den heidnischen Kelten und Germanen
immer wieder auftrat. Hat doch der Gote Jordanis um
das Jahr 650 den Ursprung der Hunnen von bésen Di-
monen und Zauberweibern abgeleitet 2. Aber nicht alle patri-
stischen Schriftsteller interpretierten jene Stelle Genes. 6, 2
im obigen Sinne. Chrysostomus, Theodoretus Cyr.,
Procopius Gaz, Cyrillus Alex. und Augustinus
sahen mit Julius Africanus in jenen Bené KElohim,
die sich mit Weibern vermischten, nicht Engel, sondern
Sethiten, die mit den verdorbenen Téchtern aus dem Ge-
schlechte Kains sich verbanden3, und V. Zapletal Lat
nachgewiesen, daf} diese zweite Interpretatlon von Gen. 6, 2
allen anderen exegetisch vorzuziehen ist 4. Merkwurdlgel-
weise wurde gerade diese Viiterinterpretation von den Histo-
rikern des Zauberwahns vollig ignoriert. Und doch ist sie
auch diejenige, die Thomas zur seinigen gemacht hat (I q.b51
a. 3 ad 6).

Die folgenschwerste Gesta]tung erhielt jene materia-
listische Dédmonologie in dem heidnischen Neuplatonis-
mus, Sein Einflufl wurde iiberhaupt weit unterschétzt.
Schon der Fiirst dieser merkwiirdigen Schule, Plotin
(204 —269 n. Chr.), hilt die Dimonen nicht fiir eigentliche
Geister, sondern fiir Seelen, welche in sich zwar geistig
sind und eine geistige Materle enthalten, die aber dazu
noch als Seelen mit feuer- und luftartigen Leibern sich
vereinen, sie beleben, weswegen sie, trotzdem sie auch
-Gotter* genannt werden, auch C’a)a mopeva, feuerleibige
Lebewesen, genannt werden % Sie haben daher auch LLeiden-
schaften und nehmen ihrer Natur nach zwischen den
eigentlichen Gottern und den Menschen eine Mittelstellung
ein und bewohnen die sublunarische Sphiire ¢. Weil sie einen
Korper besitzen, sind sie auch der Sprach e teilhaftig?. Da

1 A, a. O, T 282,
*Soldan-Heppe I 72.
*Vgl. Zapletal a. a. O.
¢ A a. 0. 186.

* En. IT 1, 6.

¢ En, III 5, 6.

" En. 1V 8, 18.




Thomas von Aquin und der Hexenwalin. 93

sie in ihrem irrationellen Teile der Natur Leidenschaften
besitzen, Sinne und Gedéchtnis haben, sind sie durch diese
Annéherung an den Menschen besonders geneigt fiir mensch-
liche Zauberanrufungen!. — Den schlimmsten Fortbildner
dieser Theorie erhielt Plotin in seinem Schiiler Porphyrius
(232—304 n. Chr.) Uber seine Dimonologie hat uns E. Zeller
aus seinen Schriften, besonders seinem Opusculum ,De ab-
stinentia“ einen quellenméflig belegten Auszug geboten, den
wir hier kurz wiedergeben? KEs gibt gute und bdse Di-
monen, die alle, unter dem Monde wohnend, luftartige,
leidensfihige, vergingliche Leiber besitzen. Die guten, teil-
weise auch Engel und Erzengel genannt, sind Schutzgeister
fiir Mensch und Tier, Leben und Natur, Einz:lne und Vélker,
Vermittler bei Gott?®; die schlechten haben migestal-
tete Korper, sogar erdartige, betastbare, sind ge-
walttiatig, heimtiickischen Wesens, verfolgen den
Menschen vor und nach seiner Geburt, indern wohl auch
ihre Gestalten, schleichen sich mit unreinen Nahrungs-
mitteln, namentlich wit Blut und Fleis¢h, in den mensch-
lichen Leib ein, sind die Urheber von Seuchen, Erd-
beben, Unfruchtbarkeit, fallen den Menschen unter
allerlei Tiergestalten an, vermischen sich mit ihnen
€eschlechtlich+; sie sind die Urheber der Zauberei,
lassen sich selber als Gotter huldigen, verleiten die Men-
schen zur Meinung, dafl auch Boses von den Géttern komme s,
sind die Urheber der Wahrsagerei aus Gestirnen und
dem Inneren der Tiere®.

Haben wir hier nicht die wesentlichsten Ziige des
Hexenwahngeistes des 15, 16. und 17. Jahrhunderts? Und
sind sie nicht hervorgegangen aus jenem Grundirrtum, daf
die Démonen einen Leib besifien, wie schon Plato, dann
Philo, Plotin, Porphyrius mit manchen patristischen Schrift-
Stellern glaubten? Thomas kannte den Eiunflufy dieser plato-
nischen materialistischen Damonologie auf die damalige und
Spitere Zeit. Er erwiihnt, dafl Joh. Damascenus, von

diesem Platonismus beeinflufdt, vielleicht den Engeln und
N\_——

' En. 1V 4, 43

* Philosophie der Griechen (1903) III, II T26—733.
* Das. 727. .

* Das. 227—228,

* Das, 229.

* Das. T381.



94 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

Dimonen Korper zugeschrieben habe (De Malo q. 16 a. 1
ad 7). Er hilt es nicht fir unwahrscheinlich, dafl auch
Pseudo-Dionysius, vom Platonismus beeinflufit, den
Dimonen sinnliche Leidenschaften zugeteilt habe (De Malo
q.16 a. 1 ad 3)1. Und bei aller Pietdt, mit der er Augustin
interpretiert und so sehr dessen spitere Werke fiir die Geistig-
keit der Diémonennatur eintreten, bekennt er doch, daf auch
Augustin in zwei seiner Werke, im Kommentar iiber die
(Gtenesis (De Malo q. 16 a. 1 ad 16) und im Enchiridion die
Frage bezweifelt hiatte (De Pot. q. 6 a. 6).

Gegen die Peripatetiker und gegen die Platoniker
aller Schattierungen stellt nun Thomas die dritte Ansicht
iiber das Wesen der Dimonen auf, die er jene des christ-
lichen Glaubens nennt (De Pot. q. 6 a. 6), verschieden von der
aristotelischen und platonischen: ,Sed in hoc certissime a
doctrina tam Platonis, quam Aristotelis doctrina fidei dis-
cordat* (ib.). Sie geht dahin, daf} die Natur der Engel und
Diamonen geistig ist (I q. 113 a. b) und daher in keiner
Weise etwas Korperliches als natiirlichen Wesensbestandteil
in sich schliefit. ;Qui facis angelos tuos spiritus“, sagt der
Psalmist (103, 4). Das geistige Erkennen bedarf aber des
Kérpers nicht (I q. 50 a, 1). ,Sic ergo fidei veritatem se-
quendo, dicimus angelos et daemones non habere corpora
naturaliter unita“ (De Pot. q. 6 a. 6). Und, von der ganzen
Tragweite dieser These gegen den materialistischen D#mo-
nismus tief iiberzeugt, hat Thomas vielleicht keinen Lehr-
puukt seiner Dimonologie so héufig in den verschiedenen
Werken begriindet und immer wieder aufgenommen, wie
diesen®. Hier war Thomas sicher nicht ein Forderer des
Zauberwahns und der Teufelsbuhlschaft, wie sie Porphyrius
schon bekannte und die eine verbliiffende Ahnlichkeit auf-
weist mit jener der spiteren Jahrhunderte! Dagegen hilt
Thomas es nicht fiir unmoglich, dafl Engel und Démonen
zuweilen duflerlich Korper annehmen. Dafiir spre-
chen mannigfache Tatsachen der Heiligen Schrift, wo
Engel mit Leibern in eimer von vielen wahrnehmbaren Art

' yDicendum quod satis probabile est, quod Dionysius, qui in
plurimis fuit sectator sententiae platonicae, opinatus sit cum eis,
daemones esse animalia quaedam habentia appetitum et apprehensionem
sensitivam,*

* De Pot. q. 6 a. 6; De Malo q. 16 a. 1; Summa Th. I q. 60 a. 2;
q. b1 a, 1; Sent. II d. 8 a. 1; C. G. II ¢, 49, 0. bl.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 95

und Weise — z. B. Abraham, Tobias — erschienen (I q. 51
a. 2). Auch hilt er es fir unstatthaft, jene Leiber nur
als blofle Fiktionen zu betrachten, wie Rabbi Moyses ge-
meint hat, denn ,quae fieri simpliciter narrantur, simpli-
citer etiam intelligi debent esse gesta“ (De Pot.q. 6 a. 7).
Das entspricht auch der Interpretation der Heiligen Viter.
Als hohere Geister vermogen sie, was die Naturkrifte ver-
mogen, konnen also durch jene aus vorhandenen Samen
Leiber hervorbringen (Sent. II d. 8 a. 2). Aber da sie diese
Leiber nur &ufierlich annehmen, nicht als natiirlich mit.
ihrer Natur vereinigte Mitprinzipien ihrer Tétigkeit, be-
sitzen Engel und Dimonen weder Sinnesleidenschaften,
noch konnen sie durch den angenommenen Leib vitale
Tatigkeiten hervorbringen, also weder essen noch
trinken noch iiberhaupt fiithlen im eigentlichen Sinne
(I q. b1 a. 3), weshalb denn auch der Engel zu Tobias
sprach: ,Ich schien zwar mit euch zu essen und zu trinken,
aber ich bediene mich unsichtbarer Speise...% (De Pot.
q. 6 a, 8). Die Teufel konnen daher auch nicht erzeugen.
Zwar gehen hieriiber die Meinungen auseinander (Sent. IT
d. 8 q. 1 a. 4). Aber eine wirkliche Erzeugung kommt.
thnen nicht zu, Die Teufel dienen in Menschengestalt nur
als Samenvermittler, indem sie den in Weibesgestalt er-
haltenen ménnlichen Samen — Succubus — nachher in
Mannesgestalt auf das Weib iibertragen — Incubus —
kénnen : ,per hoc quod unus et idem daemon sit ad virum
Succubus et semen ab eo receptum in mulierem transfundit,
8d quam fit incubus“ (De Pot. q. 6 a. 8 ad 5). Daher ist
dann in diesem Falle der Erzeugte keineswegs ein
»Teufelskind% sondern der Sohn dessen, von dem der
b&_l:men herrithrt: ,non esset filius daemonis, sed viri, cuius
fuit semen* (ib. ad 7 uw. I q. 61 a. 3). Thomas stiitzt diese
Annahme auf Augustin und gewisse Tatsachen, die der-
Selbe fiir unleugbar hielt (I q. b1 a. 3 ad 6). |

. . Diese Auffassung von ,Incubi* und ,Succubi“ findet
Sich, wie Hansen richtig sagt, sozusagen bei allen grofien
Scholastikern des 13. Jahrhunderts?!, bei Albert, Bona-
Yéntura, Duns Skotus usw. Nur der Dominikaner
\ ;’trus von Tarantaise bezweifelte die Maoglichkeit
Mrgﬁ.nge 3, Dagegen hatte der Volksaberglaube,

'A, a. 0. 184—186.
* Das. 185.



94 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

gendahrt durch friithere heidnische Einfliisse, vielfach auch
im 12, und im 13. Jahrhundert an eine eigentliche
Teufelserzeugung und Teufelskinder geglaubt?,
Wir konstatieren hier Hansen gegeniiber den grofien Gegen-
satz zwischen Scholastik und Volksaberglaube, den Thomas
ibrigens nicht einmal der Erwéhnung wert hielt.

Nun einige eingehendere Kritikbemerkungen iiber die
Bedeutung dieser angeblichen thomistischen Theorie der
Teufelsbuhlschaft. Wus Phantasterei und tendenzidse Be-
strebungen zum Wahren hinzuzudichten vermégen, um das-
selbe zu entstellen, das hat sich hier in der Kritik {iber
diese scholastische Doktrin gezeigt. ,Kalt und grausig,
sagt Soldan-Heppe, blickt' es aus dieser Doktrin des
grofien Kirchenlehrers (Thomas) derabendliandischen Mensch-
heit ins Angesicht. Denn schlofl sich diese Déamonenlehre
mit dem im Volke heimischen Aberglauben zusammen, so
war die Moglichkeit gegeben, daf dem Zauberspuk von
der Kirche volle Wirklichkeit zuerkannt wurde®“ Dem so
ernsten und kritischen Hansen wird die in der Heiligen
Schrift so vielfach begriindete scholastische These, daf}
Engel zuweilen Menschengestalten annehmen konnen, zu
einem eigentlichen Heeresauszug der Engel und Teufel
aus Himmel und Hélle auf die Erde zu den Menschen!
Man hore ihn selbst! ,Danach nehmen die in ungeheurer
Zahl verhandenen guten wie die bosen Kngel sichtbare
Korper besonders deshalb an, um mit den Menschen in
Verkehr treten und damit einen wesentlichen Zweig ihrer
Wirksamkeit in der Welt erfiilllen zu konnen®“ Und das
schreibt Hansen, trotzdem Thomas in dreien seiner Werke
diese Korperannahme als ein seltenes Kreignis hinstellv:
pinterdum* (I q. b1 a. 2); ,quandoque corpus assu-
munt“ (De Pot. q. 6 a. 7); ,quandoque corpora assu-
mere“ (Sent. Il d. 8 q. 1 a. 2). Aber wir haben zur Seche
noch viel Wichtigeres zn sagen!

Man mag und kann iiber die ,Incubi“ und ,Succubi®
verschieden denken. Wir selber reservieren uns diese Frei-
heit! Aber wichtig ist es hier, folgende Punkte festzustellen :

1. Die Idee von den Incubi und Succubi steht in
keinem notwendigen Zusammenhang mit den iibrigen Grund-

' Das. 141ff.

*1 121—125.
* Das. 188.




Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 97

thesen der thomistischen Démonologie, am wenigsten mit
der Geistigkeit der Teufelsnatur., Aber auch aus der
Moglichkeit, Korper annehmen zu koénnen, folgt sie gar
nicht. Diese Moglichkeit ist wohl eine Vorbedingung fir
die Annahme von Incubi und Succubi; aber die letztere ist
keineswegs eine Konsequenz der ersteren. Faktisch waren
fir Thomas diese Incubi etc. nur ein Notbehelf zur Er-
klirung gewisser von Augustin referierten Tatsachen, die
er nicht ohne weiteres zu leugnen wagte, die er aber auch
nicht anders zu erkldren wufite. Dieser Respekt vor Tat-
sachen oder auch nur vor angeblichen Tatsachen sollte auch
bei einem Forscher des dunklen Mittelalters in wunserer
modernen Zeit Anerkennung finden, auch dann, wenn man
mit der Erklirung der Tatsachen nicht einverstanden ist!

2. Ganz unrichtig ist es, wenn Soldan-Heppe! und
Hansen? behaupten, Thomas hitte mit seinen Incubi und
Succubi ,eine wissenschaftliche Theorie iiber den Geschlechis-
verkehr zwischen Ddmonen und Menschen“ begriindet. Daran
hat Thomas gar nicht gedacht, Die Idee von Incubi und
Succubi war lingst frither bekannt und sogar Soldan-Heppe
gibt anderwirts zu, dafl schon der Byzantiner Psellus
Incubi und Succubi angenommen hittes. Gesteht nicht der-
selbe Soldan-Heppe an anderer Stelle, daly schon vor der
Geburt des Aquinaten in dem ums Jahr 1222 verfaf3ten
»Dialogus miraculorum“ des Caesar von Heisterbach
»der Gedanke der Teufelsbuhlerei bereits vollstindig aus-
gebildet* war*, Wie Porphyrius mit der Annahme von
leiblichen, leidenschaftlichen, die Menschen iiberall iiberfal-
lenden Démonen der Teufelsbuhlschaft das Wort geredet hat,
haben wir oben erwihnt. Keiner verurteilt ihn schiirfer als
':[‘homas (De Pot. q. 6 a. 6). Wo, wie, wann hat Thomas
Uber die Incubi und Succubi eine Theorie entwickelt?
Allerdings, wenn man gewisse Autoren der Hexengeschichte
liest, wiirde man glauben, Thomas hétte dariiber ganze
langatmige Artikel und Quaestiones geschrieben. Wie steht
®8 In Wirklichkeit? In Sent. Il d. 8 q. 1 a. 4 erwihnt er
die Frage in einer sogenannten Quaestiuncula. Im

Ommentar zu Job 40, lect. 2 wird das Problem im An.
\_-—_
' 1124,
* 181.
1 124,

Divus Thomas IX. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXX VI.) 7



98 Thomas von Aquin und -der Hexenwahn.

schlusse an Augustin kaum gestreift. In den beiden
wichtigsten Quellen: Summa theologica I q. b1 a. 3 ad 6
und De Pot. q. 6 a. 8 ad 6 dufert er sich dariiber nur in
kurzen Antworten auf vorhergehende Objektionen.
Das ist alles!

3. Wir gehen sogar noch einen Schritt weiter. Nicht
blof3 wollte Thomas mit seinen Auflerungen iiber das Pro-
blem keine wissenschaftliche Theorie bieten, sondern ihm
selbst galt die Annahme von Incubi und Succubi nur fiir
eine wahrscheinliche, nicht sichere Lésung des Problems.
In De Pot. q. 6 a. 8 ad b sagt er abschlieflend: jEt hoe
satis rationabiliter sustineri potest. Wenn wir
das ,satis rationabiliter* mit  ziemlich glanbwiirdig“ wieder-
geben, tun wir dem Texte kaum Gewalt an. In jedem Falle
schliet diese Redewendung weder nach dem allgemeinen
Sprachgebrauche noch weniger nach der #@uflerst vorsich-
tigen, genauen thomistischen Terminologie jeden Zweifel
aus. Thomas hielt also seine eigene Ansicht héchstens
nur fiir sehr wahrscheinlich!

4. Wir sind hieriiber noch nicht am Ende. Mit Nach-
druck miissen wir vielmehr noch weiter betonen, dafl zwi-
schen der Annahme dieser Incubi und Succubi der Hoch-
scholastik und der Teufelsbuhlschaft der spiteren Hexen-
wahnzeit ein ganz wesentlicher Unterschied besteht, wenn sie
auch dem Namen nach vielfach zusammengeworfen wurden,
und spétere Scholastiker und Inquisitoren, welche den Zauber-
wahn verteidigten, nicht selten zur Beruhigung ihres irrigen
Gewissens mifSbriuchlich auf Thomas und seine Incubi und
Succubi sich beriefen. Letzteres ist tatsichlich hiufig ge-
schehen. Es éndert aber an der Sache nichts. Mif3brauch
kann man mit allen Prinzipien und Ansichten treiben. Der
Unterschied besteht aber doch und er ist grofl. Wir er-
kléren uns:

a) Der Zauberwahn des 156, 16. und 17. Jahrhunderts
glaubte im Grunde an wirkliche geschlechtliche
Verbindungen und Zeugungsakte zwischen Teunfel
und Menschen, an eine mogliche Generatio zwischen
beiden. Daher ist in jenen Zeiten auch die Rede von wirk-
lichen Teutelskindern, deren Vater der Teufel selbst
gewesen sein solll. Und die tiefere Grundvorstellung, aus

' Roskoff, a. a. 0. 812; Soldan-Heppe II 54; Hansen 141f-



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 99

der dieser Volksglaube hervorgegangen war, bildete der
Glaube an die natiirliche Leiblichkeit der Teufel,
wie die alten Heiden, viele Schriftsteller der Viterzeit im
Anschlul an Genes, 6, 2, dann vor allem die Neuplatoniker
mit Porphyrius sie festhielten. Leider ist diese altheid-
nische Vorstellung bei den Vélkern des christlichen Mittel-
alters nie ganz erloschen. Die Erziahlung vom démonischen
Ursprung der Hunnen, die Behauptung, Cypern wiire mit
S6hnen von Incubi bevélkert worden !, der Bericht von einem
Incubuskind, das 1249 in Herfordshire gezeigt wurde ?,
neben mehrfachen dichterischen Sagen des 12. und 13. Jahr-
hunderts bestitigen das3 Mit der Vorstellung von der
natiirlichen Leiblichkeit des Teufels verband der friihere
und spitere Volksglaube zugleich den Glauben, es wire in
der Macht des Teufels, sich in verschiedene Leiber zu ver-
wandeln je nach Bediirfnis, was tibrigeus auch Porphyrius
angenommen hatte.

b) Thomas dagegen ist der schirfste Bekimpfer der
natiirlichen Leiblichkeit der Démonen, leugnet da-
her die Zeugungsfihigkeit der Teufel, leugnet die
Moglichkeit von Teufelskindern, leugnet die Moglich-
keit der Korperverwandlung, wie wir gleich sehen
Werden. Seine problematische Annahme von Incubi und
Succubi war ganz verschieden von jenen Vorstellungen,
Bus denen die spitere Teufelsbuhlschaft hervorgegangen ist.
Spatere Scholastiker haben allerdings beide Auffassungen
zur eigenen Rechtfertigung in' Verbindung gebracht.

3. Die Tierverwandlung.

Weit mehr Interesse als dem vorigen schenkt Tho-
Mas diesem Probleme. In De Malo q. 16 a. 9 stellt er die
rage formell: ,Utrum daemones possint transmutare cor-
Pora transmutatione formali“, Der Grund dieses Interesses
legt im strengen Zusammenhang dieses Problems mit seiner
fanzen D#monologie, speziell mit der Frage iiber die
*renzen der Diamonenmacht. Daher behandelt er in der
Summa theologica I q. 114 a. 4 die Frage unter dem Titel :
nUlrum daemones possint homines seducere per aliqua mira-
“ala“, Er kennt auch die vielfachen alten Erziahlungen iiber
h“*ﬁ-———

'Hansen 141. !
‘Soldan-Heppe I 160.
"Hansen 141, Anm. 6.

T*



100 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Verwandlungen von Menschen in Tiere, Végel und Wolfe
(De Pot. q. 6 a. b ad 6). Die Lykanthropie war ihm
also nicht unbekannt (De Malo q. 16 a. 9 ad 2).

Logisch, seinen Prinzipien iiber die Naturordnung ent-
sprechend, unterscheidet er immer zwei Verdnderungen,
mutationes, in den Naturdingen «) die eine ist die der natiir-
lichen Erzeugung, generatio, wo ein Lebewesen durch die
Naturkrédfte aus dem Samen zu seinem Dasein sich ent-
wickelt; was hier wird, ist immer dasselbe Wesen, also
dieselbe Form, welche de potentia materiae in Akt iiber-
gefihrt wird, Da die Déimonen durch die Naturkrifte,
,mediantibus activis naturalibus“ (De Malo q. 16 a. 9 ad 1),
das vermogen, was die Natur selbst vermag, liegt diese Ver-
anderung mit Zulassung Gottes in ihrer Macht (I q. 114 a. 4).
Hier handelt es sich also um keinen Einbruch in die Natur-
ordnung, denn die Erzeugung gehort in ihren Kreis hinein,
es ist eine natiirliche Veriinderung. b) Anders verhiilt
es sich, wenn eine Form unmittelbar in eine andere
verschiedene Form umgewandelt wird, z, B. wenn ein
Mensch in ein Tier umgewandelt wird. Das kann die Natur
selbst nicht. Es ist also gegen die allgemeine Naturordnung.
Diese Umwandlung heif’t transmutatio formalis. Kéunen die
Déamonen sie vollbringen? Die Antwort des hl. Thomas ist
kategorisch negativ: ,Illae transmutationescorporalium rerum,
quae non possunt virtute naturae fieri, nullo modo opera-
tione daemonum secundum rei veritatem perfici possunt:
sicut quod corpus humanum mutetur in corpus
bestiale“ (I q. 114 a. 4 ad 2'), Und wenn es dennoch
hie und da geglaubt wird, so ist es nicht wahr, sondern
nur eine Téuschung des Teufels: ,hoc non est secun-
dum rei veritatem, sed secundum apparentiam tantum* (ib.),
denn es ist gegen die Naturordnung, der jede Kreatur, a.uch
Engel und Teufel unterworfen sind: ,Huic autem ord1n1
omnes creaturae subiiciuntur* dem Worte Pauli Rom. 13,1
gemifs: ,die Ordnung, welche besteht, ist von Gott* (De
Malo q. 16 . 9). Eigentlich ist auch diese These wieder
gegen den Platonismus und seine formae separatae ge-

' Dazu De Malo q. 16 a. 9 ad 2: ,non tamen hoc, quod humani
corporis lineamenta in bestialia convertantur secundum
rei veritatem, quia hoc est praeter ordinem a Deo naturae inditum;
sed omnes praedictae conversiones factae sunt secundum phantas ti-
cam apparitionem®.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 101

richtet (C. G. III c¢. 103). Weil es zur Naturordnung, d. h.
zum Naturgange gehort, dafd jede Form, sei sie substanziell
oder akzidentell, nur aus der potentia materiae heraus-
gefithrt wird, ist jede unmittelbare Formverleihung
ein Einbruch in die Naturordnung (Sent. II d. 7 q. 3 a 1).
Damit stellt sich Thomas in dieser Frage entschieden
auf den Boden des CanonEpiscopi, der, ins Gratianum
aufgenommen, jede Tierverwandlung als Illusion er-
klirt hatte. '
Hansen ist diese Losung des hl. Thomas natiirlich
sehr unangenehm. KEr weifl iiberhaupt nicht, was Thomas
unter ,Naturordnung® versteht. Daher steht er den beiden
verschiedenen, oben dargesteliten Kérperverwandlungen ver-
stindnislos gegeniiber. Das ist entschuldbar. Diese
groflen Scholastiker des 13. Jahrhunderts haben oft tief
gedacht und schwere Theorien entwickelt. Weniger ent-
schuldbar 1st es, wenn er sagt: , Die scholastischen Denker
hahmen beim Abschluf} ihrer einschléigigen Untersuchungen
&n, dafl Verwandlung und Flug beide sowohl als Illusion
Wwie als Realitiit durch die Damonen hervorgebracht und
bewerkstelligt werden konntent'. Schliefilich gibt er aber
denn doch zu, daB Thomas die Realitit der Tier-
verwandlung abgelehnt habe und dafi diese Theorie
iberhaupt erst im 15. Jahrhundert Verteidiger gehabt habe 2.
Das ist nun fiir Hansen allerdings das Allerschlimmste. Oder
hicht? Thomas — so hatte er uns selbst gesagt — hat den
exenwahnbegriff wissenschaftlich vorbereitet; zu
diesem Begriffe gehort die Tierverwandlung mit der Lykan-
thropie in ihrer Verbindung mit der Teufelsbuhlschaft, dem
exensabbat als ein ganz eminenter Wesensbestand-
teil und auch das lehrt Hansen selbst; und nun das Be-
enntnis wieder von ihm selbst: Thomas hat die Realitiit
er Tierverwandlung nicht blof nicht wissenschaft-
llc_h vorbereitet, sondern er war gegen sie, und zwar
Weil sie seinen tiefsten wissenschaftlichen Prinzipien
Uber die Weltordnung widerspricht. Das ist genug!

4, Der Hexenflug.
q Nicht giinstiger steht es bei Thomas von Aquin mit
°r realen Moglichkeit der beriichtigten Hexenfliige. Auch
\\_‘& i

' 189 —190.
* 191,



102 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

hier haben wir wieder den merkwiirdigen Gegensatz zwischen
der wissenschaftlichen Spekulation des 13. Jahrhunderts und
gewissen abergliubischen Volkskreisen desselben Siku-
lums. Sogar Hansen muf} gestehen, dafl die erstere diese
mit Teufelshilfe fliegenden Nachtweiber fiir Sinnest#iu-
schung hielt und ihre Realitit ablebhnte?, wihrend ein-
zelne aberglinbische Volkskreise fast hartniickig an diese
altheidnischen und germanischen Menschenfliige glaubten ?

Was Thomas angeht, meint Hansen, so hiitte die Frage
von den Zauberfligen ihn wohl nie wissenschaftlich be-
schiftigt, d. h. er hitte sich dariiber explizite nie weiter
gediuflert. Dagegen wiirde er, wenn ihm die Frage vorgelegt
worden wére: Kann der Teufel Menschen aus seiner eigenen
Macht durch die Liifte tragen? sie verneint haben; den
Engeln aber hitte er wohl diese Macht eher zugesprochen 3.

Auch hier zeigt es sich, dafl Hansen wohl eine ge-
wisse Ahnun g, aber nicht ein tieferes Verstindnis von
der Weltordnung, wie Thomas sie aufgefafit, besitzt.
Die unverletzliche Grenze der natiirlichen Macht der Engel
und Dimonen ist fiir Thomas bei beiden absolut die gleiche,
ndmlich die Weltordnung, die nur Gott, aber kein Engel
und kein Teufel zu durchbrechen vermag, weil sie Geschiopfe
sind (I q. 110 a. 4). Diese Naturordnung verbietet nun beiden,
dafl sie aus sich etwas ohne Naturursachen hervor-
bringen oder etwas, was die Naturkrifte nicht
auch hervorbringen konnen. Beide konnen infolge-
dessen aus sich nichts hervorbringen, was der menschlichen
Natur und ihrer natiirlichen Bewegungs- und Tatigkeitsart
zuwider ist: ,in actionibus virtutum activarum considerandus
est ordo rerum, qui non solum attenditur secundum na-
turas ipsarum, sed etiam secundum earum motus*
De Malo q. 16 a. 10). Durch die Lifte fliegen ist
nun nicht eine der natiirlichen Bewegungsart des Menschen
entsprechende Bewegung; also sind solche Fliige der Natur-
ordnung entgegen! Das gilt an sich sowohl fiir die Engel
als auch die Diamonen, Wenn die Engel im Auftrage
Gottes Hoheres bewerkstelligen, tun sie das nicht aus
eigener Kraft, sondern virtute Dei, in dessen Macht auch
die Anderung der Naturordnung liegt.

' 196—198.
7 194f.
* Das. 197f.




Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 103

Thomas hat iibrigens in seinen wissenschaftlichen Aus-
filhrungen iiber jene néichtlichen Hexenfliige nicht volliges
Stillschweigen beobachtet. Bekanntlich hat der beriithmte
Canon Episcopi, der ins Gratianum aufgenommen wurde,
jene Weiberflige mit der Géttin Diana usw. als eine 111u-
sion verurteilt und kraft dieses Canons galten all diese
Zauberflige in ernsten Kreisen bis in die Mitte des 156. Jahr-
bunderts fiir lacherliche Sinnestduschungen. Auf jenen Canon
ausdriicklich sich berufend, #uflert sich Thomas im
gleichen Sinne: jin phantastico animae huiusmodi visa for-
mantur“ (De spir. creaturis a. 2 ad 14!). Somit hat Tho-
mas auch die spiteren Hexenflige des Zauberwahns nicht
bl nicht wissenschaftlich vorbegriindet, sondern ihnen gerade-
zu ‘widersprochen, und zwar im Anschlusse an seine wissen-
schaftlichenPrinzipien iiberdie Naturordnung!

Wie bereits angedeutet, wagt anch Hansen es nicht,
Thomas und der Scholastik des 13. Jahrhunderts die direkte
Verteidigung der realen Moglichkeit der Hexenfliige in die
Schuhe zu schieben. Aber indirekt hiitten sie doch wieder
wissenschaftlich die Grundlage geschaffen fiir ihre Nach-
folger im 15. Jahrhundert, meint er. Sie haben n#mlich
erstens, in Anlehnung an die Heilige Schrift, Engeln und
Teufeln die Macht zugeschrieben,~ menschliche
Kérper durch dieLiiifte zu tragen; zweitens haben
8le in ihrer Lehre iiber die Entriickung, ,raptus“, Grund-
siitze entwickelt, welche die gleiche Moglichkeit der realen
Hexenflige wieder offen lief3?, Ist das wirklich wahr? Wir
Wollen beide Einwinde etwas genauer untersuchen,

a) Fir die Moglichkeit eines realen Transportes von

Menschenleibern durch Engel und Didmonen sollen die scho-
lastischen Kommentare iiber den Flug Habakuks (Daniel

! ,Praeterea, forma naturalis existens in corpore non operatur
‘extra corpus. Sed anima existens in corpore operatur extra corpus:
leitur enim in ‘Concilio Aquileiensi de mulieribus, quae putant se
4d Dianam de nocte ire, quod eis advenit in spiritu, quod putant se
0 corpore pati; et sic etiam spiritus eorum extra corpus operatur.”
nAd decimum quartum dicendum, quod illis mulieribus discursus di-
“Cltur accidere in spiritu; non quod spiritus, i. e. substantia animae,
€Xtra corpus operatur, sed quia in spiritu, hoc est in phantastico
Alimae, huiusmodi visa formantur.“ Wie Albert, versteht auch
‘&(élonlas unter Lamia nicht eine fliegende Hexe, sondern ein Tier.
\womment. in Is, 34.)
‘4. a 0. 103L



104 Thomas von Aquin und der Hexenwahm,

c. 14) und die Entfilhrung Christi durch den Satan auf
die Zinne des Tempels (Matth. 4, 5; Luk. 4, 9) sprechen,

Hier hat Hansen offenbar etwas Pech mit der Unter-
scheidung der echten und nicht echten Werke des hl. Tho-
mas. So zitiert er 'den Kommentar zu Daniel 14, 35—88¢2,
der sicher unecht ist. Auch zu Lukas hat Thomas
keinen Kommentar geschrieben aufier der Catena aurea und
dort duflert er sich selbst nicht iiber unsere Frage. Dagegen
duflert er sich iiber die Entfahrung Christi durch den Satan
in seinem Kommentar zu Matthius 4 sehr klar, aber nicht
im Sinne Hansens. Im Anschlusse an Hieronymus inter-
pretiert er jeme Worte: ,assumpsit eum diabolus in san-
ctam civitatun et statuit eum super pinnaculum templi“ i
dem Sinn, daf} Christus aus eigener Kraft, die aber der
Teufel sich selbst zuschrieb, dorthin sich bega.b »hoc dicit
Evangelista secundum opinionem diaboli, quia quod Chri-
stus sustinuit ex virtute, diabolus accepit quasi fa-
ceret, sua potentia“. Also nach Thomas hat nicht der Teufel
Christus auf die Zinne des Tempels getragen!

Auch fir den Flug Habakuks wollen wir Hansen
aus Thomas eine sicher echte Interpretation erbringen. Nicht
der Engel trug dort aus eigener Kraft Habakuk zuw
Daniel, sondern jener Flug war die Wirkung der Kraft
Gottes, die an keine Naturordnung gebunden und einzig
und allein die wahren Wunder wirkt. ‘,,Sed contingit ali-
quando divina virtute, quod aliqua res miraculose
perducitur in aliquid, in quod nullo modo potest per ali-
quas dispositiones sibi inhaerentes, sicut, quod virgo pariat. .
sicut etiam aliquod corpus in statu gravitatis ex1stens, po-
test miraculose participare actum agilitatis vel impassi-.
bilitatis, sicut de Habacuec legitur Daniel* (Sent. IV d. 49
q. 2 a, 7).

b) Nicht giinstiger fiir Hansen ist die Stellung, welche
Thomas iiber die Entriickung — raptus — einnimmt.  Es
handelt sich da vor allem um die Entriickung Pauli bis
in den dritten Himmel! In II. Cor. 12, 2 sagt der Volker-
apostel von sich selbst: ,scio hominem in Christo ante annos
quatuordecim, sive in corpore nescio, sive extra cor-
pus nescio, Deus scit, raptum huiusmodi usque ad tertinm

' Das. 198t.
? Das. 200, Anm. 3.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 106

coelum*. Thomas hiétte nun, so argumentiert Hansen, so-
wohl iu seiner eigenen Abhandlung ,de raptu“ als auch in
seinem Kommentar zu II. Cor. 12, 2 die Frage offen ge-
lagsen, ob Paulus nur geistig oder auch kérperlich entriickt
worden wire; damit hitte ‘er hier also wieder die Mdoglich-
keit einer realen Korperentriickung, d. h. eines Kérper-
fluges bestehen lassen! und somit den spéteren teuflischen
Hexenfliigen wissenschaftlich vorgearbeitet!

Kine einzige Gegenfrage an Hansen wiirde ihn hier
an die Wand driicken. Woher weifl denn Hansen, dafl Tho-
mas hier von Korperfligen spricht, die durch Engel oder
gar Teufel ausgefiihrt worden wiren? "War nach Paulus
oder Thomas diese Entriickung das Werk eines Teufels oder
eines Engels ? War sie nicht nach beiden vielmehr das Werk
Gottes, der an keine Naturordnung gebunden ist? Was
sagen die Quellen bei Thomas hieriiber? In seinerh Kom-
mentar zu II Cor. 12 lect. 1. sagt er ausdriicklich, dafd
Jener Raptus Pauli ,per virtutem divinam%, durch
gottliche Kraft, und zwar zu etwas, was iiber der Natur
steht, ,in id quod est supra naturam“ und zu was sogar
das lumen gloriae ndtig war, stattfand. In der von
Hansen ebenfalls herangezogenen Abhandlung De Veritate
q. 13 hebt er fast in jedem der fiinf Artikel das ,virtute
divina“ hervor. In der Summa theologica I[—II q. 175
handelt er in sechs Artikeln wieder von der Entriickung
und sagt von jenem an Paulus gewirkten Wunder? ,in raptu,
de quo loquimur, virtute divina elevatur homo ab eo,
quod est secundum naturam in id, quod est supra naturam*
(a. 5). Falls Paulus also auch mit dem Leibe entriickt war,
80 hat nicht ein Teufel oder Engel diesen Korperflug be-
Werkstelligt, sondern Gott selbst. Die Mgglichkeit von
Kérperfliigen, die also Thomas hier offen 1af3t, ist nicht jene,
die Teufeln und Engeln zugesprochen wird, sondern Gott.
S}B hat daher mit den spiteren Hexenfligen wahrhaftig
Lichts zu tun!

Somit hat Thomas die spétere Hexenflug-
theoriewederdirektnochindirekt wissenschaft-
lchvorbereitet. Er hat sie vielmehr als eine Illu-
Slon verurteilt und seine Stellung zu ihr ist eine
Ogische Konsequenz seiner ganzen wissen-
\“-___

' 208—209.



106 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

schaftlichen Lehre iiber dieNaturordnung und
seiner Démonologie iiberhaupt.

Es ist wohl kaum nétig, hier hervorzuheben, dafi Tho-
mas von Aquin noch nichts wufite von dem spiter so be-
rithmten Hexensabbat, in welchem der ganze Wahn der
Zauberei jener ungliickseligen spiiteren Zeit kulminierte.
Dagegen ist es hier am Platze zu betonen, dafl Thomas mit
seiner wissenschaftlichen Ablehnung sowohl der Tierver-
wandlung als auch der Hexenfliige der Realitat
des Hexensabbats, der beide voraussetzte und an die
leider spiiter auch Inquisitoren glaubten, wissenschaftlich jeden
soliden Boden abgegraben hat. Thomas, wie iiberhaupt die
groflen Scholastiker des 13. Jahrhunderts, stand beziiglich
der Zauberei auf dem Boden des Canon Episcopi. Hat
doch sogar Hansen das Bekenntnis ablegen miissen, daf}
die scholastische Spekulation des 13. Jahrhunderts nicht
einmal das Verhiltnis der Zauberei zur Ketzerei néher be-
stimmt hiétte!. Wenn spiitere Scholastiker um die Mitte des
15. Jahrhunderts, und vielleicht schon frither, im Gegen-
satze zum Canon Episcopi eine andere Stellnng einnahmen
und sogar aus Thomas ihre ungesunden Neuerungen zu
beweisen suchten, so standen sie auch hier, wie in anderen
Fragen, unter dem Zeichen des Niederganges der grofien
Scholastik. Insofern ist es ganz richtig, dafl damals eine
grofle Wendung in der Scholastik eingetreten war.| Viele,
fast zahllose Faktoren haben zur Bildung jenes greulichen
Hexenwahns beigetragen: der Zerfall der Scholastik,
dieMifigriffederInquisitoren,die Abnahme des
wahren Glaubens, die Verwilderung der Sitten,
das Wiederaufleben des gnostisch-manichéi-
schen Dualismus; aber das, was positiv und lehr-
inhaltlich am meisten zu jener Zauberauffassung bei-
trug, hat unseres Erachtens der altkatholische Historiker
Stieve? richtig hervorgehoben: Das war die in der zweiten
Hilfte des 15, Jahrhunderts bekannt gewordene jiidische
Literatur mit dem Talmud und der Kabbala und
besonders die Verbreitung der neuplatonischen D&dmo-
nologie, wie wir sie bei Porphyrius bereits vor-
fanden und die sozusagen alle wesentlichen Ziige jenes

' A, a. 0. 166,
' Vgl. Janssen-Pastor, a. a, O, 663, Anm. 1.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 107

Hexenwahns des 15., 16. und 17. Jahrhunderts bereits ent-
hielt. Dort ist.von der Teufelsbuhlschaft im eigent-
lichen Sinne die Rede und sie war die logische Folge der
Annahme der Démonen als kérperlich-sinnlich-leiden-
schaftlicher Wesen, eine Auffassung, die niemand ener-
gischer bekdmpft hat, als Thomas von Aquin!

Die Resultate.

Alles das, was wir iiber die Stellung des Aquinaten
zum Zauberwahn gesagt, kurz zusammenfassend, ergeben
sich folgende wichtigste Resultate.

Thomas schenkt der Diamonologie relativ wenig Auf-
merksamkeit in seinen Werken. Gott, der Mensch und die
Engel beschiftigen 1hn unvergleichlich intensiver, Aus ihm
spricht noch nicht der Geist des Diémonismus spéterer Jahr-
hunderte, wo sozusagen alles um dieses Problem sich kon-
zentrierte. Seine Diémonologie ist auf die Heilige Schrift
aufgebaut. Sie steht daher im schroffen Gegensatz zum
gnostisch-manichiiischen Dualismus, dessen Geist spater
die Zauberwahnzeit miéchtig beherrschte und den, als er im
Anfange des 13. Jahrhunderts durch die Waldenser und
Albigenser das christliche Europa bedrohte, niemand wuch-
tiger bekampfte als die damalige Scholastik. Da der Heiligen
Schrift gem#f alles aus Gott entstanden, gibt es fiir den
hl. Thomas kein unabhéingiges Dimonenreich, sondern
dem Sein, derOrdnung und der Tétigkeit nach héngt
‘es von der schopferischen, leitenden, strafenden Macht Gottes
ab. Daher sind dieDémonen selbst nicht allein keine
‘Gotter, sondern ungliickselige, von der strafen-
den Hand Gottes betroffene Geschopfe.

Nach der Heiligen Schrift sind die Dédmonen gefallene
Engel, Als solche besitzen sie zwar als Geister ein iiber-
menschliches Wissen, aber nicht ein iibernatiirliches, da
es immer ein kreatiirliches ist. Wer durch direkte oder
Indirekte Anrufung des Teufels sein Wissen sich anzu-
elgnen sucht, treibt Wahrsagerei; wer durch direkte
oder indirekte Anrufung die Hilfe des Teufels in Anspruch
Dimmt, um auflerordentliche Wirkungen hervorzubringen,
treibt Zauberei im engeren Sinne. Weder die Wahr-
Sagerei noch die Zauberei haben bei Thomas an sich etwas
Zu tun mit jenem eigentlichen Teufelsvertrag des spiiteren

exenwahns. Dagegen liegt in der Anrufung des Teufels



108 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

selbst ipso facto ein Paktieren mit dem Teufel, der
Ausdruck eimer Parteizugehorigkeit zu ihm, weil der
Zauberer, an Stelle Gottes, den Teufel anruft. Deswegen
ist auch jede Wahrsagerei und Zauberei ein Abfall —
Apostasie — von Gott, wie schon Augustin gelehrt hat.
Und in diesem Sinne ist das Teufelsbindnis, nach Tho-
mas, auch in der Heiligen Schrift begriindet. Aus dem
gleichen Grunde ist die Zauberei nie erlaubt, auch nicht
als Mittel zu einem guten Zwecke!

Gewifl hat der hl. Thomas an dem schiadigenden
Einfluff der Dimonen — Maleficium — nie gezweifelt. Dafiir
spricht die Heilige Schrift an zahllosen Stellen von
dém ersten Siindenfall des Menschen an, Auf ihrem Boden
steht auch hier der hl. Thomas. In diesem Glauben
an schidigenden Einflul des Teufels auf Mensch, Tier und
Natur liegt auch gar nicht die Ursache des ruchlosen spiéteren
Hexenwahns. Wohl aber lag die Hauptursache in dem Glauben
an eine schrankenlose,allesbeherrschende Macht
des Teufels, der alles Bése und alles Ubel in
Natur, Tier und Mensch auf den Teufelszauber zuriick-
filhrte. Thomas ist ein scharfer Gegner dieses
Aberglaubens: die Damonen sind keine Gotter,
konnen daher auch keine Wunder, sondern nur fiir den
Menschen Wunderbares wirken; aufler der Zulassung
der weisen und giitigen Vorsehung Gottes, die fiir jede
einzelne der démonischen Titigkeit irgendwelcher Art.
immer notwendig ist, bildet die Naturordnung gegen-
iber der ddémonischen Titigkeit eine unverletzliche Schranke.
Kraft dieser Naturordnung vermag der Teufel nur durch
die Naturkriifte, nach Art der Naturwesen, nicht aufier
der Sphiire des Naturwirkens tiétig zu sein. Die reale Ein-
wirkung der Diamonen auf die 4ulere Natur — Sturm,
Wetter — hilt Thomas iiberhaupt fiir selten. Die Natur-
ordnung beschrinkt den dimonischen Einfluf aufdieiufieren
Sinne, die Phantasie, das sinnliche Strebever-
mogen, den Verstand und die Freiheit des Willens.
Nirgends sind die Diimonen imstande, weder auf dem Gebiete
der Sinneserkenntnis noch der intellektuellen dem Menschen
neue species, neue Erkenntnisbilder beizubringen; sie ver-
mogen nur die vorhandenen zu verwirren, Unordnung in
dieselben zu bringen, um dadurch indirekt auch das sinn-
liche Strebevermogen und die Ausiibung der Freiheit zu



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 109

storen. Auf Verstand und Wille konnen die Teufel iiber-
haupt gar keinen direkten Einflufl ausiiben. Ganz falsch ist
es auch, nach Thomas alle Siinden aus der Versuchung
des Teufels abzuleiten. Die iuflere Welt, das eigene
Fleisch und der Wille selbst sind daneben selbsténdige,
einfluffreiche Faktoren. Uberhaupt hingt die Zustimmung
zur Siinde endgiiltig immer nur vom freien Willen ab!

Uber die ,Incubi“ und ,Succubi“ hat Thomas weder
eine wissenschaftliche Theorie gebildet noch ihre
Annahme fiir sicher gehalten. Er zog sie heran als eine
sehr wahrscheinliche Hypothese zur Erklirung gewisser,
von 1thm fiir sicher gehaltenen Tatsachen. Sie ist wesent-
lich verschieden von der spiter real angenommenen Teufels-
buhlschaft, die als ein eigentlicher Geschlechtsver-
kehr des Teufels mit Menschen, mit Teufelskindern, sogar
als Massengeschlechtsverkehr aufgefafst wurde und
dessen Voraussetzung, nimlich die Kérperlichkeit der
Diémonen und ihre greuelhafte Sinnesleiden-
schaft, niemand entschiedener bekiampft hatte, als T ho-
mas gegen die Platoniker, speziell Porphyrius.
Weiter hat Thomas die reale Moglichkeit der Verwandlung
des Menschen in Tiere, die spéter, besonders in der Form
der Lykanthropie, fiir real gehalten, auf die Massen des
Volkes einen se verheerenden Einflufl ausgeiibt, nicht blof
nicht wissenschaftlich vorbereitet, wie die Gegner behauptet
haben, sondern er hat sie Wissenschaftlich absolut
abgelehnt, als Einbruch in die Naturordnung. Dasselbe
gilt von dem Hexenfluge und infolgedessen auch von dem
Hexensabbat, dem Kulminationspunkt des spiteren greulichen
Zauberwahns! Uberall steht Thomas hier a,uf dem Boden
des beriihmten Canon Episcopi.

Von den wesentlichen Punkten und E]ementen, die
Hansen zum Zauberwahnbegriff gerechnet hat, bleibt nicht
einer, fir den er, nach griindlicher Prufung der Frage,
Thomas hitte als Anhiinger auffiilhren kénnen. Er ist viel-
mehr ein Gegner: des Teufelsvertrages, des Male-
ficiums und der Teufelsbuhlschaft, wie sie in der
Zauberwahnzeit aufgefalt wurden, der Tierverwand-
lung, der Hexenflige, des Hexensabbats. Nach
dem eigenen Grestindnis Hansens hat er nicht einmal das

erhiltnis von Zauberei und Ketzerei niher ab-
£ekliirt,



110 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Es wire fiir uns vielleicht nicht allzu schwer nach-
zuweisen, dafl die spiateren Hexenwahngegner, die das
frevelhafte Treiben der Zauberwahnzeit unter Verdéchti-
gungen und Verfolgungen ritterlich bekdmpften und ver-
urteilten, wie ein Hans Sachs, Ulrich Molitoris, Joh,
Weyer bis herauf zum vielverdienten P, Spee S. J. im
wesentlichen wieder auf dem gleichen Boden standen, auf
dem Thomas gestanden hatte. Doch das Gesagte geniige.
Es wird doch vielleicht manchen zum Nachdenken anregen
und in ihm die Uberzeugung reifen: auch in dieser
Frage hat man Thomas von Aquin und mit ihm
der Hochscholastik unrecht getan.

Freiburg (Schweiz).
Prof. Dr. G. M. Manser O. P.

DIE GEISTIGE KINDHEIT IM LEBEN DES CHRISTEN.

Der 14. August vergangenen Jahres wird in der Selig-
und Heiligsprechungsgeschichte der Ehrwiirdigen Dienerin
Gottes Theresia vom Kinde Jesu, Professe des hkarme-
literinnenklosters Lisieux (Frankreich), stets mit Ehren
genannt werden. An dem genannten Tage wurde nimlich
im Konsistorialsaale des vatikanischen Palastes in Gegen-
wart des Heiligen Vaters das Dekret iiber den heroischen
Grad der von Theresia geiibten Theologal- und Kar-
dinaltugenden feierlich verkiindigt!. Bei diesem Anlasse
hielt der nunmehr in Gott ruhende Papst Benedikt XV.
eine herrliche Ansprache tiber ,die geistige Kindheit“, die
im Leben der Dienerin Gottes in auflerordentlich gewinnender
Weise in die Erscheinung getreten ist.

Bei der von unserem Herrn und Meister selbst betonten
Notwendigkeit der geistigen Kindheit fiir jed es Christen-
leben (Matth. 18, 3 ; Mark. 10, 162) wollen wir unter Fithrung
des hl. Thomas versuchen, die ihr gewordene Aufgabe nih r
zu umschreiben, Sie ist berufen, wesentliche Ziige in das
Lebensbild, und berechtigt, wichtige Punkte in das
LLebensprogramm des Christen einzutragen.

' Acta Apost. Sedis, 1921, p. 449—4b2.

* ,Wahrlich, ich sage euch: Wenn Ihr euch nicht bekehret und
werdet wie die Kinder, so werdet Ihr nicht eingehen in das Himmel-
reich. Wahrlich, ich sage euch: Wer das Gottesreich nicht aufnimmt
wie ein Kind, wird nicht in dasselbe kommen.“



	Thomas von Aquin und der Hexenwahn [Fortsetzung]

