
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Thomas von Aquin und der Hexenwahn [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THOMAS VON AQUIN UND DER HEXENWAHN.
nr.

Thomas und die Dämonenmacht.

Die Natur eines Dinges bedingt nicht allein das Wissen,
sondern auch die Macht desselben. So reiht sich an das,
was wir über die thomistische Dämonologie als Ganzes und
das Dämonenwissen besonders gesagt haben, naturgemäß
•eine eingehendere Auseinandersetzung über die Dämonenmacht

an. Wir gehen dabei so vor, daß wir zuerst einige
tiefere, allgemeine Charakterzüge der Dämonenmacht bei
Thomas herausheben, um dann gleich zu jenen speziellen
Punkten'überzugehen, die nach den Anklägern den Aqui-
riaten auch auf diesem Gebiete zum wissenschaftlichen
Vorarbeiter des berüchtigten Hexenwahnbegriffes
gemacht haben sollen, wir meinen das Maleficium, die
T e ufel s b u his chaf t, die T i er v er wan d 1 u n g, Stri-
gae usw.

„Der große Wunder tut, ist Gott allein", sagt Thomas
mit dem Psalmisten (Ps. 135, 4h Das Wunder, im strengen
•Sinne genommen, ist eine Derogatio der allgemeinen
Naturordnung — ^quod fit praeter ordinem totius naturae creatae" ;

das zu wirken liegt nur in der Macht Gottes (I q. 110 a. 4;
"C. G. III c. 102); also kann weder ein Teufel noch irgendeine

andere Kreatur ein Wunder wirken „daemones miracula
facere non possunt, nec aliqua creatura, sed solus Deus"
(I q. 114 a. 4; C. G. III c. 103). In der Macht Gottes allein
liegt es daher, Tote zum Leben zu erwecken oder Blinde
sehend zu machen (I q. 91 a. 2 ad 2). Die Erzählungen
"Von Zauberern, die Tiere und Steine hätten sprechen lassen,
beruhten entweder auf Illusion oder der Teufel selbst hat
durch jene, mittels gewisser Luftschwingungen, rein äußerliche

Töne hervorgebracht (De Pot. G a. 5 ad 3 und 4). Gott
kann zwar durch die Engel aus besonderer Gnadenhuld
Wunder wirken. Das kann er durch die Teufel nicht,
^mil das Wunder ein göttliches Zeichen seiner Kraft und
Wahrheit ist (De Pot. q. 6 a. 5). Die Macht der Dämonen
Sst also nach Thomas eine geschöpfliche, wie ihr Wissen ein

ßivus Thomas IX. (Jnhrbuoh für Philosophie etc. XXXVI.) 6



82 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

kreatürliches ist. Und sie ist beschränkter als jene der
Engel. Die Dämonen sind auch in dieser Hinsicht keine
Götter (Sent. II d. 7 q. 3 a. 1)! Thomas verdammt di&
Ansicht, als ob die Zauberer ihre Werke durch Götter
ausführten, ausdrücklich als heidnischen Irrtum: „Per hoc
autem excluditur error Gentilium, qui huiusmodi (Magorum)
operationes diis attribuebant" (C. G. III c. 106).

Indessen schließt ihr kreatürliches Sein ein
übermenschliches Können bei den Dämonen nicht aus. Sie
besitzen es als gefallene Engel, kraft ihrer geistigen,,
erhabenen Natur, welche auch die Sünde nicht
zerstörte (C. G. III c. 107). Infolgedessen vermögen sie-

Wunder im uneigentlichen Sinne, d. h. Wunderbares,
das menschliches Können und Wissen übersteigt, zu wirken r
„quod excedit humanam facultatem et considerationem"
das erregt dann die Bewunderung der Menschen (I q. 114a.4)^
So brachten die Zauberer Pharaos — freilich nicht ohne-
vorausgesetzte Samen — Frösche und Schlangen auf einen
Schlag hervor (I q. 114 a. 5). Auch können die Dämonen
mittels der lokalen Bewegung der Wolken strichweise
Wetter und Winde hervorbringen (De Pot. q. 6 a. 5). Aber
alles das nur insoweit, als es der allgemeinen
Naturordnung nicht zuwider ist, denn nach Hebr. 2, 5 hat
Gott nicht einmal den Engeln den Erdkreis unterworfen
(De Pot. q. 6 a. 3). Was Thomas mit dieser Einschränkung
sagen wollte, ist vielen nicht klar. Überhaupt haben seinn
Gegner und Ankläger kaum eine Ahnung von den Grenzen,
die er dem teuflischen Wirken gezogen. Sie haben einen
seiner tiefsten Lehrteile nicht verstanden.

Es mag den Leser deshalb wohl sehr interessieren,,
"aus jenen Quellen, wo Thomas ex professo von der Dämonenmacht

handelt zu vernehmen, welche Schranken er selbst dem
Wirken der bösen Geister gesetzt hat. Wir wollen diese
Lehrgrundsätze Punkt für Punkt kurz und zusammenhängend

darstellen.
1 C. G. IIIc. 103 „Quod substantias spirituales quaedam miracula

operantur, quae tarnen non sunt vere miiacula"; I q. 110 a. 2"

„Utrum materia corporalis obediat angelis ad nutum"; 1 q. 114 a. 4

„Utrum daemones possint homines beducere per aliqua miracula"; De
Pot. q. 6 a. 3 „Utrum creatur.^e spirituales sua naturali virtute possint
miracula facere"; ib. q. 6 a 6 „Utrum etiam daemones operentur
ad miracula facienda"; De Malo q. 16 a. 11 „Utrum daemones possint

transmutare corpora transmutatione formait".



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 88

I. Die absolute, unübersteigbare Schranke ist die
Naturordnung, die kein Engel und kein Teufel aus sich zu
durchbrechen vermag: „quidquid facit angelus, vel quae-
cunque alia creatura propria virtute, hoc fit secundum or-
dinem naturae" (I q. 110 a. 4). Daher können sie keine
wahren Wunder wirken, denn diese sind „praeter ordinem
totius naturae" (I q. 114 a. 4). Eogel und Teufel, wie
jede Kreatur, sind also in ihrer natürlichen Tätigkeit innert
die Schranken der Naturordnung gewiesen. Das Gleiche
gilt, wie Thomas wieder selber sagt, auch von den
Zauberwerken, welche durch Teufels Hilfe geschehen und der
Grund, warum jene Teufelsbündnisse in gewissem Sinne
Privatverträge genannt werden, ist der, weil jede
Kreatur, auch der Teufel, der öffentlichen Naturordnung
gegenüber eine Privatperson ist (I q. 110 a. 4 ad 2).

II. Die Naturordnung beschränkt nun die
Dämonenwirksamkeit in mehrfachem Sinne: 1. Sie können aus sich
allein ohne Anwendung von Naturursachen und Natur-
kräften in der Welt gar keine reale Wirkung
hervorbringen, weil sie an die Naturordnung gebunden sind, wo
nach Aristoteles, im Gegensatz zu Avicenna, jede materielle
Porm aus der potentia materiae hervorgeht, von ihr also
abhängt (De Pot. q. 6 a. 3; C. G. III c. 103). Gott allein
kann in der Natur unmittelbar, ohne Mitwirkung der Natur
selbst, Wirkungen und Veränderungen hervorbringen, weil
er an die Nalurordnung nicht gebunden* ist (I q. 110 a. 2).
Deshalb konnten Pharaos Zauberer jene Schlangen und
Frösche nur aus den entsprechenden Samen hervorbringen
G q. 114 a. 4; De Pot. q. 6 a. 5). 2. Mittels und durch die
Naturursachen und -kräfte können die Dämonen alle jene
Birkungen und Veränderungen hervorbringen, welche
die Naturkräfte selbst hervorzubringen
imstande sind: „omnes transmutationes corporalium rerum, quae
possunt fieri per aliquas virtutes naturales possunt fieri
per operationem daemonum" (I q. 114 a. 4; De Pot. q. 6 a. 5).
Aber sie vermögen diese Wirkungen kraft ihrer höheren
Intelligenz und_Maeht schneller und vollkommener
hervorzubringen, als menschliche Kunst das tun kann (De Pot.
I ß a. 3 ; De Malo q. 16 a. 9 ad 11). Diese Wirkungen sind
dessenungeachtet durchaus natürliche, weil sie von den
h'ämonen nur durch natürliche Ursachen
hervorgebracht werden können (0. G. III c. 103). Die allgemeine

C*



84 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Naturordnung wird also gewahrt und es handelt sich
deshalb gar nicht um eigentliche Wunder : „tales effectua sim-
pliciter miracula dici non possunt, quia ex naturalibus causis
proveniunt" (C. G. III c. 103). 3. I)a die Dämonen zu ihrer
Tätigkeit in der Welt der Naturursachen bedürfen und ihre
Wirkungen nur mit und durch sie hervorbringen,
vermögen sie keine Veränderungen zu bewirken,
welche die Natur nicht hervorbringen kann:
„Illae vero transmutationes corporalium rerum, quae non
possunt virtute naturae fieri, nullo modo operatione dae-
monum secundum rei veritatem perfici possunt-1 (I q. 114
a. 4 ad 2). Das Gegenteil wäre ein Einbruch in die
Naturordnung, ja ein Einbruch in die unveränderlichen
Wesenheiten der Naturursachen selbst! Vermöchten die
Dämonen durch die Naturursachen andere Wirkungen her-
vorzubiingen als die Natur selbst, daun wären sie imstande,
die Naturursachen zu ändern und das wäre der schärfste
Eingriff in die Naturordnung, weil eine Änderung der
unveränderlichen Dingnaturen. Die Naturordnung, welche den
Dämonen die Wirkungssphäre beschränkt, ist nach Thomas
verankert in den unveränderlichen Dingwesen-
heiten und Dingnaturen. Und es ist interessant, dsß
Thomas im Anschlüsse an diese Theorie den Teufeln jede
Möglichkeit, Menschen in Tiere zu verwandeln,
aufs entschiedenste abspricht (I q. 114 a. 4 ad 2 ; De Pot. q. 6
a. 5 ad 6). Wir werden später auf das zurückkommen. Aber
schon hier mußten wir auf den Zusammenhang des
Problems mit seiner Theorie über die Naturordnung hinweisen.

In zwei Worten das Gesagte zusammengefaßt, lautet das
Resultat: Die Dämonen vermögen in der äußeren
Natur nicht mehr zu wirken als die einzelnen
Naturursachen und -kräfte zu wirken imstande
sind, nur wirken sie prompter und vollkommener.

III. Dazu tritt eine weitere Einschränkung. Auch was
sie innert den Grenzen der Naturordnung zu wirken
vermögen, hängt noch von der Zulassung Gottes ab, der dann
und wann ihre Eingriffe gestattet: „unde ea tantum inter-
dum opera faciunt, quae miracula hominibus videntur,
quando permittuntur a Deo, ad quae eorum naturalis
virtus se potest extendere" (De Pot. q. 6 a, 5).

IV. Weiter ist dieses dämonische Eingreifen in die
reale Naturordnung nach Thomas ein seltenes. Er spricht



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 85

im allgemeinen überhaupt nur von der b 1 oßen Mög 1 ich-
keit. Aber wir haben noch positive Äußerungen, wo er
das tatsächliche Vorkommen als ein seltenes darstellt.
„Dann und wann" — „inter dum", sagt er an der soeben
zitierten Stelle (De Pot. q. 6 a. 5), wirken die Teufel ihre
Wunderdinge. Und in I q. 114 a. 4 sagt er von jenen
Teufelswerken, die häufig nur Täuschungen sind: „sunt
tarnen qua«ndoque verae res". „Hie und da" wirken die
Dämonen solche Werke! Schon früher sahen wir, wie
Thomas das Teufelswirken auf dem Gebiete der
Versuchungen einschränkte, Welt und eigenes Fleisch als
zwei gleichwichtige Ursachen derselben bezeichnete und
auch dort alles der göttlichen Zulassung unterordnete.

Man vergleiche nun diese nüchterne Ansicht des
hl, Thomas mit dem Geiste der Hexenwahnzeit, wo man
alles Böse, alle Krankheiten, Wetter- und Naturkatastrophen,
Erzeugung und Korruption auf den Teufel als die Ursache
und den absoluten Herrscher der Finsternis zurückzuführen
suchte, ihm sogar die Macht, Tote zu erwecken, Menschen
in Tiere zu verwandeln zuschrieb! Welch ein Gegensatz!
Und doch soll Thomas jenen verrückten Hexenwahnsturm
Und -geist wissenschaftlich vorbereitet haben!

1. Das Maleficium.
Die Zauberei — Magia — sucht mit Teufelshilfe

übermenschliche Wirkungen hervorzubringen: „assumit auxi-
lium daemonum ad aliquid faciendum" (II—II q. 95 a. 2).
Die direkte oder indirekte Anrufung des Teufels, d. h. das
„Pactum" ist ihr ebenso wesentlich als der Wahrsagerei,
wo der Wahrsager mit Teufelshilfe Zukünftiges zu erkennen
bestrebt ist (De Pot. q. 6 a. 10). Mit der Zauberei — Magie —
War zu allen Zeiten sehr eng verbunden die „schwarze
Kunst", das Maleficium, die Kunst der Zauberer und
Zauberinnen, mit Hilfe des Teufels zu schaden. Sie
War zumeist die Haupttriebfeder der Zauberei, fast wie die
Ssele derselben. Und nie war das mehr der Fall, als wie
in der großen Hexenwahnzeit!

Es ist überflüssig zu betonen, daß Thomas keinen
Augenblick zweifelte an der realen Möglichkeit des
Maleficium^ d. h. des schädigenden Einflusses der Dämonen. Dafür

sprechen Tatsachen und unleugbar klare Aussprüche der
Heiligen Schrift. Auf diesem Boden steht seine ganze



86 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Dämonologie und das ist der Hauptgrund, warum H an s e n
und Soldan-Heppe ihm und der ganzen Hochs'cholastik
so wenig gerecht zu werden vermochten1. Jene Ansicht,
sagt Thomas mit einer gewissen Schärfe, die da glauben
machen möchte, wie wenn der schädigende Einfluß des
Teufels auf die Menschen nur eine menschliche Einbildung

wäre, „quod maleficium nihil erat in mundo nisi in
aestimatione hominum", widerspricht den hl. Vätern, hat
den Unglauben zum Vater: „procedit. haec opinio ex
radice infidelitatis", und stellt die in der Heiligen Schrift
bezeugte Existenz der Teufel und ihren Fall in Abrede
(Sent. IV d. 34 q. 1 a. 3), Damit steht Thomas auch hier
auf dem christlichen Boden, den seine Ankläger als
objektive Historiker kein Recht hatten, zum Ausgangspunkt

fortwährender indirekter Vorwürfe zu machen. Das
Christentum hat bis auf die heutige Stunde rein kulturell
noch unvergleichlich mehr geleistet, als der Unglaube. Auch
hat der Aberglaube nie üppiger geblüht, als in der Zeit
des Unglaubens. Das hat in unserer modernen Zeit eine
grelle Beleuchtung erhalten

Die Naturordnung und Zulassung Gottes, welche wir
als Schranken des Dämonenwirkens überhaupt kennen
gelernt haben, bilden natürlich auch dieselben unverrückbaren
Marksteine für den schädigenden Einfluß des Teufels in
und außer dem Menschen. Manches haben wir hierüber
bezüglich der äußeren Naturveränderungen bereits gesagt.
Auf den individuellen und inneren Menschen kann der
Dämon seinen schädigenden Einfluß - verschieden geltend
machen. Er kann mittels der örtlichen Bewegung der Körper,
die, mit Zulassung Gottes, ihm zukommt, den äußeren
Sinnen äußere Sinnesgegenstände vergegenwärtigen (I—II
q. 80 a. 2), sei es, daß es in der Natur wirklich existierende
sind, oder solche, die er durch Ortsbewegungen gebildet
hat, denn das ist die Naturordnung, daß der Mensch von
außen erkenne (De Malo 16 a. 11); dadurch vermag er
indirekt auch den Willen zu beeinflussen (I —II q. 80 a. 1);
er kann auch die Phantasie beeinflussen und dadurch das
sinnliche Strebevermögen, nicht zwar so, daß er ihr neue,
nicht von außen erworbene Bilder geben könnte, denn das
ist gegen die Naturordnung, sondern durch Verbindung

1 Vgl. Hansen 1. c. 153 — 168.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 87

der vorhandenen und störende Verwirrung, die er in dieselben
hineinbringt (De Malo q. 16 a 11 ad 9 et 10). Das ist
nicht gegen die Naturordnung, da es im Traum und
Wachezustand auch sonst geschieht (I—II q. 80 a. 2). Durch die
in der Sinneserkenntnis verursachte Störung vermag er
indirekt auch die Verstandeserkenntnis zu
beeinflussen, aber nie so, daß er ihr neue species, die nicht
aus der Abstraktion erworben wären, beibringen könnte
(De Malo q. 16 a. 12), noch in dem Sinn, daß der
Verstand durch ihn die Wesenheit der geistigen Substanzen
in s i ch erkennen könnte, oder daß Sinn e sfä h ig k eit en
das Geistige zu erfassen vermöchten. Alles das ist gegen
die Naturordnung, weil gegen das Wesen der menschlichen
Fähigkeiten und ihrer Erkenntnisweise (De Malo q. 16
•a. 11 a. 12 ad 3 et 4). Weder auf den Verstand noch den
Willen vermag der Teufel einen direkten Einfluß
auszuüben. Er kann wohl durch die Störungen, welche er in
die Sinneserkenntnis und das sinnliche Strebevermögen
hineinbringt, die Ausübung der Freiheit unterbinden
und auch das ist der Naturordnung gemäß, wie es auch
•ohne Teufel geschieht und geschehen kann (I—II q. 80 a. 3).
Aber den inneren, freien Willen erreicht seine Macht nicht.
Da ist keine kreatürliche Macht s-o groß wie die des
Menschen selbst (ib. ad 1). Den inneren Willen
bewegt nur Gott und der Mensch, selbst (I—II
q. 80 a. 1); auch das ist nach der Naturordnung, denn nur
das bonum universale und der Urheber des Willens, Gott,
vermag ihn zu bewegen (I—II q. 9 a. 6). Logisch und mit
•einer wunderbaren Konsequenz hat Thomas die Natur-
ordnung als Schranke des dämonischen Wirkens auf der
ganzen Linie durchgeführt. Der Teufel kann nicht mehr,
als was die materielle Natur auch vermag und über ihr
steht der erhabene Menschengeist und daher auch über
dem Dämon Ist das der Geist jener Hexenwahnzeit, die
•den Menschen der Macht des Dämons überantwortet hat? —
Selbst jenes berühmte Ehehindernis der Impotentia ex
nialeficio, das längst vor dem 13. Jahrhundert existierte
flnd das Gratian in sein Dekretum aufgenommen hatte
(Caus. XXXIII q. I c. 4), begründet er aus der Natur-
°rdnung: natürliche Ursachen können die sexuelle
Verbindung hiudern, also auch die Dämonen (Sent. IV d. 34
T- 1 a. 3).



88 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Wiederholt und immer mit derselben Schärfe verdammt
Thomas jede Zauberei und jedes Malehcium als sittlich'
schlecht. Er beruft sich dabei auf Deut. 18, wo die Zauberei
mit der Todesstrafe belegt wurde; gleich der Wahrsagerei
ist auch sie wegen ihres direkten oder indirekten Bündnisses

mit dem Teufel ein Abfall vom wahren Glauben,
„apostasia a fide" (Sent. II d. 7 q. B a. 2). Solche Bündnisse
sind nie erlaubt : „nullo modo licet homini daemonum au-
xilio uti per pacta tacita vel expressa" (II - II q. 96 a. 2 ad 3).
Auch ist es absolut unerlaubt, Zauberei durch Zauberei
zu heilen, weil es überhaupt nie erlaubt ist, Zauberei
anzuwenden: „quia nullo modo debet aliquis daemonis auxi-
lium per maleficia invocare" (Sent. IV d. 34 q. 1 a. 3 ad 3).
Auf Quodlib. IV q. 9 sich berufend, sagt Soldan-Heppe
wörtlich: „Thomas von Aquin gestattet schließlich sogar
den Besitz magischer Kenntnisse als unsündhaft, sofern
man sie nicht zur Ausübung, sondern zur Widerlegung der
Magie anwenden will1." Soldans Anschuldigung war kein
glücklicher Griff, vielleicht nicht einmal ganz ehrlich. Soldan
bewegt sich in erster Linie in zweideutigen Ausdrücken.
Was will er damit sagen: nach Thomas sei eventuell der
Besitz magischer Kenntnisse erlaubt? Will er damit
andeuten, nach Thomas sei es eventuell erlaubt, mit teuflischer
Hilfe — denn das sind magische Kenntnisse — Wissen sich
zu erwerben, um die Magier zu widerlegen? Davon spricht
Thomas in Quodl. IV a. 16 gar nicht. Er stellt die Frager
ob es erlaubt sei, sich zu informieren, was die Magier
wissen: „Utrum homo sine peccato possit appetere scire-
scientias magicas". Wahrscheinlich aber wollte Soldan
mit seinem Anwurf sagen: Zu einem guten Zweck
ist nach Thomas auch etwas Schlechtes erlaubt!
Das widerspricht aber offen dem, was Thomas im betreffenden

Artikel sagt, Dort lehrt er zuerst: Jedes Wissen ist an
sich etwas Gutes: „Omnis autem scientia sive quaecumque
cognitio bonum aliquid est" — fürwahr ein Satz, der auch
einem Modernen imponieren könnte, wenn er nicht von
Thomas herrührte! Durch die Umstände, „secundum diver-
sas circumstantias", besonders aus dem angestrebten Zwecke,,
„secundum intentionem finis", kann das Wissen gut oder
schlecht werden. An sich, „in genere", sind also auch die.

1 I 179.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 89

magischen scientiae, insofern sie Wissen vermitteln, aber
nie insofern sie durch den Teufel erworben sind, gut; zu
einem guten Zwecke darf man sich also über dieselben
informieren, mit anderen Worten: Was an sich gut ist
und noch zu einem guten Zwecke hingeordnet wird,
ist nicht sündhaft. Ich denke, eine solche Moraltheorie kann
auch vor dem gestrengen Richterstuhle Soldans ganz gut
standhalten! Oder etwa nicht? Das Wahrscheinlichste ist.
wohl, daß Soldan den betreffenden Artikel gar nie selber
gelesen hat! Das kommt etwa vor bei Anschuldigungen
gegen die Scholastik

Was Thomas über den schädigenden Einfluß des
Teufels in der Zauberei, d. h. das Maleficium, lehrt, stützt
sich auf die Heilige Schrift, welche ebenso klar die
reale Möglichkeit des Maleficiums, als auch die
sittliche Verworfenheit der Zauberei bestätigt. Im Gegensatz

zum späteren Hexenwahn, der den Menschen
einer sozusagen schrankenlosen Teufelsmacht und Tyrannei
auslieferte, findet Thomas nicht bloß in der alles
überwachenden Leitung Gottes, sondern auch und vor allem
in der von Gott festgelegten Natur Ordnung eine machtvolle,

unüberwindliche Schranke auf allen Gebieten gegenüber
dem verhängnisvollen Einwirken der Dämonen.

2. Die Teufelsbuhlschaft.
Von dem, was hierüber Thomas auf Rechnung

geschrieben wurde und mit ihm der Hochscholastik, wollen
^ir zuerst kurz das darstellen, was wahr ist, und dann,,
was zum Wahren hinzugedichtet oder fälschlich aus ihm
deduziert wurde.

Grundlegend für die Untersuchung dieser Frage ist
die verschiedene Auffassung der Natur der Dämonen. Sie
öiuß daher zum Ausgangspunkt der Abklärung genommen
Werden. Es gab, sagt Thomas (I q. 115 a. 5), über die
Beschaffenheit der Dämonen drei verschiedene Ansichten: Die
®rste ist die der Peripatetiker; sie leugneten das Dasein der
Dämonen und schrieben alle ihre Werke den Himmelskörpern

zu. Als „manifeste falsa" lehnt der englische Lehrer
diese Position ab (ib.) Die zweite Ansicht ist jene der
Pjatoniker (I q. 115 a. 5). Über ihre Lehre bezüglich der
-Natur der Engel und Dämonen äußert sich Thomas an ver-
schiedenen Orten und Stellen ganz verschieden. Und daa



so Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

— historisch betrachtet — mit vollem Rechte, weil es hierüber

ganz verschiedene platonische Ansichten gab, die
allerdings auch Thomas nicht alle klar von einander zu
unterscheiden vermochte. Das einzig Gemeinsame aller Platoniker
war wohl das, daß sie die Natur der Dämonen und meist auch
der Engel und Seelen irgendwie aus Materie und Form
zusammengesetzt sich dachten, wobei sie aber in der
Bestimmung dieser Materie wieder weit auseinandergingen. Wir
können sie an der Hand der Geschichte der Philosophie in
folgender Weise klassifizieren: 1. Solche, die sich das Wesen
jeder geistig-kreatürlichen Substanz, also auch der Engel
und Dämonen, aus einer geistigen Materie und Form
zusammengesetzt dachten. Das war und blieb die Lehre
aller augustinischen Platoniker, sie war von Augustin bis
ins 13. Jahrhundert herrschend, und auch da, außer bei
Wilhelm von Paris, Joh. von Rupella, Albert, Thomas und
ihrer Schule, überall noch maßgebend, in der älteren
Dominikanerschule und bei den Franziskanern. Thomas
erwähnt diese Auffassung bei uuserer Streitfrage ausdrücklich

(De Pot. q. 6 a. 6 ad 4). Ihrem Ursprünge nach dürfte
diese Lehre von einer geistigen Materie auf Plotin,
der in der Geisteswelt eine 51 ij voyrr] annahm, zurückführbar

sein1. Streng genommen ist diese Fassung nicht gegen
die geistige Natur der Engel, Teufel und Seelen, weil die
Materie geistig sein soll. 2. Viele Platoniker hielten die
Natur der Dämonen — und meistens auch der Engel —
für zusammengesetzt aus einer körperlichen Materie
und Form, meist nach Art der Vereinigung von Seele
und Leib im Menschen. Schon bei Plato, auf den sich
Thomas ebenfalls beruft (De Malo q. 16 a. 1) werden die
Dämonen Götter und Söhne der Götter genannt2. Sie
nahtnen, von Göttern und Menschen zusammen erzeugt,
ihrer Natur nach eine mittlere Stellung zwischen beiden ein2
und vermittelten zwischen beiden Opfer, Gebet, Prophezeiung

und Zauberkräfte4; aber sie sind nicht boshaft,
sondern nach sokratischer Vorlage mehr Schutzgeister, die
auch Opfer verdienen 5

; weil erzeugt, sind sie also bei ihm

1 En. II 4, 4; III 4, 1.
' Apol 27 c. (Edit. Didot).
ä Conviv. 202 e; 203 a, ss.
1 Ib.
s Pol. 271 d; Rep. VIII 640 c.; Pl.aed. 107 d.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 91

•schon höhere Sinneswesen. Philo von Alexandrien
(ca. 25 v. Chr. bis 40 n. Chr.) übernimmt diese platonischen
Dämonen als Engel1, scheidet aber diese in gute und böse2;
seinem Panpsychismus entsprechend, hält er die Dämonen
für in der Luft fliegende Seelen3, welche die Luftkörper
beleben; sie waren es, welche nach G-enes. 6, 2 aus Menschentöchtern

die Riesen erzeugten4. Wie vieles von dem
erinnert uns nicht an die Teufelsauffassung zur Zeit des
Hexenwahns? Diese Dämonen sind eigentliche boshafte
Lebewesen, die fliegen und erzeugen können. Dem ganz
entsprechend, redet der Jude Josephus Flavius von Engeln,
die er Dämonen nennt, und die mit Menschentöchtern sich
vermischten6, auf was auch Thomas ungenau hinweist
(Sent. II d. 8 a. 4 q. 2). Jene philontech-alexandrinische
Interpretation von Genes. 6, 2, wonach Dämonen mit
Menschentöchtern ein eigentlich eheliches Verhältnis
eingingen und Söhne erzeugten, ging nachher auf eine große
Zahl patristischer Schriftsteller über: Clemens Roma-
nus, Origenes, Justinus, Tatian, Clemens Alex,
Tertullian, Irenaeus, Cyprian, Lactantius,
Ambrosius usw.6 Wie Roskoff schon erwähnte, führten
zahlreiche patristische Schriftsteller überhaupt den ersten
Dali der Engel auf diese Vermischung mit Weibern
zurück 7. Sie setzten also voraus, daß die Engel von Anfang
an Leiber besessen hätten. Nach Tatian (ca. 130 n. Chr.
geboren) sind die Dämonenleiber luft- und feuerarfig8. Da
die Dämonen Leiber besitzen, bedürfen sie auch nach
Origenes der Nahrung, weshalb sie den Dampf der Weih-
ïauchopfer gierig einsaugen 9. Ganz seinem materialistischen
•Stoizismus entsprechend, ist der Dämon bei Tertullian
(160—220 n. Chr.) ein mit rasender Schnelligkeit fliegender
Vogel10.

1 De Gigantibus (ed. Richter) II 52, 9.
J lb. 53, 34.
8

„ 'l'v/aï Sc dot xazà xov deçà nerd/tevatu ib, 52, 10.
4 Ib. 62, 6.
5 ,-Multi angeli Dei cum mulieribus congressi progeniem pro-

^reaverunt insolentem." (Antiquit. Judaic. I 3, 1.)
6 Vgl. Zapletal, Der Totemismus und die Religion Israels

(Freiburg i. S. 190l\ 135 Anm.
' Gust. Roskoff, Geschichte des Teufels (Leipzig 1869), I 232.
8 Oratio ad Graecos 154.
' Contra Celsum V 579.

,0 A pol. c. 22.



92 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Richtig sagt Roskoff1, daß aus dieser Vorstellung
von leiblichen, mit Weibern sich vermischenden Teufeln
oder Engeln der „Buhlteufel" hervorging, dessen Urvor-
Stellung übrigens ebenfalls im ältesten Heidentum zu suchen
ist und später bei den heidnischen Kelten und Germanen
immer wieder auftrat. Hat doch der Gote Jordanis um
das Jahr 650 den Ursprung der Hunnen von bösen
Dämonen und Zauberweibern abgeleitet2. Aber nicht alle patri-
stischen Schriftsteller interpretierten jene Stelle Genes. 6, '2

im obigen Sinne. Chr y s os t om u s, Theodoretus Cyr.,
Procopius Gaz., Cyrillus Alex, und Augustinus
sahen mit Julius Africanus in jenen Bene Elohim,
die sich mit Weibern vermischten, nicht Engel, sondern
Sethiten, die mit den verdorbenen Töchtern aus dem
Geschlechte Kains sich verbanden3, und V. Zapletal l.at
nachgewiesen, daß diese zweite Interpretation von Gen. 6, 2
allen anderen exegetisch vorzuziehen ist*. Merkwürdigerweise

wurde gerade diese Väterinterpretation von den
Historikern des Zauberwahns völlig ignoriert. Und doch ist sie
auch diejenige, die Thomas zur seinigen gemacht hat (I q. 61
a. 3 ad 6).

Die folgenschwerste Gestaltung erhielt jene materialistische

Dämonologie in dem heidnischen Neupiatoni s-
mus. Sein Einfluß wurde überhaupt weit unterschätzt.
Schon der Fürst dieser merkwürdigen Schule, P lotin
(204 — 269 n. Chr.), hält die Dämonen nicht für eigentliche
Geister, sondern für Seelen, welche in sich zwar geistig
sind und eine geistige Materie enthalten, die aber dazu
noch als Seelen mit feuer- und luftartigen Leibern sich
vereinen, sie belebeD, weswegen sie, trotzdem sie auch
.Götter" genannt werden, auch C<öa xûptva, feuerleibige
Lebewesen,genannt werden 6. Sie haben daher auch
Leidenschaften und nehmen ihrer Natur nach zwischen den
eigentlichen Göttern und den Menschen eine Mittelstellung
ein und bewohnen die sublunarische Sphäre*. Weil sie einen
Körper besitzen, sind sie auch der Sprache teilhaftig7. Da.

| A. a. O. I 232.
1 Soldan-Heppe I 72.
* Vgl. Zapletal a. a. O.
4 A. a. O. 186.
5 En. II I, C.
' En. III B, 6.
1 En. IV 3, 18.



Thomas von A quin und der Hexenwabn. 93

sie in ihrem irrationellen Teile der Natur Leidenschaften
besitzen, Sinne und Gedächtnis haben, sind sie durch diese
Annäherung an den Menschen besonders geneigt für menschliche

Zauberanrufungen1. — Den schlimmsten Fortbildner
dieser Theorie erhielt Plotin in seinem Schüler Porphyrius
(232—304 n. Chr.) Über seine Dämonologie hat uns E. Zeller
aus seinen Schriften, besonders seinem Opusculum „De ab-
stinentia" einen quellenmäßig belegten Auszug geboten, den
"wir hier kurz wiedergeben2. Es gibt gute und böse
Dämonen, die alle, unter dem Monde wohnend, luftartige,
leidensfähige, vergängliche Leiber besitzen. Die guten,
teilweise auch Engel und Erzeügel genannt, sind Schutzgeister
für Mensch und Tier, Leben und Natur, Einzelne und Völker,
Vermittler bei Gott'; die schlechten haben mißgestaltete

Körper, sogar erdartige, betastbare, sind
gewalttätig, heimtückischen Wesens, verfolgen den
Menschen vor und nach seiner Geburt, ändern wohl auch
ihre Gestalten, schleichen sich mit unreinen Nahrungsmitteln,

namentlich mit Blut und Fleisch, in den menschlichen

Leib ein, sind die Urheber von Seuchen,
Erdbeben, Unfruchtbarkeit, fallen den Menschen unter
allerlei T i er g e s t a 11 en an, vermischen sich mit ihnen
geschlechtlich4; sie sind die Urheber der Zauberei,
lassen sich selber als Götter huldigen, verleiten die
Menschen zur Meinung, daß auch Böses von den Göttern komme5,
sind die Urheber der Wahrsagerei aus Gestirnen und
<lem Inneren der Tiere".

Haben wir hier nicht die wesentlichsten Züge des
Hexenwahngeistes des 15,, 16. und 17. Jahrhunderts? Und
sind sie nicht hervorgegangen aus jenem Grundirrtum, daß
^ie Dämonen einen Leib besäßen, wie schon Plato, dann
Philo, Plotin, Porphyrius mit manchen patristischen Schriftstellern

glaubten? Thomas kannte den Einfluß dieser
platonischen materialistischen Dämonologie auf die damalige und
spätere Zeit. Er erwähnt, daß Joh. Damascenus, von
diesem Piatonismus beeinflußt, vielleicht den Engeln und

1 En. IV 4, 43
' Philosophie der Griechen (1003) III, II 72G—733.
5 Das. 727.
4 Das. 227—228.
s Das. 229.
" Das. 731.



94 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Dämonen Körper zugeschrieben habe (De Malo q. 16 a. 1
ad 7). Er hält es nicht für unwahrscheinlich, daß auch
Pseudo-Dionysius, vom Piatonismus beeinflußt, den
Dämonen sinnliche Leidenschaften zugeteilt habe (De MalO'
q. 16 a. 1 ad 3)1. Und bei aller Pietät, mit der er Augustin
interpretiert und so sehr dessen spätere Werke für die Geistigkeit

der Dämonennatur eintreten, bekennt er doch, daß auch
Augustin in zwei seiner Werke, im Kommentar über die
Genesis (De Malo q. 16 a. 1 ad 16) und im Enchiridion die
Frage bezweifelt hätte (De Pot. q. 6 a. 6).

Gegen die Peripatetiker und gegen die Platoniker
aller Schattierungen stellt nun Thomas die dritte Ansicht
über das Wesen der Dämonen auf, die er jene des christlichen

Glaubens nennt (De Pot. q. 6 a. 6), verschieden von der
aristotelischen und platonischen: „Sed in hoc certissime a
doctrina tarn Piatonis, quam Aristotelis doctrina fidei
discordât" (ib.). Sie geht dahin, daß die Natur der Engel und
Dämonen geistig ist (I q. 119 a. 5) und daher in keiner
Weise etwas Körperliches als natürlichen Wesensbestandteil
in sich schließt. „Qui facis angelos tuos spiritus", sagt der
Psalmist (103, 4). Das geistige Erkennen bedarf aber des
Körpers nicht (I q. 50 a. 1). „Sic ergo fidei veritatem se-
quendo, dicimus angelos et daemones non habere corpora
naturaliter unita" (De Pot. q. 6 a. 6). Und, von der ganzen.
Tragweite dieser These gegen den materialistischen
Dämonismus tief überzeugt, hat Thomas vielleicht keinen Lehr-
puukt seiner Dämonologie so häufig in den verschiedenen
Werken begründet und immer wieder aufgenommen, wie
diesen2. Hier war Thomas sicher nicht ein Förderer des
Zauberwahns und der Teufelsbuhlschaft, wie sie Porphyrius
schon bekannte und die eine verblüffende Ähnlichkeit
aufweist mit jener der späteren Jahrhunderte! Dagegen hält
Thomas es nicht für unmöglich, daß Engel und Dämonen
zuweilen äußerlich Körper annehmen. Dafür sprechen

mannigfache Tatsachen der Heiligen Schrift, wo
Engel mit Leibern in einer von vielen wahrnehmbaren Art

1 „Dicendum quod satis probabile est, quod Dionysius, qui in
plurimis fuit sectator sententiae platonicae, opinatus sit cum eis,
daemones esse auimalia quaedam babentia appetitum et apprehensionem
sensitivam."

1 De Pot. q. 6 a. 6; De Malo q. IG a. 1; Summa Th. I q. 60 a. 2;
q. 51 a. 1; Sent. II d. 8 a. 1; C. G. II c. 49. 50. 51.



Thomas yon A quin und der Hexenwahn. 9»

und Weise — z. B. Abraham, Tobias — erschienen (I,q. 51
a. 2). Auch hält er es für unstatthaft, jene Leiber nur
als bloße Fiktionen zu betrachten, wie Rabbi Moyses
gemeint hat, denn „quae fieri simpliciter narrantur, simpli-
citer etiam intelligi debent esse gesta" (De Pot. q. 6 a. 7).
Das entspricht auch der Interpretation der Heiligen Väter.
Als höhere Geister vermögen sie, was die Naturkräfte
vermögen, können also durch jene aus vorhandenen Samen
Leiber hervorbringen (Sent. II d. 8 a. 2). Aber da sie diese
Leiber nur äußerlich annehmen, nicht als natürlich mit
ihrer Natur vereinigte Mitprinzipien ihrer Tätigkeit,
besitzen Engel und Dämonen weder Sinnesleidensc h.a ft e n,
noch können sie durch den angenommenen Leib vitale
Tätigkeiten hervorbringen, also weder essen noch
trinken noch überhaupt fühlen im eigentlichen Sinne
(I q. 51 a. 3), weshalb denn auch der Engel zu Tobiae
sprach: „Ich schien zwar mit euch zu essen und zu trinken,
aber ich bediene mich unsichtbarer Speise..." (De Pot.,
q. 6 a. 8). Die Teufel können daher auch nicht erzeugen,
^war gehen hierüber die Meinungen auseinander (Sent. II
d. 8 q. 1 a. 4). Aber eine wirkliche Erzeugung kommt
!hnen nicht zu. Die Teufel dienen in Menschengestalt nur
als Samenvermittler, indem sie den in Weibesgestalt
erhaltenen männlichen Samen — Succubus — nachher in
Mannesgestalt auf das Weib übertragen — Incubus —
können: „per hoc quod unus et idem daemon sit ad virum
Süccubus et semen ab eo receptum in mulierem transfundit,
ad quam fit incubus" (De Pot. q. 6 a. 8 ad 5). Daher ist
dann in diesem Falle der Erzeugte keineswegs ein
«Teufelskind", sondern der Sohn dessen, von dem der
^amen herrührt: „non esset filius daemonis, sed viri, cuius-
*uit semen" (ib. ad 7 u. I q. 51 a. 3). Thomas stützt diese
-Annahme auf Augustin und gewisse Tatsachen, die der--
selbe für unleugbar hielt (I q. 51 a. 3 ad 6).

Diese Auffassung von „Incubi" und „Succubi" findet
sich, wie Hansen richtig sagt, sozusagen bei allen großen
Scholastikern des 13. Jahrhunderts1, bei Albert, Bona-
^©ntura, Duns Skotus usw. Nur der Dominikaner

ctrus von Tarantaise bezweifelte die Möglichkeit
Jjjcher Vorgängeä. Dagegen hatte der Volksaberglaube,,

1 A. a. 0. 184-186.
a Das. 185.



Thomas von Aijuin und der Hexenwahn,

genährt durch frühere heidnische Einflüsse, vielfach auch
im 12. und im 13. Jahrhundert an eine eigentliche
Teufelserzeugung und Teufelskinder geglaubt1.
Wir konstatieren hier Hansen gegenüber den großen Gegensatz

zwischen Scholastik und Volksaberglaube, den Thomas
übrigens nicht einmal der Erwähnung wert hielt.

Nun einige eingehendere Kritikbemerkungen über die
Bedeutung dieser angeblichen thomistischen Theorie der
Teufelsbuhlschaft. Was Phantasterei und tendenziöse
Bestrebungen zum Wahren hinzuzudichten vermögen, um
dasselbe zu entstellen, das hat sich hier in der Kritik über
diese scholastische Doktrin gezeigt. „Kalt und grausig,
sagt Soldan-Heppe, blickt es aus dieser Doktrin des

großen Kirchenlehrers (Thomas) der abendländischen Menschheit

ins Angesicht. Denn schloß sich diese Dämonenlehre
mit dem im Volke heimischen Aberglauben zusammen, so
war die Möglichkeit gegeben, daß dem Zauberspuk von
fler Kirche volle Wirklichkeit zuerkannt wurde2." Dem so
ernsten und kritischen Hansen wird die in der Heiligen
Schrift so vielfach begründete scholastische These, daß
Engel zuweilen Menschengestalten annehmen können, zu
einem eigentlichen Heeresauszug der Engel und Teufel
aus Himmel und Hölle auf die Erde zu den Menschen!
Mau höre ihn selbst! „Danach nehmen die in ungeheurer
Zahl vorhandenen guten wie die bösen Engel sichtbare
Körper besonders deshalb an, um mit den Menschen in
Verkehr treten und damit einen wesentlichen Zweig ihrer
Wirksamkeit in der Welt erfüllen zu können3." Und das
schreibt Hansen, trotzdem Thomas in dreien seiner Werke
diese Körperannahme als ein s el te n es Ereignis hinstellt:
„in ter dum" (I q. 51 a. 2); „quaudoque corpus assu-
munt" (De Pot. q. 6 a. 7); „quand oque corpora assu-
mere" (Sent. II d. 8 q. 1 a. 2). Aber wir haben zur Se,che
noch viel Wichtigeres zu sagen!

Man mag und kann über die „Incubi" und „Succubi"
verschieden denken. Wir selber reservieren uns diese Freiheit

Aber wichtig ist es hier, folgende Punkte festzustellen :

1. Die Idee von den Incubi und Succubi steht in
keinem notwendigen Zusammenhang mit den übrigen Grund-

1 Das. 141 ff1.
1 I 121-125.
5 Das. 183.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 97

thesen der thomistisch-en Dämonologie, am wenigsten mit
der Geistig ke it der Teufelsnatur. Aber auch aus der
Möglichkeit, Körper annehmen zu können, folgt sie gar
nicht. Diese Möglichkeit ist wohl eine Vorbedingung für
die Annahme von Incubi und Succubi ; aber die letztere ist
keineswegs eine Konsequenz der ersteren. Faktisch waren
für Thomas diese Incubi etc. nur ein Notbehelf zur
Erklärung gewisser von Au gust in referierten Tatsachen, die
er nicht ohne weiteres zu leugnen wagte, die er aber auch
nicht anders zu erklären wußte. Dieser Respekt vor
Tatsachen oder auch nur vor angeblichen Tatsachen sollte auch
bei einem Forscher des dunklen Mittelalters in unserer
modernen Zeit Anerkennung finden, auch dann, wenn man
mit der Erklärung der Tatsachen nicht einverstanden ist!

2. Ganz unrichtig ist es, wenn Soldan-Heppe1 und
Hansen2 behaupten, Thomas hätte mit seinen Incubi und
Succubi „eine wissenschaftliche Theorie über den Geschlechtsverkehr

zwischen Dämonen und Menschen" begründet. Daran
hat Thomas gar nicht gedacht. Die Idee von Incubi und
Succubi war längst früher bekannt und sogar Soldan-Heppe
gibt anderwärts zu, daß schon der Byzantiner Psellus
Incubi und Succubi angenommen hätte3. Gesteht nicht
derselbe Soldan-Heppe an anderer Stelle, daß schon vor der
Geburt des Aquinaten in dem ums Jahr 1222 verfaßten
T,Dialogus miraculorum" des Caesar von Heisterbach
»der Gedanke der Teufelsbuhlerei bereits vollständig
ausgebildet" war*. Wie Porphyrius mit der Annahme von
leiblichen, leidenschaftlichen, die Menschen überall überfallenden

Dämonen der Teufelsbuhlschaft das Wort geredet hat,
haben wir oben erwähnt. Keiner verurteilt ihn schärfer als
Thomas (De Pot. q. 6 a. 6). Wo, wie, wann hat Thomas
über die Incubi und Succubi eine Theorie entwickelt?
-Allerdings, wenn man gewisse Autoren der Hexengeschichte
liest, würde man glauben, Thomas hätte darüber ganze
langatmige Artikel und Quaestiones geschrieben. Wie steht

in Wirklichkeit? In Sent. II d. 8 q. 1 a. 4 erwähnt er
die Frage in einer sogenannten Quaestiuncula. Im
Kommentar zu Job 40, lect. 2 wird das Problem im An

1 I 124.
2 181.
s I 124.
4 I 164.

®ivus Thomas IX. (Jahrbuch filr Philosophie eto. XXXVI.) 7



98 Thomas von A quin und der Hexenwahn.

Schlüsse an Augustin kaum gestreift. In den beiden
wichtigsten Quellen: Summa theologica I q. 51 a. 3 ad 6
und De Pot. q. 6 a. 8 ad 5 äußert er sich darüber nur in.
kurzen Antworten auf vorhergehende Gbjektionen.
Das ist alles!

3. Wir gehen sogar noch einen Schritt weiter. Nicht
bloß wollte Thomas mit seinen Äußerungen über das
Problem keine wissenschaftliche Theorie bieten, sondern ihm
selbst galt die Annahme von Incubi und Succubi nur für
eine wahrscheinliche, nicht sichere Lösung des Problems.
In De Pot. q. 6 a. 8 ad 5 sagt er abschließend: „Rt hoc,
satis rationabiliter sustineri potest". Wenn wir
das „satis rationabiliter" mit „ziemlich glaubwürdig" wiedergeben,

tun wir dem Texte kaum Gewalt an. In jedem Falle
schließt diese Redewendung weder nach dem allgemeinen
Sprachgebrauche noch weniger nach der äußerst vorsichtigen,

genauen thomistischen Terminologie jeden Zweifel
aus. Thomas hielt also seine eigene Ansicht höchstens,
nur für sehr wahrscheinlich!

4. Wir sind hierüber noch nicht am Ende. Mit Nachdruck

müssen wir vielmehr noch weiter betonen, daß
zwischen der Annahme dieser Incubi und Succubi der
Hochscholastik und der Teufelsbuhlschaft der späteren Hexen-
wahnzeit ein ganz wesentlicher Unterschied besteht, wenn sin
auch dem Namen nach vielfach zusammengeworfen wurden,,
und spätere Scholastiker und Inquisitoren, welche den Zauberwahn

verteidigten, nicht selten zur Beruhigung ihres irrigen,
Gewissens mißbräuchlich auf Thomas und seine Incubi und
Succubi sich beriefen. Letzteres ist tatsächlich häufig
geschehen. Es ändert aber an der Sache nichts. Mißbrauch
kann man mit allen Prinzipien und Ansichten treiben. Der
Unterschied besteht aber doch und er ist groß. Wir
erklären uns:

a) Der Zauberwahn des 15., 16. und 17. Jahrhundert»
glaubte im Grunde an wirkliche geschlechtliche
Verbindungen und Zeugungsakte zwischen Teufel
und Menschen, an eine mögliche Generatio zwischen,
beiden. Daher ist iu jenen Zeiten auch die Rede von
wirklichen Teufelskindern, deren Vater der Teufel selbst,

gewesen sein soll1. Und die tiefere Grundvorstellung, au»

1 iloskoff, a. a. O. 312; Soldan-Heppe II B4; Hansen 141 ff-



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 99

der dieser Volksglaube hervorgegangen war, bildete der
Glaube an die natürliche Leiblichkeit der Teufel,
wie die alten Heiden, viele Schriftsteller der Väterzeit im
Anschluß an Genes. 6, 2, dann vor allem die Neuplatoniker
mit Porphyrius sie festhielten. Leider ist diese altheidnische

Vorstellung bei den Völkern des christlichen Mittelalters

nie ganz erloschen. Die Erzählung vom dämonischen
Ursprung der Hunnen, die Behauptung, Cypern wäre mit
Söhnen von Incubi bevölkert worden1, der Bericht von einem
Incubuskind, das 1249 in Herfordshire gezeigt wurde2,
neben mehrfachen dichterischen Sagen des 12. und 13.
Jahrhunderts bestätigen das'. Mit der Vorstellung von der
natürlichen Leiblichkeit des Teufels verband der frühere
und spätere Volksglaube zugleich den Glauben, es wäre in
der Macht des Teufels, sich in verschiedene Leiber zu
verwandeln je nach Bedürfnis, was übrigens auch Porphyrius
angenommen hatte.

b) Thomas dagegen ist der schärfste Bekämpfer der
natürlichen Leiblichkeit der Dämonen, leugnet
dater die Zeugungsfähigkeit der Teufel, leugnet die
Möglichkeit von Teufelskindern, leugnet die Möglichkeit

der Körperverwandlung, wie wir gleich sehen
Werden. Seine problematische Annahme von Incubi und
Succubi war ganz verschieden von jenen Vorstellungen,
aus denen die spätere Teufelsbuhlschaft hervorgegangen ist.
Spätere Scholastiker haben allerdings beide Auffassungen
zur eigenen Rechtfertigung in Verbindung gebracht.

3. Die Tierverwandlung.
Weit mehr Interesse als dem vorigen schenkt Thomas

diesem Probleme. In De Malo q. 16 a. 9 stellt er die
-trage formell: „Utrum daemones possint transmutare
corpora transmutatione formali". Der Grund dieses Interesses
tagt im strengen Zusammenhang dieses Problems mit seiner
Ranzen Dämonologie, speziell mit der Frage über die
grenzen der Dämonenmacht. Daher behandelt er in der
kutnma theologica I q. 114 a. 4 die Frage unter dem Titel :

«Utrum daemones possint homines seducere per aliqua mira-
culau. Er kennt auch die vielfachen alten Erzählungen über

1 Hansen 141.
| Soldan-Heppe I 160.
s Hansen 141, Anm. 6.

7*



100 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Verwandlungen von Menschen in Tiere, Vögel und Wölfe
(De Pot. q. 6 a. 5 ad 6). Die Lykanthropie war ihm
also nicht unbekannt (De Malo q. 16 a. 9 ad 2).

Logisch, seinen Prinzipien über die Naturordnung
entsprechend, unterscheidet er immer zwei Veränderungen,
mutationes, in den Naturdingen a) die eine ist die der natürlichen

Erzeugung,, generatio, wo ein Lebewesen durch die
Naturkräfte aus dem Samen zu seinem Dasein sich
entwickelt; was hier wird, ist immer dasselb e Wesen, also
dieselbe Form, welche de potentia materiae in Akt
übergeführt wird. Da die Dämonen durch die Naturkräfte,
„mediantibus activis naturalibus" (De Malo q. 16 a. 9 ad 1),
das vermögen, was die Natur selbst,vermag, liegt diese
Veränderung mit Zulassung Gottes in ihrer Macht (I q. 114 a. 4).
Hier handelt es sich also um keinen Einbruch in die
Naturordnung, denn die Erzeugung gehört in ihren Kreis hinein,
es ist eine natürliche Veränderung, b) Anders verhält
es sich, wenn eine Form unmittelbar in eine andere
verschiedene Form umgewandelt wird, z.B. wenn ein
Mensch in ein Tier umgewandelt wird. Das kann die Natur
selbst nicht. Es ist also gegen die allgemeine Naturordnung.
Diese Umwandlung heißt transmutatio formalis. Können die
Dämonen sie vollbringen? Die Antwort des hl. Thomas ist
kategorisch negativ : „ Illae transmutationes corporalium rerum,
quae non possunt virfeute naturae fieri, nullo modo opera -

tione daemonum secundum rei veritatem perfici possunt :

sicut quod corpus humanum mute tu r in corpus
bestiale" (I q. 114 a. 4 ad 2 *). Und wenn es dennoch
hie und da geglaubt wird, so ist es nicht wahr, sondern
nur eine Täuschung des Teufels: „hoc non est secundum

rei veritatem, sed secundum apparentiam tantum" (ib.),
denn es ist gegen die Naturordnung, der jede Kreatur, auch
Engel und Teufel unterworfen sind : „Huic autem ordini
omnes creaturae subiiciuntur" dem Worte Pauli Rom. 13, 1

gemäß: „die Ordnung, welche besteht, ist von Gott" (De
Malo q. 16 a. 9). Eigentlich ist auch diese These wieder
gegen den Piatonismus und seine formae separatae ge-

1 Dazu De Malo q. 16 a. ü ad 2: „non tarnen hoc, quod humani
corporis lineamenta in bestialia convertantur secundum
rei veritatem, quia hoc est praeter ordinem a Deo naturae inditumj
sed omnes praedictae conversiones factae sunt secundum phantasti-
cam apparitionem".



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 101

richtet (C. Gr. III c. 103). "Weil es zur Naturordnung, d. h.
zum Naturgange gehört, daß jede Form, sei sie substanziell
oder akzidentell, nur aus der potentia materiae
herausgeführt wird, ist jede unmittelbareFormverleihung
ein Einbruch in die Naturordnung (Sent. II d. 7 q. 3 a 1).

Damit stellt sich Thomas in dieser Frage entschieden
auf den Boden des CanonEpiscopi, der, ins Grratianum
aufgenommen, jede Tierverwandlung als Illusion
erklärt hatte.

Hansen ist diese Lösung des hl. Thomas natürlich
sehr unangenehm. Er weiß überhaupt nicht, was Thomas
unter „Naturordnung" versteht. Daher steht er den beiden
verschiedenen, oben dargestellten Körperverwandlungen
verständnislos gegenüber. Das ist entschuldbar. Diese
großen Scholastiker des 13. Jahrhunderts haben oft tief
gedacht und schwere Theorien entwickelt. Weniger
entschuldbar ist es, wenn er sagt: „Die scholastischen Denker
ßahmen beim Abschluß ihrer einschlägigen Untersuchungen
an, daß Verwandlung und Flug beide sowohl als Illusion
"Wie als Realität durch die Dämonen hervorgebracht und
bewerkstelligt werden könnten1. Schließlich gibt er aber
denn doch zu, daß Thomas die Realität der Tier-
VerWandlung abgelehnt habe und daß diese Theorie
überhaupt erst im 15. Jahrhundert Verteidiger gehabt habe 2.

Das ist nun für Hansen allerdings das Allerschlimmste. Oder
üicht? Thomas — so hatte er uns selbst gesagt — hat den
Hexenwahnbegriff wissenschaftlich vorbereitet; zu
diesem Begriffe gehört die Tierverwandluug mit der Lykan-
thropie in ihrer Verbindung mit der Teufelsbuhlschaft, dem
Hexensabbat als ein ganz eminenterWesensbestand-
teil und auch das lehrt Hansen selbst; und nun das
Bekenntnis wieder von ihm selbst: Thomas hat die Realität
d©r Tierverwandlung nicht bloß nicht wissenschaf t-
Hch vorbereitet, sondern er war gege n sie, und zwar
^eil sie seinen tiefsten wissenschaftlichen Prinzipien
über die Weltordnung widerspricht. Das ist genug!

4, Der Hexenflug.
Nicht günstiger steht es bei Thomas von Aquin mit

Qer realen Möglichkeit der berüchtigten Hexenflüge. Auch
1 189-190.
a 191.



102 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

hier haben wir wieder den merkwürdigen Gegensatz zwischen
der wissenschaftlichen Spekulation des 13. Jahrhunderts und
gewissen abergläubischen Volkskreisen desselben Säku-
lums. Sogar Hansen muß gestehen, daß die erstere diese
mit Teufelshilfe fliegenden Nachtweiber für Sinnestäuschung

hielt und ihre Realität ablehnte1, während
einzelne abergläubische Volkskreise fast hartnäckig an diese
altheidnischen und germanischen Menschenflüge glaubtens

Was Thomas angeht, meint Hansen, so hätte die Frage
von den Zauberflügen ihn wohl nie wissenschaftlich
beschäftigt, d. h. er hätte sich darüber explizite nie weiter
geäußert. Dagegen würde er, wenn ihm die Frage vorgelegt
worden wäre: Kann der Teufel Menschen aus seiner eigenen
Macht durch die Lüfte tragen? sie verneint haben; den
Engeln aber hätte er wohl diese Macht eher zugesprochen 3.

Auch hier zeigt es sich, daß Hansen wohl eine
gewisse Ahnung, aber nicht ein tieferes Verständnis von
der Weltordnung, wie Thomas sie aufgefaßt, besitzt.
Die unverletzliche Grenze der natürlichen Macht der Engel
und Dämonen ist für Thomas bei beiden absolut die gleiche,
nämlich die Weltordnung, die nur Gott, aber kein Engel
und kein Teufel zu durchbrechen vermag, weil sie Geschöpfe
sind (I q. 110 a. 4). Diese Naturordnung verbietet nun beiden,
daß sie aus sich etwas ohne Naturursachen
hervorbringen oder etwas, was die Naturkräfte nicht
auch hervorbringen können. Beide können infolgedessen

aus sich nichts hervorbringen, was der menschlichen
Natur und ihrer natürlichen Bewegungs- und Tätigkeitsart
zuwider ist: „in actionibus virtutum activarum considerandus
est ordo rerum, qui non solum attenditur secundum
natura» ipsarum, sed etiam secundumearummotus"
(De Malo q. 16 a. 10). Durch die Lüfte fliegen ist
nun nicht eine der natürlichen Bewegungsart des Menschen
entsprechende Bewegung ; also sind solche Flüge der
Naturordnung entgegen Das gilt an sich sowohl für die Engel
als auch die Dämonen. Wenn die Engel im Auftrage
Gottes Höheres bewerkstelligen, tun sie das nicht aus
eigener Kraft, sondern virtute Dei, in. dessen Macht auch
die Änderung der Naturordnung liegt.

1 196—198.
3 194 f.
3 Das. 197 f.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 103

Thomas hat übrigens in seinen wissenschaftlichen
Ausführungen über jene nächtlichen Hexenflüge nicht völliges
Stillschweigen 'beobachtet. Bekanntlich hat der berühmte
•Canon Episcopi, der ins Gratianum aufgenommen wurde,
jene Weiberflüge mit der Göttin Diana usw. als eine Illusion

verurteilt und kraft dieses Canons galten all diese
•Zauberflüge in ernsten Kreisen bis in die Mitte des 15.
Jahrhunderts für lächerliche Sinnestäuschungen. Auf jenen Canon
ausdrücklich sich berufend, äußert sich Thomas im
gleichen Binne: „in phantastico animae huiusmodi visa for-
mantur" (De spir. creaturis a. 2 ad 141). Somit hat Thomas

auch die späteren Hexenflüge des Zauberwahns nicht
bloß nicht wissenschaftlich vorbegründet, sondern ihnen geradezu

widersprochen, und zwar im Anschlüsse an seine
wissenschaftlich enPrinzipien überdieNaturordnung!

Wie bereits angedeutet, wagt auch Hansen es nicht,
Thomas und der Scholastik des 13. Jahrhunderts die direkte
Verteidigung der realen Möglichkeit der Hexenflüge in die
Schuhe zu schieben. Aber indirekt hätten sie doch wieder
'wissenschaftlich die Grundlage geschaffen für ihre
Nachfolger im 15. Jahrhundert, meint er. Sie haben nämlich
erstens, in Anlehnung an die Heilige Schrift, Engeln und
Teufeln die Macht zugeschrieben,- menschliche
Körper durch die Lüfte zu tragen; zweitens haben
sie in ihrer Lehre über die Entrück un g, „raptus", Grundsätze

entwickelt, welche die gleiche Möglichkeit der realen
Hexenflüge wieder offen ließ2. Ist das wirklich wahr? Wir
~wollen beide Einwände etwas genauer untersuchen.

a) Für die Möglichkeit eines realen Transportes von
Menschenleibern durch Engel und Dämonen sollen die
scholastischen Kommentare über den Flug Habakuks (Daniel

1 „Praeterea, forma naturalis existons in corpore non operatur
"®ftra corpus. Sed anima existons in corpore operatur extra corpus:
dicitur enim in 'Concilio Aquileiensi de mulieribus, quae putant se
ad Dianam de nocte ire, quod eis advenit in spiritu, quod putant se

corpore pati ; et sie etiam spiritus eorum extra corpus operatur."
»Ad deeimum quartum dicendum, quod illis mulieribus discursus di-
citur accidere in spiritu; non quod Spiritus, i. e. substantia animae,
extra corpus operatur, sed quia in spiritu, hoc est in phantastico
^nimae, huiusmodi visa formantur." Wie Albert, versteht auch
J-homas unter Lamia nicht eine fliegende Hexe, sondern ein Tier,

^comment, in Is. 34.)
J A. a. 0. 193 t.



104 Thomas von Aquin und der Hexenwahm

c. 14) und die Entführung Christi durch den Satan auf
die Zinne des Tempels (Matth. 4, 5; Luk. 4, 9) sprechen1.

Hier hat Hansen offenbar etwas Pech mit der
Unterscheidung der echten und nicht echten Werke des hl. Thomas.

So zitiert er den Kommentar zu Daniel 14, 35 —382,
der sicher unecht ist. Auch zu Lukas hat Thomas
keinen Kommentar geschrieben außer der Catena aurea und
dort äußert er sich selbst nicht über unsere Frage. Dagegen
äußert er sich über die Entführung Christi durch den Satan
in seinem Kommentar zu Matthäus 4 sehr klar, aber nicht
im Sinne Hansens. Im Anschlüsse an Hieronymus
interpretiert er jene Worte: „assumpsit eum diabolus in san-
ctam civitatun et statuit eum super pinnaculum templi" in
dem Sinn, daß Christus aus eigener Kraft, die aber der
Teufel sich selbst zuschrieb, dorthin sich begab: „hoc dicit
Evangelista secundum opinionem diaboli, quia quod Christus

sustinuit ex vir tu te, diabolus accepit quasi fa-
ceret sua potentia". Also nach Thomas hat nicht der Teufel
Christus auf die Zinne des Tempels getragen

Auch für den Flug Habakuks wollen wir Hansen
aus Thomas eine sicher echte Interpretation erbringen. Nicht
der Engel trug dort aus eigener Kraft Habakuk
zuDaniel, sondern jener Flug war die Wirkung der Kraft
Gottes, die an keine Naturordnung gebunden und einzig
und allein die wahren Wunder wirkt. ^Sed contingit ali-
quando divina virtute, quod aliqua res miraculose-
perducitur in aliquid, in quod nullo modo potest per ali-
quas dispositiones sibi inhaerentes, sicut, quod virgo pariat.. i

sicut etiam aliquod corpus in statu gravitatis existons,
potest miraculose participare actum agilitatis vel impassi-
bilitatis, sicut deHabacuc legitur Daniel" (Sent. IV d. 49"-

q. 2 a. 7),
b) Nicht günstiger für Hansen ist die Stellung, welche

Thomas über die Entrückung — raptus — einnimmt. Es
handelt sieh da vor allem um die Entrückung Pauli bisin

den dritten Himmel! In II. Cor. 12', 2 sagt der Völkerapostel

von sich selbst: „scio hominem in Christo ante annos
quatuordecim, sive in corpore nescio, sive extra corpus

nescio, Deus seit, raptum huiusmodi usque ad tertiumi

1 Das. 198 t.
' Das. 200, Anm. 3.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 105

coelum*. Thomas hätte nun, so argumentiert Hansen,
sowohl iu seiner eigenen Abhandlung „de raptu" als auch in
seinem Kommentar zu Il.^Cor. 12, 2 die Frage offen
gelassen, ob Paulus nur geistig oder auch körperlich entrückt
worden wäre; damit hätte er hier also wieder die Möglichkeit

einer realen Körperentrückung, d. h. eines Körper-
fluges bestehen lassen1 und somit den späteren teuflischen
Hexenflügen wissenschaftlich vorgearbeitet!

Eine einzige Gegenfrage an Hansen würde ihn hier
an die Wand drücken. Woher weiß denn Hansen, daß Thomas

hier von Körperflügen spricht, die durch Engel oder
gar Teufel ausgeführt worden wären? War nach Paulus
oder Thomas diese Entrückung das Werk eines Teufels oder
eines Engels? War sie nicht nach beiden vielmehr das Werk
Gottes, der an keine Naturordnung gebunden ist? Was
sagen die Quellen bei Thomas hierüber? In seinem
Kommentar zu II. Cor. 12 lect. 1. sagt er ausdrücklich, daß
jener Raptus Pauli „per virtutem divinam", durch
göttliche Kraft, und zwar zu etwas, was über der Natur
steht, „in id quod est supra naturam" und zu was sogar
das lumen gloriae nötig war, stattfand. In der von
Hansen ebenfalls herangezogenen Abhandlung De Veritate
q. 13 hebt er fast in jedem der fünf Artikel das „vir tu te
divin a" hervor. In der Summa theologica II—II q. 175
handelt er in sechs Artikeln wieder von der Entrückung
dnd sagt von jenem an Paulus gewirkten Wunder * „in raptu,
de quo loquimur, virtute divina elevatur homo ab eo,
quod est secundum naturam in id, quod est supra naturam"
(a. 5). Falls Paulus also auch mit dem Leibe entrückt war,
so hat nicht ein Teufel oder Engel diesen Körperflug
bewerkstelligt, sondern Gott selbst. Die Möglichkeit von
Körperflügen, die also Thomas hier offen läßt, ist nicht jene,
die Teufeln und Engeln zugesprochen wird, sondern Gott.
Sie hat daher mit den späteren Hexenflügen wahrhaftig
nichts zu tun

Somit hat Thomas die spätere Hexenflug-
j-heoriewederdirektnochindirektwis s ens ch af t-
1 ich vorbereitet. Er hat sie viel m ehr als eine Illusion

verurteilt und seine Stellung zu ihr ist eine
°gische Konsequenz seiner ganzen wissen-

1 208-209.



106 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

schaftlichen Lehre über dieNa'turordnungund
seiner Dämonologie überhaupt.

Es ist wohl kaum nötig, hier hervorzuheben, daß Thomas

von Aquin noch nichts wußte von dem später so
berühmten Hexensabbat, in welchem der ganze Wahn der
Zauberei jener unglückseligen späteren Zeit kulminierte.
Dagegen ist es hier am Platze zu betonen, daß Thomas mit
seiner wissenschaftlichen Ablehnung sowohl der Tier
Verwandlung als auch der Hexenflüge der Realität
des Hexensabbats, der beide voraussetzte und an die
leider später auch Inquisitoren glaubten, wissenschaftlich jeden
soliden Boden abgegraben hat. Thomas, wie überhaupt die
großen Scholastiker des 13. Jahrhunderts, stand bezüglich
der Zauberei auf dem Boden des Canon Episcopi. Hat
doch sogar Hansen das Bekenntnis ablegen müssen, daß
die scholastische Spekulation des 13. Jahrhunderts nicht
einmal das Verhältnis der Zauberei zur Ketzerei näher
bestimmt hätte1. Wenn spätere Scholastiker um die Mitte des
15. Jahrhunderts, und vielleicht schon früher, im Gegensatze

zum Canon Episcopi eine andere Stellung einnahmen
und sogar aus Thomas ihre ungesunden Neuerungen zu
beweisen suchten, so standen sie auch hier, wie in anderen
Fragen, unter dem Zeichen des Niederganges der großen
Scholastik. Insofern ist es ganz richtig, daß damals eine
große Wendung in der Scholastik eingetreten war.l Viele,
fast zahllose Faktoren haben zur Bildung jenes greulichen
Hexenwahns beigetragen: der Zerfall der Scholastik,
dieHißgriffe derlnquisitoren, die Abnahme des
wahren Glaubens, die Verwilderung der Sitten,
das Wiederaufleben des gnostisch-manichäi-
schen Dualismus; aber das, was positiv und
lehrinhaltlich am meisten zu jener Zauberauffassung
beitrug, hat unseres Erachtens der altkatholische Historiker
Stieve* richtig hervorgehoben: Das war die in der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts bekanntgewordene jüdische
Literatur mit dem Talmud und der Kabbala und
besonders die Verbreitung der neuplatonischen
Dämonologie, wie wir sie bei Porphyrius bereits
vorfanden und die sozusagen alle wesentlichen Züge jenes

1 A. a. O. 1G6.
* Vgl. Janssen-Pa'stor, a. a. O. BB3, Anm. 1.



Thomas von A quin und der Hexenwahn. 107

Hexenwahns des 15., 16. und 17. Jahrhunderts bereits
enthielt. Dort ist von der Teufelsbuhlschaft im eigentlichen

Sinne die Rede und sie war die logische Folge der
Annahme der Dämonen als körperlich-sinnlich-leidenschaftlicher

Wesen, eine Auffassung, die niemand
energischer bekämpft hat, als Thomas von Aquin!

Die Resultate.
Alles das, was wir über die Stellung des Aquinaten

zum Zauberwahn gesagt, kurz zusammenfassend, ergeben
sich folgende wichtigste Resultate.

Thomas schenkt der Dämonologie relativ w en i g
Aufmerksamkeit in seinen Werken. Gott, der Mensch und die
Engel beschäftigen ihn unvergleichlich intensiver, Aus ihm
spricht noch nicht der Geist des Dämonismus späterer
Jahrhunderte, wo sozusagen alles um dieses Problem sich
konzentrierte. Seine Dämonologie ist auf die Heilige Schrift
aufgebaut. Sie steht daher im schroffen Gegensatz zum
gnostisch-manichäischen Dualismus, dessen Geist später
die Zauberwahnzeit mächtig beherrschte und den, als er im
Anfange des 13. Jahrhunderts durch die Waldenser und
Albigenser das christliche Europa bedrohte, niemand wuchtiger

bekämpfte als die damalige Scholastik. Da der Heiligen
Schrift gemäß alles aus Gott entstanden, gibt es für den
hl. Thomas kein unabhängiges Dämonenreich, sondern
dem Sein, der Ordnung und der Tätigkeit nach hängt
es von der schöpferischen, leitenden, strafenden Macht Gottes
ab. Daher sind die Dämonen selbst nicht allein keine
'Götter, sondern unglückselige, von der strafenden

Hand Gottes betroffene Geschöpfe.
Nach der Heiligen Schrift sind die Dämonen gefallene

Engel. Als solche besitzen sie zwar als Geister ein
übermenschlich e s Wissen, aber nicht ein übernatürliches, da
es immer ein kreatürliches ist. Wer durch direkte oder
indirekte Anrufung des Teufels sein Wissen sich
anzueignen sucht, treibt Wahrsagerei; wer durch direkte
oder indirekte Anrufung die Hilfe des Teufels in Anspruch
nimmt, um außerordentliche Wirkungen hervorzubringen,
treibt Zauberei im engeren Sinne. Weder die Wahr-
nagerei noch die Zauberei haben bei Thomas an sich etwas

tun mit jenem eigentlichen Teufelsvertrag des späteren
^iexenwahns. Dagegen liegt in der Anrufung des Teufels



108 Thomas von A quin und der Hexenwahn.

selbst ipso facto ein Paktieren mit dem Teufel, der
Ausdruck einer P ar t eizugeköri gkei t zu ihm, weil der
Zauberer, an Stelle Gottes, den Teufel anruft, Deswegen
ist auch jede Wahrsagerei und Zauberei ein Abfall —
Apostasie — von Gott, wie schon Augustin gelehrt hat.
Und in diesem Sinne ist das Teuf eis bündnis, nach Thomas,

auch in der Heiligen Schrift begründet. Aus dem
gleichen Grunde ist die Zauberei nie erlaubt, auch nicht
als Mittel zu einem guten Zwecke

Gewiß hat der hl. Thomas an dem schädigenden
Einfluß der Dämonen — Maleficium — nie gezweifelt. Dafür
spricht die Heilige Schrift an zahllosen Stellen von
dem ersten Sündenfall des Menschen an. Auf ihrem Boden
steht auch hier der hl. Thomas. In diesem Glauben
an schädigenden Einfluß des Teufels auf Mensch, Tier und
Natur liegt auch gar nicht die Ursache des ruchlosen späteren
Hexenwahns. Wohl aber lag die Hauptursache in dem Glauben
an eine schrankenlose, alles beherrschend e Macht
des Teufels, der alles Böse und alles Übel in
Natur, Tier und Mensch auf den Teufelszauber zurückführte.

Thomas ist ein scharfer Gegner dieses.
Aberglaubens: die Dämonen sind keine Götter,,
können daher auch keine Wunder, sondexm nur für den
Menschen Wunderbares wirken; außer der Zulassung
der weisen und gütigen Vorsehung Gottes, die für jede
einzelne der dämonischen Tätigkeit irgendwelcher Art.
immer notwendig ist, bildet die Naturordnung gegenüber

der dämonischen Tätigkeit eine unverletzliche Schranke.
Kraft dieser Naturordnung vermag der Teufel nur durch
die Naturkräfte, nach Art der Naturwesen, nicht außer
der Sphäre des Naturwirkens tätig zu sein. Die reale
Einwirkung der Dämonen auf die äußere Natur — Sturm,
Wetter — hält Thomas überhaupt für selten. Die
Naturordnung beschränkt den dämonischen Einfluß auf die äußeren
Sinne, die Phantasie, das sinnliche Strebevermögen,

den Verstand und die Freiheit des Willens.
Nirgends sind die Dämonen imstande, weder auf dem Gebiet»
der Sinneserkenntnis noch der intellektuellen dem Menschen
neue species, neue Erkenntnisbilder beizubringen ; sie
vermögen nur die vorhandenen zu verwirren, Unordnung in
dieselben zu bringen, um dadurch indirekt auch das sinnliche

Strebevermögen und die Ausübung der Freiheit zu.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 109

stören. Auf Verstand und Wille können die Teufel
überhaupt gar keinen direkten Einfluß ausüben. Ganz falsch ist
es auch, nach Thomas alle Sünden aus der Versuchung
des Teufels abzuleiten. Die äußere Welt, das eigene
Fleisch und der Wille selbst sind daneben selbständige,
einflußreiche Faktoren. Uberhaupt hängt die Zustimmung
zur Sünde endgültig immer nur vom freien Willen ab!

Über die „Incubi" und „Succubi" hat Thomas weder
«ine wissenschaftliche Theorie gebildet noch ihre
Annahme für sicher gehalten. Er zog sie heran als eine
sehr wahrscheinliche Hypothese zur Erklärung gewisser,
von ihm für sicher gehaltenen Tatsachen. Sie ist wesentlich

verschieden von der später real angenommenen Teufels-
buhlschaft, die als ein eigentlicher Geschlechtsverkehr

des Teufels mit Menschen, mit Teufelskindern, sogar
als Massengeschlechtsverkehr aufgefaßt wurde und
dessen Voraussetzung, nämlich die K ö r p e r Ii c h ke i t der
Dämonen und ihre ^reuelhafte Sinnesleidenschaft,

niemand entschiedener bekämpft hatte, als Thomas

gegen die Platoniker, spezi eil Porphyrius.
Weiter hat Thomas die reale Möglichkeit der Verwandlung
des Menschen in Tiere, die später, besonders in der Form
der L y k an t h r op i e, für real gehalten, auf die Massen des
Volkes einen se verheerenden Einfluß ausgeübt, nicht bloß
nicht wissenschaftlich vorbereitet, wie die Gegner behauptet
haben, sondern er hat sie wissenschaftlich absolut
abgelehnt, als Einbruch in die Naturordnuug. Dasselbe
gilt von dem Hexenfluge und infolgedessen auch von dem
Hexensabbat, dem Kulminationspunkt des späteren greulichen
Zauberwahns! Überall steht Thomas hier auf dem Boden
des berühmten Canon Episcopi.

Von den wesentlichen Punkten und Elementen, die
Hansen zum Zauberwahnbegriff gerechnet hat, bleibt nicht
«iner, für den er, nach gründlicher Prüfung der Frage,
Thomas hätte als Anhänger aufführen können. Er ist
vielmehr ein Gegner: des Teufelsvertrages, des Male-
ficiums und der Teufelsbuhlschaft, wie sie in der
Zauberwahnzeit aufgefaßt wurden, der Tierverwand-
iung, der Hexenflüge, des Hexensabbats. Nach
dem eigenen Geständnis Hansens hat er nicht einmal das
Verhältnis von Zauberei und Ketzerei näher
abgeklärt.



110 Die geistige Kindheit im Leben des Christen.

Es wäre für uns vielleicht nicht allzu schwer
nachzuweisen, daß die späteren H exen wahngegn er, die das
frevelhafte Treiben der Zauberwahnzeit unter Verdächtigungen

und Verfolgungen ritterlich bekämpften und
verurteilten, wie ein Hans Sachs, Ulrich Molitoris, Joh.
Weyer bis herauf zum vielverdienten P. S pee S. J. im
wesentlichen wieder auf dem gleichen Boden standen, auf
dem Thomas gestanden hatte. Doch das Gesagte genüge.
Es wird doch vielleicht manchen zum Nachdenken anregen,
und in ihm die Uberzeugung reifen: auch in dieser
Frage hat man Thomas von Aquin und mit ihm
der Hochscholastik unrecht getan.

Freiburg (Schweiz).
Prof. Dr. ' G. M. Manser 0. P.

DIE GEISTIGE KINDHEIT IM LEBEN DES CHRISTEN.
Der 14. August vergangenen Jahres wird in der Selig-

und Heiligsprechungsgeschichte der Ehrwürdigen Dienerin
Gottes Theresia vo m Kin d e J e s u, Professe des
Karmeliterinnenklosters Lisieux (Frankreich), stets mit Ehren
genannt werden. An dem genannten Tage wurde nämlich
im Konsistoriaisaale des vatikanischen Palastes in Gegenwart

des Heiligen Vaters das Dekret über den h er o i s ch e n
Grad der von Theresia geübten Théologal- und
Kardinaltugenden feierlich verkündigt1. Bei diesem Anlasse
hielt der nunmehr in Gott ruhende Papst Benedikt XV.
eine herrliche Ansprache über „die geistige Kindheit", die
im Leben der Dienerin Gottes in außerordentlich gewinnender
Weise in die Erscheinung getreten ist.

Bei der von unserem Herrn und Meister selbst betonteu
Notwendigkeit der geistigen Kindheit für jedes Christen-
leben (Matth. 18, 3 ; Mark. 10, 16 *) wollen wir unter Führung
des hl. Thomas versuchen, die ihr gewordene Aufgabe näh r
zu umschreiben. Sie ist berufen, wesentliche Züge in das
Lebensbild, und berechtigt, wichtige Punkte in das

Lebensprogramm des Christen einzutragen.
' Acta Apost. Sedis, 1921, p. 449—4B2.
' „Wahrlich, ich sage euch: Wenn Ihr euch nicht bekehret und

werdet wie die Kinder, so werdet Ihr nicht eingehen in das Himmelreich.

Wahrlich, ich sage euch: Wer das Gottesreich nicht aufnimmt
wie ein Kind, wird nicht in dasselbe kommen."


	Thomas von Aquin und der Hexenwahn [Fortsetzung]

