Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Thomas von Aquin und der Hexenwahn
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 1

THOMAS VON AQUIN UND DER HEXENWAHN.

Der Hexenwahn.

,Kaum irgendeine Ausartung religitser Uberzeu-
gung — sagt Janssen — hat sich in der (Geschichte in
so grauenhafter Weise verewigt als der Wahn, iiberall,
auch in den natiirlichsten Vorgingen nur Zauberei und
Hexerei zu sehen.“ Dreihundert Jahre — mit runden Zahlen
ausgedriickt von 1400—1700 — hat dieser unheimliche
Wahn mit kurzen Unterbrechungen den grof-ren Teil
Nordeuropas — die Schweiz, Deutschland und Osterreich
vorziiglich — verheerend beherrscht und verwiistet. Was
Soldan-Heppe, Jos. Hansen, Janssen-Pastor,
Sigmund Riezler und Nic. Paulus auf Grund zahl-
reicher Spezialarbeiten und eigener wertvoller Quellen-
forschung dariiber uns berichten, erfillt uns mit Grauen,
Es ist eines der dunkelsten, widrigsten Kapitel der euro-
paischen Kulturgeschichte.

Wie eine verheerende Seuche raste dieser Wahn durch
die Lande. Abstoflend und grauenhaft ist das Treiben der
Hexen. Schrecklich sind die Verbrechen, die sie bekennen,
viele, offenbar nur um weiteren Folterqualen zu entrinnen,
-ohne sie begangen zu haben, andere aber auch, die sie
wirklich begangen hatten. So ganz ohne Grundlage war
die Klage des niichternen und liebevollen Petrus Cani-
sius sicher nicht, wenn er 1563 schrieb: ,lhre Frevel-
taten sind entsetzlich. Sie beneiden die Kinder um die
Gnade der Taufe und berauben sie derselben, ... Unglaub-
lich ist die Gottlosigkeit, Unkeuschheit, Grausamkeit,
welche unter Satans Anleitung diese verworfenen Weiber
offen und insgeheim getrieben haben?.“ Trotz Téuschungen
und vieler Justizmorde sind ganz ohne Zweifel viele und
schwere Verbrechen von Zauberern und Zauberinnen ver-
iibt worden. Die vielfach einseitige Verteidigung derselben
in der Hexenliteratur fillt auf. Die Hexen waren, daran
1st nicht zu zweifeln, durch ihr eigenes Benehmen und
ithre sittenlose, verbrecherische Auffilhrung mehr als
einmal eine eigentliche 6ffentliche, stautlich-reli-
gios-soziale Gefahr, gegen die Staat und Kirche ein-

' Geschichte des deutschen Volkes, VIII ' (1903), 531.
*Janssen-Pastor T06.

Divus Thomas IX. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX VI.) 2



18 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

zuschreiten nicht allein das Recht, sondern auch die Pflicht
hatten. Auch der ruchlose Mifibrauch, den Landstreicher
als verkleidete Teufel mit ihnen trieben, um ihre Leiden-
schaften zu befriedigen, wascht sie nicht rein. Im Gegen-
teil bestitigt er das Gesagte,

Aber alles das entschuldigt weder die damaligen In-
quisitoren und weltlichen Richter, noch das leichtfertige
Angebersystem, die granenhafte Folterprozedur mit
ihren hiufig absolut gesetzwidrigen Wiederholungen und
am allerwenigsten den Zweck, den man diesen Folterungen
setzte. Es war eine dunkle Zeit, voll Wahn und Verblendung,
die einem Ekel einfloit. Wie tief — wenigstens zu gewissen
Zeiten — dieser Wahn in alle gesellschaftlichen Kreise, auch
in die zartesten und heiligsten, sich einfraf, zeigen die un-
leugbaren Tatsachen, dafl Eheminner ihre Weiber, Viiter
ihre Tochter und S6hne 1hre Miitter einklagten und dem
Scheiterhaufen iiberlieferten!, Wie erbarmungslos, dafl selbst
Knaben im unmiindigen Alter der Raserei zum Opfer fielen.

,Kinder von acht Jahren und Gireise von 80 Jahren, Arme
und Reiche, Edelherren und Geschiftsleute, Burgermelster
und Rechtsgelehrte, Arzte und Naturforscher Domherren
und Minister, Marionettenminner und Schlangenzahmer
haben den Scheiterhaufen bestiegen?,“ Auch Nonnen traf
das gleiche Los3. Nur mit Miithe und Not gelang es dem
groflen Astronomen Joh. Kepler, seine eigene Mutter dem
S -heiterhaufen zu entreiflent. Ks gab traurige Zeiten, wo
alle mifilichen #ufleren Naturereignisse dem Teufel und der
Zauberei zugeschrieben wurden, in Genf unter Calvin auch
die Pest von 16425, Der Wahn wurde zeitweilig beim Volke
zu einer pathologischen Massenverfassung und
Raserei, nicht blof in Genf, im Wallis uud Bernersimmental,
sondern auch in den deutschen Gauen. So wurden — um nur
einige Zahlen sprechen zu lassen — in Genf in 4 Jahren
gegen 900 Verhaftungen vorgenommen und der Henker
klagte iiber Arbeitsiiberlastung; in Bern sind in 9 Jahren
iiber 300 Hexen gerichtet worden; Wallis hat in 11/, Jahren

' Das. 680, 676, 719.

? Soldan-Heppe, Geschichte der Hexenprozesse, neu bearbeitet
und herausgegeben von Max Bauer (1911), I 407.

* Janssen-Pastor 666, 690.

¢ Das, 724—25.

* Das. 595.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 19

mehr als 200 Hexen verbrannt; im kleinen Ort Thann im
Elsafl wurden im gleichen Jahr 17 Hexen verbrannt; in
Bayern gab es Dorfer, wo jahrlich bis 99 Unholdinnen
gerichtet wurden; &hnlich in Hamburg?; im Braun-
schweigischen sahen die Hexenpfihle auf dem Richtplatze
wie ein kleiner Wald ausz.

Es gab Zeiten, wo der Hexenwahn einen Umfang und
eine Gestalt angenommen hat, die, wie Hansen sagt, die
Fragen nahelegen, ob die Menschheit einem Zeitalter allge-
meinen Wahnsinns a.nhelmgefa.llen wars, Der Wahn war
zu einer Massenkrankheit geworden, die sicher Hundert-
tausende von Opfern verschlang, die fast unerklirlich ist
und von der uns nur gewisse Volkspsychosen, die wir
wihrend des Riesenvilkerkrieges zu erleben Gelegenheit
hatten, ein aufklirendes Analogon geboten haben..

Das Wesen des Hexenwahns,

Fir das, was wir nachher iiber die Stellung von
Thomas von Aquin zu sagen haben, ist die Frage: worin
bestand denn eigentlich jener von 1400—1700
herrschende Hexenwahn, grundlegend. Wir kénnen
diesen Wahn subjektiv und objektiv mniher ins
Auge fassen.

Subjektiv hat neuestens Dr. Emil Schief das
Bild einer Hexe aus jener Zeit mit ein paar Strichen nicht
iibel in folgendem gezeichnet: ,Dieselbe ist ein verworfenes
Geschopf, das mit dem Teufel einen Vertrag eingeht, um
mit dessen Hilfe unter Verwendung mancherlei Mittel seinen
Mitmenschen Schaden aller Art zufiigen zu konnen. Sie
schwort die Sakramente, Christus, die Kirche und ihre
Heiligen, kurz den christlichen Glauben ab und liefert sich
dafiir mit Leib und Seele dem Satan aus; auch die noch
ungetauften Kinder weiht sie diesem. In raschem Fluge
reitet sie durch die Liifte an bestimmte Stidtten, wo der
Teufel korperlich erscheint und mit der ihn verehrenden
Hexensekte Sabbat feiert, der in Ausgelassenheit und ge-
schlechtlichen Ausschweifungen schéndlichster Art seinen

' Das, 565, b94 ff., 671 fi., 716.
*Soldan- Heppe I 407.

(19 . Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozeff im Mittelalter
00), 3

2*



20 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

Hohepunkt erreicht. Schliefilich kann sich die Hexe auch
nach Belieben augenblicklich in irgendein Tier verwandeln
und in dieser Gestalt vor den Mitmenschen auftretent,“ —
Das gezeichnete Bild fafit die Hexe, um mich so auszu-
driicken, in ihrer Vollendung, auf ihrer hiochsten Stufe
auf. Es wird allerdings, weil es den Wahn nur in einer
EKinzelperson verkorpert schildert, der massenbewegenden
Manie jenes Hexenwahns nicht ganz gerecht. Aber es leitet
vorziiglich iiber zum objektiven Begriff des Hexenwahns,
der selbstverstindlich viel wichtiger ist, weil er das eigent-
liche Wesen des Gegenstandes trifft.

Es ist das unbestreitbare Verdienst J. Hansens, die
Frage nach dem objektiven Begriff jenes Wahns zuerst
gestellt und klar und eingehender erdrtert zu haben. Wir
heben dieses Verdienst um so lieber hervor, da kaum
jemand kompetenter war, diesen schwierigen Begriff aus
der geschichtlichen Entwicklung des Hexenzaubers heraus-
zuschélen als er. Wir heben aber dieses wirkliche Verdienst
auch noch deshalb hervor, weil wir nachher beziiglich
seiner Ausfiihrungen iiber Thomas von A quin niemanden
mehr als Hansen zu bekdmpfen gezwungen sein werden
und weil wir ihn dana bekdémpfen werden an der Hand
des von ihm selbst aufgestellien Begriffes. Damit . haben
wir indirekt angedeutet, dsfi wir hier im wesentlichen
Hansen folgen, aber nicht ohne die eine und andere
kritische Beleuchtung hineinzuflechten.

Die im 16., 16, und 17. Jahrhundert herrschende
Hexerei ist ein Sammelbegriff, dem drei verschiedene Haupt-
vorstellungen zugrunde liegen, die Vorstellung von der
schiadigenden Zauberei, des Geschlechtsver-
kehres zwischen Damon und Mensch, der Ketzereiz.

1.

Die schddigende Zauberei umfafit ihrerseits wieder drei
verschiedene Vorstellungen: Das Maleficium, die Striga und
die Verwandlung von Menschen in Tieres.

1. Das Maleficium, im Glauben begriindet, dafs Menschen
mit teuflischer Hilfe anderen Menschen Ubeltaten —

' Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande Appenzell
im 16. bis 17. Jahrhundert (Trogen), 27.

*Hansen 8—9.

* Das. 9.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 21

ymalificium* — zufiigen konnten, bildete immer den K ern-
punkt der Zauberei, weshalb im romischen Altertume Gift-
mord und Malificium als véllig gleichbedeutend angesehen
wurden, Es ist auBlerordentlich vielgestaltig: Schiddigung
des Nichsten an Flur und Hof und besonders Haustieren;
Schidigung des Nichsten an Leib und Leben: Krankhelten,
Totung, Siechtum, Geistesschwidchung; Schidigung des
Nichsten in sozialer Beziehung: Kinderraub und Mifi-
handlung, Erzeugung von Liebe und Hafl und vor allem
Storung der ehelichen Gemeinschaft, Impotenz des Mannes
und Unfruchtbarkeit der Fraul. Letzteres, erwihnt schon
Herodot (II 181), war bei den R6mern bekannt, ist aber auch
in der Heiligen Schrift durch die Tétung der sieben Gatten
Saras 1m Brautbett begriindet (Tob. 3, 8; 6, 4). Auch die
iibrigen Arten des Maleficiums finden sich in verschiedener
Gestaltung bereits bei den alten heidnischen Voélkerne,
Von Wetterschaden usw. durch den Teufel spricht Ps. 78,
47— 49.

Es ist richtig, wenn Hansen sagt, dafl aus diesem
schidigenden Moment der Zauberei zu allen Zeiten die
angstvolle Furcht der Menschen und das Verlangen nach
gesetzlichem Schutze und blutig strenger Strafe der Magie
hervorgings. Daher nicht blofy im Pentateuch die strengsten
Gresetze, sogar Todesstrafe gegen das Maleficium+, sondern
auch bel den alten Romern im Zwolftafelgesetz, in der
Lex Cornelia ,de sicariis et veneficis“ und vielen anderen
gesetzlichen Erlidssen bis zu Kaiser Constantius, der neuer-
dings.die Todesstrafe dariiber verhingtes. Aber unrichtig
ist es, wenn Hansen den Zauberwahn des 15., 16. und
17. Jahrhunderts mit all seinen Greueln dem Glauben an
den schidigenden Einflufl des Teufels an sich in die
Schuhe schiebt. Das ist sogar historisch unrichtig, weil
die Annahme des schidigenden Einflusses von bisen Geistern
jahrhundertelang vor dem 15. und nach dem 17.Jahrhundert
nie jene verhdngnisvolle Raserei, wie wir sie 1400 bis
1700 wahrnehmen, gezeitigt hat. In der Logik, der modernen
wie der alten, nennt man das ein Sophisma Accidentis!

' Das. 9—10.
* Vgl. Janssen-Pastor 634—587.
* Das. 9.

* Exod. 22, 17, 18; Lev. 20, 27; Deut. 18, 10, 11.
> Vgl. Soldan-Heppe I 49 und 59—60,



292 ‘Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Nicht der Glaube an den schiddigenden Einflufl des Teufels
iiberhaupt, sondern der mafllos iiberspannte Glaube, der
alles Ubngliick dem teuflischen Zauber zuschrieb, hat jene
Katastrophe hervorgebracht. Darin bestand ein Stiick jenes
Zauberwahns!

2. Die Striga: Das Wort bezeichnet, wie die weiteren
Ausdriicke ,furia“ ,lamia“, masca“, vorerst ein weibliches
Nachtgespenst!. Als Teil des Hexenwahnbegriffes des 156.,
16. und 17. Jahrhunderts driickt es die abergldubische
Annahme aus, dafl es Weiber gebe, die mit Hilfe des
Teufels nachts durch die Liifte flogen — Hexenflug — um
auf Buhlschaft oder zu gemeinsamen Gelagen, z, B. zum
Hexensabbat, oder zum Morde -kleiner Kinder und Er-
wachsener auszugehen, Bald reiten sie auf Pferden — Nachtmar
oder Woélfen, auch Spinnen und Fliegen, bald wieder auf
durch die Teufelssalbe verzauberten Stecken, Ofengabeln,
Besen, Federkielen oder auch auf dem Teufel selbst?, Fast jeder
Prozefd erzihlt von diesen Hexenfligen und fast jede bild-
liche Darstellung aus der groflen Hexenzeit, die mit der
Hexerei etwas zu tun hat, stellt fliegende Weiber dar. Man
glaubte an die Realitit dieser Fliige. Wie Soldan-
Heppe bewiesen, kannten schon die heidnischen Rémer
fliegende Zauberinnen?. Auch den heidnischen Germanen
waren die Strigae bekannts.

Volkstiimliche Vcrstellungen hatten den Strigae auch
im Frithmittelalter Realitat zuerteilt. Dagegen erklarte
sie schon der beriithmte Canon Episcopi, der von einem
uns unbekannten Concilium Anquirense herriihrt, als blofie
Teufelstiuschung und Phantasiegespinste ,quaedam
sceleratae mulieres . . . daemonum 1llusionibus et
phantasmatibus seductae credunt et confitentur se
nocturnis horis cum Diana Dea Paganorum vel cum Herodiade
et iInnumera multitudine mulierum equitare super quasdam
bestias et multarum terrarum spatia intempestae noctis
silentio pertransire“. Dieser Kanon, in welchem die Bischife
angehalten werden, iiber das Zaubertreiben ein wachsames
Auge zu haben, hat eine um so grofiere Bedeutung, als er
1150 — allerdings durch Abschreibefehler — unter filsch-

"Hansen 14°,

*Janssen-Pastor 642, 668,

*Soldan-Heppe bb und 86—87; Janssen-Pastor 534,
*Janssen-Pastor 536—37.




Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 23

licher Zuteilung an das Koncil vor Ancyra! in das Decretum
Gratiani anfgenommen wurde?, Wir werden spéter sehen,
welche Stellung hierin Thomas einnahm. Offenbar hat die
Kirche es hier noch gewagt, gegen altheidnischen, ins
christliche Volk eingedrungenen Aberglauben energische
Stellung zu nehmen. Hinzufiigen wollen wir hier noch, dafl
auch Beichtspiegel aus der Zeit der Friithscholastik die
Hexenflige als blofe Phantastereien bezeichnens,

Selbstverstiandlich hat in den spiteren Zauberjahr-
hunderten der Glaube an die Realitét dieser ndchtlich
fliegenden, Kiunder raubenden und den Kindern das Blut
aussaugenden Weiber auf das Volk einen furchtbaren EKin-
druck machen miissent, Das hat viel zu jener schrecklichen
Hexenverfolcung beitragen miissen.

3. Der Glaube, die Hexen koénnten sich vermittels
-der Teufelssalbe beliebig in Tiere verwandeln, in Miuse,
Hunde, Katzen, Wolfe, Vogel, gehort ebenfalls zu einem
wichtigen Bestandteil des Hexenwahns des 15., 16. und
17. Jahrhunderts. Er ist intim mit dem Maleficium verbun-
den, da die Umwandlung meist schidigende Zwecke ver-
folgre BesondereRolle spielte da die sogenannte Liykanthropie,
d. h. die Selbstverwandlung der Zauberer und Hexen in
Werwdolfes, Man kann sich' leicht vorstellen, welche Furcht
und Wut sich des Volkes bemichtigen mufite, wen es aus
den Hexenbekenntnissen vernahm, diese hitten sich in
Wolfe verwandelt, Kithe und Rinder zerrissen®und Kinder ge-
totet’. Bekannt ist ein Riesenprozefl gegen 300 Frauen in
Jiilich-Cleve-Berg, sie hitten, in Wolfe verwandelt, an
Mensch und Tier Unheil angestellts, Als 1698 im Jura
eine Werwolfepidemie ausbrach, schrieb das Volk sie
vielfach der Lykanthropie zu und es entstand eine
schreckliche gegenseitige Verfolgung? Natiirlich glaubte

'Berardi, Grat. gen, Canones P. I. C. IIT Appendix.

* Decret. Grat. Pars II caus. XXVI q. V ¢, 12, Dazu vgl. auch
Soldan-Heppe I 88; Hansen L ¢ 190 ff.

*Janssen-Pastor b38.

*Vgl. Soldan-Heppe I 227, Hexen, die kleinen Kindern
<las Blut aussaugen.

*Hanseun 18; Soldan-Heppe I 36.

*Soldan- Heppe I 663; 11 34; II 275,

? Das. 17289; II 166.

* Das. 1 497.

® Das. I 289; I b62.



24 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

man an die Realitét dieser Tierverwandlungen. — Mit
der Striga hat die Tierverwandlung insofern enge Be-
ziehungen, als die Hexen oft als Vigel flogen.

Dafi diese Wahnvorstellung von der Tierverwandlung:
altheidnischen Ursprungs ist, wird heutzutage allgemein
zugestanden. Grimm hat in seiner Mythologie auf die-
germanischen Walkiiren hingewiesen, die sich gern in
Schwiine verwandelten?. Auch bei den Romern Apulejus
und Petronius finden wir die gleiche Vorstellung. Dort.
finden wir auch die Lykanthropies, die iibrigens schon bei
Herodot und Plato sich finden sollt. Das klassische
Land der Zauberei ist Thessalien, wo die Weilber mittels
Salbe den Menschen in einen Vogel, Esel oder Stein ver-
wandeln und selbst den Mond vom Himmel herabziehen
zu konnen glaubten, Hekate, die grauenvolle Gottin des.
Zauberwesens, nimmt an sich solche Verwandlungen vors,
Hansens Interesse, diese Wahnvorstellung in der Heilligen
Schrift zu finden, leuchtet ein., Er meint, einen Anhalts-
punkt in Daniel c¢. 4 im Traume des Konigs Nebukadnezar
gefunden zu haben®. Allein mit Unrecht. Nebukadnezar
war eben geistesgestért und dafl Verriickte wie Tiere sich
benehmen, ist bekannt. Von einer Tierverwandlung oder
auch nur der Moglichkeit dazu, ist da wirklich nichts zu
finden.

- Diese heidnischen Vorstellungen drangen auch in das
christliche Volk ein. Schon dem hl. Augustin wurde, als er
nach Italien kam, referiert, Gastwirtinnen hitten es dort ver-
standen, mittels verzaubertem Kiise ihre (iiste nach Belieben
in Zugtiere zu verwandeln, um sie nach getaner Arbeit wie-
der in Menschen umzuwandeln?. Das Hochinteressante ist
nun, dafl der oben erwiithnte Canon Episcopi, der nach-
her in die kirchliche Rechtssammlung Gratians iberging,
auch gegen diesen Volksaberglauben Stellung nahm und
die Realitdat der Mensch-Tierverwandlung mit grofiter
Schirfe verwarf:  Quisquis ergo aliquid credit posse fieri,

'"Hansen 18; Soldan-Heppe II 6b.
‘Hansen das. 18; Janssen-Pastor, 636—37.
*Soldan-Heppe Ib0—-51,

* Hansen, das,

*Soldan-Heppe I37-39.

* Das.

* De Civit. Dei XVIII 17.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 925,

aut aliquam creaturam in melius aut in deterius 1m-
mutari, aut transformari in aliam speciem vel
similitudinem, nisi ab ipso Creatore, qui omnia fecit et
per quem omnia facta sunt, proculdubio infidelis est et
Pagano deterior'“, Dieselbe Stellung hatte ebenfalls Ra-
banus Maurus, Erzbischof von Mainz, in einer energi-
schen Ermahnung an das christliche Volk eingenommen, die
ebenfalls in das Decretum Gratiani aufgenommen wurde?,
Die Kommentatoren des 13. Jahrhunderts iiber Gratians
Dekret folgen, wie selbst Hansen eingesteht?, der vom
Canon Episcopi vorgezeichneten Fahrte. Das 1st wieder
wichtig fiar das, was wir nachher iiber Thomas sageun

werden.
II.

Den Glauben an den Geschlechtsverkehr zwischen
Mensch und Teufel betrachtet Hansen als zweites Haupt-
moment des Hexenwahnbegriffes¢. In der Tat gehort er
dazu. Insofern ist richtig, was Soldan-Heppe sagt:
sDie Unzucht ist iiberhaupt eine Hauptsache im Verkehr
des Teufels mit Menschent.“ In den von Schiefl publi-
zierten Protokollen ist nicht ein einziger Fall, wo dieses
Vergehen unter den Hexengestéindnissen nicht vorkimes,
Die Teufelsbuhlschaft spielt eine abscheuliche Rolle
in den Hexenwahnzeiten bald im geheimen, bald auf den
groffen Hexenversammlungen. Und dieser sexuelle Verkehr
wurde als reell betrachtet, nicht etwa blofl als Traum und
Phantasievorstellung. Man war fest iiberzeugt, dafl es
Teufelskinder gebe’. Hansen macht fiir diesen Glau-
ben die Kirche in dem Sinne verantwortlich, dafl sie mit
ithrem asketischen Hange, ihrer tiefen Auffassung des Wei-
bes von Anfang an in dem natiirlichen Geschlechtsverkehre
etwas wie eine Makel, etwas der Siinde Preisgegebenes,
auf das also der Teufel ganz besonderen Einflufs hitte,
gefunden habe®, Das heif3t man die Sache auf den Kopf

' Decret. Grat. Pars. II causa XXVI q. V c. 12.

* Das. c. 14.

'Hansen 308.

* Das. 9.

* T 168,

* 1569 —204.

"Soldan-Heppe Il 54, Weiteres unten iiber den Hexen-
sabbat.

* 26.



26 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

-

stellen. Er weify also nicht oder hat es augenblicklich
vergessen, was die Kirche, und zwar von Anfang an, fiir
einen Kampf gefitlhrt hat gegen die gemeine Auffassung
des Weibes und der Geschlechtsverbindung, wie sie sich
im Platonismus und Philonismus vorfand und vielfach von
heidnischen Volkern geteilt worden war, wenigstens beziig-
lich der Stellung der Frau.

Die Teufelsbuhlschaft hatte bei den alten Heiden in-
sofern Vorlagen, als Griechen, Romer, Germanen und
Kelten von menschlichen Abstammungen durch Gotter er-
zithlenl. Unter platonisch-stoischen Einfliissen teilten einige
patristische Schriftsteller den Engeln Leiber zu und fiihrten
dann die Erzeugung jener Riesen, von denen die Genesis
6, 1 redet, auf geschlechtliche Verbindung gefallener En-
gel mit Tochtern der Menschen zuriick. Thnen wiederspra-
chen Chrysostomus, Cyrilly, Augustin mit der
Grofdzahl der Viter. Hieriiber weiteres bei Thomas.

III.

Als drittes Hauptmoment der Hexerei des 15, 16. und
17. Jahrhunderts betont Hansen die enge Verbindung der
damaligen Zauberauffassung mit der Ketzerei, der Haresie.
Die Zauberei galt damals als Hiiresie und wurde als solche
bestraft. Das 1st unleugbare Tatsache! Und so wie sie auf-
gefal3t wurde, mit ihrer formellen Absage an Gott und
mit ihrem ausgesprochenen Teufelskult, war sie
es im hochsten Grade. Nichts bestéitigt das evidenter, als der
sogenannte Hexensabbat, in welchem sie, wie Hansen treffend
sagte, kulminierte?. Soldan-Heppe nennt ihn  das Ver-
brechent*, Er bedeutet, so wie er von Zauberern in ihren
Bekenntnissen selbst geschildert wurde, die grauenhafteste
Verirrung des menschlichen Geistes in jener traurigen Zeit.
Von Zeit zu Zeit, gewohnlich an den hichsten kirchlichen
Festtagen, versammelt der Teufel an einem bestimmten
Orte nachts seine Verbrecher und Verbrecherinnen. Als
Versammlungsorte waren in Deutschland berithmt: der
Heuberg im Schwarzwald, der Blocksberg, der Kandl im
Breisgau, Hupella auf den Vogesen, Fellerberg bei Trier,
Kreidenberg bei Wiirzburg; in Frankreich: Puy de Dome;

"Hansen 19—20; Soldan-Heppe I 151,
* Das. 22.
* 1 271,



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 27

in Italien: Benevent, Barco di Ferrara, Paterno di Bolognal;
in der deutschen Schweiz und in Vorarlberg: die Brattelmatte,
Einsiedeln, St. Johann im Toggenburg, auf dem Espen bei
Tablat, auf der Breite bei Altstitten, Vaduz, Nentzig bel
Feldkirch, auf der Luziensteig, daneben noch unzihlige
kleinere Versammlungsorte, besonders Kirchen und Fried-
hofe2. In zahllosen Scharen fliegen (Striga) die Hexen und
Zauberer zum Sabbat, der vom Teufel, meist in Bocksge-
stalt, prisidiert wird. Mit der Anbetung des Satans und
der felerlichen Lossagung vom wahren Gott beginnt die

Versammlung — Apostasie. Nach einer schauerlichen
Parodie der Beichte und des Meflopfers — wenigstens an
hohen Festen — und anderen grifilichen, ekelhaften Zere-

monien vermischt sich der Teufel fleischlich mit allen
und nachher alle untereinander ohne Riicksicht auf Ehe
und Verwandtschaft. Mit der Sendung, an Menschen und
Friichten Schaden zu stiften — Maleficium —, wozu man
sich in Hunde und Katzen und andere Tiere verwandelt —
Tierverwandlung —, werden die Anwesenden ent-
lassens. — Diese aus den verschiedenen, im wesentlichen
iibereiustimmenden Prozefiprotokollen entnommene Be-
schreibung des Hexensabbats beweist, dafl in ihm der
ganze Zauberbegriff jener Zeit tatséichlich kulminierte. Er
enthilt alle Wesensmomente und setzt alle einzelnen vor-
aus: das Maleficium, die Striga, Tierverwand-
lung, Geschlechtsverkehr mit dem Teufel, die
Hiresie.

Und das Schlimme bei allem 1ist, dafl die Zauberer
und meistens auch das Volk diesen Hexensabbat fiir eine
real sich vollziehende Tatsache hielt, ihn also
nicht etwa als blofles Hirngespinst einschitzten, Damit
trat dieser Zauberbegriff in Gegensatz zu dem, was der
‘Canon Episcopi ausgesprochen hatte und iiberhaupt zu dem,
was man frither von der Zauberei gehalten hatte. Und das
Allerschlimmste .ist das, dafl auch die Inquisitoren und
Richter vielfach in diesem Wahne befangen waren. Der
Wahrheit in allem und iiber alles das Zeugnis, denn sie
steht iiber uns allen und ist unser einziger Hort! Es war
®lner der verhéngnisvollsten Schritte, als der franzosische

' Das. 277—18.
*Schief 1, ¢, 164: Soldan-Heppe I 278.
*Soldan-Heppe I 272 ff.



28 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Dominikaner Nikolaus Jaquier, Inquisitor von Nord-
frankreich, im Jahre 1468 in seiner Schrift ,Flagellum
hereticorum fascinariorum“ den Canon Episcopi angriff und
die Realitét des Hexensabbats darzutun suchte!, Vor ihm
hatte iibrigens schon der spanische Kardinal Johann von
Turrecremata im Jahre 1450 eine Bresche in die
tfrithere Auffassung des Canon Episcopi geschl.gen? Gewifl
gab es auch damals noch namhafte Gegner dieser neuen
Interpretation. Aber Hansen hat recht, wenn er sagt,
daf} in dieser Zeit ein Wendepunkt in der ganzen Frage
eintritts. Wir werden auf diesen Wendepunkt spéter zu-
riickkommen. Hier geniige nochmals zu betonen, daffi mit
der Annahme des Hexensabbats als einer realen Tat-
sache der Hexenwahn des 15., 16. und 17, Jahrhunderts
dem doktriniren Gehalte nach seine Vollendung erhielt.

Wir wollen unsere lingere Auseinandersetzung iiber
das Wesen des Hexenwahns, die fiir das, was fulgen soll,
absolut noétig war, nicht abschliefien, ohne daraus einige
Resultate hervorzuheben. Die Vorstellungen, die dem
Wahne als solchem zugrunde liegen, sind ihrem Ursprunge
nach simtlich heidnische. Insufern ist er unleugbar ein
Wiederaufleben des Heidentums. Wir bestimmen
das sofort noch genauer, wenn wir sagen: ihm lag ein
miichtig potenzierter Teufelsglaube zugrunde, beseelt durch
jene wieder auflebenden heidnischen Ideen. Seiner
Grundtendenz nach macht er, altheidnisch-
gnostischen Lehren vergleichbar, den Teufel
zum Machtprinzip und Urheber alles gesche-
henden Bésen — Maleficium —, derdann den Sei-
nigen,die Gott abschwdren und ihm huldigen —
Héiresie — zum Schaden der Mitwelt jene ge-
heimnisvolle Flugkraft und Koérperverwand-
lung und zur Befriedigung 1hrer Leidenschaf-
ten den freien geschlechtlichen Umgang mit
ithm und anderen geben soll. Zur Folge hatte
das jene Massenmanie der Zauberer, dieser
teuflischen Macht teilhaftig zu werden und
anderseits Furcht und namenlose Wut der

' Vgl. Soldan-Heppe I 220; Hansen, Quellen und Unter-
suchung-n zur Geschichte des Hexenwahns 183 ff.

? Hansen, Zauberwahn 804,

? Das. 305.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 29

Massen des Volkes gegen die Zauberer und aus
beiden wieder die grausame und oft gesetzlose
Massenverfolgung der Hexen und Zauberer.
So wurde der Hexenwahn zu einer verhangnisvollen Volks-
psychose dreier Jahrhunderte.

Die schwere Anklage.

Der Hexenwahn ist nicht auf einmal entstanden,
gleichsam von heute auf morgen, wie die Pilze des Waldes.
Er war, wie jedes andere grofis, schreckliche geschichtliche
Ereignis, die Frucht einer lingeren Entwicklung, wo fast
zahllose und verschiedene Faktoren, sukzessiv und lateral
aufeinander einwirkend, zuletzt dieses Monstrum der euro-
piischen Kulturgeschichte — diesen Namen verdient er
voll und ganz — hervorgebracht haben. Die Schuldigen,
die an diesem verhédngnisvollen Werke gearbeitet, autzu-
decken, den Schleier, der fiiber diesem Mysterium iniqui-
tatis schwebt, vollends zu heben, das ist eines der
schwierigsten Probleme der Geschichte, mit dessen Lisung
wir hier, insofern sie den Gesamtkomplex der Frage be-
schligt, nichts zu tun haben.

Aber unter den schwer Angeklagten, die vor dem
Forum der Kulturgeschichte zur Rechenschaft gezogen
werden, 1st ein schwer Anbgeschuldigter, der in dieser
Causa bisher nicht einmal, soweit wir wissen, einen Rechts-
beistand erhalten, was sonst dem schlimmsten Verbrecher
nicht einmal vorenthalten wird. Es ist das der Fiirst der
Hochscholastik des 13, Jahrhunderts: Thomas von
Aquin,

Wie dichte Hagelgeschosse prasseln die Vorwiirfe und
Anwiirfe in der Hexenprozefliteratur auf das 13. Jahr-
hundert nieder. Wahrend in der neuesten Geschichte der
P_hilosophie das Dunkel iiber diesem Jahrhundert allmihlich
sich gehoben hat und ihm auch die Gegner gerechter
wurden, Protestanten und Juden es sogar das Siakulum
der groflen Denker und erstaunlicher Geistesenergie nennen,
schwebt dunkle Nacht noch iiber den Hiuptern der vor-
ziiglichsten Forscher auf dem Gebiete der (Feschichte des

exenwahns. Sie vermochten nicht, Schritt zu halten mit
delp Fortschritt der Geschichte der Philosophie. Jedermann
Weill heutzutage, dafl auch die Augustiner des 13. Jahr-
hunderts fast ohne jede Ausnahme den Kngeln und Seelen



30 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

die Compositio von Materie und Form zuerteilten wie
Petrus Lombardus im vorhergehenden Jahrhundert.
Aber Hansen ist das noch unbekannt!. Man glaubt sich
in den Zeiten von Jakob Brucker zuriickversetzt, wenm
man Soldan-Heppe mnoch in seiner neuesten Aufgabe
von 1911 Friiheren nachsagen hort: ,So war das 13. Jahr-
hundert herangekommen, unter allen Jahrhuuderten... ..
das diimmste, wenn ihm nicht etwa das nichstfolgende
den Rang streitig machte“ KEs ist in seinen Augen mit
seiner Philosophie als Magd der Theologie, mit dem Mirakel-
wesen des hl, Franziskus das Jahrhundert der ,allge-
meinen Verdummung?“ In der alten Kirche stand
der Teufel noch unter Christus, hier siegt der
heidnische Didmonismus4 Hier in diesem Jahrhundert
hat sich nach Hansen in der Scholastik die Theorie ge-
bildet, mit welcher die Kirche den alten Géittern ,aus-
driicklich reale Existenz und Wirkungsvermogen in der
Form von Dimonen“ zugestand®. Anfangs des 13. Jahr-
hunderts, so meint er an anderer Stelle, existierte jener
Kollektivbegriff des Hexenwesens noch nicht. Wie hat er
sich gebildet? Zwei Faktoren haben im 13. Jahrhundert
gearbeitet und 1ihn begriindet: die durch die kirchliche
Scholastik theoretisch ausgebildete Démonologie leistete
die wissenschaftliche Theorie, in welcher sie ein-
zelne Teilvorstellungen des Sammelbegriffes wissen-
schaftlich entwickelte; den praktischen Teil iibernahm
gleichzeitig die kirchliche Hexenverfolgungt. ,Die Geifdel
der Hexenverfolgung ist demnach von der Theologie der
christlichen Kirche gepflogen worden?.*

Der Hauptschuldige aber ist offenbar Thomas von
Aquin. Bei Hansen ist Roger Bacon, ,der glinzende
Vorldufer der modernen Wissenschaft“, in hochster Gunst.
Er ahnt kaum, dafi das der abergliubigste und einseitigste
Anhénger eines blinden Autorititsglaubens unter allen
gruflen Scholastikern des 13. Jahrhunderts war. Albert

' 182,

* 1 160.

* 1 161,

1 167—168.
22,

* 144—46,

* b3b.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 31

d. Gr. kommt noch ziemlich glimpflich durch. Mit dem
Thomismus beginnt die drohende Gefahrl. Auf
Thomas werden jene Klagen iiber die wissenschaftlich-
spekulative Begriindung und Ausgestaltung des Déamo-
nismus speziell hinbezogen?. Gegen Zweifler tritt der
streitbare Thomas fiir die Moglichkeit der Teufelsbuhl-
schaft ein3, Wesentlich nicht anders denkt hieriiber
Soldan-Heppe. Hier fehlt es nicht an leidenschaftlichen
Akzenten, die ihm vermutlich Hoensbroech, den er
heranzitiert, inspiriert hat., Im 12, Jahrhundert hatte
Johannes von Salisbury die Strigae und alles, was da-
mit zusammen#ingt, als boshafte Tauschung des Teufels er-
klart (Policraticus col. 1622 II 17). Im Gegensatze dazu
verkiindet nun T h om a s, daf’ es ,ein Irrtum sei, wenn man
den Démonenglauben aus Illusionen und die Malefizien aus
dem Unglauben herleiten wolle, indem es wirklich ein unter
dem Teufel als seinem Oberhaupte stehendes Dimonenreich
gebe und dafl der Teufel . . . Macht beséfle, bose Wetter
zu machen . . .4, Und Thomas ist — das hebt er
triumphierend hervor — _der angesehenste Lehrer des
Ultramontanismus“.  Er ist Kirchenlehrer und ,Kirchen-
vater — wer staunt nicht iiber diese Neuigkeit: Thomas
Kirchenvater! — _jer ist der englische Lehrer* —  der
Fiirst der Theologen“ — ,der princeps et magister omnium*
uswb, Weiter soll Thomas indirekt auch der Lykan-
thropie das Wort geredet haben®. ,Thomas von Aquino-
— 80 sagt er an anderer Stelle auf Quodl. IV q. 9 sich
stiitzend — gestattet schliefflich sogar den Besitz magischer
Kenntnisse als unsiindhaft, sofern man sie nicht zur Aus-
ibung, sondern- zur Wiederlegung der Magie anwenden

—_—

Das. 160—b1.
Das. 173—76.
Das. 185—86; Soldan-Heppe I 124,
I 122—-24. Diese Gegeniiberstellung des Johann von
Salisbury und Thomas enthilt mehrere Unwahrheiten: sie lii
durchblicken, wie wenn Thomas den Strigae reale Bedeutung gegeben
hiitte; weiter, wie wenn Johannes von Salisbury das Maleficium nicht
angenommen hiitte, Alles das ist Unwahrheit. Ironie des Schicksalst
Nach Hansen selbst (140) hat Johann von Salisbury sogar die
ierverwandlun g angenommen, die Thomas ablehnt, wie wir

Sehen werden. So macht man Geschichte !

* Das. I 124, ‘

® Das. I 178.

. W o» =



392 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

willi.“ Weitere Anklagen werden wir spiter noch horen,
um sie ndher zu priifen.

Das Gesagte geniigt inzwischen vollends, um einzu-
sehen, dafl die Anschuldigungen, welche gegen die Hoch-
scholastik des 13. Jahrhunderts vorliegen, viele, schwere
und verschiedene sind. Es ist aber daraus ebenso klar ersicht-
lich, dafd sich schlieilich all diese Anklagen zu der einzi-
gen Hauptanklage verdichten: in der Démonologie
des Thomas von Aquin, des Fiithrers der Hoch-
scholastik, liegt spekulativ wissenschaftlich
die spitere machtvolle Entwicklung des Teu-
felsglaubens und mit ihr die verschiedemnen
Teilvorstellungen des Kollektivbegriffes des
Hexenwahns begriindet. Das ist die Ansicht Han-
sens sowohl als Soldan-Heppes und von Schief,
der Hansen folgte?®.

Thomas von Aquin.

Vorerst einige orientierende Bemerkungen!

Die Démonologie galt in der Kirche immer als eine
eminent theologische Frage. Als solche mufite sie ihre
Lehrsitze und Schliisse immer aufder Heiligen Schrift und
der Tradition der Kirchenviter aufbauen. Was berichtet
uns nun die Heilige Schrift in kurzen, wesentlichen Ziigen ?
Einstens waren die Dimonen Engel (Joh. 8, 44). so daf} es
keine Teufel gab. Als Engel siindigten sie gegen Gott
(II. Petr. 2,4) mit Luzifer an der Spitze (Apoc. 12, 7) in
gr 3er Zahl — von Legion ist die Rede (Marc. b, 9; Luc.
8, 10). Je nach dem Grad der Bosheit und der fritheren
Geistesvollktommenheit kann von einer Unterordnung der
Teufel gesprochen werden: ,in principe daemoniorum ejicit
daemones* (Matth. 9, 34; 12, 24; Marc. 3, 22; Lue. 11, 15),
In diesem Sinn ist von einem Démonenreich die Rede. Der
Teufel kann zur Tauschung sogar die Gestalt eines Luft-
engels annehmen (II. Cor. 11, 14). Die Realitiit seines
boshaften, schidigenden Einflusses auf den Menschen ist
sicher, denn: er hat den ersten Menschen zur Siinde ver-
fihrt (Gen. 3, 1), hat Christus versucht (Matth. 4, 1), er

! Das, I 179.

*Hansen, Einl. VI; Soldan-Heppe I 178; Schief
1. ¢. 12. Vergl. dazu auch Janssen-Pastor V 681 Anm. 2.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 33

verblendet den Geist (II. Cor. 4, 4), hat Judas zum Verrat
verleitet (Joh. 13, 2), sfiiet Unkraut unter den Weizen
(Matth. 13, 39), hat Sara an der ehelichen Gemeinschaft gehin-
dert (Tob. 7, 11; 12, 14), geht herum wie ein briillender Lowe
(I. Petr. 5, 8). Kaum vor etwas wird im Neuen Testament
héufiger gewarnt, als vor den Schlingen des Teufels (I. Petr.
5, 8; L. Tim. 6, 9; Ephes. 6, 12); und wohl keine Heilung,
die der Heiland vorgenommen, ist so hiufig wie jene von
der teuflischen Besessenheitl, Weil der Teufel seiner Natur
nach ein erhabener Geist ist, vermag er vieles von der Zu-
kunft zu erkennen, was dem niedrigeren Menschen unmég-
lich ist; wer nun mit Hilfe des Teufels solche Erkennt-
nisse sich zu verschaffen bestrebt ist, treibt Wahr-
sagerel — divinatio. Wieder vermag der Teufel aus dem-
selben Grunde viel Wundersames — mirabilia — hervor-
zubringen, zu was Menschenmacht unzulinglich ist. Wer
mit Hilfe des Teufels dasselbe hervorzubringen sucht, treibt
Zauberei. An der realen Moglichkeit teuflischen Mit-
wirkens mit Menschen zweifelt die Heilige Schrift nicht. Sie
nennt tatsichliche Zauberer — Simon Magus (Apgsch. 8, 9)
und Elymas (ib. 13, 18). Sie weist bei Isaias (28, 18) auf
tatsichliche Biindnisse hin zwischen Menschen und Teu-
fel: ,Pactum vestrum cum inferno non stabit.“ Paulus
warnt ausdriicklich vor solchen Biinden und Verhiltnissen
(I. Cor. 10, 20), die bis zur Anbetung des Teufels (Apoc.
9, 20) und Opferspende an ihn fithren kénnen (I. Cor. 10, 20).
Sie verdammt die Zauberei in ihren verschiedensten For-
men als Greuel vor dem Herrn (Deut. 18, 10—14) und be-
legt sie mit der Todesstrafe: ,Die Zauberer sollst du
nicht leben lassen“ (Exod. 22, 18).

Diese realistische Auffassung der Zauberei mit
den auf sie gesetzten Strafen, wie sie sich hier aus der Heiligen
Schrift geschildert vorfindet, verurteilt Hansen aufs
Schirfste. Schon das ist ihm ,Zauberwahn“. Jede Religion
1st fiir ihn iberhaupt eine Quelle von Zauber und Hexen-
Wahn?; die christliche hat in der Kulturgeschichte den
grofiten und griflichsten hervorgebracht®. Das grofie Ver-
———

'Matth.12,24; 12, 27—28; 8, 16; Marc. 1, 84; 1, 89; 6, 18;
16, 9; leu 02. 4, 85; 4, 41; 8, 2; 8, 33,

* Das. 8.

Divus Thomas IX. (Jahrbuch far Philosophie ete. XXX VI.) 3



34 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

héingnis des Christentums bestand darin, dafl es aus dem
von persischen Einfliissen durchsetzten Judentum die Vor-
stellung von einem schidigenden Teufel heriiber-
nahm!. Damit war der Zauberwahn gegeben und ihm hul-
digten und huldigen noch alle, die an dieser christlichen
Lehre festhielten und festhalten?. Daher Hansens un-
aufhorliche Klagen iiber die Theorien, welche Kirchen-
viiter und Scholastiker iiber Engel und Démonen auf-
gestellts. Sie existieren faktisch gar nicht und infolgedessen
gibt es keinen real begriindeten Zauber.

Die Kirche hat selbstverstindlich diese Stellung nie
geteilt. Sie wird ihn auch nie teilen, solange sie sich nicht
selbst aufgibt und das wird sie auch nicht tun., Sie hat
daher, gestiitzt auf die Heilige Schrift, je weder an der realen
Moéglichkeit der Zauberei noch an der Verderblich-
keit derselben riitteln lassen. Auf diesem kirchlichen Bo-
den steht Thomas von Aquin, der Fiirst der Scho-
lastiker. Die Frage, um die sich hier alles dreht, ist nicht,
ob Thomas die reale Moglichkeit der Zauberei iiberhaupt
verfochten habe, sondern in welchem Grade, in wel-
chem Sinne,

Auf den ersten Blick méchte dem Leser die soeben
entwickelte Skizze der Schriftdimonologie iiberfliissig er-
scheinen. Es ist aber nicht so. Sie hat uns den Begriff der
Wahrsagerei und Zauberei kurz vor Augen gefiithrt. Sie
hat uns veranlafit, den Standpunkt der Kirche und des
hl. Thomas klarer und genauer zu prizisicren, Sie wird
fiir uns auch im weiteren insofern wegleitend sein, als
wir bei den kommenden Ausfithrungen stetig zwei Fragen
vor Augen haben werden: 1. Inwieweit ist Thomas in
seiner Dimonologie iiber die Schriftdimonologie und die dar-
an sich anschliefflenden Ausfithrungen der hl. Viter hinaus-
gegangen? Was hat er sachlich Neues vorgetragen? Das
bedeutet einen Blick von Thomas zuriick auf die Quellen,
aus denen er geschopft. 2. Wie verhilt sich seine Damono-
logie zu dem oben entwickelten Zauberwahnbegriff des 15.,
16. und 17. Jahrhunderts? Decken sie sich gegenseitig oder
aber nicht? Das soll unseren Blick von Thomas vorwérts

t Das. 12.
2 Das. Einl, VII.
8 Das. 173.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 36

wenden., Beides zusammen fortwihrend in Betracht ziehend,
wird es uns ermdglicht, die Stellung des Aquinaten zum
Hexenwahn genauer und zuverldssiger zu bestimmen,

I.
Thomas und das Damonenreich.

Alle Achtung vor den reichhaltigen, griindlichen,
teilweise glinzenden Forschungen, die ein Soldan-Heppe
und vor allem ein J. Hansen iiber die Geschichte der
Hexenprozesse unternommen haben und die vielen
wichtigen Resultate, welche sie auf diesem Gebiete uns
zuriickgelassen haben. Ehre, wem Ehre gebiihrt! Aber es
ist tief zu bedauern, dafl sie die Damonologie der Hoch-
scholastik, besonders die von ihnen viel geschmihte des
Aquinaten nicht mit dem gleichen Ausmafl griindlichen
Quellenstudiums bedachten. Das gilt vornehmlich von
Soldan-Heppe, der verschwindend wenige und wenig
wichtige Quellen anfiihrt. Viel zahlreicher sind die Belege
bei Hansen. Aber weder die Zahl noch die ihnen zuge-
schrigbene Beweiskraft offenbaren eine griindlichere, um-
fassendere Quellenkenntnis. Am wenigsten sind sie geeignet,
von der thomistischen Damonologie, die der Verfasser
direkt und indirekt so scharf angreift, ein Gesamtbild
zu bieten. Was sie uns bieten, ist eher ein Zerrbild.
Auf Hansen hindeutend, hat Janssen-Pastor zu-
treffend gesagt : ,Sehr schlecht kommen die Scholastiker weg,
die das eigentliche Fundament fiir den den spéteren Hexen-
prozessen zugrunde liegenden Hexenbegriff gelegt haben
sollen und in einer Weise behandelt werden, daff man
glauben konnte, die Folianten ihrer Werke seien mit
nichts als mit Hexanaberglauben angefullt 114

Und doch nimmt in den Werken des hl. Thomas
die Démonologie einen verschwindend kleinen Raum
ein. In dem ersten Teil seiner Summa theologica, wo
die Lehre iiber die Démonen ex professo hineingehért und
auch faktisch in ihrer dogmatischen Konstruktion hinein-
bezogen wird, widmet er der Gottes- und Schépfungslehre
49 Quéstionen, der Engellehre 19, der Anthropologie 31
und der Damonologie blof 3 kleinere Quéstionen. In

'V b33 Anm.
g



36 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

den vier Biichern der Summa contra Gentes, die iiber
450 Kapitel umschlieft, haben nicht ein Dutzend Kapitel
mit der Diémonologie direkt etwas zu tun. In den grofd
angelegten Quaestiones disputatae, die gegen
400 Artikel enthalten, sind es kaum mehr als 20 Artikel,
die sich direkt auf die Dimonologie beziehen. Interessant
mag es jedenfalls dem ILeser vorkommen, dall Thomas
von Aquin von den 16 Quéstionen De Malo nur eine
ausschliefilich der Ddmonologie widmet, der ganze lange
Traktat, der tiber 180 Artikel umfafit, weist der Dimonologie
nicht mehr als zirka 20 Kapitel zu. Und doch handelte er
hier gerade tiber das ,Ubel“. Offenbar lebte Thomas noch
nicht in jener Geistesverfassung einer spiteren Zeit, wo
Luther, wie Tiefenbach bezeugt, in seinen Katechismen
mehr vom Teufel handelte als von Christust. Doch hiiten
wir uns, diesen rein statistischen Angaben iiber den &ufSeren
Umfang der thomistischen Dimonologie zu viel Bedeutung
beizumessen.

Den Geist dieser Dimonologie wollten wir hier vor
allem ndher ins Auge fassen.

Die Vorstellung, als wire die Hélle ein Reieh, in
welchem der Teufel als Fiirst der Finsternis und Prinzip
des Bosen, von Gott und dem Himmel fast wie unabhingig,
mit souverdner Macht die Seinigen regierte, schaltete und
waltete, die sichtbare Natur verwiistend, Tiere und Menschen
machtlos quilend, erhielt hiiufig in den verschiedenen Jahr-
hunderten zahlreiche abergléubische Anhinger unter dem
gewohnlichen Volke. Dieser verhingnisvolle ,Démonismus,
der den Teufel fast wie zum Zentrum des wenigstens
praktischen (Glaubensbekenntnisses macht und alles um ihn
wie einen ,Gott“ konzentriert, hat in den traurigen Jahr-
hunderten des grofien Zauberwahns tatsichlich vielfach
regiert. KEs war eine Zeit der ,Gottvergessenheit®,
Geschichtlich lauft dieser Teufelswahn immer zuriick auf
jene gnostisch-manichdische Lehre vom Doppelprinzip,
einem Prinzip des Guten und einem absoluten unabhingigen
Prinzip des Bosen. Wie diese Lehre anfangs des 13. Jahr-
hunderts durch die Waldenser und Albigenser grofie Massen
des christlichen Volkes betorte, ist bekannt und selbst
Soldan-Heppe bekennt, dafl diese verhéngnisvollsten

"Vgl.Janssen-Pastor 671 Anm,



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 37

Irrtiitmer zur Einfiihrung stéandiger Inquisitionsgerichte
fihrte1.

Niemand hat im spekulativen Teil seiner Damonologie
diese Afterauffassung der wahren Démonologie schirfer und
logisch-konsequenter bekdmpft als Thomas von Aquin,

Es gibt nur ein einziges gottliches Wesen
nach Deut. 6, 4: ,Unser Herr, unser Gott ist ein einziger
Herr* (I q. 9 a. 3). Es gibt kein hochstes Prinzip des
Bosen (I q. 49 a. 3), wie die Manichéer falschlich und im
Widerspruch zur Heiligen Schrift behaupteten (I q. 63 a. 4),
Allerdings war der Teufel einst ein Engel (II—II q. 165 a. 1);
aber auch die Engel waren nicht von Ewigkeit, denn Gott
allein ist von Ewigkeit (I q. 61 a. 2). Gott hat auch sie
erschaffen als reine Geister: ,Der du machst deine
Engel als Geister Ps. 103, 4 (I q. 50 a. 1). Da nur Gott
sein Sein ist, in allem iibrigen aber Wesenheit und Existenz
unterschieden sind, ist auch der Engel geschaffen, hat
ein empfangenes Sein (I q. 61 a. 1).

Und weil der Engel seiner Natur nach ein kreatiir-
liches Sein besaf’}, konnte er fallen (I q. 62 a. 8 ad 2)
und es sind deren tatsidchlich gefallen, ,denn in seinen
Engeln fand Gott Bosheit* Job 4, 18 (I q. 63 a. 1). Es
waren ihrer viele, wie Matth. 25, 41 sagt (I q. 63 a. 8),
die, wie schon Augustin gelebrt, aus Hochmut fielen
(I q. 63 a. 2; C. G, III c. 109), weil sie sein wollten, wie
Gott (I q. 63 a. 3; De Malo q. 16 a. 3). Der Willens-
richtung nach fir alle Ewigkeit gottlos und verdorben
(I q. 64 a 2), sind die Démonen ihrer geistigen Natur nach
nicht, wie die Manichiéer behaupteten (C. G. III c. 107)
schlecht, weil ein geistiges von Gott erhaltenes Sein iiber-
haupt nicht schlecht sein kann (I q. 163 a. 4), denn er hat
nach I. Tim. 4, 4 und Gen. 1, 31 alles gut gemacht (C. G.
III c. 107) und auch fiir den Teufel giit Ezechiels Wort ,in
den Freuden des Paradieses Gottes bist du gewesen 28,
13 (De Malo q. 16 a. 2). Hier hat auch die Macht der
Stinde und des Bosen im von Gott erhaltenen Sein ihre
uniibersteigbare Schranke selbst im Teufel. Und daher kann
sie ihm ebensowenig seine natiirliche, d. h. aus seiner un-
versehrten geistigen Natur quillende Erkenntnis weder
rauben noch schwichen (I q. 64 a. 1); und sie ist wanderbar

I 189,



38 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

jene Erkenntnis, viel erhabener als die menschliche,
weil seine geistige Natur erhabener ist (De Malo q. 16 a. 6;
Iq.64a. 1ad3). — Wie hat hier Thomas im engsten
Anschlufl an die Heilige Schrift Schritt fiir Schritt mit uner-
bittlicher Logik, gegen den manichdischen Dualismus,
gegen jenen spiteren Dimonismus und Siinden-
pessimismus zur Zeit Luthers alles Seiende auf Gott,
das einzige hochste Prinzip zuriickgefithrt und dem Bosen
und der Siindenmacht selbst im Teufel uniiberwindliche
Schranken gesetzt !

Er kennt deshalb auch kein Dimonenkoénigreich.
Die Holle ist eine Provinz des géttlichen Reiches,
der gottlich ordnenden und regierenden Justiz. Gewif
gibt es auch im Reiche der Démonen eine Hierarchie,
Rangordnungen, Unterordnungen nach Sein und Tiatig-
keiten, denn auch Paulus spricht Ephes. 6, 12 von
Principes und Potestates der Finsternis, gegen die wir den
Kampt zu fithren haben. Aber sie ist nicht vom Teufel als
Herrscher seines Reiches, sondern von Gott (I q. 109
a. 1 ad 2; Sent. Il d. 6 q. 1 a. 4); sie ist verankert in
den von Gott empfangenen verschiedenen Graden des
geistigen Seins der Damonen (I q. 109 a. 2) und den
strafenden Normen seiner alles beherrschenden Justiz
,super justitia Dei cuncta ordinantis“ (ad 1"™) und selbst
die Unterorduung der Démonen in der Holle ist mehr zu
ihrer Pein, als zum Vorteil ,praeesse in malis est esse
magis miserum“ (ad 3vm),

Notgedrungen miissen wir schon hier einige allge-
meinere Prinzipien aus der thomistischien Démonologie iiber
das Wissen und die Macht der Démonen beranziehen,
um ihre absolute Abhéngigkeit von Gott ins rlchtlge Licht
zu stellen.

Weil die Diémonen nur kreatiirliches Sein besitzen,
vermogen sie das noch nichtseiende Zukinftige un-
moglich zu erkennen (De Malo 16, 7) und kénnen daher auch
nicht wahrhaftig weissagen (C. G. III c. 164), denn das ist
Gottes Sache allein ,est Dei proprium* gemif Is. 41, 23:
,Kiindiget, was in Zukunft kommen wird, dann wissen wir,
dald Ihr Gotter seid“ (II—II q. 956 a. 1). — Dem Aquinaten
sind also die Damonen keine Gotter! — Wiederum weil
gie kreatiirliches Sein haben, kdénnen sie keine wirklichen
Wunder wirken (I q. 114 a. 4); da Paulus nicht einmal



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 39

dem Antichrist diese Macht zugesteht in II. Thess. 2, 9,
kommt sie auch keinem Damon zu, weil sie zur ausschliefi-
lichen Machtsphire Gottes gehdort (De Pot.q. 6 a. 5). Selbst
die inneren, freien Gedanken des Menschen vermdgen
sie nicht zu erkennen (De Malo q. 16 a 8), denn das
eigentliche Innere des Menschen schaut Gott allein ,interiorem
hominis conditionem solus Deus novit¥ (I q. 114 a. 2
ad 2).

Wie weit war Thomas noch entternt von dem Geiste
jener traurigen spiteren Zeit, die dem Teufel vielfach in
maflloser Ubertreibung alles Bése und Siindhafte zuschrieb
und seiner schauerlichen Machtfiille gleichsam den Menschen
iiberantwortetel. Gott gestattet dem Teufel allerdings, den
Menschen zu seinem eigenen Heile zu versuchen (I q 64 a. 4).
Und obgleich der Teufel seinerseits nur aus Bosheit und
um den Menschen zum Falle zu bringen, ihn versucht
(I q. 114 a. 2), so iiberwacht Gott doch zugleich die Ver-
suchung und leitet sie zum Heile des Veisuchten ,Impug-
natio quidem ipsa ex daemonum malitia procedit . . . sed
ordo impugnationis ipsius est a Deo, qui ordinate novit
malis uti, ad bona ea ordinando* (I q. 114 a, 1). Gott ist
es auch, der dem Versucher die Schranken setzt ,Non
tamdiu homines diabolus tentat, quamdiu vult, sed quamdiu
D eus permittit® (I q. 114 a b). Nicht alle Versuchungen
rithren vom Teufel her und folgerichtig sind auch nicht
alle Siinden eine Folge der Versuchung des Teufels
(I—II q. 80 a. 4), da das Fleisch und die Welt aus sich
schon Versuchungen bereiten (Opusc. V. VI.) und der freie
Wille ohne Anfechtung des Teufels zur Siinde sich ent-
scheiden kann. Nur indirekt, ,occasionaliter* ist der Teufel
die Ursache aller Siinden, insofern er zur ersten Siinde
Adams versuchte, der dann alle anderen folgten (I q. 144
a. 3; De Malo q. 3 a.b). Gewifd sind die Mahnungen I. Petr. 5,
8, 9: ,Seid niichtern und wachet, denn euer Widersacher,
der Teufel geht umher wie ein briillender Léwe . . . dem
widerstehet standhaft im Glauben“ und jene andere des
hl, Jakobus 4, 7:  Unterwerfet euch also Gott, widerstehet
dem Teufel, so wird er von euch fliehen*, wohl zu beherzigen.
Aber gerade sie beweisen, dafy der Teufel den Menschen
zu keiner Siinde zwingen kann, denn sie hingt vom

'Vgl. Janssen-Pastor V H7b.



40 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

freien Willen ab (I—II q. 80 a. 3) und der ist nicht in der
Macht des Teufels (De Malo q. 3 a. 3).

So viel in wenigen Strichen iiber das Damonenreich
bei Thomas! Wenn diese allgemeinen Prinzipien der
thomistischen D@amonologie mit der in der Heiligen Schrift
niedergelegten, auf die er sich fortwihrend beruft, nicht
Punkt fir Punkt iibereinstimmten, mége man es beweisen.
Ob sie mit jenem spiteren Hexenwahnbegriff, der vom
manich#éischen Dualismus beeinflufit, den Teufel zu einem
schrankenlosen Herrscher des Dimonenreiches und zum
Urheber alles Bosen und grausamen Tyrannen der Mensch-
heit machte, iibereinstimmen, das mag der Leser entscheiden.
H ansen hat der Kirche, als der angeblichen Hauptférderin
des Hexenwahns, den schweren Vorwurf gemacht, sie hiitte
die Démonen zu Gdltern gemacht und in ihnen den alten
Gottern wieder reale Existenz zuerteiltl. Bei Thomas ist
der Teufel sicher kein Gott und die Teufel keine Gatters,
sondern ungliickselige, von der strafenden Hand Gottes betroffene
kreatirliche Wesen!

I1.

Thomas und das Ddmonenwissen.

Vom Sein eines jeglichen Dinges hiéngt die Art und
Vollkommenheit seiner Titigkeit ab. Da nun das natiirliche
Sein der Diémonen — ihre Natur — nur ein kreatiir-
liches ist, ist auch ihr Wissen, insoweit es aus den ihrer
Natur entsprechenden Kriiften hervorgeht, nur ein geschdpf-
liches. Gewifl kann ihnen Gott auch Hoéheres offenbaren,
wie dem Menschen. So hat er, wie es Num. 22, 37 heifit,
Balaam, trotzdem er ein Seher der Teufel war, sich ge-
offenbart, denn Gott bedient sich auch der Bésen zum
Guten (II—II q. 172 a. 6 ad 14). Aber in dem Fall haben
sie eben das hohere Wissen nicht aus sich, sondern von
Gott. Gott allein ist der wahre Urheber der
Prophetie dem Worte Petri IT 1, 21 geméfl ,Noch nie-
wurde eine Weissagung durch menschlichen Willen hervor-
gebracht, sondern heilige Menschen Gottes haben getrieben

122, -

' Aufier II—II q, 95 a. 1, welche Stelle wir oben zitiert, sagt.
er in Sent. II dist. 7 q. 3 a. 1 wortlich: ,Respondeo dicendum, quod
circa hoc potest esse duplex er r o r. Unus fuit Gentilium, qui credebant:
daemones, quorum virtute magi operabantur, deos esse!*



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 41

vom Heiligen Geiste geredet® (II—II q. 172 a. 1). Daher
»Cognitio futurorum propria est Dei secundum illud Is.41,23:
Annuntiate, quae ventura sunt et dicemus, quod dii estis
vos“ (De Malo q. 16 a. 7). Die Damonen sind daher keine
wahren Propheten ,Maligni autem spiritus . . abutuntur
prophetica praenuntiatione, non quidem vere prophetando“
(C. G. III c. 164). Unermiidlich betont Thomas diesen so
streng auf die Heilige Schrift gestiitzten Satz in demn ver-
schiedensten seiner Werke: II—II q. 172 a. b; ib. q. 95
a. 1; C. G. III c. 1564; De Malo q. 16 a. 7; Sent. II. d. 7 q. 2
a. 2. Und auch der theologische Grund, den er dafiir an-
fahrt, ist wesentlich in allen Werken und Quellen derselbe:
Die futura haben némlich, insofern sie blofl futura sind,
noch kein eigenes Sein; sie konnen also auch nicht in
ihrem eigenem Sein — in seipsis — erkannt werden; wer
immer also die Gegenstidnde nur nach den Differenzen der
Zeit, nach Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft erkennt,
der vermag das Kiinftige nicht in sich zu erfassen, weil
es noch gar nicht ist. Und diese Erkenntnisweise ist jeder
Kreatur eigen ,talis antem est omnis cognitio creaturae“;
nur Gott, dem alles Sein, ohne Unterschied der Zeiten,
zugleich gegenwirtig ist und der alles, je nachdem
es war oder sein wird, im gleichen Akte zugleich schaut,
kann also das Zukiinftige in sich selbst schauen. Er allein
1st also der Urheber der wahren Prophetie!. Die Déimonen
konnen deshalb, weil sie Kreaturen sind, nicht im eigent-
lichen Sinne aus sich prophezi¢isn (II—II q. 172 a. b).
Ihr kreatiirliches Wissen schliefit aber anderseits
dennoch nicht ein natiirlich bermenschliches Wissen aus,
Im Gegenteil! Kraft ihrer wunderbaren geistigen
Engelnatur, die auch die Siinde nicht zerstérte (C. G.
III ¢. 107), besitzen sie eine Erkenntnis, die weit iiber der
menschlichen steht (II—II q. 172 a. 5), durch die Er-
habenheit ihrer Natur ,per subtilitatem naturae suae“
(Sent. II. d. 7 q. 2 a. 1), durch den Scharfsinn ihres Ver-
Standes, aber auch durch ihre lange Erfahrung (ib. u. Comm.
In s, ¢, 3). Dadurch sind sie imstande, dem Menschen
Wunderbar Erscheinendes und wirklich Wahres zuzuerkennen,
Was er zu erfassen nicht imstande st (C. G. III c. 154).

1

De Malo q. 16 a. 7; dasselbe in den anderen oben angefiihrten
Quellen.



49 " Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Das gilt auch in bezug aut das Zukiinftige. Das Zu-
kiinftige in sich ist zwar jeder Kreatur, Engel, Teufel
und Mensch, absolut unzuginglich. Aber in seinen Ur-
sachen, ,in suis causis® suchen wir es zu ergriinden
(Sent. II. d. 7 q. 2 a. 1). Allerdings ist diese Kenntnis des
Kiinftigen schon deshalb unvollkommen, weil wir hier nicht
das Zukiinftige als solches, sondern nur die gegenwir-
tige Hinordnung der Ursache zu der hervorzubringenden
Wirkung erfassen (De Malo q. 16 q. 7). Aber iiberall da,
wo es sich um notwendig wirkende Ursachen
handelt, d. h. solche die notwendig und immer — ex
necessitate et semper — eine bestimmte Wirkung hervor-
bringen, 1ist Sicherheit der KErkenntnis des Zukiinftigen
moglich. So kiinden die Astrologen die Sonnenfinsternisse
mit Sicherheit voraus (II—II q. 95 a. 1). Bei Engeln und
Démonen ist diese Kenntnis wegen ihres natiirlichen
Scharfsinnes weit sicherer als bei den Menschen, weil sie
die Kraft der Ursachen viel tiefer erfassen (De Malo q. 16
a. 7;Sent. I d. 7 q.2 a.2). Andere Ursachen sind gewohn-
lich ,ut in pluribus, aber doch nicht immer, eine be-
stimmte Wirkung hervorbringend. Hier i1st Sicherheit
ausgeschlossen. Die Kenntnis des Zukiinftigen mag in
diesem Fall einer mehr oder weniger wahrscheinlichen
Mutmafiung — conjecturalis — bestehen; jedenfalls ist
auch diese bei den Engeln und Démonen zuverlissiger als
bei den Menschen (De Malo q. 16 a. 7). Noch problemati-
scher ist die Erkenntnis jener Wirkungen, die das Resultat
mehrerer zufillig zusammenwirkender Ursachen sind. In
diesem Sinne verkiinden die Astrologen kiinftige Wetter
und Winde. Auch diese Erkenntnis des Zukiinftigen ist
bei den Damonen sicherer, weil sie den Kinflul der Ge-
stirne auf die irdischen Korper — auf den geistigen Teil
des Menschen haben sie keinen direkten Einfluf — besser
kennen (C. G. III c¢. 1564). Ganz und gar unzuverlissig ist
die Vorherverkiindung der Wirkungen jener Ursachen, die
in sich indifferent sind zu verschiedenen Wirkungen, wie
der freie Wille des Menschen (II—II q. 95 a. 1).

Die Démonen besitzen demnach von der Zukunft,
kraft ihrer geistigen Natur, die uns aus der Offenbarung
bekannt 1ist, ein weit héheres Wissen als der Mensch, ein
iibermenschliches, wenngleich kreatiirliches, insoweit sie
nicht etwa von oben géttliche Offenbarungen erhalten



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 43

haben. Sie konnen dieses Wissen den Menschen mit-
teilen (II—II q. 172 a. b), wie das bei Balaam, dem
Propheter der Démonen, der Fall war (ib. 6). Sie konnen
den Pseudo-Propheten spielen. Von solchen ist III. Reg.
18, 19 tatsichlich die Rede (II—II q. 172 a. 5). Aber
zwischen solchen Pseudopropheten und den wahren Pro-
pheten ist der Unterschied grofi: jene tiéuschen sich ofter,
haben Gewinn und Irrefithrung zum Ziele und den Teufel,
der héufig selbst tduschen will und selbst getauscht wird
(De Malo q. 16 a. 7 ad 2), zum Urheber; diese sind ganz
sicher, bezwecken das Gute und haben Gott zum Urheber
dessen, was sie verkiinden (Sent. II d. 7 q. 2 a. 2 ad 2).
Damit steht nun die Wahrsagerei in engster Ver-
kniipfurtg, Sie wird im weiteren Sinn auch zur Zauberei
gerechnet und hat in der Zeit des Zauberwahnes eine emi-
nente Rolle gespielt. Im engeren, strengen Sinn ist sie von
der Zauberei — Magia — allerdings unterschieden, inso-
fern die Wahrsagerer — Divinatio — mit Teufels Hilfe
Zukiinftiges vorauszusagen sucht, die Zauberei —
Magia — mit Teufels Hilfe iibermenschliche Dinge
hervorzubringen sucht. Zuweilen wird die Wahrsagerei
auch auf jede Erforschung von Verborgenem durch Teufels
Hilfe ausgedehnt. Im eigentlichen Sinne und so wie sie
Thomas nimmt, hat sie es nur mit dem Zukiinftigen zu
tun (II—II q. 956 a. 1). Wer irgendwie in ein Biind-
nis mit dem Teufel tritt, um mit seiner Hilfe
Zukiinftiges zu erkennen, treibt Wahrsagerei.
Die Hilfe ‘des Teufels ist ein wesentliches Moment der
Wahrsagerei - ,omnis autem divinatio ex operatione daemo-
hum provenit (II—II q. 95 a. 2). Magia und Divinatio
haben das Teufelsbiindnis gemein. Es ist fiir beide
ein wesentliches Moment. Es ist ein besonderer Stein
des Anstofles fiir die Ankliger des hl. Thomas und der
Scholastik des 13. Jabrhunderts, Wir wollen zur Abkléarung
der thomistischen Lehre iiber die Wahrsagerei hier vier
Fragen stellen: 1. Worin besteht nach Thomas jener Teufels-
und? 2. Wann ist Wahrsagerei nach seiner Auffassung
Wirklich vorhanden? 3. Warum ist sie nach ihm schlecht?
4. Woher hat Thomas seine Lehre iiber Wahrsagerei?
1. ,Seit der zweiten Hélfte des 13. Jahrhunderts —
%8gt Hansen! — galt es als wissenscheftlich festgestellt,

' 172.



44 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

dafl die Zauberer allgemein in einem Verhiltnis zum Teufel
standen, welches Apostasie vom Glauben der Kirche zur
Voraussetzung hatte.“ Es gibt also bei den Scholastikern
einen Teufelsvertrag und damit meint man einen férmli-
chen Vertrag! zwischen Teufel und Mensch, wo die beiden
Kontrahenten, ihre gegenseitigen Verpflichtungen eingehend,
den Bund schlieflen. Welche Rolle diese formellen Teufels-
vertrige wo der Zauberer sogar mit dem eigenen Blute
dem Teufel sich verschrieb, in der Hexenwahnzeit spielten,
ist bekannt. Sie galten als das formelle Teufelshom a-
gium, das dann besonders auf den Hexensabbaten, nach
den Aussagen der Hexen, mit den unflitigsten Zeremouien,
die fibrigens schon in den altheidnischen Zeiten bekannt
gewesen sein sollen, zum Ausdruck kam?. Es ist natiirlich sehr
begreiflich, dafd Hansen jenes Pactum der Grofischolastiker
mit den Teufelsvertrigen der spiteren ,Wahnzeit¥ in
direkte Verbindung bringt. Damit will er die Briicke
schlagen von der Hochscholastik des 13. Jahrhunderts zum
15. Jahrhundert hinauf.

Thomas von Aquin — so iibrigens auch die
anderen Grofischolastiker — spricht nun tatsiichlich von
einem Pactum mit dem Teufel, auf dem Wahrsagerei und
Zauberei beruhen. KEr betrachtet es als ein ,Biindnis“,
Zwischen Pactum und Contractus (Vertrag) ist ein grofier
Unterschieds. Wie scharf schon die romischen Juristen und
nachher die Theologen zwischen ,Pactum“ und ,Contrac-
tus® unterschieden, sei hier nur angedeutet. Wir wollen
jetzt sachlich untersuchen, was fiir einen Sinn Thomas
seinem ,Pactum“ gegeben habe, ob es in seinen Augen
ein ,formeller Vertrag“ sei.

Fir ihn ist nun schlechterdings jede Inanspruch-
nahme teuflischer Hilfe, um etwas Kiinftiges
zu erkennen oder zu tun, ein solches Pactum

' Das. 167.

"Soldan-Heppe I 145—48.

‘' Thomas gebraucht regelmiiflig das Wort ,Pactum¥, so 1I—II,
q. 95 in den folgenden Artikeln; eberfalls Sent. 1l d. 7 q. 8 a. 2;
I q. 117 a. 3; De Sortibus ¢. 6; nur De Malo 16 a. 9 ad 11 spricht
er von ,contracti privati¥ und I q. 110 a. 4 nennt er jenes pactum
«quasi quendam contractum® (ad 2). Das letztere beweist klar,
dafl er unter Pactum nicht einen formellen Vertrag verstehen wollte.
Hansen hat (171) diese Quellen mit ganz ungenauen Zitationen auch
angegeben.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 45

yeum aliquis assumit auxilium daemonum ad aliquid faci-
endum vel cognoscendum* (II—II q. 95 a. 2). Offenbar ist
hier von einem formellen Vertrage gar nicht die Rede!
Die blcfle Anrufung des Teufels ist ihm ipso facto das
Pactum ohne jede weitere Abmachung. Wie wenig Thomas
mit seinem ,Pactum“ an einen eigentlichen Vertrag ge-
dacht habe, erhellt weiter aus seiner Unterscheidung
zwischen ausdriicklichem und stillschweigendem Biindnis
mit dem Teufel, pactum expressum und tacitum:

a) Wird die Hilfe des Teufels, um etwas Kiinftiges
zu erkennen, ausdriicklich angerufen, so haben wir das
Pactum expressum ,expresse daemonesinvocantur ad futura
manifestanda“ (ib). Dieses Pactum, sagt er, ist viel schwer-
wiegender als das stillschweigende (ib. 3 ad 1). Die Wahrsagerei
mit ausdriicklicher Anrufung des Teufels enthilt eine ganze
Reihe verschiedener Arten, z. B. das ,Praestigium®, die
Teufelserscheinung, wenn der Teufel selbst erscheinend
Zukiinftiges kiindet; die Traumdeuterei, wenn er in
Tréumen Verborgenes offenbart; die Nekromantie, wenn
er angeblich Tote sprechen lifit; der Pythonismus,
wenn er Besessene reden lifdt (II—II q. 95 a. 3).

Wie wenig diese Anrufung des Teufels an sich mit
einem Vertrage zu tun hat, leuchtet daraus ein, dal} sie
ohne irgendeine Beantwortung des Teufels stattfinden
kann und dennoch gehoért sie auch dann zur Siinde der
‘Wahrsagerei !

b) Noch klarer springt dasselbe in die Augen beim
Pactum tacitum, dem stillschweigenden Teufelsbiindnis,
wo der Teufel ungerufen menschlichen, leichtfertigen,
gefihrlichen und eitlen Zukunftsschniiffeleien sich beige-
sellt: ,daemones ingerunt se vanis inquisitionibus fu-
turorum ut mentes hominum implicent vanitate“ (II—II q.
95 a. 2). Es handelt sich hier oft um tfutura, welche der
Mensch selbst zu erkennen nicht vermag, wohl aber der
Teufel kraft seiner hoheren Kenntnis (ib. 3). Hier vertritt
das leichtfertige Benehmen des Menschen die Stelle der
Anrufung des Teufels. Hierher gehort z B. die Wahr-
Sagung aus dem Vogelflug — Augurium; die Stern-
deuterei hinsichtlich freier menschlicher Handlungen
— Astrologia judiciaria (II—II q. 95 a. 3. 5. 7).

Was Thomas also unter diesem ,Pactum“ versteht,
hat nichts mit einem formalen Vertrage zu tun, nichts mit



46 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

dem formellen Teufelsvertrag des Hexenwahns, den nach
Hansen Thomas schon wissenschaftlich ausgebildet haben
soll. Deshalb nennt er das Pactum selber nur einen ,quasi
quendam contractum“ (I q. 4a.4 ad2). Diese direkte oder
indirekte Anrufung des Teufels in der Wahrsagerei und
Magie bedeutet nichts anderes als ein Biindnis mit dem
Teufel im Sinne der Anhédngerschaft, der Gemein-
schaft,Parteizugehorigkeit,der Genossenschaft
mit dem Teufel, des Abfalles von Gott, vor dem Paulus I. Cor,
10, 20 warnt mit den Worten: ,Ich will aber nicht, dal Thr Ge-
meinschaft habt mit den Teufeln. Ihr koénnt nicht den
Kelch des Herrn trinken und den Kelch der Teufel.“ Und
daf Thomas in diesem Sinne sein Pactum genommen, be-
weist De Sortibus c¢. b, wo er mit Berufung auf die Stelle
bei Paulus das Pactum in diesem Sinne intérpretiert:
,manifestum est, quod nulli Christiano licet aliquod pactum
societatis cum daemonibus habere. Dicit enim Aposto-
lus I. Cor. 10, 20 Nolo vos socios fieri daemoniorum: ad quam
societatem pertinent non solum manifestae daemonum
invocationes, quibus nigromantici utuntur sed etiam
quaecumque occulta pacta cum daemonibus inita“!, Im
gleichen Sinne spricht Isaias 28, 15 von einem Pactum
des Volkes mit der Holle, der mit einem formellen Ver-
trag zwischen Volk und Teufel offenbar nichts zu tun
hatte, Der Prophet wollte mit jenem Biindnis nur den Ab-
fall des Volkes von Gott und die Parteinahme desselben fiir
den Teufel brandmarken. Und nun gerade im Sinne jenes
Paktes bei Isaias, interpretiert Thomas auch sein Pactum
(IT—1II 95 a. 4). Dem Aquinaten besteht das Teufelsbiindnis,
das in jeder Wahrsagerei und Zauberei vorhanden ist,
ipso facto ohne weiteres in der direkten oder
indirekten Anrufung des Teufels. Damit ge-
sellt sich der Zauberer, von Gott abfallend, zum Teufel
und gehoért zu seinen Anhéngern und Parteigéingern. Auch
Augustin spricht De Doctrina christiana (II 23. M. P. L.
XXXIV 53) von diesem Pactum. Wie Thomas erklirt er
jene Teufelsbiindnisse im Anschlusse an I. Cor. 10, 20 als
,quasi pacta quaedam infidelis et dolosae amicitiae“;
das ,quasi pacta“ zeigt klar genug, daf auch er nicht an
wformelle Vertrige“ dachte und das ,infidelis et dolosae

' Im gleichen Sinn Comm. in I Epist. Cor. lect. V.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn, 47

amicitiae“ weist darauf hin, dafl in jener Anrufung selbst
der Abfall von Gott zum Teufel, also das Pactum bestehe.
Merkwiirdigerweise beruft sich nun Thomas bei der Er-
klirung seines Pactums prizis auch wieder auf jene Stelle
Augustins (De Sortib. ¢. 5). Jene Interpretation Augustins
ging spiter im 12. Jahrhundert mit jenen Worten ,quasi
pacta“ in Gratians Dekretum, also in die kirchliche Rechts-
sammlung iiber (Caus. XXVI q. II c. 6).

Kurz zusammengefaldt: Der Begriff der Wahrsageret
und Zauberei hat bei Thomas mit einem formellen
Teufelsvertrag gar nichts zu tun. Er hat daher jenen
formellen Teufelsvertrag des spiteren Zauberwahnbegriffes
auch nicht wissenschaftlich vorgebildet. Sein Pactum
i3t ein Biindnis mit dem Teufel, das in nichts anderem
besteht, als in der direkten oder indirekten Anrufung des
Teufels selbst, wodurch der Zauberer zu den Anhingern
und Parteigingern des Teufels sich bekennt. Diesen Begriff
hat Thomas aus der Heiligen Schrift geschopft, aus den
gleichen Stellen wie Augustin, von dem er ins Dekretum
Gratians iiberging.

2. Damit haben wir uns die Beantwortung der zweiten
Frage: Wann ist Wahrsagerei nach Thomas
vorhanden, auflerordentlich erleichtert. Natiirlich han-
delt es sich hier nicht um eine kasuistische, sondern eine
prinzipielle Losung der Frage.

Es ist dem Menschen nicht verboten, das Zukiinftige
zu erforschen. Nicht allein durch Gott kann er es durch
eventuelle Oﬁ'enbarungen erfahren, sondern es ist ihm ge-
stattet, mit eigenen Kraften die Zukunft aus ihren
Ursachen soweit als m6glich zu erforschen (II—II q. 95
a. 1), Da nun die menschliche Wissenschaft immer eine
Sclentia per causas ist, bleibt ihr der Spielraum, in dem
sie sich iberhaupt betatxgen kann, prinzipiell garantiert.
Die Grenze ist da gezogen, wo das Unmdogliche be-
ginnt., Unmoglich ist es ihm, das Kiinftige in sich, d. h.
In seiner (Gegenwart zu erkennen, weill es uberha.upt noch
nicht ist; diese Kenntnis kommt Gott allein zu (I q. 95
a. 1); unmoglich ist es ihm, das Kiinftige sicher oder auch
nur wahrscheinlich zu erkennen, da wo die Ursachen nicht
Sicher oder nur wahrscheinlich die Wirkung hervorbringen.
Versucht es nun der Mensch in all dem, was ihm selbst



48 Thomas von Aquin und der Hexenwahn,

unmdoglich, ist d. h. seine natiirlichen Krifte iibersteigt, mit
Hilfe des Teufels, der als gefallener Engel hoéhere
Kenntnisse besitzt, dennoch eine Kenntnis sich zu erwerben,
so betritt er das Gebiet des Unerlaubten. Wann geschieht
das? Wenn er direkt oder indirekt den Teufel
anruft. Jene Anrufung des Teufels setzt den Teufel
an Stelle Gottes, beraubt Gott derihm gebiihrenden
Ehre und ibertrigt sie auf den Teufel (II—II
q. 92 a. 2) und ist deshalb eine Spezies des Aberglaubens
(II—1II q. 95 a. 2), eine Verehrung des Teufels (ad 2);
deshalb liegt in ihr ipso facto, ohne irgendwelche vertrag-
liche Abmachung, ein Biindnis mit dem Teufel, ein Pactum;
sie macht die Wahrsagerei formell zur Wahrsagerei. Sie
ist daher das entscheidende Kriterium fiir die Unter-

scheidung dessen, was zur Divinatio gehdrt oder nicht
(II—II q. 95 a. 1—8, besonders a. 3 ad 3).

3. Alles konzentriert sich in der Wahrsagerei auf jene
direkte oder indirekte Anrufung des Teufels, in der das
Pactum besteht, Die Griinde, welche Thomas von
Aquin fiir die Verworfenheit der Wahrsagerei
anfiithrt, sind verschiedene, sie laufen aber alle zuletzt auf
einen tiefsten zuriick, der wiederum in jener Anrufung
des Teufels, in dem Pactum liegt. Die Wahrsagerei
ist gefahrlich, weil der Teufel oft sich selbst, tduscht (Comm.
in Is, c¢. 3), weil er auch dann necch zu tiuschen sucht,
wenn er Wahres verkiindet (ib.), weil er durch die Wahr-
sagerei die Menschen an sich zu ziehen sncht, damit sie
ihm glauben, was dem Seelenheil derselben auferordentlich
schidlich sein mufl (II—II q. 95 a. 4). Aber der tiefere
Grund ist: In der Wahrsagerei liegt eine Usurpatio
gottlicher Rechte (II—Il q. 95 a. 1). Gott ist es, nicht
die Zauberer, von dem das Volk das Kiinftige erfragen soll,
wie Is. 8, 19 sagt (Sent. II d. 7 q. 3 a. 2). Wer betr Wahr-
sagerel und Zauberei direkt oder indirekt den Teufel um
Hilfe anruft, fallt von Gott ab, denn der Mensch kann
nach Matth. 6 nicht zwei Herren dienen und wird Diener
des Teufels ,est apostasia a fide per pactum initum cum
daemone vel verbotenus, si invocatio intersit, vel facto
aliquo . . non enim potest homo duobus dominis servire“
(ib.) und deshalb hat schon Augustin die Divinatio eine
Apostasie genannt (Comm. in Is. ¢. 3).



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 49

Wir sehen, wie nach Thomas alles in jener Anrufung
des Teufels liegt, die Absage an Gott, die Zu-
gehorigkeit zur Genossenschatt des Teufels
und eben deswegen liegt in ihr ipso facto das Pactum, ohne
jede weitere vertragliche Abmachung!

4, Hansen moéchte den Eindruck machen, wie wenn
die Grofischolastiker ihre Ansichten iiber Divinatio und
Magie hauptsichlich Augustin und Isidor entnommen
hitten!, Thomas stiitzt sich bei seinen Ausfithrungen
iiber die Wahrsagerei auf verschiedene Quellen, aufOri-
glnes, Athanasius, Beda, Ambrosius, Chryso-
stomus, Isidor, Augustin und das Dekretum Gra-
tians. Aber die Hauptquelle ist die Heilige Schrift.
Das sahen wir schon bei seiner Erklirung des Pactums.
Bei der Beurteilung der moralischen Unerlaubtheit und
Schlechtigkeit der Wahrsagerei zieht er fast Artikel fiir
Artikel Texte heran aus Deut. 18, wo die einzelnen Arten
der Wahrsagereli genannt und verurteilt werden (II-II q.
95a. 4—8). : ,

Das, was wir iiber das Dimonenwissen gesagt.
zusammenfassend, fiirchten wir uns auch hier nicht zu
behaupten, was Thomas iiber das Dimonenwissen
sagt, stimmt mit der Démonologie der Heiligen
Schrift iberein. Es steht aber auch im Gegensatz
zu dem Geiste des Hexenwahns, der das teuf-
lische Wissen, wie die Macht iiberspannte und
die Wahrsagerel, altem und spéaterem Volks-
aberglauben folgend, auf einen formellen Ver-
trag mit dem Teufel zuriickfiithrte, den Thomas
nicht hat und folgerichtig auch nicht wissen-
schaftlich vorbereitet hat. (Fortsetzung folgt.)

Freiburg (Schweiz).
Univ.-Prof. Dr. G. M. Manser O. P,

-‘——*——_,__,____
1 178.
Divus ThomasIX. (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXX VI.) 4



	Thomas von Aquin und der Hexenwahn

