
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 9 (1922)

Artikel: Thomas von Aquin und der Hexenwahn

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 17

THOMAS VON AQUIN UND DER HEXENWAHN.

Der Hexenwahn,
„Kaum irgendeine Ausartung religiöser Überzeugung

— sagt Janssen — hat sich in der Geschichte in
so grauenhafter "Weise verewigt als der Wahn, überall,
auch in den natürlichsten Vorgängen nur Zauberei und
Hexerei zu sehen1." Dreihundert Jahre — mit runden Zahlen
ausgedrückt von 1400—1700 — hat dieser unheimliche
Wahn mit kurzen Unterbrechungen den größeren Teil
Nordeuropas — die Schweiz, Deutschland und Österreich
vorzüglich — verheerend beherrscht und verwüstet. Was
'S o 1 d a n-H epp e, Jos. Hansen, Janssen-Pastor,
Sigmund Riezler und Nie. Paulus auf Grund
zahlreicher Spezialarbeiten und eigener wertvoller
Quellenforschung darüber uns berichten, erfüllt uns mit Grauen.
Es ist eines der dunkelsten, widrigsten Kapitel der
europäischen Kulturgeschichte.

Wie eine verheerende Seuche raste dieser Wahn durch
•die Lande. Abstoßend und grauenhaft ist das Treiben der
Hexen. Schrecklich sind die Verbrechen, die sie bekennen,
viele, offenbar nur um weiteren Folterqualen zu entrinnen,
•ohne sie begangen zu haben, andere aber auch, die sie
wirklich begangen hatten. So ganz ohne Grundlage war
•die Klage des nüchternen und liebevollen Petrus Cani-
sius sicher nicht, wenn er 1563 schrieb: „Ihre Freveltaten

sind entsetzlich. Sie beneiden die Kinder um die
Gnade der Taufe und berauben sie derselben. Unglaublich

ist die Gottlosigkeit, Unkeuschheit, Grausamkeit,
welche unter Satans Anleitung diese verworfenen Weiber
offen und insgeheim getrieben haben2." Trotz Täuschungen
und vieler Justizmorde sind ganz ohne Zweifel viele und
schwere Verbrechen von Zauberern und Zauberinnen verübt

worden. Die vielfach einseitige Verteidigung derselben
in der Hexenliteratur fallt auf. Die Hexen waren, daran
ist nicht zu zweifeln, durch ihr eigenes Benehmen und
ihre sittenlose, verbrecherische Aufführung mehr als
einmal eine eigentliche öffentliche, staatlich-religiös-soziale

Gefahr, gegen die Staat und Kirche ein-

1 Geschichte des deutschen Volkes, VIII 13,11 (1903), 531.
2 Janssen-Pastor 706.

Divus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXVI.) 2



18 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

zuschreiten nicht allein das Recht, sondern auch die Pflicht
hatten. Auch der ruchlose Mißbrauch, den Landstreicher
als verkleidete Teufel mit ihnen trieben, um ihre
Leidenschaften zu befriedigen, wascht sie nicht rein. Im Gegenteil

bestätigt er das Gesagte.
Aber alles das entschuldigt weder die damaligen

Inquisitoren und weltlichen Richter, noch das leichtfertige
Angebers y stem, die grauenhafte F olterprozedur mit
ihren häufig absolut gesetzwidrigen Wiederholungen und
am allerwenigsten den Zweck, den man diesen Folterungen
setzte. Es war eine dunkle Zeit, voll Wahn und Verblendung,
die einem Ekel einflößt. Wie tief — wenigstens zu gewissen
Zeiten — dieser Wahn in alle gesellschaftlichen Kreise, auch
in die zartesten und heiligsten, siih einfraß, zeigen die
unleugbaren Tatsachen, daß Ehemänner ihre Weiber, Väter
ihre Töchter und Söhne ihre Mütter einklagten und dem
Scheiterhaufen überlieferten1. Wie erbarmungslos, daß selbst
Knaben im unmündigen Alter der Raserei zum Opfer fielen.
„Kinder von acht Jahren und Greise von 80 Jahren, Arme
und Reiche, Edelherren und Geschäftsleute, Bürgermeister
und Rechtsgelehrte, Arzte und Naturforscher, Domherren
und Minister, Marionettenmänner und Schlangenzähmer
haben den Scheiterhaufen bestiegen2." Auch Nonnen traf
das gleiche Los2. Nur mit Mühe und Not gelang es dem
großen Astronomen Joh. Kepler, seine eigene Mutter dem
Scheiterhaufen zu entreißen4. Es gab traurige Zeiten, wo
alle mißlichen äußeren Naturereignisse dem Teufel und der
Zauberei zugeschrieben wurden, in Genf unter Calvin auch
die Pest von 15426. Der Wahn wurde zeitweilig beim Volk©
zu einer pathologischen Massenverfassung und
Raserei, nicht bloß in Genf, im Wallis und Bernersimmental,
sondern auch in den deutschen Gauen. So wurden — um nur
einige Zahlen sprechen zu lassen — in Genf in 4 Jahren
gegen 900 Verhaftungen vorgenommen und der Henker
klagte über Arbeitsüberlastung ; in Bern sind in 9 Jahren
über 800 Hexen gerichtet worden; Wallis hat in D/j Jahren

1 Das. 580, 675, 719
2 Soldan-Heppe, Geschichte der Hexenprozesse, neu bearbeitet

und herausgegeben von Max Bauer (1911), I 407.
' J anssen-Pastor 566, 690.
4 Das. 724-25.
5 Das. 595.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 19

mehr als 200 Hexen verbrannt; im kleinen Ort Thann im
Elsaß wurden im gleichen Jahr 17 Hexen verbrannt ; in
Bayern gab es Dörfer, wo jährlich bis 99 Unholdinnen
gerichtet wurden ; ähnlich in Hamburg1 ; im
Braunschweigischen sahen die Hexenpfähle auf dem Richtplatze
wie ein kleiner Wald aus2.

Es gab Zeiten, wo der Hexenwahn einen Umfang und
eine Gestalt angenommen hat, die, wie Hansen sagt, die
Fragen nahelegen, ob die Menschheit einem Zeitalter
allgemeinen Wahnsinns anheimgefallen war3. Der Wahn war
zu einer Massenkrankheit geworden, die sicher Hunderttausende

von Opfern verschlang, die fast unerklärlich ist
und von der uns nur gewisse Yolkspsychosen, die wir
während des Riesenvölkerkrieges zu erleben Gelegenheit
hatten, ein aufklärendes Analogon geboten haben.

Das Wesen des Hexenwahns.
Für das, was wir nachher über die Stellung von

Thomas von Aquin zu sagen haben, ist die Frage: worin
bestand denn eigentlich jener von 1400—1700
herrschende Hexenwahn, grundlegend. Wir können
diesen Wahn subjektiv und objektiv näher ins
Auge fassen.

Subjektiv hat neuestens Dr. Emil Schieß das
Bild einer Hexe aus jener Zeit mit ein paar Strichen nicht
übel in folgendem gezeichnet: „Dieselbe ist ein verworfenes
Geschöpf, das mit dem Teufel einen Vertrag eingeht, um
mit dessen Hilfe unter Verwendung mancherlei Mittel seinen
Mitmenschen Schaden aller Art zufügen zu können. Sie
schwört die Sakramente, Christus, die Kirche und ihre
Heiligen, kurz den christlichen Glauben ab und liefert sich
dafür mit Leib und Seele dem Satan aus; auch die noch
ungetauften Kinder weiht sie diesem. In raschem Fluge
reitet sie durch die Lüfte an bestimmte Stätten, wo der
Teufel körperlich erscheint und mit der ihn verehrenden
Hexensekte Sabbat feiert, der in Ausgelassenheit und
geschlechtlichen Ausschweifungen schändlichster Art seinen

' Das. 565, 594 ff., 671 ff., 716.
2 Soldan-Heppe I 407.
3 Zauberwahn, Inquisition und Hexenprozeß im Mittelalter

(1900), 3.

2*



20 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Höhepunkt erreicht. Schließlich kann sich die Hexe auch
nach Belieben augenblicklich in irgendein Tier verwandeln
und in dieser Gestalt vor den Mitmenschen auftreten1." —
Das gezeichnete Bild faßt die Hexe, um mich so
auszudrücken, in ihrer Vollendung, auf ihrer höchsten Stufe
auf. Es wird allerdings, weil es den Wahn nur in einer
Einzelperson verkörpert schildert, der massenbewegenden
Manie jenes Hexenwahns nicht ganz gerecht. Aber es leitet
vorzüglich über zum objektiven Begriff des Hexenwahns,
der selbstverständlich viel wichtiger ist, weil er das eigentliche

Wesen des Gegenstandes trifft.
Es ist das unbestreitbare Verdienst J. Hansens, die

Erage nach dem objektiven Begriff jenes Wahns zuerst
gestellt und klar und eingehender erörtert zu haben. Wir
heben dieses Verdienst um so lieber hervor, da kaum
jemand kompetenter war, diesen schwierigen Begriff aus
der geschichtlichen Entwicklung des Hexenzaubers
herauszuschälen als er. Wir heben aber dieses wirkliche Verdienst
auch noch deshalb hervor, weil wir nachher bezüglich
seiner Ausführungen über Thomas von Aquin niemanden
mehr als Hansen zu bekämpfen gezwungen sein werden
und weil wir ihn dann bekämpfen werden an der Hand
des von ihm selbst aufgestellien Begriffes. Damit haben
wir indirekt angedeutet, daß wir hier im wesentlichen
Hansen folgen, aber nicht ohne die eine und andere
kritische Beleuchtung hineinzuflechten.

Die im IB., 16. und 17. Jahrhundert herrschende
Hexerei ist ein Sammelbegriff, dem drei verschiedene
Hauptvorstellungen zugrunde liegen, die Vorstellung von der
schädigenden Zauberei, des Geschlechtsverkehres

zwischen Dämon und Mensch, der Ketzerei1.

I.
Die schädigende Zauberei umfaßt ihrerseits wieder drei

verschiedene Vorstellungen : Das Maleficium, die Striga und
die Verwandlung von Menschen in Tiere3.

1. Das Maleficium, im Glauben begründet, daß Menschen
mit teuflischer Hilfe anderen Menschen Übeltaten —

1 Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande Appenzell
im 15. bis 17. Jahrhundert (Trogen), 27.

2 Hansen 8—9.
3 Das. 9.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 21

„malificium" — zufügen könnten, bildete immer den
Kernpunkt der Zauberei, weshalb im römischen Altertume
Giftmord und Malificium als völlig gleichbedeutend angesehen
wurden. Es ist außerordentlich vielgestaltig: Schädigung
des Nächsten an Flur und Hof und besonders Haustieren;
Schädigung des Nächsten an Leib und Leben: Krankheiten,
Tötung, Siechtum, Geistesschwächung; Schädigung des
Nächsten in sozialer Beziehung: Kinderraub und
Mißhandlung, Erzeugung von Liebe und Haß und vor allem
Störung der ehelichen Gemeinschaft, Impotenz des Mannes
und Unfruchtbarkeit der Frau1. Letzteres, erwähnt schon
H er o do t (II 181), war bei den Römern bekannt, ist aber auch
in der Heiligen Schrift durch die Tötung der sieben Gatten
Saras im Brautbett begründet (Tob. 3, 8; 6, 4). Auch die
übrigen Arten des Maleficiums finden sich in verschiedener
Gestaltung bereits bei den alten heidnischen Völkern2.
Von Wetterschaden usw. durch den Teufel spricht Ps. 78,
47- 49.

Es ist richtig, wenn Hansen sagt, daß aus diesem
schädigenden Moment der Zauberei zu allen Zeiten die
angstvolle Furcht der Menschen und das Verlangen nach
gesetzlichem Schutze und blutig strenger Strafe der Magie
hervorging5. Daher nicht bloß im Pentateuch die strengsten
Gesetze, sogar Todesstrafe gegen das Maleficium4, sondern
auch bei den alten Römern im Zwölftafelgesetz, in der
Lex Cornelia „de sicariis et veneficis" und vielen anderen
gesetzlichen Erlässen bis zu Kaiser Constantius, der
neuerdings, die Todesstrafe darüber verhängte5. Aber unrichtig
ist es, wenn Hansen den Zauberwahn des 15., 16. und
17. Jahrhunderts mit all seinen Greueln dem Glauben an
den schädigenden Einfluß des Teufels an sich in die
Schuhe schiebt. Das ist sogar historisch unrichtig, weil
die Annahme des schädigenden Einflusses von bösen Geistern
jahrhundertelang vor dem 15. und nach dem 17. Jahrhundert
nie jene verhängnisvolle Raserei, wie wir sie 1400 bis
1700 wahrnehmen, gezeitigt hat. In der Logik, der modernen
wie der alten, nennt man das ein Sophisma Accidentia

1 Das. 9—10.
' Vgl. Janssen-Pastor 534—537.
3 Das. 9.
4 Exod. 22, 17, 18; Lev. 20, 27; Deut. 18, 10, 11.
1 Vgl. Soldan -Heppe I 49 und 59—60.



22 'Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Nicht der Glaube an den schädigenden Einfluß des Teufels
überhaupt, sondern der maßlos überspannte Glaube, der
alles Unglück dem teuflischen Zauber zuschrieb, hat jene
Katastrophe hervorgebracht. Darin bestand ein Stück jenes
Zauberwahns

2. Die Striga: Das Wort bezeichnet, wie die weiteren
Ausdrücke „furia" „lamia", „masca", vorerst ein weibliches
Nachtgespenst1. Als Teil des Hexenwahnbegrifies des 15.,
16. und 17. Jahrhunderts drückt es die abergläubische
Annahme aus, daß es Weiber gebe, die mit Hilfe des
Teufels nachts durch die Lüfte flögen — Hexenflug — um
auf Buhlschaft oder zu gemeinsamen Gelagen, z. B. zum
Hexensabbat, oder zum Morde kleiner Kinder und
Erwachsener auszugehen. Bald reiten sie aufPferden — Nachtmar
oder Wölfen, auch Spinnen und Fliegen, bald wieder auf
durch die Teufelssalbe verzauberten Stecken, Ofengabeln,
Besen, Federkielen oder auch auf dem Teufel selbst2. Fast jeder
Prozeß erzählt von diesen Hexenflügen und fast jede
bildliche Darstellung aus der großen Hexenzeit, die mit der
Hexerei etwas zu tun hat, stellt fliegende Weiber dar. Man
glaubte an die Realität dieser Flüge. Wie Sol dan-
Heppe bewiesen, kannten schon die heidnischen Römer
fliegende Zauberinnen3. Auch den heidnischen Germanen
waren die Strigae bekannt4.

Volkstümliche Verstellungen hatten den Strigae auch
im Frühmittelalter Realität zuerteilt. Dagegen erklärte
sie schon der berühmte Canon Episcopi, der von einem
uns unbekannten Concilium Anquirense herrührt, als bloße
Teufelstäuschung und Phantasiegespinste „quaedam
sceleratae mulieres daemonum illusionibus et
phantasmatibus seduetae credunt et conlitentur se
nocturnis horis cum Diana Dea Paganorum vel cum Herodiade
et innumera multitudine mulierum equitare super quasdam
bestias et multarum terrarum spatia intempestae noctis
silentio pertransire". Dieser Kanon, in welchem die Bischöfe
angehalten werden, über das Zaubertreiben ein wachsames
Auge zu haben, hat eine um so größere Bedeutung, als er
1150 — allerdings durch Abschreibefehler — unter fälsch-

1 Hansen 141.
1 Janssen-Pastor 542, 568.
3 Soldan-Heppe 55 und 86—87 ; Janssen-Pastor 534.
" Janssen-Pastor 536—37.



Thomas yon Aquin und der Hexenwahn. 23

licher Zuteilung an das Koncil von Ancyra1 in das Decretum
G r atiani aufgenommen wurde2. Wir werden später sehen,
welche Stellung hierin Thomas einnahm. Offenbar hat die
Kirche es hier noch gewagt, gegen altheidnischen, ins
christliche Volk eingedrungenen Aberglauben energische
Stellung zu nehmen. Hinzufügen wollen wir hier noch, daß
auch Beichtspiegel aus der Zeit der Frühscholastik die
Hexenflüge als bloße Phantastereien bezeichnen8.

Selbstverständlich hat in den späteren Zauberjahrhunderten

der Glaube an die Realität dieser nächtlich
fliegenden, Kinder raubenden und den Kindern das Blut
aussaugenden Weiber auf das Volk einen furchtbaren
Eindruck machen müssen4. Das hat viel zu jener schrecklichen
Hexenverfolgung beitragen müssen.

3. Der Glaube, die Hexen könnten sich vermittels
der Teufelssalbe beliebig in Tiere verwandeln, in Mäuse,
Hunde, Katzen, Wölfe, Vögel, gehört ebenfalls zu einem
wichtigen Bestandteil des Hexenwahns des 15., 16. und
17. Jahrhunderts. Er ist intim mit dem Maleficium verbunden,

da die Umwandlung meist schädigende Zwecke
verfolgte. Besondere Rolle spielte dadie sogenannte Lykanthropie,
d. h. die Selbstverwandlung der Zauberer und Hexen in
Werwölfe6. Man kann sich' leicht vorstellen, welche Furcht
und Wut sich des Volkes bemächtigen mußte, wen es aus
den Hexenbekenntnissen vernahm, diese hätten sich in
Wölfe verwandelt, Kühe und Rinder zerrissen6 und Kinder
getötet7. Bekannt ist ein Riesenprozeß gegen 300 Frauen in
Jülich-Oleve-Berg, sie hätten, in Wölfe verwandelt, an
Mensch und Tier Unheil angestellt8. Als 1598 im Jura
eine Werwolfepidemie ausbrach, schrieb das Volk sie
vielfach der Lykanthropie zu und es entstand eine
schreckliche gegenseitige Verfolgung9. Natürlich glaubte

1 Berardi, Grat. gen. Canones P. I. C. III Appendix.
* Decret. Grat. Pars II caus. XXVI q. V c. 12. Dazu vgl. auch

Soldan-Heppe I 88; Hansen 1. c. 190 ff.
" Janssen-Pastor 538.
4 Vgl. Soldan-Heppe I 227, Hexen, die kleinen Kindern

das Blut aussaugen.
'Hansen 18; Soldan-Heppe I 36.
" Soldan-Heppe I 553; II 34; II 275.
7 Das. I 289; II 156.
8 Das. I 497.
9 Das. I 289; I 562.



24 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

man an die Realität dieser Tierverwandlungen. — Mit
der Striga hat die Tierverwandlung insofern enge
Beziehungen, als die Hexen oft als Yögel flogen1.

Daß diese Wahnvorstellung von der Tierverwandlung
altheidnischen Ursprungs ist, wird heutzutage allgemein
zugestanden. Grimm hat in seiner Mythologie auf die
germanischen Walküren hingewiesen, die sich gern in
Schwäne verwandelten2. Auch bei den Römern A pul ej us
und Petronius fiuden wir die gleiche Vorstellung. Dort
finden wir auch die Lykanthropie3, die übrigens schon bei
Hero dot und Plato sich finden soll4. Das klassische
Land der Zauberei ist Thessalien, wo die Weiber mittels
Salbe den Menschen in einen Vogel, Esel oder Stein
verwandeln und selbst den Mond vom Himmel herabziehen
zu können glaubten. Hekate, die grauenvolle Göttin des
Zauberwesens, nimmt an sich solche Verwandlungen vor5.
Hansens Interesse, diese Wahnvorstellung in der Heilligen
Schrift zu finden, leuchtet ein. Er meint, einen Anhaltspunkt

in Daniel c. 4 im Traume des Königs Nebukadnezar
gefunden zu haben6. Allein mit Unrecht. Nebukadnezar
war eben geistesgestört und daß Verrückte wie Tiere sich
benehmen, ist bekannt. Von einer Tierverwandlung oder
auch nur der Möglichkeit dazu, ist da wirklich nichts zu
finden.

Diese heidnischen Vorstellungen drangen auch in das
christliche Volk ein. Schon dem hl. August in wurde, als er
nach Italien kam, referiert, Gastwirtinnen hätten es dort
verstanden, mittels verzaubertem Käse ihre Gäste nach Belieben,
in Zugtiere zu verwandeln, um sie nach getaner Arbeit wieder

in Menschen umzuwandeln7. Das Hochinteressante ist
nun, daß der oben erwähnte Canon Episcopi, der nachher

in die kirchliche Rc-chtssammlung Gratians überging,,
auch gegen diesen Volksaberglauben Stellung nahm und
die Realität der Mensch-Tierverwandlung mit größter
Schärfe verwarf: „Quisquis ergo aliquid credit posse fieri„

1 Hansen 18; Soldan-Heppe II 65.
2 Hansen das. 18; J an ssen-P as tor, 536—37.
3 Soldan-Heppe I 50—51.
4 Hansen, das.
s Soldan-Heppe 1 37-39.
' Das.
7 De Civit. Dei XVIII 17.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 25-

aut aliquam creaturam in melius aut in deterius im-
mutari, aut transformari in aliam speciem vel
similitudinem, nisi ab ipso Creatore, qui omnia fecit et
per quem omnia facta sunt, proculdubio infidelis est et
Pagauo deterior1". Dieselbe Stellung hatte ebenfalls
Rabanus Maurus, Erzbischof von Mainz, in einer energischen

Ermahnung an das christliche Yolk eingenommen, die
ebenfalls in das Decretum Gratiani aufgenommen wurde®.
Die Kommentatoren des 13. Jahrhunderts über Gratians
Dekret folgen, wie selbst Hansen eingesteht3, der vom
Canon Episcopi vorgezeichneten Eährte. Das ist wieder
wichtig für das, was wir nachher über Thomas sagen
werden.

II.
Den Glauben an den Geschlechtsverkehr zwischen

Mensch und Teufel betrachtet Hansen als zweites
Hauptmoment des Hexenwahnbegriffe»4. In der Tat gehört er
dazu. Insofern ist richtig, was Soldan-H eppe sagt:
„Die Unzucht ist überhaupt eine Hauptsache im Verkehr
des Teufels mit Menschen6." In den von Schieß
publizierten Protokollen ist nicht ein einziger Eall, wo dieses
Vergehen unter den Hexengeständnissen nicht vorkäme8.
Die T eufeis bu h Is e h af t spielt eine abscheuliche Rolle
in den Hexenwahnzeiten bald im geheimen, bald auf den
großen Hexenversammlungen. Und dieser sexuelle Verkehr
wurde als reell betrachtet, nicht etwa bloß als Traum und
Phantasievorstellung. Man war fest überzeugt, daß es-

Teufelskinder gebe7. Hansen macht für diesen Glauben

die Kirche in dem Sinne verantwortlich, daß sie mit
ihrem asketischen Hange, ihrer tiefen Auffassung des Weibes

von Anfang an in dem natürlichen Geschlechtsverkehre
etwas wie eine Makel, etwas der Sünde Preisgegebenes,
auf das also der Teufel ganz besonderen Einfluß hätte,
gefunden habe8. Das heißt man die Sache auf den Kopf

' Decret. Grat. Pars. II causa XXVI q. V c. 12.
2 Das. c. 14.
3 Hansen 303.
4 Das. 9.
s I 163.
B 159-204.
7 Soldan-Heppe II 54. Weiteres unten über den Hexensabbat.

s 25.



26 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

stellen. Er weiß also nicht oder hat es augenblicklich
vergessen, was die Kirche, und zwar von Anfang an, für
«inen Kampf geführt hat gegen die gemeine Auffassung
des Weibes und der Geschlechtsverbindung, wie sie sich
im Piatonismus und Philonismus vorfand und, vielfach von
heidnischen Völkern geteilt worden war, wenigstens bezüglich

der Stellung der Frau.
Die Teufelsbuhlschaft hatte bei den alten Heiden

insofern Vorlagen, als Griechen, Körner, Germanen und
Kelten von menschlichen Abstammungen durch Götter
erzählen1. Unter platonisch-stoischen Einflüssen teilten einige
patristische Schriftsteller den Engeln Leiber zu und führten
dann die Erzeugung jeuer Riesen, von denen die Genesis
6, 1 redet, auf geschlechtliche Verbindung gefallener Engel

mit Töchtern der Menschen zurück. Ihnen wiedersprachen

Chrysostomus, Cyrill, Augustin mit der
Großzahl der Väter. Hierüber weiteres bei Thomas.

III.
Als drittes Hauptmoment der Hexerei des 15., 16. und

17. Jahrhunderts betont Hansen die enge Verbindung der
damaligen Zauberauffassung mit der Ketzerei, der Häresie.
Die Zauberei galt damals als Häresie und wurde als solche
bestraft. Das ist unleugbare Tatsache Und so wie sie
aufgefaßt wurde, mit ihrer formellen Absage an Gott und
mit ihrem ausgesprochenen Teufelskult, war sie
es im höchsten Grade. Nichts bestätigt das evidenter, als der
sogenannte Hexensabbat, in welchemsie, wie Hansen treffend
sagte, kulminierte2. Soldan-Heppe nennt ihn „das
Verbrechen3"'. Er bedeutet, so wie er von Zauberern in ihren
Bekenntnissen selbst geschildert wurde, die grauenhafteste
Verirrung des menschlichen Geistes in jener traurigen Zeit.
Von Zeit zu Zeit, gewöhnlich an den höchsten kirchlichen
Festtagen, versammelt der Teufel an einem bestimmten
Orte nachts seine Verbrecher und Verbrecherinnen. Als
Versammlungsorte waren in Deutschland berühmt: der
Heuberg im Schwarzwald, der Blocksberg, der Kandl im
Breisgau, Hupella auf den Vogesen, Fellerberg bei Trier,
Kreidenberg bei Würzburg; in Frankreich: Puy de Dôme;

1 Hansen 19—20; Soldan-Heppe I 161.
' Das. 22.
5 I 271.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. '27

in Italien: Benevent, Barco di Ferrara, Paterno di Bologna1;
in der deutschen Schweiz und in Vorarlberg: die Brattelmatte,
Einsiedeln, St. Johann im Toggenburg, auf dem Espen bei
Tablat, auf der Breite bei Altstätten, Vaduz, Nentzig bei
Eeldkirch, auf der Luziensteig, daneben noch unzählige
kleinere Versammlungsorte, besonders Kirchen und Friedhöfe2.

In zahllosen Scharen fliegen (Striga) die Hexen und
Zauberer zum Sabbat, der vom Teufel, meist in Bocksgestalt,

präsidiert wird. Mit der Anbetung des Satans und
<ler feierlichen Lossagung vom wahren Gott beginnt die
Versammlung — Apostasie. Nach einer schauerlichen
Parodie der Beichte und des Meßopfers — wenigstens an
hohen Festen — und anderen gräßlichen, ekelhaften
Zeremonien vermischt sich der Teufel fleischlich mit allen
und nachher alle untereinander ohne Rücksicht auf Ehe
und Verwandtschaft. Mit der Sendung, an Menschen und
Früchten Schaden zu stiften — Maleficium —, wozu man
sich in Hunde und Katzen und andere Tiere verwandelt —
Tierverwandlung —, werden die Anwesenden
entlassen3. — Diese aus den verschiedenen, im wesentlichen
übereinstimmenden Prozeßprotokollen entnommene
Beschreibung des Hexensabbats beweist, daß in ihm der
ganze Zauberbegriff jener Zeit tatsächlich kulminierte. Er
enthält alle Wesensmomente und setzt alle einzelnen
voraus: das Maleficium, die Striga, Tierverwandlung,

Geschlechtsverkehr mit dem Teufel, die
Häresie.

Und das Schlimme bei allem ist, daß die Zauberer
und meistens auch das Volk diesen Hexensabbat für eine
real sich vollziehende Tatsache hielt, ihn also
nicht etwa als bloßes H i r ng e s p in s t einschätzten. Damit
trat dieser Zauberbegriff in Gegensatz zu dem, was der
Canon Episcopi ausgesprochen hatte und überhaupt zu dem,
"Was man früher von der Zauberei gehalten hatte. Und das
Allerschlimmste -ist das, daß auch die Inquisitoren und
Richter vielfach, in diesem Wahne befangen waren. Der
Wahrheit in allem und über alles das Zeugnis, denn sie
steht über uns allen und ist unser einziger Hort! Es war
•einer der verhängnisvollsten Schritte, als der französische

1 Das. '277—78.
2 Schieß 1. c. 154: Soldan-Heppe I 278.
3 Soldan-Heppe I 272 ff.



28 Thomas von A quin und der Hexenwahn.

Dominikaner Nikolaus Jaquier, Inquisitor von
Nordfrankreich, im Jahre 1458 in seiner Schrift „Flagellum
hereticorum fascinariorum" den Canon Episcopi angriff und
die Realität des Hexensabbats darzutun suchte1. Vor ihm
hatte übrigens schon der spanische Kardinal Johann von
Turrecremata im Jahre 1450 eine Bresche in die
frühere Auffassung des Canon Episcopi geschlagen2. Gewiß
gab es auch damals noch namhafte Gegner dieser neuen
Interpretation. Aber Hansen hat recht, wenn er sagt,
daß in dieser Zeit ein Wendepunkt in der ganzen Frage
eintritt3. Wir werden auf diesen Wendepunkt später
zurückkommen. Hier genüge nochmals zu betonen, daß mit
der Annahme des Hexensabbats als einer realen
Tatsache der Hexenwahn des 15., 16. und 17. Jahrhunderts
dem doktrinären Gehalte nach seine Vollendung erhielt.

Wir wollen unsere längere Auseinandersetzung über
das Wesen des Hexenwahns, die für das, was folgen soll,
absolut nötig war, nicht abschließen, ohne daraus einige
Resultate hervorzuheben. Die Vorstellungen, die dem
Wahne als solchem zugrunde liegen, sind ihrem Ursprünge
nach sämtlich heidnische. Insofern ist er unleugbar ein
Wiederaufleben des Heidentums. Wir bestimmen
das sofort noch genauer, wenn wir sagen : ihm lag ein
mächtig potenzierter Teufelsglaube zugrunde, beseelt durch
jene wieder auflebenden heidnischen Ideen. Seiner
Grundtendenz nach macht er, altheidnisch-
gnostischen Lehren vergleichbar, den Teufel
zum Machtprinzip und Urheber alles geschehenden

Bösen — Maleficium —, derdann den
Seinigen, die Gott abschwören und ihm huldigen —
Häresie — zum Schaden der Mitwelt jene
geheimnisvolle Flugkraft und Körperverwand'
lung und zur Befriedigung ihrer Leidenschaften

den freien geschlechtlichen Umgang mit
ihm und anderen geben soll. Zur Folge hatte
das jene Massenmanie der Zauberer, dieser
teuflischen Macht teilhaftig zu werden und
anderseits Furcht und namenlose Wut der

1 Vgl. Soldan-Heppe I 220; Hansen, Quellen und Untersuch

un g>-n zur Geschichte des Hexenwahns 133 ff.
2 Hansen, Zauberwahn 304.
3 Das. 305.



Thomas von Aquin und d'er Hexenwahn. '29

Massen des Volkes gegen die Zauberer und aus
beiden wieder die grausame und oft gesetzlose
Massenverfolgung der Hexen und Zauberer.
So wurde der Hexenwabn zu einer verhängnisvollen
Volkspsychose dreier Jahrhunderte.

Die schwere Anklage.
Der Hexenwahn ist nicht auf einmal entstanden,

gleichsam von heute auf morgen, wie die Pilze des Waldes.
Er war, wie jedes andere große, schreckliche geschichtliche
Ereignis, die Erucht einer längeren Entwicklung, wo fast
zahllose und verschiedene Faktoren, sukzessiv und lateral
aufeinander einwirkend, zuletzt dieses Monstrum der
europäischen Kulturgeschichte — diesen Namen verdient er
voll und ganz — hervorgebracht haben. Die Schuldigen,
die an diesem verhängnisvollen Werke gearbeitet,
aufzudecken, den Schleier, der über diesem Mysterium iniqui-
tatis schwebt, vollends zu heben, das ist eines der
schwierigsten Probleme der Geschichte, mit dessen Lösung
wir hier, insofern sie den Gesamtkomplex der Frage
beschlägt, nichts zu tun haben.

Aber unter den schwer Angeklagten, die vor dem
Forum der Kulturgeschichte zur Rechenschaft gezogen
werden, ist ein schwer Angeschuldigter, der in dieser
Causa bisher nicht einmal, soweit wir wissen, einen
Rechtsbeistand erhalten, was sonst dem schlimmsten Verbrecher
nicht einmal vorenthalten wird. Es ist das der Fürst der
Hochscholastik des 13. Jahrhunderts: Thomas von
Aquin.

Wie dichte Hagelgeschosse prasseln die Vorwürfe und
Anwürfe in der Hexenprozeßliteratur auf das 13.
Jahrhundert nieder. Während in der neuesten Geschichte der
Philosophie das Dunkel über diesem Jahrhundert allmählich
sich gehoben hat und ihm auch die Gegner gerechter
"Wurden, Protestanten und Juden es sogar das Säkulum
der großen Denker und erstaunlicher Geistesenergie nennen,
schwebt dunkle Nacht noch über den Häuptern der
vorzüglichsten Forscher auf dem Gebiete der Geschichte des
Hexenwahns. Sie vermochten nicht, Schritt zu halten mit
dem Fortschritt der Geschichte der Philosophie. Jedermann
w^eiß heutzutage, daß auch die Augustiner des 13.
Jahrhunderts fast ohne jede Ausnahme den Engeln und Seelen



30 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

die Compo8itio von Materie und Form zuerteilten wie
Petrus Lombardus im vorhergehenden Jahrhundert.
Aber Hansen ist das noch unbekannt1. Man glaubt sich
in den Zeiten von Jakob Brucker zurückversetzt, wenn
man Soldan-Heppe noch in seiner neuesten Aufgab»
von 1911 Früheren nachsagen hört: „So war das 13.
Jahrhundert herangekommen, unter allen Jahrhunderten
das dümmste, wenn ihm nicht etwa das nächstfolgend»
den Rang streitig machte2." Es ist in seinen Augen mit
seiner Philosophie als Magd der Theologie, mit dem Mirakelwesen

des hl. Franziskus das Jahrhundert der
„allgemeinen Verdummung2." In der alten Kirche stand
der Teufel noch unter Christus, hier siegt der
heidnische Dämonismus4. Hier in diesem Jahrhundert
hat sich nach Hansen in der Scholastik die Theorie
gebildet, mit welcher die Kirche den alten Göttern
„ausdrücklich reale Existenz und Wirkungsvermögen in der
Form von Dämonen" zugestand6. Anfangs des 13.
Jahrhunderts, so meint er an anderer Stelle, existierte jener
KollektivbegrifF des Hexenwesens noch nicht. Wie hat er
sich gebildet? Zwei Faktoren haben im 13. Jahrhundert
gearbeitet und ihn begründet: die durch die kirchliche
Scholastik theoretisch ausgebildete Dämonologie leistete
die wissenschaftliche Theorie, in welcher sie
einzelne Teilvorstellungen des Sammelbegriffes
wissenschaftlich entwickelte; den praktischen Teil übernahm
gleichzeitig die kirchliche Hexenverfolgung". „Die Geißel
der Hexenverfolgung ist demnach von der Theologie der
christlichen Kirche gepflogen worden7."

Der Hauptschuldige aber ist offenbar Thomas von
Aquin. Bei Hansen ist Roger Bacon, „der glänzende
Vorläufer der modernen Wissenschaft", in höchster Gunst.
Er ahnt kaum, daß das der abergläubigste und einseitigste
Anhänger eines blinden Autoritätsglaubens unter allen
grüßen Scholastikern des 13. Jahrhunderts war. Albert

' 162.
2 I 160.
5 I 161.
4 1 167-168.
5 99
* 144-46.
7 536.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 31

d. Gr. kommt noch ziemlich glimpflich durch. Mit dem
Thomismus beginnt die drohende Gefahr1. Auf
Thomas werden jene Klagen über die wissenschaftlich-
spekulative Begründung und Ausgestaltung des
Dämonismus speziell hinbezogen2. Gegen Zweifler tritt der
streitbare Thomas für die Möglichkeit der Teufelsbuhlschaft

ein3. Wesentlich nicht anders denkt hierüber
Soldan-Heppe. Hier fehlt es nicht an leidenschaftlichen
Akzenten, die ihm vermutlich Hoensbroech, den er
heranzitiert, inspiriert hat. Im 12. Jahrhundert hatte
Johannes von Salisbury die Strigae und alles, was
damit zusammenängt, als boshafte Täuschung des Teufels
erklärt (Policraticus col. 1622 II 17). Im Gegensatze dazu
verkündet nun Thomas, daß es „ein Irrtum sei, wenn man
den Dämonenglauben aus Illusionen und die Malefizien aus
dem Unglauben herleiten wolle, indem es wirklich ein unter
dem Teufel als seinem Oberhaupte stehendes Dämonenreich
gebe und daß der Teufel Macht besäße, böse Wetter
zu machen .4". Und Thomas ist — das hebt er
triumphierend hervor — nder angesehenste Lehrer des
Ultramontanismus". „Er ist Kirchenlehrer" und „Kirchenvater"

— wer staunt nicht über diese Neuigkeit: Thomas
Kirchenvater! — „er ist der englische Lehrer" — n^er
Fürst der Theologen" — „der princeps et magister omnium"
usw5. Weiter soll Thomas indirekt auch der Lykan-
thropie das Wort geredet haben0. „Thomas von Aquino
— so sagt er an anderer Stelle auf Quodl. IY q, 9 sich
stützend — gestattet schließlich sogar den Besitz magischer
Kenntnisse als unsündhaft, sofern man sie nicht zur
Ausübung, sondern zur Wiederlegung der Magie anwenden.

1 Das. 150-61.
' Das. 173—76.
3 Das. 185-86; Soldan-Heppe I 124.
* I 122—24. Diese Gegenüberstellung des Johann von

Salisbury und Thomas enthält mehrere Unwahrheiten : sie läßt
durchblicken, wie wenn Thomas den Strigae reale Bedeutung gegeben
hätte; weiter, wie wenn Johannes von Salisbury das Maleficium nicht
angenommen hätte. Alles das ist Unwahrheit. Ironie des Schicksals f
Nach Hansen selbst (140) hat Johann von Salisbury sogar dio
Tierverwandlung angenommen, die Thomas ablehnt, wie wir
sehen werden. So macht man Geschichte

5 Das. I 124.
6 Das. I 178.



32

will1." Weitere Anklagen werden wir später noch hören,
um sie näher zu prüfen.

Das Gesagte genügt inzwischen vollends, um
einzusehen, daß die Anschuldigungen, welche gegen die
Hochscholastik des 13. Jahrhunderts vorliegen, viele, schwere
und verschiedene sind. Es ist aber daraus ebenso klar ersichtlich,

daß jsich schließlich all diese Anklagen zu der einzigen

Hauptanklage verdichten: in der Dämonologie
des Thomas von Aquin, des Führers der
Hochscholastik, liegt spekulativ wissenschaftlich
die spätere machtvolle Entwicklung des
Teufelsglaubens und mit ihr die verschiedenen
Teilvorstellungen des Kollektivbegriffes des
Hexenwahns begründet. Das ist die Ansicht Hansens

sowohl als Soldan-Heppes und von Schieß,
der Hansen folgte8.

Thomas von Aquin.

Vorerst einige orientierende Bemerkungen!
Die Dämonologie galt in der Kirche immer als eine

eminent theologische Frage. Als solche mußte sie ihre
Lehrsätze und Schlüsse immer auf der Heiligen Schrift und
der Tradition der Kirchenväter aufbauen. Was berichtet
uns nun die Heilige Schrift in kurzen, wesentlichen Zügen?
Einstens waren die Dämonen Engel (Joh. 8, 44). so daß es
keine Teufel gab. Als Engel sündigten sie gegen Gott
(II. Petr. 2, 4) mit Luzifer an der Spitze (Apoc. 12, 7) in
gr. ßer Zahl — von Legion ist die Rede (Marc. 5, 9; Luc.
8, 10). Je nach dem Grad der Bosheit und der früheren
Geistesvollkommenheit kann von einer Unterordnung der
Teufel gesprochen werden: „in principe daemoniorum ejicit
daemones" (Matth. 9, 34; 12, 24; Marc. 3, 22; Luc. 11, 15).
In diesem Sinn ist von einem Dämonenreich die Rede. Der
Teufel kann zur Täuschung sogar die Gestalt eines Luft-
eDgels annehmen (II. Cor. 11, 14). Die Realität seines
boshaften, schädigenden Einflusses auf den Menschen ist
sicher, denn: er hat den ersten Menschen zur Sünde
verführt (Gen. 3, 1), hat Christus versucht (Matth. 4, 1), er

1 Das. I 179.
' Hansen, Ein!. VI; Soldan-Heppe I 178; Schieß

J. c. 12. Vergl. dazu auch Janssen-Pastor V 631 Anm, 2.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 33

verblendet den Geist (II. Cor. 4, 4), hat Judas zum Verrat
verleitet (Joh. 13, 2), säet Unkraut unter den Weizen
(Matth. 13, 39), hat Sara an der ehelichen Gemeinschaft gehindert

(Tob. 7, 11; 12, 14), geht herum wie ein brüllender Löwe
(I. Petr. 6, 8). Kaum vor etwas wird im Neuen Testament
Läufiger gewarnt, als vor den Schlingen des Teufels (I. Petr.
5, 8; I. Tim. 6, 9; Ephes. 6, 12); und wohl keine Heilung,
die der Heiland vorgenommen, ist so häufig wie jene von
der teuflischen Besessenheit1. Weil der Teufel seiner Natur
nach ein erhabener Geist ist, vermag er vieles von der
Zukunft zu erkennen, was dem niedrigeren Menschen unmöglich

ist; wer nun mit Hilfe des Teufels solche Erkenntnisse

sich zu verschaffen bestrebt ist, treibt
Wahrsagerei — divinatio. Wieder vermag der Teufel aus
demselben Grunde viel Wundersames — mirabilia —
hervorzubringen, zu was Menschenmacht unzulänglich ist. Wer
mit Hilfe des Teufels dasselbe hervorzubringen sucht, treibt
Zauberei. An der realen Möglichkeit teuflischen
Mitwirkens mit Menschen zweifelt die Heilige Schrift nicht. Sie
nennt tatsächliche Zauberer — Simon Magus (Apgsch. 8, 9)
und Elymas (ib. 13, 18). Sie weist bei lsaias (28, 18) auf
tatsächliche Bündnisse hin zwischen Menschen und Teufel

: „Pactum vestrum cum inferno non stabit." Paulus
"warnt ausdrücklich vor solchen Bünden und Verhältnissen
(I. Cor. 10, 20), die bis zur Anbetung des Teufels (Apoc.
0, 20) und Opferspende an ihn führen können (I. Cor. 10, 20).
Sie verdammt die Zauberei in ihren verschiedensten Formen

als Greuel vor dem Herrn (Deut. 18, 10 — 14) und
belegt sie mit der Todesstrafe: „Die Zauberer sollst du
nicht leben lassen" (Exod. 22, 18).

Diese realistische Auffassung der Zauberei mit
den auf sie gesetzten Strafen, wie sie sich hier aus der Heiligen
Schrift geschildert vorfindet, verurteilt Hansen aufs
schärfste. Schon das ist ihm „Zauberwahn". Jede Religion
lst für ihn überhaupt eine Quelle von Zauber und Hexen-
"Wahn2; die christliche hat in der Kulturgeschichte den
größten und gräßlichsten hervorgebracht'. Das große Ver-

1 Matth. 12,24; 12, 27-28; 8, 16; Marc. 1, 84; 1, 89; 6, 13;
16, 9; Luc. 4, 35: 4, 41; 8, 2; 8, 33.

2 1-2.
3 Das. 3.

nivus Thomas IX. (Jahrbuch für Philosophie eto. XXXVI.) 8



34 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

hängnis des Christentums bestand darin, daß es aus dem
von persischen Einflüssen durchsetzten Judentum die
Vorstellung von einem schädigenden Teufel herübernahm1.

Damit war der Zauberwahn gegeben und ihm
huldigten und huldigen noch alle, die an dieser christlichen
Lehre festhielten und festhalten2. Daher Hansens
unaufhörliche Klagen über die Theorien, welche Kirchenväter

und Scholastiker über Engel und Dämonen
aufgestellt3. Sie existieren faktisch gar nicht und infolgedessen
gibt es keinen real begründeten Zauber.

Die Kirche hat selbstverständlich diese Stellung nie
geteilt. Sie wird ihn auch nie teilen, solange sie sich nicht
selbst aufgibt und das wird sie auch nicht tun. Sie hat
daher, gestütztauf die Heilige Schrift, je weder an der realen
Möglichkeit der Zauberei noch an der Verderblichkeit

derselben rütteln lassen. Auf diesem kirchlichen Boden

steht Thomas von Aquin, der Fürst der
Scholastiker. Die Frage, um die sich hier alles dreht, ist nicht,,
ob Thomas die reale Möglichkeit der Zauberei überhaupt
verfochten habe, sondern in welchem Grade, in
welchem Sinne.

Auf den ersteu Blick möchte dem Leser die soeben
entwickelte Skizze der Schriftdämonologie überflüssig
erscheinen. Es ist aber nicht so. Sie hat uns den Begrilf der
Wahrsagerei und Zauberei kurz vor Augen geführt. Sie
hat uns veranlaßt, den Standpunkt der Kirche und des
hl. Thomas klarer und genauer zu präzisieren, Sie wird
für uns auch im weiteren insofern wegleitend sein, als
wir bei den kommenden Ausführungen stetig zwei Fragen
vor Augen haben werden: 1. Inwieweit ist Thomas in
seiner Dämonologie über die Schriftdämonologie und die daran

sich anschließenden Ausführungen der hl. Väter
hinausgegangen? Was hat er sachlich Neues vorgetragen Das
bedeutet einen Blick von Thomas zurück auf die Quellen,
aus denen er geschöpft. 2. Wie verhält sich seine Dämonologie

zu dem oben entwickelten Zauberwahnbegriff des 15,,
16. und 17. Jahrhunderts? Decken sie sich gegenseitig oder
aber nicht? Das soll unseren Blick von Thomas vorwärts

' Das. 12.
2 Das. Einl. VII.
' Das. 173.



Thomas von A quin und der Hexenwahn. 35

wenden. Beides zusammen fortwährend in Betracht ziehend,
wird es uns ermöglicht, die Stellung des Aquinaten zum
Hexenwahn genauer und zuverlässiger zu bestimmen.

I.
Thomas und das Dämonenreich.

Alle Achtung vor den reichhaltigen, gründlichen,
teilweise glänzenden Forschungen, die ein Soldan-Heppe
und vor allem ein J. Hansen über die Geschichte der
Hexenprozesse unternommen haben und die vielen
wichtigen Resultate, welche sie auf diesem Gebiete uns
zurückgelassen haben. Ehre, wem Ehre gebührt! Aber es
ist tief zu bedauern, daß sie die Dämonologie der
Hochscholastik, besonders die von ihnen viel geschmähte des
Aquinaten nicht mit dem gleichen Ausmaß gründlichen
Quellenstudiums bedachten. Das gilt vornehmlich von
Soldan-Heppe, der verschwindend wenige und wenig
wichtige Quellen anführt. Yiel zahlreicher sind die Belege
bei Hansen. Aber weder die Zahl noch die ihnen
zugeschriebene Beweiskraft offenbaren eine gründlichere,
umfassendere Quellenkenntnis. Am wenigsten sind sie geeignet,
von der thomistischen Dämonologie, die der Verfasser
direkt und indirekt so scharf angreift, ein Gesamtbild
zu bieten. Was sie uns bieten, ist eher ein Zerrbild.
Auf Hansen hindeutend, hat Janssen-Pastor
zutreffend gesagt : „Sehr schlecht kommen die Scholastiker weg,
die das eigentliche Fundament für den den späteren
Hexenprozessen zugrunde liegenden Hexenbegriff gelegt haben
sollen und in einer Weise behandelt werden, daß man
glauben könnte, die Folianten ihrer Werke seien mit
nichts als mit Hexenaberglauben angefüllt1!"

Und doch nimmt in den Werken des hl. Thomas
die Dämonologie einen verschwindend kleinen Raum
ein. In dem ersten Teil seiner Summa théologie a, wo
die Lehre über die Dämonen ex professo hineingehört und
auch faktisch in ihrer dogmatischen Konstruktion
hineinbezogen wird, widmet er der Gottes- und Schöpfungslehre
49 Quästionen, der Engellehre 19, der Anthropologie 31
und der Dämonologie bloß 3 kleinere Quästionen. In

1 V B33 Anm.
3*



36 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

den vier Büchern der Summa contra Gentes, die über
450 Kapitel umschließt, haben nicht ein Dutzend Kapitel
mit der Dämonologie direkt etwas zu tun. In deu groß
angelegten Quaestiones disputatae, die gegen
400 Artikel enthalten, sind es kaum mehr als '20 Artikel,
die sich direkt auf die Dämonologie beziehen. Interessant
mag es jedenfalls dem Leser vorkommen, daß Thomas
von Aquin von den 16 Quästionen De Malo nur eine
ausschließlich der Dämonologie widmet, der ganze lange
Traktat, der über 180 Artikel umfaßt, weist der Dämonologie
nicht mehr als zirka 20 Kapitel zu. Und doch handelte er
hier gerade über das „Übel". Offenbar lebte Thomas noch
nicht in jener Geistesverfassung einer späteren Zeit, wo
Luther, wie Tiefenbach bezeugt, in seinen Katechismen
mehr vom Teufel handelte als von Christus1. Doch hüten
wir uns, diesen rein statistischen Angaben über den äußeren
Umfang der thomistischen Dämonologie zu viel Bedeutung
beizumessen.

Den Geist dieser Dämonologie wollten wir hier vor
allem näher ins Auge fassen.

Die Vorstellung, als wäre die Hölle ein Reich, in
welchem der Teufel als Fürst der Finsternis und Prinzip
des Bösen, von Gott und dem Himmel fast wie unabhängig,
mit souveräner Macht die Seinigen regierte, schaltete und
waltete, die sichtbare Natur verwüstend, Tiere und Menschen
machtlos quälend, erhielt häufig in den verschiedenen
Jahrhunderten zahlreiche abergläubische Anhänger unter dem
gewöhnlichen Volke. Dieser verhängnisvolle „Dämonismus",
der den Teufel fast wie zum Zentrum des wenigstens
praktischen Glaubensbekenntnisses macht und alles um ihn
wie einen „Gott" konzentriert, hat in den traurigen
Jahrhunderten des großen Zauberwahns tatsächlich vielfach
regiert. Es war eine Zeit der „Gottvergessenheit".
Geschichtlich läuft dieser Teufelswahn immer zurück auf
jene gnostisch-manichäische Lehre vom Doppelprinzip,
einem Prinzip des Guten und einem absoluten unabhängigen
Prinzip des Bösen. Wie diese Lehre anfangs des 13.
Jahrhunderts durch die Waldenser und Albigenser große Massen
des christlichen Volkes betörte, ist bekannt und selbst
Soldan-Heppe bekennt, daß diese verhängnisvollsten

1 Vgl. Janssen- Pastor 571 Anm,



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 37

Irrtümer zur Einführung ständiger Inquisitionsgerichte
führte1.

Niemand hat im spekulativen Teil seiner Dämonologie
diese Afterauffassung der wahren Dämonologie schärfer und
logisch-konsequenter bekämpft als Thomas von Aquin.

Es gibt nur ein einziges göttliches Wesen
nach Deut. 6, 4: „Unser Herr, unser Gott ist ein einziger
Herr" (I q. 9 a. B). Es gibt kein höchstes Prinzip des
Bösen (I q. 49 a. 3), wie die Manichäer fälschlich und im
Widerspruch zur Heiligen Schrift behaupteten (I q. 63 a. 4).
Allerdings war der Teufel einst ein Engel (II—II q. 165 a. 1);
aber auch die Engel waren nicht von Ewigkeit, denn Gott
allein ist von Ewigkeit (I q. 61 a. 2). Gott hat auch sie
erschaffen als reine Geister: „Der du machst deine
Engel als Geister" Ps. 103, 4 (I q. 50 a. 1). Da nur Gott
sein Sein ist, in allem übrigen aber Wesenheit und Existenz
unterschieden sind, ist auch der Engel geschaffen, hat
ein empfangenes Sein (I q. 61 a. 1).

Und weil der Engel seiner Natur nach ein kreatür-
liches Sein besaß, konnte er f a 11 e n (I q. 62 a. 8 ad 2)
und es sind deren tatsächlich gefallen, „denn in seinen
Engeln fand Gott Bosheit" Job 4, 18 (I q. 63 a. 1). Es
waren ihrer viele, wie Matth. 25, 41 sagt (I q. 63 a. 8),
die, wie schon Augustin gelehrt, aus Hochmut fielen
(I q. 63 a. 2; C. G. III c. 109), weil sie sein wollten, wie
Gott (I q. 63 a. 3; De Malo q. 16 a. 3). Der Willensrichtung

nach für alle Ewigkeit gottlos und verdorben
(I q. 64 a 2), sind die Dämonen ihrer geistigen Natur nach
nicht, wie die Manichäer behaupteten (0. G. III c. 107)
schlecht, weil ein geistiges von Gott erhaltenes Sein
überhaupt nicht schlecht sein kann (I q. 163 a. 4), denn er hat
nach I. Tim. 4, 4 und Gen. 1, 31 alles gut gemacht (C. G.
III c. 107) und auch für den Teufel gilt Ezechiels Wort „in
den Freuden des Paradieses Gottes bist du gewesen" 28,
13 (De Malo q. 16 a. 2). Hier hat auch die Macht der
Sünde und des Bösen im von Gott erhaltenen Sein ihre
unübersteigbare Schranke selbst im Teufel. Und daher kann
sie ihm ebensowenig seine natürliche, d. h. aus seiner
unversehrten geistigen Natur quillende Erkenntnis weder
rauben noch schwächen (I q. 64 a. 1); und sie ist wanderbar

r I 139.



38 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

jene Erkenntnis, viel erhabener als die menschliche,
weil seine geistige Natur erhabener ist (De Malo q. 16 a. 6 ;

I q. 64 a. 1 ad 3). — Wie hat hier Thomas im engsten
Anschluß an die Heilige Schrift Schritt für Schritt mit
unerbittlicher Logik, gegen den manichäischen Dualismus,
gegen jenen späteren Dämonismus und
Sündenpessimismus zur Zeit Luthers alles Seiende auf Gott,
das einzige höchste Prinzip zurückgeführt und dem Bösen
und der Sündenmacht selbst im Teufel unüberwindliche
Schranken gesetzt!

Er kennt deshalb auch kein Dämon en königr eich.
Die Hölle ist eine Provinz des göttlichen Reiches,
der göttlich ordnenden und regierenden Justiz. Gewiß
gibt es auch im Reiche der Dämonen eine Hierarchie,
Rangordnungen, Unterordnungen nach Sein und
Tätigkeiten, denn auch Paulus spricht Ephes. 6, 12 von
Principes und Potestates der Finsternis, gegen die wir den
Kampf zu führen haben. Aber sie ist nicht vom Teufel als
Herrscher seines Reiches, sondern von Gott (I q. 109
a, 1 ad 2; Sent. II d. 6 q. 1 a. 4); sie ist verankert in
den von Gott empfangenen verschiedenen Graden des
geistigen Seins der Dämonen (I q. 109 a. 2) und den
strafenden Normen seiner alles beherrschenden' Justiz
„super justitia Dei cuncta ordinantis" (ad lum) und selbst
die Unterordnung der Dämonen in der Hölle ist mehr zu
ihrer Pein, als zum Vorteil „praeesse in malis est esse
magis miserum" (ad 3um).

Notgedrungen müssen wir schon hier einige
allgemeinere Prinzipien aus der thomistisch'en Dämonologie über
das Wissen und die Macht der Dämonen heranziehen,
um ihre absolute Abhängigkeit von Gott ins richtige Licht
zu stellen.

Weil die Dämonen nur kreatürliches Sein besitzen,
vermögen sie das noch nichtseiende Zukünftige
unmöglich zu erkennen (De Malo 16, 7) und können daher auch
nicht wahrhaftig weissagen (C. G. III c. 154), denn das ist
Gottes Sache allein „est Dei proprium" gemäß Is. 41, 23 :

„Kündiget, was in Zukunft kommen wird, dann wissen wir,
daß Ihr Götter seid" (II —II q. 95 a. 1). — Dem Aquinaten
sind also die Dämonen keine Götter! — Wiederum weil
sie kreatürliches Sein haben, können sie keine wirklichen
Wunder wirken (I q. 114 a. 4); da Paulus nicht einmal



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 39

dem Antichrist diese Macht zugesteht in II. Thess. 2, 9,
kommt sie auch keinem Dämon zu, weil sie zur ausschließlichen

Machtsphäre Gottes gehört (De Pot. q. 6 a. 5). Selbst
die inneren, freien Gedanken des Menschen vermögen
sie nicht zu erkennen (De Malo q. 16 a 8), denn das
eigentliche Innere des Menschen schaut Gott allein „interiorem
hominis conditionem solus Deus novit" (I q. 114 a, 2
ad 2).

Wie weit war Thomas noch entfernt von dem Geiste
jener traurigen späteren Zeit, die dem Teufel vielfach in
maßloser Übertreibung alles Böse und Sündhafte zuschrieb
und seiner schauerlichen Machtfülle gleichsam den Menschen
überantwortete1. Gott gestattet dem Teufel allerdings, den
Menschen zu seinem eigenen Heile zu versuchen (I q 64 a. 4),
Und obgleich der Teufel seinerseits nur aus Bosheit und
um den Menschen zum Falle zu bringen, ihn versucht
(I q. 114 a. 2), so überwacht Gott doch zugleich die
Versuchung und leitet sie zum Heile des Vei suchten „Impug-
natio quidem ipsa ex daemonum malitia procedit sed
ordo impugnationis ipsius est a Deo, qui ordinate novit
malis uti, ad bona ea ordinandi* (I q. 114 a. 1). Gott ist
es auch, der dem Versucher die Schranken setzt „Non
tamdiu homines diabolus tentât, quamdiu vult, sed quamdiu
Deus permittit" (I q, 114 a 5). Nicht alle Versuchungen
rühren vom Teufel her und folgerichtig sind auch nicht
alle Sünden eine Folge der Versuchung des Teufels
(I—II q. 80 a. 4), da das Fleisch und die Welt aus sich
schon Versuchungen bereiten (Opusc. V. VI.) und der freie
Wille ohne Anfechtung des Teufels zur Sünde sich
entscheiden kann. Nur indirekt, „occasionaliter" ist der Teufel
die Ursache aller Sünden, insofern er zur ersten Sünde
Adams versuchte, der dann alle anderen folgten (I q. 144
a. 3; De Malo q. 3 a. 5). Gewiß sind die Mahnungen I. Petr. B,
8, 9: „Seid nüchtern und wachet, denn euer Widersacher,
der Teufel geht umher wie ein brüllender Löwe dem
widerstehet standhaft im Glauben" und jene andere des
hl. Jakobus 4, 7 : „Unterwerfet euch also Gott, widerstehet
dem Teufel, so wird er von euch fliehen", wohl zu beherzigen.
Aber gerade sie beweisen, daß der Teufel den Menschen
zu keiner Sünde zwingen kann, denn sie hängt vom

1 Vgl. Jansse n- Pastor V 575.



40 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

freien Willen ab (I—II q. 80 a. 3) und der ist nicht in der
Macht des Teufels (De Malo q. 3 a. 3).

So viel in wenigen Strichen über das Dämonenreich
bei Thomas! Wenn diese allgemeinen Prinzipien der
thomistischen Dämonologie mit der in der Heiligen Schrift
niedergelegten, auf die er sich fortwährend beruft, nicht
Punkt für Punkt übereinstimmten, möge man es beweisen.
Ob sie mit jenem späteren Hexenwahnbegriff, der vom
manichäischen Dualismus beeinflußt, den Teufel zu einem
schrankenlosen Herrscher des Dämonenreiches und zum
Urheber alles Bösen und grausamen Tyrannen der Menschheit

machte, übereinstimmen, das mag der Leser entscheiden.
Hansen hat der Kirche, als der angeblichen Hauptförderin
des Hexenwahns, den schweren Vorwurf gemacht, sie hätte
die Dämonen zu Göttern gemacht und in ihnen den alten
Göttern wieder reale Existenz zuerteilt h Bei Thomas ist
der Teufel sicher kein Gott und die Teufel keine Götter2,
sondern unglückselige, von der strafenden Hand Gottes betroffene
kreatürliche Wesen!

II.
Thomas und das Dämonenwissen.

Vom Sein eines jeglichen Dinges hängt die Art und1

Vollkommenheit seiner Tätigkeit ab. Da nun das natürliche
Sein der Dämonen — ihre Natur — nur ein kreatürliches

ist, ist auch ihr Wissen, insoweit es aus den ihrer
Natur entsprechenden Kräften hervorgeht, nur ein geschöpfliches.

Gewiß kann ihnen Gott auch Höheres offenbaren,
wie dem Menschen. So hat er, wie es Num. 22, 37 heißt,
Balaam, trotzdem er ein Seher der Teufel war, sich
geoffenbart, denn Gott bedient sich auch der Bösen zum
Guten (II—II q. 172 a. 6 ad 14). Aber in dem Fall haben
sie eben das höhere Wissen nicht aus sich, sondern von
Gott. Gott allein ist der wahre Urheber der
Prophétie dem Worte Petri II 1, 21 gemäß „Noch nie
wurde eine Weissagung durch menschlichen Willen
hervorgebracht, sondern heilige Menschen Gottes haben getrieben

1 22.
* Außer II—II q, 9B a. 1, welche Stelle wir oben zitiert, sagt

er in Sent. II dist. 7 q. 3 a. 1 wörtlich: „Respondeo dicendum, quod1
circa hoc potest esse duplex error. Unus fuit Gentilium, qui credebantr-
daemones, quorum virtute magi operabantur, d e o s esse !•'



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 41

vom Heiligen Geiste geredet" (II —II q. 172 a. 1). Daher
„Cognitio futurorum propria est Dei secundum illud Is. 41,23:
Annuntiate, quae Ventura sunt et dicemus, quod dii estis
vos" (De Malo q. 16 a. 7). Die Dämonen sind daher keine
wahren Propheten „Maligni autem spiritus abutuntur
prophetica praenuntiatione, non quidem vere prophetando"
(C. G. III c. 154). Unermüdlich betont Thomas diesen so
streng auf die Heilige Schrift gestützten Satz in den
verschiedensten seiner Werke: II—II q. 172 a. 5; ib. q. 95
a. 1 ; C. G. III c. 154 ; De Malo q. 16 a. 7 ; Sent, II. d. 7 q. 2
a. 2. Und auch der theologische Grund, den er dafür
anführt, ist wesentlich in allen Werken und Quellen derselbe:
Die futura haben nämlich, insofern sie bloß futura sind,
noch kein eigenes Sein; sie können also auch nicht in
ihrem eigenem Sein — in seipsis — erkannt werden ; wer
immer also die Gegenstände nur nach den Differenzen der
Zeit, nach Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft erkennt,
der vermag das Künftige nicht in sich zu erfassen, weil
es noch gar nicht ist. Und diese Erkenntnisweise ist jeder
Kreatur eigen „talis autem est omnis cognitio creaturae";
nur Gott, dem alles Sein, ohne Unterschied der Zeiten,
zugleich gegenwärtig ist und der alles, je nachdem
es war oder sein wird, im gleichen Akte zugleich schaut,
kann also das Zukünftige in sich selbst schauen. Er allein
ist also der Urheber der wahren Prophétie1. Die Dämonen
können deshalb, weil sie Kreaturen sind, nicht im eigentlichen

Sinne aus sich propheziien (II—II q. 172 a. 5).
Ihr kreatürliches Wissen schließt aber anderseits,

dennoch nicht ein natürlich übermenschliches Wissen aus.
Im Gegenteil! Kraft ihrer wunderbaren geistigen
Engelnatur, die auch die Sünde nicht zerstörte (C. G.
III c. 107), besitzen sie eine Erkenntnis, die weit über der
menschlichen steht (II—II q. 172 a. 5), durch die
Erhabenheit ihrer Natur „per subtilitatem naturae suae"
(Sent. II. d. 7 q. 2 a. 1), durch den Scharfsinn ihres
Verstandes, aber auch durch ihre lange Erfahrung (ib. u. Comm.
111 Is. c. 3). Dadurch sind sie imstande, dem Menschen
"wunderbar Erscheinendes und wirklich Wahres zuzuerkennen,
"Was er zu erfassen nicht imstande ist (C. G. III c. 154).

1 De Malo q. 16 a. 7 ; dasselbe in den anderen oben angeführten
Quellen.



42 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

Das gilt auch in bezug auf das Zukünftige. Das
Zukünftige in sich ist zwar jeder Kreatur, Engel, Teufel
und Mensch, absolut unzugänglich. Aber in seinen
Ursachen, „in suis causis" suchen wir es zu ergründen
(Sent. II. d. 7 q. 2 a. 1). Allerdings ist diese Kenntnis des

Künftigen schon deshalb unvollkommen, weil wir hier nicht
das Zukünftige als solches, sondern nur die gegenwärtige

Hinordnung der Ursache zu der hervorzubringenden
Wirkung erfassen (De Malo q. 16 q. 7). Aber überall da,
wo es sich um notwendig wirkende Ursachen
handelt, d. h. solche die notwendig und immer — ex
necessitate et semper — eine bestimmte Wirkung
hervorbringen, ist Sicherheit der Erkenntnis des Zukünftigen
möglich. So künden die Astrologen die Sonnenfinsternisse
mit Sicherheit voraus (II—II q. 9B a. 1). Bei Engeln und
Dämonen ist diese Kenntnis wegen ihres natürlichen
Scharfsinnes weit sicherer als bei den Menschen, weil sie
die Kraft der Ursachen viel tiefer erfassen (De Malo q. 16
a. 7; Sent. II d. 7 q. 2 a. 2). Andere Ursachen sind gewöhnlich

„ut in pluribus", aber doch nicht immer, eine
bestimmte Wirkung hervorbringend. Hier ist Sicherheit
ausgeschlossen. Die Kenntnis des Zukünftigen mag in
diesem Fall einer mehr oder weniger wahrscheinlichen
Mutmaßung — conjecturalis — bestehen; jedenfalls ist
auch diese bei den Engeln und Dämonen zuverlässiger als
bei den Menschen (De Malo q. 16 a. 7). Noch problematischer

ist die Erkenntnis jener Wirkungen, die das Resultat
mehrerer zufällig zusammenwirkender Ursachen sind. In
diesem Sinne verkünden die Astrologen künftige Wetter
und Winde. Auch diese Erkenntnis des Zukünftigen ist
bei den Dämonen sicherer, weil sie den Einfluß der
Gestirne auf die irdischen Körper — auf den geistigen Teil
des Menschen haben sie keiuen direktes Einfluß — besser
kennen (C. G. III c. 154). Ganz und gar unzuverlässig ist
die Yorherverkündung der Wirkungen jener Ursachen, die
in sich indifferent sind zu verschiedenen Wirkungen, wie
der freie Wille des Menschen (II—II q. 95 a. 1).

Die Dämonen besitzen demnach von der Zukunft,
kraft ihrer geistigen Natur, die uns aus der Offenbarung
bekannt ist, ein weit höheres Wissen als der Mensch, ein
übermenschliches, wenngleich kreatürliches, insoweit sie
nicht etwa von oben göttliche Offenbarungen erhalten



Thomas yon Aquin und der Hexenwahn. 43

Raben. Sie können dieses Wissen den Menschen
mitteilen (II—II q. 172 a. 5), wie das bei Balaam, dem
Propheten der Dämonen, der Fall war (ib. 6). Sie können
den Pseudo-Propheten spielen. Von solchen ist III. Reg.
18, 19 tatsächlich die Rede (II—II q. 17'2 a. 5). Aber
zwischen solchen Pseudopropheten nnd den wahren
Propheten ist der Unterschied groß: jene täuschen sich öfter,
haben Gewinn und Irreführung zum Ziele und den Teufel,
der häufig selbst täuschen will und selbst getäuscht wird
(De Malo q. 16 a. 7 ad 2), zum Urheber; diese sind ganz
sicher, bezwecken das Gute und haben Gott zum Urheber
dessen, was sie verkünden (Sent. II d. 7 q, 2 a. 2 ad 2).

Damit steht nun die Wahrsagerei in engster
Verknüpfung. Sie wird im weiteren Sinn auch zur Zauberei
gerechnet und hat in der Zeit des Zauberwahnes eine
eminente Rolle gespielt. Im engeren, strengen Sinn ist sie von
der Zauberei — Magia — allerdings unterschieden, insofern

die Wahrsagerei — Divinatio — mit Teufels Hilfe
Zukünftiges vorauszusagen sucht, die Zauberei —
Magia — mit Teufels Hilfe übermenschliche Dinge
iervorzubringen sucht. Zuweilen wird die Wahrsagerei
auch auf jede Erforschung von Verborgenem durch Teufels
Hilfe ausgedehnt. Im eigentlichen Sinne und so wie sie
Thomas nimmt, hat sie es nur mit dem Zukünftigen zu
tun (II—II q. 95 a. 1). Wer irgendwie in ein Bündnis

mit dem Teufel tritt, um mit seiner Hilfe
-Zukünftiges zu erkennen, treibt Wahrsagerei.
Die Hilfe des Teufels ist ein wesentliches Moment der
Wahrsagerei „omnis autem divinatio ex operatione daemo-
Uum provenit" (II—II q. 95 a. 2). Magia und Divinatio
haben das Teufelsbündnis gemein. Es ist für beide
ein wesentliches Moment. Es ist ein besonderer Stein
des Anstoßes für die Ankläger des hl. Thomas und der
Scholastik des 13. Jahrhunderts. Wir wollen zur Abklärung
der thomistischen Lehre über die Wahrsagerei hier vier
Fragen stellen: 1. Worin besteht nach Thomas jener Teufelsbund?

2. Wann ist Wahrsagerei nach seiner Auffassung
"Wirklich vorhanden? 3. Warum ist sie nach ihm schlecht?
4. Woher hat Thomas seine Lehre über Wahrsagerei?

1. „Seit der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts —
Hans en1 — galt es als wissenschaftlich festgestellt,

1 172.



44 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

daß die Zauberer allgemein in einem Verhältnis zum Teufel
standen, welches Apostasie vom Glauben der Kirche zur
Voraussetzung hatte." Es gibt also bei den Scholastikern
einen Teufelsvertrag und damit meint man einen förmlichen

Vertrag1 zwischen Teufel und Mensch, wo die beiden
Kontrahenten, ihre gegenseitigen Verpflichtungen eingehend,
den Bund schließen. Welche Rolle diese formellen
Teufelsverträge wo der Zauberer sogar mit dem eigenen Blut©
dem Teufel sich verschrieb, in der Hexenwahnzeit spielten,
ist bekannt. Sie galten als das formelle Teufelshoma-
gium, das dann besonders auf den Hexensabbaten, nach
den Aussagen der Hexen, mit den unflätigsten Zeremonien,
die übrigens schon in den altheidnischen Zeiten bekannt
gewesen sein sollen, zum Ausdruck kam2. Es ist natürlich sehr
begreiflich, daß Hansen jenes Pactum der Großscholastiker
mit den Teufelsverträgen der späteren „Wahnzeit" in
direkte Verbindung bringt. Damit will er die Brücke
schlagen von der Hochscholastik des 13. Jahrhunderts zum
15. Jahrhundert hinauf.

Thomas von Aquin — so übrigens auch die
anderen Großscholastiker — spricht nun tatsächlich von
einem Pactum mit dem Teufel, auf dem Wahrsagerei und
Zauberei beruhen. Er betrachtet es als ein „Bündnis".
Zwischen Pactum und Contractus (Vertrag) ist ein großer
Unterschied3. Wie scharf schon die römischen Juristen und
nachher die Theologen zwischen „Pactum" und „Contractus"

unterschieden, sei hier nur angedeutet. Wir wollen
jetzt sachlich untersuchen, was für einen Sinn Thomas
seinem „Pactum" gegeben habe, ob es in seinen Augen
ein „formeller Vertrag" sei.

Für ihn ist nun schlechterdings jede Inanspruchnahme
teuflischer Hilfe, um etwas Künftige»

zu erkennen oder zu tun, ein solches Pactum
1 Das. 167.
' Soldan-Heppe I 145—48.
3 Thomas gebraucht regelmäßig das Wort „Pactum", so 11—11,

q. 95 in den folgenden Artikeln ; ebenfalls Sent. II d. 7 q. 8 a. 2;
1 q. 117 a. 3; De Sortibus c. 5; nur De Malo 16 a. 9 ad 11 spricht
er von „contracti privati" und I q. 110 a. 4 nennt er jenes pactum
„quasi quendam contracture" (ad 2). Das letztere beweist klar,
daß er unter Pactum nicht einen formellen Vertrag verstehen wollte.
Hansen hat (171) diese Quellen mit ganz ungenauen Zitationen auch
angegeben.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 45

„cum aliquis assumit auxilium daemonum ad aliquid
faciendum vel cognoscendum" (II—II q. 95 a. 2). Offenbar ist
hier von einem formellen Vertrage gar nicht die Rede!
Die bloße Anrufung des Teufels ist ihm ipso facto das
Pactum ohne jede weitere Abmachung. Wie wenig Thomas
mit seinem „Pactum" an einen eigentlichen Vertrag
gedacht habe, erhellt weiter aus seiner Unterscheidung
zwischen ausdrücklichem und stillschweigendem Bündnis
mit dem Teufel, pactum expressum und taciturn:

a) Wird die Hilfe des Teufels, um etwas Künftiges
zu erkennen, ausdrücklich angerufen, so haben wir das
Pactum expressum „expressedaemonesinvocanturadfutura
manifestanda" (ib). Dieses Pactum, sagt er, ist viel
schwerwiegender als das stillschweigende (ib. 3 ad 1). Die Wahrsagerei
mit ausdrücklicher Anrufung des Teufels enthält eine ganze
Reihe verschiedener Arten, z. B. das „Praestigium", die
Teufelserscheinung, wenn der Teufel selbst erscheinend
Zukünftiges kündet; die Traumdeuterei, wenn er in
Träumen Verborgenes offenbart ; die Nekromantie, wenn
er angeblich Tote sprechen läßt; der Pythonismus,
wenn er Besessene reden läßt (II—II q. 95 a. 3).

Wie wenig diese Anrufung des Teufels an sich mit
einem Vertrage zu tun hat, leuchtet daraus ein, daß sie
ohne irgendeine Beantwortung des Teufels stattfinden
kann und dennoch gehört sie auch dann zur Sünde der
Wahrsagerei

b) Noch klarer springt dasselbe in die Augen beim
Pactum taciturn, dem stillschweigenden Teufelsbündnis,
"wo der Teufel ungerufen menschlichen, leichtfertigen,
gefährlichen und eitlen Zukunftsschnüffeleien sich beigesellt:

„daemones ingerunt se vanis inquisitionibus fu-
turorum ut mentes hominum implicent vanitato" (II—II q.
95 a. 2). Es handelt sich hier oft um futura, welche der
Mensch selbst zu erkennen nicht vermag, wohl aber der
Teufel kraft seiner höheren Kenntnis (ib. 3). Hier vertritt
das leichtfertige Benehmen des Menschen die Stelle der
Anrufung des Teufels. Hierher gehört z. B. die
Wahrsagung aus dem Vogelflug — Augurium; die Stern-
deuterei hinsichtlich freier menschlicher Handlungen

Astrologia judiciaria (II—II q. 95 a. 3. 5. 7).
Was Thomas also unter diesem „Pactum" versteht,

-bat nichts mit einem formalen Vertrage zu tun, nichts mit



46 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

dem formellen Teufelsvertrag des Hexenwahns, den nach
Hansen Thomas schon wissenschaftlich ausgebildet haben
soll. Deshalb nennt er das Pactum selber nur einen „quasi
quendam contractum" (I q. 4 a. 4 ad 2). Diese direkte oder
indirekte Anrufung des Teufels in der Wahrsagerei und
Magie bedeutet nichts anderes als ein Bündnis mit dem
Teufel im Sinne der Anhängerschaft, der Gemeinschaft,

Parteizugehörigkeit, der Genossenschaft
mit dem Teufel, des Abfalles von Gott, vordem Paulus I. Cor.
10, 20 warnt mit den Worten: „Ich will aber nicht, daß Ihr
Gemeinschaft habt mit den Teufeln. Ihr könnt nicht den
Kelch des Herrn trinken und den Kelch der Teufel." Und
daß Thomas in diesem Sinne sein Pactum genommen,
beweist De Sortibus c. 5, wo er mit Berufung auf die Stelle
bei Paulus das Pactum in diesem Sinne interpretiert:
„manifestum est, quod nulli Christiano licet aliquod pactum
societatis cum daemonibus habere. Dicit enim Apostolus

I. Cor. 10, 20 Nolo vos socios fieri daemoniorum: ad quam
societatem pertinent non solum manifestae daemonum
invocationes, quibus nigromantici utuntur sed etiam
quaecumque occulta pacta cum daemonibus inita"1. Im
gleichen Sinne spricht Isaias 28, 15 von einem Pactum
des Volkes mit der Hölle, der mit einem formellen Vertrag

zwischen Volk und Teufel offenbar nichts zu tun
hatte. Der Prophet wollte mit jenem Bündnis nur den Abfall

des Volkes von Gott und die Parteinahme desselben für
den Teufel brandmarken. Und nun gerade im Sinne jenes
Paktes bei Isaias, interpretiert Thomas auch sein Pactum
(II—II 95 a. 4). Dem Aquinaten besteht das Teufelsbündnis,
das in jeder Wahrsagerei und Zauberei vorhanden ist,
ipso facto ohne weiteres in der direkten oder
indirekten Anrufung des Teufels. Damit
gesellt sich der Zauberer, von Gott abfallend, zum Teufel
und gehört zu seinen Anhängern und Parteigängern. Auch
Augustin spricht De Doctrina Christiana (II 23. M. P. L.
XXXIV 53) von diesem Pactum. Wie Thomas erklärt er
jene Teufelsbündnisse im Anschlüsse an I. Cor. 10, 20 als
„quasi pacta quaedam infidelis et dolosae amicitiae" ;
das „quasi pacta" zeigt klar genug, daß auch er nicht an
„formelle Verträge" dachte und das „infidelis et dolosae

' Im gleichen Sinn Comm. in I Epist. Cor. lect. V.



Thomas von Aquin und der Hexenwahn. 47

amicitiae" weist darauf hin, daß in jener Anrufung selbst
der Abfall von Gott zum Teufel, also das Pactum bestehe.
Merkwürdigerweise beruft sich nun Thomas bei der
Erklärung seines Pactums präzis auch wieder auf jene Stell©
Augustins (De Sortib. c. 5). Jene Interpretation Augustin»
ging später im 12. Jahrhundert mit jenen Worten „quasi
pacta" in Gratians Dekretum, also in die kirchliche
Rechtssammlung über (Caus. XXYI q. II c. 6).

Kurz zusammengefaßt: Der Begriff der Wahrsagerei
und Zauberei hat bei Thomas mit einem formellen
Teufelsvertrag gar nichts zu tun. Er hat daher jenen
formellen Teufelsvertrag des späteren Zauberwahnbegriffes
auch nicht wissenschaftlich vorgebildet. Sein Pactum
ist ein Bündnis mit dem Teufel, das in nichts anderem
besteht, als in der direkten oder indirekten Anrufung des
Teufels selbst, wodurch der Zauberer zu den Anhängern
und Parteigängern des Teufels sich bekennt. Diesen Begriff
hat Thomas aus der Heiligen Schrift geschöpft, aus den
gleichen Stellen wie Augustin, von dem er ins Dekretum
Gratians überging.

2. Damit haben wir uns die Beantwortung der zweiten
Frage : Wann ist Wahrsagerei nach Thomas
vorhanden, außerordentlich erleichtert. Natürlich handelt

es sich hier nicht um eine kasuistische, sondern eine
prinzipielle Lösung der Frage.

Es ist dem Menschen nicht verboten, das Zukünftige
zu erforschen. Nicht allein durch Gott kann er es durch
eventuelle Offenbarungen erfahren, sondern es ist ihm
gestattet, mit eigenen Kräften die Zukunft aus ihren
Ursachen soweit als möglich zu erforschen (II—II q. 95
a. 1). Da nun die menschliche Wissenschaft immer ein©
scientia per causas ist, bleibt ihr der Spielraum, in dem
sie sich überhaupt betätigen kann, prinzipiell garantiert.
Die Grenze ist da gezogen, wo das Unmögliche
beginnt. Unmöglich ist es ihm, das Künftige in sich, d. h.
in seiner Gegenwart zu erkennen, weil es überhaupt noch
nicht ist ; diese Kenntnis kommt Gott allein zu (I q. 95
a- 1); unmöglich ist es ihm, das Künftige sicher oder auch
nur wahrscheinlich zu erkennen, da wo die Ursachen nicht
sicher oder nur wahrscheinlich die Wirkung hervorbringen.
Versucht es nun der Mensch in all dem, was ihm selbst.



48 Thomas von Aquin und der Hexenwahn.

tinmöglich, ist d. h. seine natürlichen Kräfte übersteigt, mit
Hilfe des Teufels, der als gefallener Engel höhere
Kenntnisse besitzt, dennoch eine Kenntnis sich zu erwerben,
so betritt er das Gebiet des Unerlaubten. Wann geschieht
das? AVenn er direkt oder indirekt den Teufel
anruft. Jene Anrufung des Teufels setzt den Teufel
an Stelle Gottes, beraubt Gott der ihm gebührenden
Ehre und überträgt sie auf den Teufel (II—II
q. 92 a. 2) und ist deshalb eine Spezies des Aberglaubens
(II—II q. 95 a. 2), eine Verehrung des Teufels (ad 2);
deshalb liegt in ihr ipso facto, ohne irgendwelche vertragliche

Abmachung, ein Bündnis mit dem Teufel, ein Pactum;
sie macht die Wahrsagerei formell zur Wahrsagerei. Sie
ist daher das entscheidende Kriterium für die
Unterscheidung dessen, was zur Divinatio gehört oder nicht
(II—II q. 95 a. 1 — 8, besonders a. 3 ad 3).

3. Alles konzentriert sich in der Wahrsagerei auf jene
direkte oder indirekte Anrufung des Teufels, in der das
Pactum besteht. Die Gründe, welche Thomas von
Aquin für die Verworfenheit der Wahrsagerei
anführt, sind verschiedene, sie laufen aber alle zuletzt auf
einen tiefsten zurück, der wiederum in jener Anrufung
des Teufels, in dem Pactum liegt. Die Wahrsagerei
ist gefährlich, weil der Teufel oft sich selbst täuscht (Comm.
in Is. c. 3), weil er auch dann noch zu täuschen sucht,
wenn er Wahres verkündet (ib.), weil er durch die AVahr-
sagerei die Menschen an sich zu ziehen sucht, damit sie
ihm glauben, was dem Seelenheil derselben außerordentlich
schädlich sein muß (II—II q. 95 a. 4). Aber der tiefere
Grund ist: In der Wahrsagerei liegt eine Usurpatio
göttlicher Rechte (II—II q. 95 a. 11. Gott ist es, nicht
die Zauberer, von dem das Volk das Künftige erfragen soll,
wie Is. 8, 19 sagt (Sent. II d. 7 q. 3 a. 2). AVer bei AVahr-
sagerei und Zauberei direkt oder indirekt den Teufel um
Hilfe anruft, fällt von Gott ab, denn der Mensch kann
nach Matth. 6 nicht zwei Herren dienen und wird Diener
des Teufels „est apostasia a fide per pactum initum cum
daemone vel verbotenus, si invocatio intersit, vel facto
aliquo non enim potest homo duobus dominis servire"
{ib.) und deshalb hat schon Augustin die Divinatio eine
Apostasie genannt (Comm. in Is. c. 3).



Thomas yon Aquin uni der Hexenwahn. 49

Wir sehen, wie nach Thomas alles in jener Anrufung
des Teufels liegt, die Absage an Gott, die
Zugehörigkeit zur Genossenschaft des Teufels
und eben deswegen liegt in ihr ipso facto das Pactum, ohne
jede weitere vertragliche Abmachung!

4. Hansen möchte den Eindruck machen, wie wenn
die Großscholastiker ihre Ansichten über Divinatio und
Magie hauptsächlich Augustin und Isidor entnommen
hätten1. Thomas stützt sich bei seinen Ausführungen
fiber die Wahrsagerei auf verschiedene Quellen, aufOri-
gCnes, Athanasius, Beda, Ambrosius, Chryso-
stomus, Isidor, Augustin und das Dekretum Gra-
tians. Aber die Hauptquelle ist die Heilige Schrift.
Das sahen wir schon bei seiner Erklärung des Pactums.
Bei der Beurteilung der moralischen Unerlaubtheit und
Schlechtigkeit der Wahrsagerei zieht er fast Artikel für
Artikel Texte heran aus Deut. 18, wo die einzelnen Arten
der Wahrsagerei genannt und verurteilt werden (II-II q.
:95 a. 4-8).

Das, was wir über das Dämonenwissen gesagt,
zusammenfassend, fürchten wir uns auch hier nicht zu
behaupten, was Thomas über das Dämonenwissen
sagt, stimmt mit der Dämonologie der Heiligen
Schrift überein. Es steht aber auch im Gegensatz
zu dem Geiste des Hexenwahns, der das
teuflische Wissen, wie die Macht überspannte und
die Wahrsagerei, altem und späterem
Volksaberglauben folgend, auf einen formellen
Vertrag mit dem Teufel zurückführte, den Thomas
uicht hat und folgerichtig auch nicht
wissenschaftlich vorbereitet hat. (Fortsetzung folgt.)

Freiburg (Schweiz).

Univ.-Prof. Dr. G. M. Manser 0. P.

4


	Thomas von Aquin und der Hexenwahn

