
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 3-4

Artikel: Le plan de la Divine Comédie

Autor: Berthier, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1220 Le plan de la Divine Comédie

LE PLAN DE LA DIVINE COMEDIE
I. L'Enfer

Le but du poème, et dans le tout et dans ses parties,
c'est d'éloigner ceux qui vivent en ce monde de l'état de
misère et de les conduire à l'état de félicité. Et ainsi le
genre de philosophie dont relève le poème, dans l'ensemble
et dans les parties, est la philosophie morale, ou l'Ethique,
parce qu'il n'a point pour but la spéculation, mais
exclusivement la pratique. „Que si en quelques passages, la
spéculation apparaît, ce n'est pas en vue de la spéculation
elle-même, mais de la pratique, car, dit Aristote, les hommes
pratiques font aussi entre temps de la spéculation1." C'est
une entreprise aussi difficile que sublime.

Dante nous entretient d'abord des difficultés de l'entreprise,

puis, avec détails, de l'entreprise elle-même, c'est-à-dire
du voyage dans le monde de l'au-delà.

Il se souvient qu'on appelle difficile ce qui accable
la faculté; ou à raison des obstacles, ou de par sa propre

nature (S. Th. I, q. 62, a. 2, 2m). Bientôt c'est la
violence des passions qui fait dévier la volonté du bien ; tantôt
c'est la grandeur de l'œuvre qui surtout la dépasse (II—II,
q. 129, a. 2; q. 184, a. 3, lm). Delà deux sortes d'obstacles,

l'un de contrariété, l'autre d'insuffisance (I—II, q. 4.
a. 5, 4m).

Dans les deux premiers chants du Divin poème,
Dante parle de ces deux sortes d'obstacles, pour l'entreprise
entière, dont il indique les grandes étapes ou divisions
(Enf, I, 112—136): et ainsi ces deux chants sont en quelque
sorte le Prologue général de la Divine Comédie,
bien qu'ils constituent plus spécialement le prologue de
l'Enfer.

Dans le premier chant, sont indiquées les trois grandes
passions qui font dévier l'homme du sommet lumineux à
atteindre: la sensualité, la superbe et la cupidité. Dante,
comme Jérémie (Jér., V, 6), les symbolise par trois bêtes
redoutables ; la panthère, le lion et la louve, ou, selon
l'interprétation de S. Jean: „La concupiscence de la chair,
la concupiscence des jeux, et l'orgueil de la vie (I Joan. II, 16).

.x
1 Epist. ad Canem 14, 19.



Le plan de la Divine Comédie 221

Ces trois passions d'ailleurs au dire de S. Thomas, peuvent
résumer toutes les passions (I—II, q. 77, a. 5). Virgile,
raison droite, l'offre à diriger la lutte contre ces ennemis
de la rectification humaine.

Mais voici un autre obstacle.
Après s'être résolu à suivre Virgile dans les abîmes

infernaux et au-delà, Dante ou l'homme pécheur, réfléchit
sur la résolution qu'il vient de prendre, et redevient perplexe,
parce qu'il y a d'autres difficultés à résoudre, et peut-être
plus considérables. Il ne déviera pas du but : soit! Mais ses
forces suffiront-elles à la descente et à la montée? Quelle
peut être la raison suffisante qui permet à Dante
d'entreprendre ce voyage dans l'autre monde, et d'éspérer que la
Providence lui viendra en aide miraculeusement, non moins
qu'à Enée et à s. Paul?

Il expose ses doutes à Virgile, qui lui promet le secours
surnaturel de Dieu: la Vierge Marie qui personnifie la
Clémence divine, a chargé Lucia, ou la Grâce illuminante,
d'en faire donner l'assurance par Béatrice, qui symbolise la
théologie révélée et surnaturelle.

Nous aurons ainsi:

Passant aux détails de la conversion, Dante se rappelle
que celle-ci est un mouvement de l'esprit, qui, comme tout
autre mouvement suppose trois termes dans l'ordre
d'exécution: le „terminus a quo", point de départ, Enfer ou
péché; le „terminus per quem", le départ, le P ur g at o ir e,
le „terminus ad quem" le point d'arrivée, la grâce, le Paradis.

C'est ce que nous enseigne Thomas d'Aquin, lorsqu'il
mous dit que le moteur imprime au mobile, un inclination,
un mouvement et un repos (I—II, q. 28, a. 4).

Rassuré contre les obstacles, Dante, à la suite de
Virgile, pénètre dans l'abîme, ou l'Enfer proprement dit,
ou le royaume du péché.

Il se divise avant tout en deux imminentes sections,
qui le remplissent tout entiér : il y a les péchés d'omission et
les péchés de transgression.

1. Sensualité (1,22—43)

2. D'insuffisance' (II, 1-142)



222 Le plan de la Divine Comédie

Les péchés d'omission sont opposés aux préceptes
positifs ; les péchés de transgression opposés aux préceptes
négatifs.

Celui qui commet les péchés d'omission néglige simplement

le bien obligatoire, sans qu'il accomplisse un acte
proprement dit à l'encontre (I—II, q. 71, a. 5), Pour ce
motif Dante en parlera efficacement â sa manière: mais
brièvement. Cette sorte d'épitaphe : „N'en parlons point,
mais regarde et passe" est effroyable autant que nulle
autre dans l'Enfer Dantesquel C'est le sujet du chant III,

Le péché de transgression est puni plus sévèrement
et plus bas dans l'Enfer Dantesque, parce qu'il est
absolument parlant plus grave, car il s'oppose à l'acte même
de la vertu, tandis que l'omission n'en suppose que la
simple négation (II—II, q. 79, a. 4). Mais, à son tour, le
péché de transgression se divise en deux formes diverses :

la transgression originelle et la transgression personelle,
ou actuelle (II—II, q. 79, a. 3, lm; Qu. disp. de Malo
q. 3, a. 7).

On aura de la sorte le tableau suivant :

(1. D'omission (III, 1 —136)

C'est toute la catégorisation transcendantaîe des péchés.
Chaque élément est indiqué, mis à sa place, et même avec
son rang de gravité intrinsèque.

Après avoir exposé la nature et les conséquences de
la transgression originelle dans un traité des Limbes (IV,
1—191), Dante aborde l'abîme des péchés de transgression
actuelle ou personnelle: et cet abîme est immense.

Le théologien-poète suppose d'abord que ces péchés
se subdivisent en trois catégories comme il l'exposera
dans le chant XI de l'Enfer, selon la doctrine d'Aris-
tote et de Thomas d'Aquin. Il entreprend ensuite l'analyse

ou la description serrée de chacune de ces trois
catégories.

Et d'abord les transgressions par faiblesse.
Celles-ci se commettent sous l'impulsion de la passion,

non point par haine de la vertu contraire, non point sous

1-100.

Péchés
\ 2. De transgression



Le plan de la Divine Comédie 223

l'étreinte des passions qui supprimeraient la liberté : mais sous
l'impulsion prépondérante de ces dernières. (S. Th. I—II,
q. 77, a. 2; II—II, q. 196, a. 1, 3m).

Trois des ces passions relèvent de l'appétit concupis-
cible : ce sont la luxure, la gourmandise, l'ayarice; quatre,
de l'appétit irascible : la colère, la paresse, l'orgueil et l'envie.
Ce sont les sept péchés capitaux.

Le schema est facile à établir :

Quant aux péchés commis par abêtis se ment, Dante
insiste peu sur la catégorisation ; mais il indique assez élo-
quement sa pensée, en énonçant les deux formes principales
d'une telle transgression : l'une qui nie la nature divine dans
le Christ, l'autre qui nie l'immortalité de l'âme chez l'homme.
La foule des hérétiques est innombrable, et elle s'accroit
tous les jours, jusqu'à l'heure où leurs tombes, maintenant
ouvertes, seront fermées pour l'éternité.

Le schema est d'une simplicité extrême et effrayante :

Abêtissement j 1. Par les hérésies (IX, 106—133)
\ 2. Par matérialisme (X, 1 —136)

Enfin le poète en arrive à la description des péchés de m a-
1 i c e, plus coupables que les péchés de passion, comme plus
volontaires, plus durables, plus opposés à la fin même de l'homme
(S. Th. I—II, q. 47, a. 2 ; q. 78, a. 4 ; II—II, q. 73, a, 3). Il nous
donne préalablement la division logique des péchés de
malice, et accessoirement la division des péchés en général.

Le péché de malice se peut commettre par violence,
par fraude et par trahison. Dante emprunte cette division
à Aristote et à S. Thomas d'Aquin, et l'énonce comme
parfaitement adéquate (Ethic. VII, lect. I).

La violence se peut commettre ou contre le
prochain (XII, 16—139), ou contre le violent lui-même
(suicide, gaspillage), ou contre Dien, soit en lui-même, soit
dans son art divin, ou dans les lois de la nature établies
par lui. Ces derniers coupables seront spécialement les

Transgressions

/ Cl. Luxure (Y, 1—142)
I 1. Concupiscible 2. Gourmandise (VI, 1—113)

{ 3. Avarice (VII, 1-9B)
par faiblesse

l 2. Irascible



224 Le plan de la Divins Comédie

sodomites et les usuriers (XV, 100—124; XVI, 1 — 48;
XVII, 28—72).

En figure schématique, nous auront:
1. Contre le prochain

(XII, 16-139)
2. Contra soi - même

(XIII, 109-191)
J 1. En lui-mêmeo

>
3. Contre Dieu ' (XIV-1—42>i ^A.1 V r 1 *±a}

\ 1. Sodomie (XV, 100—124;
1 2. Dans son art { XVI, 1—48

2. Usure (XVII, 28-72)

Après la malice par violence, vient la malice par fraude.
C'est un vice plus coupable en ce sens qu'il fait servir au mal
la faculté, la plus précieuse de l'homme, son intelligence.

Des péchés commis par fraude le poète nous donne
une longue énumération, telle qu'elle se présentait à sa
mémoire dans le monde vicié, qu'il avait sous les yeux,
sans trop songer à une disposition logique, qui effectivement
n'apparaît pas de suite à l'attention du lecteur. Pour cette raison

sans doute il termine sa nomenclature par cette conclusion
méprisante: „Et autres semblables ordures". Il nous montre
ces coupables comme un tas d'ordures: et c'est ce qu'il
voulait, pour bien indiquer que ce désordre est ici un effet
de l'art.

Voici l'énumération telle que la donne le poète:
1. Entremetteurs (XVIII, 22—99)
2. Séducteurs (XVIII, 100—136)
3. Simoniaques (XIX, 1—133)
4. Devins (XX, 1—30)
B. Trafiqueurs des charges publi¬

ques (XXI, 1—97)
6. Hypocrites (XXIII, 69—79)
7. Voleurs de choses saintes (XXII,

61— 96; XXV, 1—198)
8. Mauvais conseillers (XXVI,

13—143)
9. Semeurs de divisions (XXVIII,

1-142)
I 1. De métaux (XXIX, 40—72)

10. Falsificateurs {
2' £e SOi-même,&X'i_^

1 3. De monnaie (XXX. 49 —90)
| 4. De la parole (XXX, 91-130)

On est arrivé à la dernière catégorie des réprouvés qui
transgressèrent la lui par malice, celle des traîtres. Le crime

CD

Xi
O

Ti
3
c3

X,

P-l



Le plan de la Divine Comédie 22&

de trahison est de deux sortes: tantôt il brise les liens
crées par la nature elle-même, qui doivent inspirer la
confiance, pour le bien de,la société; tantôt il brise les liens
surajoutés à ceux de la nature, en vue de la même solidarité
et. union.

La première trahison viole les liens naturels de la
famille, et alors elle est punie dans la Caïna, à la
quelle Caïn donne son nom, comme le premier traître de
cette sorte; ou elle outrage les liens non moins sacrés qui
constituent la patrie, et elle s'expie dans l'Antenora,
ainsi dénommée d'Antenor, le Troyen qui livra sa patrie
aux Grecs.

La trahison qui outrage les liens ajoutés à ceux de
la nature, se peut commettre, et s'est commise parfois,
envers les hôtes, et elle trouve son châtiment dans la
Tolomea, qui reçut son nom de ce Ptolémée, semble-t-il,
dont il est parlé au livre des Machabées, et qui fit assassiner

ses invités.
Elle peut aussi se commettre envers les bienfaiteurs.

Le compartiment où sont punis les traîtres ingrats
a reçu son nom d'un traître ingrat entre tous, de Judas
Iscariote, et s'appelle la Griudecea.

Au fond de cet abîme est plongé celui qui résume
toutes les scélératesses, infernales, Satan, le roi des damnés.

Nous avons ainsi la fin de ce tableau effroyable:

L'Enfer Dantes que est à sa manière une sorte de Danse
des morts; ce long défilé est comme une procession redoutable

des squelettes, qui s'agitent, se maudissent hurlent,
remplissent de leurs blasphèmes et de leur fureur la conque
satanique, pendant les siècles des siècles, sans espérance.

Si l'on voulait joindre les morceaux épars de ce tableau
synoptique de l'Enfer, afin d'embrasser d'un coup d'œil tout
l'ensemble, nous aurions le résultat que voici, et qui se
démontrerait de lui-même, tout il s'adapte à merveille:

vinf-nrpl« xaxuiiio xnaturels <
2_ De ]a patri0 (XXXII, 70-123)

< 1. De la famille (XXXII, 1—69)

(2. Les liens surajoutés <J

1. Chez les hôtes (XXXIII,
91-157)

1 2. Chez les bienfaiteurs (XXXIV,
l 1—15)



Enfer :

®- g.
œ-0 ET

PjP-g-

fT<P ®

CTQ

*-i

o
B

o
p

O
cr

hj oo
P

O WCR5

P P g® cx> CD

B
03 O
ö S
R* 2.P5 £J*
® S
00 5°
S B.
o Os

K
p

B
2B a»

p>

OS ÇO J-

QO®c •? ®

s.? g
&® sS- K £.
Qs >-•

teio^o t>S'S3t-1
5(2 g S. *i Ï'o Ö

gc 3 ®- g ®
® 2. S œ o'

to H-1 O
• ?>ö

g ÖB HB S
p g ?" ï'2.P § HR trg»Sc«g.3- v S



Le plan de la Divine Comédie 227

Chacun de ces vices, énumérés et décrits, est accompagné
d'exemples qui les personnifient et les rendent comme vivants.
Ces exemples sont empruntés à l'histoire civile et religieuse de
tous les pays, aux mythologies grecque et romaine, et sont
souvent adaptés et modifiés pour devenir des symboles plus
efficaces. On ne doit pas invoquer strictement l'autorité de
l'Alighieri dans les faits historiques, puisque lui-même n'en
recherche guères que la valeur symbolique. Il se sert de

„beaux mensonges" en histoire comme en mythologie, pour
exprimer sous le voile de ces mensonges, de magnifiques vérités
dogmatiques et morales. C'est ce que démontrent, pensons-
nous, nos tableaux synoptiques.

Il est arrivé au fond de son Enfer moral sous la direction

de Virgile, la raison droite. C'est, autant qu'on peut dire
le séjour du mal souverain, l'empire de satan, résumé dans son
horrible chef devenu l'opposé de Dieu : une tête à trois faces,
l'opposé du Dieu en trois personnes ; le mouvement des ailes
qui glace tout le fond de l'abîme, comme le rayonnement
de la Bonté divine produit l'éternel amour.

Les deux pèlerins glissent péniblement le long de son
corps énorme, se retournent sur eux-mêmes et passent ainsi
dans l'hémisphère austral, et, ayant achevé l'exploration du
point de départ, sont dispos pour l'abandonner et entrer
dans le chemin de la lumière et de la liberté. •

II. Le Purgatoire
Dante, sorti et reposé de l'Enfer, se prépare à

parcourir et à décrire le deuxième royaume, le Purgatoire,
où l'esprit humain se purifie et conquiert sa liberté
morale (I, 1—6). Le sujet est difficile (1, 7—18), et la beauté
en est symbolisée par les quatre étoiles qui représentent
les quatre vertus cardinales (I, 28—39).

L'ascension de la montagne comprend naturellement
la base où elle s'élève, l'élévation elle-même, et le sommet
qui la termine. Dans le langage Dantesque ces trois étapes
se nomment souvent l'anti-purgatoire, le Purgatoire
et le paradis terrestre. Ce dernier terme s'emploie
parce que l'homme ayant été purifié des fautes et des
défauts, se trouve dans un état de perfection analogue à
celle dir paradis terrestre où furent d'abord placés nos
premiers parents. C'est dans le même sens que le petit traité
des Vraies et des fausses vertus, attribué à Albert
le-grand s'appelait vulgairement Le Paradis de l'âme.

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 16



228 Le plan de la Divine Comédie

Dans le langage ordinaire, et au sens moral, ces
trois étapes sont la Préparation, la Purification elle-même
et l'état de Purification.

La préparation consiste chez ceux qui ont l'usage
de la raison, à faire ce qu'ils peuvent (S. Th. I—II, q. 113,
a. 3, 4, 5). L'homme ne peut se donner à lui-même la
justification, mais il peut éloigner les obstacles qui s'y opposent

(S. Th. I—II, q. 113, a. 3, 4, 5, 6): et cela par l'énergie

de la volonté, symbolisée ici par l'ombre de Caton-le-
Jeune, qui a fait ce qu'il pouvait humainement, pour
conquérir la liberté morale (Purg. I, 70—79, 109—136).

Ainsi, par cette énergie morale, le pécheur ne s'attardera

pas
1° Aux distractions mondaines, quoique

honnêtes (II, 52 —133);
2° Dans l'excommunication ecclésiastique

(III, 46-102);
3° Dans la paresse spirituelle (IV, 85—139);
4° Dansle péril d'une mort violante (V, 22 —

57; YI, 1-191);
5° Dans l'absorption trop grande des

préoccupations terrestres (VII, 64—90; VIII, 1—139).
C'est tout le sujet de l'anti-purgatoire, ou des huit

premiers chants de la deuxième Cantica.
Mais voici que Dante, au IXme chant, entre dans un

sommeil exstatique comme il lui arrive chaque fois qu'il
s'agit d'accepter une modification importante et surnaturelle
dans son voyage de conversion. Il se voit emporté par un
aigle qui symbolise Lucie, la grâce illuminante, jusqu'à
l'entrée du Purgatoire proprement dit (IX, 1—64). Là
il se trouve en face d'un ange assis sur le seuil d'une porte
fermée. L'ange a le visage brillant, et porte à la main une
épéê nue. Pour arriver à son trône, il faut franchir trois
degrés de marbres différents, qui symbolisent la confession,
la contrition et la satisfaction (IX, 65—102). L'ange ou
l'Eglise, munie de ses deux clés de la science et de la
juridiction, remet les fautes ou péchés par l'absolution (IX,
103—111), mais n'efface par les vices ou défauts, qui
devront se laver le long du voyage de purification (IX, 112—
114). Pour ce motif, l'ange lui gx-ave sur le front sept fois
la lettre P, et à chaque degré du purgatoire l'un de ces
caractères disparaîtra (IX, 112—114).



Le plan de la Divine Comédie

Toute cette doctrine est le pur enseignement catholique.

S. Thomas en particulier nous rappelle que la
disposition au mal subsiste après l'absolution des fautes (S. Th.
III, q. 86, a. 5; 89, a. 1, 8m); et nous comprenons par là
que le Purgatoire Dantesque comporte l'expiation et la
destruction des défauts après l'absolution des fautes. Les
défauts à expier ne seront autre que les péchés capitaux,
mais en sens inverse de la gradation admise dans l'Enfer,
où Dante descend du moins grave au plus grave, tandis que
dans le Purgatoire, il monte du plus grave au moins grave.

Toute l'œuvre de la purification du pécheur sera ainsi
distribuée selon le schéma suivant:

i t. t /l. Dante conduit au tribunal de Pénitence par la
1. Parl abso-l - ,TV lnoN r
lution des I £^ac0 ^ 102)

n \2. Dante reçoit l'absolution moyennant les trois ac-tautes | tes du Pénitent (xx, 103—145)

a
1 ,1. Orgueil (X, .1-135; XI, 1—142; XII, 1-136)

.2%) 2. Envie (XIII, 1-194; XIV, 1-191)
g pA2. Par la dis-\3. Colère (XV, 1-145; XVI, 1-145; XVII, 1-139)
« parition des 14. Paresse (XVIII, 1 — 145)
'g I défauts ou \5. Avarice(XIX, 1-145; XX, 1—191; XXI1—136)
Ph I des sept P. Iß. Gourmandise (XXII, 1—54; XXIII, 1—133;
«. XXIV, 1-154)
3 1 w. Luxure (XXV, 109-139; XXVII, 1-100)

Dante a donc parcouru toutes les étapes du péché
et en est sorti par la grâce de Dieu. Il est rendu à la
nature droite, telle qu'elle exista à l'âge d'or. Il peut se
livrer désormais à la vie active et à la vie contemplative : il
est investé plainement de la liberté morale : le rôle de Virgile,
Raison droite, qui devait rectifier la raison du pécheur, est fini.

Le poète, pour l'exposition plus claire de sa doctrine
suppose que chez Adam, l'état de nature pure a été non
seulement distinct, mais séparé de l'état de justice originelle;
que la nature déchue diffère de la nature pure, selon une
comparaison de Cajétan, »tamquam persona nudata a
persona nuda«, et que par conséquent cette personne dénudée
peut de nouveau être revêtue, ou rétablie dans son intégrité
première, qui alors s'appellera aujourd'hui encore le Paradis

terrestre, comme elle se nomma primitivement, Cette
dénomination était fréquente au moyen age. C'est ainsi que
Thomas distinguera trois paradis : le paradis terrestre, le paradis

céleste et le paradis spiritual, ou de la vision béatifique1.
1 On la trouve cbez Guillaume Perrault, dans sa summa

virtutum et visiorum; dans l'opuscule appelé le Paradis de

16*



280 '

Au sommet de la montagne du Purgatoire, nous trou-
vont le paradis terrestre, où nous allons pénétrer, et après
lequel viendront les deux autres paradis.

L'ordre naturel, disions-nous, a été pleinement rétabli
chez Dante : les passions obéissant à la volonte, la volonté
à la raison droite. Mais ce n'est pas toute la perfection
octroyée à l'homme: il reste le perfectionement surnaturel,
qui aboutit à la vision béatifique de Dieu en lui-même.

Voici venir en effet une femme merveilleusement
belle et heureuse qui symbolise une vie nouvelle ; voici une
admirable procession, qui signifie toute l'œuvre surnaturelle
du Christ. Debout sur un char splendide, apparait Béatrice,
la Théologie révélée qui reproche à Dante ses infidélités.
Dante est plongé dans le Léthé, où il oublie ses méfaits.
Béatrice se manifeste en soulevant son voile; les sept
vertus se réjouissent en dansant de la conversion du
pécheur. Béatrice reste près de l'arbre de la science, tandis
que Dante en extase voit se dérouler toute l'histoire de
l'Eglise. Dante est plongé dans l'Eunoe, et toutes ses
pensées sont droites. Un sauveur est promis à l'Eglise.

Le tableau synoptique de ces données à la fois doctrinales

et poétiques, est facile à établir:

1 t >n ^ f 1- Dante également capable de vie active et devie

naturel ré- CMt8mPlatiTe (XXVII, 100-108)
kr I 2. Dante investi de la liberté morale (XXVII,

\ 118-142)

1. Mathilde personification de cette perfection.
2. Procession symbolisant l'œuvre surnaturelle du

Christ (XXIX)
3. Béatrice fait ses reproches à Dante (XXX—

XXXI, 9)
4. Dante plongé dans le Léthé ou il oublie ses

2, L'ordre mauvaises pensées (XXXI, 91—126)
surnaturel *>• Béatrice lève son voile aux yeux émerveillés

octroyé du poete
6. Arrivée à l'arbre de la science qui refleurit

(XXXIf, 1-60)
7. Dante en extase voit se dérouler l'histoire de

l'Eglise XXXII, 61-99)
8. Dante plongé dans l'Eunoe, où il puise ses

bonnes doctrines (XXXIII, 103—145)
9. Béatrice prophétise un sauveur (XXXIII, 4

o
p.
p.
3

P
.2
ta
o
S
éL

ta
-m
*<D

l'â nie, attribué à Albert le-Grand ; chez S. Thomas, S. Th. I, q. 162,
1; S. Th. II—II, q. 175, a. B, 4 ; S. Th. III, q. 52, a. 4, 3m etc.



tie plan de la Divine Comédie 281

Le tableau complet du Purgatoire se peut construire
ainsi dans ses grandes lignes :

1. Antipurgatoire, ou conditions requises préalablement

pour la purification

Purgatoire
2. La purification •{

j 1. Par l'absolution des fautes

| 2. Par la disposition des défauts

3. L'état de puri- j 1 Ordre naturel rétabli
fication j '2. Ordre surnaturel octroyé

III. Le Paradis
Il reste à parcourir pour Dante la troisième et

dernière, en même temps la plus sublime étape de son voyage:
celle par conséquent qui requiert un secours divin plus
efficace (Par. I, 1—42). Après avoir imploré un tel secours,
Dante accompagné de Béatrice prend pour ainsi dire son
vol à travers la sphère du feu (I, 43—81).

Le voyage est si spontané et si rapide, que Dante
s'en aperçoit seulement assez pour s'en émerveiller. Béatrice
lui explique comment l'âme, une fois débarrassée de
l'entrave des choses terrestres, s'élève d'elle-même selon la
nature que Dieu lui a donnée (I, 82—142). En d'autres
termes, pour arriver à la sanctification ou à la possession
des vertus chrétiennes, il faut en arriver d'abord à la
charité qui dépouille ou détache l'homme des entraves
terrestres.

Mais il y a plus. Dante et Béatrice s'élévent ensuite
jusqu'à la sphère de la lune (II, 1—18) où ils rencontrent
les âmes de ceux qui vacillèrent quelque peu dans leurs
résolutions, ou dans leurs vœux, et qui pour ce motif
n'arrivèrent qu'à une moindre perfection, tout en conservant la
fidélité nécessaire pour parvenir à la perfection essentielle.
En un mot, ils hésitèrent partiellement dans la persévérance,

deuxième condition de la sanctification.

Ici le poète ajoute quelques discussions scientifiques,
qui apportent quelque variété dans le sujet, mais
n'interrompent nullement le fil de la pensée dogmatique. Bref,
il faut la persévérance dans la charité, si l'on veut arriver
à la sanctification parfaite.



232 Le plan de la Divine Comédie

C'est ce que nous enseigne Thomas d'Aquin, quand il
nous dit que le bien de l'homme ne consiste pas seulement
dans la quantité de la charité, mais surtout dans la
persévérance jusqu'à la mort (Eom. VIII, lect. 6) ; ou plus
explicitement, que la sainteté comporte deux conditions
nécessaires : l'union de l'âme à Dieu et la persévérance
(S. Th. II—II, q. 81, a. 8).

Si nous voulons résumer en deux mots le contenu des

cinq premiers chants du Paradis, nous aurons ce simple
sommaire :

1. Détachement (I)
2. Persévérance (II—V)

Dispositions générales à la sanctification

Ces dispositions sont présupposées à l'exercice de toutes
les vertus dont il va être question dans le reste de la
troisième Cantica. Ce qu'en dit le poète constitue une sorte de
prologue, qui répond aux prologues de l'Enfer et du
Purgatoire.

Si l'on tient à posséder dès le début une notion
d'ensemble sur l'œuvre de perfection symbolisée dans ce voyage
prodigieux, nous pouvons mettre le cadre sous les yeux du
lecteur. C'est comme on le verra, du saint Thomas tout
pur, en même temps que c'est le canevas exact et
indestructible sur lequel Dante a paint ses tableaux
admirables.

1. Biens
sensibles (VI)

2. Joies
sensibles

1. Vieactive( ' ' <VIII-IX)
I 2. Prudence (X-XIII)

1. Cardinales f P°rce (XIV XVII)
4. Justice (XVIII-XX)

2. Vie contemplative (XXI—XXII)

1. Tempérance

Vertus

2. Théologa-
1. Foi (XXIII-XXIV)

'

2. Espérance (XXV)
1

3. Charité (XXVI)
Ces chema, à première vue, se présente et se démontre

de lui-même, par la plénitude de ses éléments et la place
qu'il occupe logiquement. On ne voit pas ce qui pourrait
s'ajouter, se supprimer, où se transposer.



Le plan de la Divine Comédie 238

Dante et Béatrice arrivent dans la planète de Mercure,
où leur apparaissent les esprits de ceux qui travaillèrent
sagement à l'acquisition de la gloire et des autres bien
terrestres (V, 89-114; VI, 1-142; VII, 1-148). Les
voyageurs célestes entrant dans la spèhre de Vénus, où se
rencontrent les esprits de ceux qui se sanctifièrent par
l'amour sensible, pratiqué avec modération (VIII, 1—148;
IX, 1 — 148). — Cette modération et dans l'amour des biens
terrestres, et dans la pratique de l'amour sensible, est le
résultat de la vertu de tempérance, qui devient une
vertu véritable quand elle se rapporte a Dieu, bien que à
raison de son objet, qui est la satisfaction sensible, elle
n'occupe que le rang inférieur parmi les quatre vertus
cardinales. Ceux qui l'ont pratiqués apparaissent en
effet dans les astres moins importants qui sont Mercure
et Vénus.

Après un éloge splendide de la sagesse Divine (X,
1—27) Dante raconte comment il entre avec Béatrice dans
le plus resplendissant des astres, dans le soleil, où lui
apparaissent les âmes des théologiens les plus célèbres, qui
surent mieux organiser toutes choses en vue de la fin suprême
qui est Dieu. Cet éloge de la Prudence ou de la
sagesse, enrichi des louanges de S. François et de S.
Dominique, et de quelques autres digressions, est d'un
splendeur incomparable (X—XIV, 1—78). Les deux ce-
lestes pèlerins s'élèvent dans la planète de Mars (XIV,
79-129).

Là se montrent les âmes de ceux qui défendirent
héroïquement la cause du Christ par la force des armes :

elles forment pour ce motif, une grande croix lumineuse.
C'est le triomphe de la vertu de Force, que le Poète
prolonge par des épisodes durant plusieurs chants (XV—
XVIII, 1-51).

Enfin Dante et Béatrice passent dans la planète de
Jupiter, où se manifestent les âmes de ceux qui pratiquèrent

excellemment la vertu de Justice (XVIII, 42—69),
quatrième et dernière vertu cardinale. Ces esprits s'organisent

d'abord de manière à former un verset de la sagesse:
»Diligite iustitiam qui iudicatis terram«, puis elles se
disposent d'elles-mêmes de manière à former la figure d'une
aigle, pour indiquer que la Justice doit être surtout l'apa-



284 Le plan de la Divine Comédie

nage des souverains (XVIII, 70—114). Dante explique
encore sa pensée dans les deux chants suivants (XIX—XX),
et ainsi achève son enseignement sur les vertus cardinales
qui constituent la perfection de la vie active. Si l'on veut
comparer cette théologie avec celle de Thomas d'Aquin, ou
pénétrera encore plus avant dans la pensée du poète (S.
Th. I—II, q. 6, a. 4, et ailleurs).

Dependent la vie active, dans le ciel de la sanctification,

comporte comme pendant et couronnement la vie
appelée contemplative, qui suppose, d'abord comme
acte général, la contemplation de la vérité, et a même
ensuite une multitude d'actes secondaires (S. Th. II—II,
q. 180, a. 8, 4). Cette vie contemplative ne peut que
débuter ici-bas, mais elle se terminei'a au ciel, où elle se
confondra avec la vie bienheureuse. Dante raconte donc
qu'arrivé avec Béatrice dans le ciel de Saturne, il vit une
échelle qui montait jusqu'au ciel et que gravissaient ou
descendaient les âmes contemplatives, comme par des échelons

qui sont les degrés divers de la création toute entiere
(XXI, 1—42). Dante déplore que les moines destinés à la
vie contemplative ne la connaissent et ne la pratiquent
plus (XXI 43—142; XXII, 1-21). — Les deux pélérins
du ciel sont arrivés au huitième ciel, et Dante jette un
regard sur les planètes qu'il a visitées (XXII, 1—153) et
voit combien petite est notre terre.

Ainsi ont été parcourues les sphères diverses où
apparaissent, selon leur excellence, les formes de sanctification
d'ordre intrinsèquement naturel, qnoique surnaturalisées
dans leur fin (S. Th. I—II, q. 51, a. 4).

Il reste maintenant à considérer les autres vertus, qui
sont surnaturelles et dans leur essence et dans leur finalité,
c'est-à-dire les vertus Théologales.

Et voici qu'en effet s'ouvre un monde nouveau: le
monde surnaturel, ou de la Rédemption surnaturelle ; le
monde de l'Incarnation.

Il s'annonce par le triomphe symbolique du Christ
(XXIII, 1—69) et de la Vierge Marie (XXIII, 70—139).

Dante alors est interrogé strictement sur la Foi, par
S. Pierre (XXIV, 19 — 154); sur l'Espérance, par S.

Jacques (XXV, 13—96), sur la Charité par S. Jean



Le plan de la Divine Comédie 235

(XXYI, 1—79). C'est tout le monde surnaturel qui de la
sorte est annoncé, défini. Cet examen sur la Foi, l'Espérance

et la Charité de Dante, est d'une simplicité, d'une
grandeur, d'une vérité admirables, et pourrait encore servir
de thème pour un examen d'aujourd'hui.

Après quelque digression, Dante et Béatrice montent

dans le ciel cristallin, ou Premier mobile, dont les
propriétés sont minutieusement décrites. Mais voici que
le Poète se retournant aperçoit un point très-iuminaux,
entouré de neuf cercles brillants, dont la signification
est donnée par Béatrice. Celle-ci enseigne qu'il existe
une corrélation intime entre les neuf sphères des cieux
spirituels ou des anges, et les neuf sphères des cieux
matériels, auxquelles ceux-là communiquent leur vertu
(XXVIII, 1—78). Béatiice explique à Dante l'origine,
la nature et le ministère des anges (XXIX, 1 —145).

Dante et Béatrice transportés enfin dans l'E m-
pyrée, où le Poète reste ébloui et perd la vue, jusqu'à
ce qu'il ait brr au fleuve radieux de la lumière de gloire
(XXX, 1 - 90). Le paradis enfin apparaît comme une
grande rose dont Béatrice donne l'explication (XXX,
91—148).

Béatrice s'éloigne de Dante et va se perdre dans
la lumière de Dieu, dont elle est une émanation (XXXI,
1—78), et S. Bernard prend sa place, pour expliquer
la rose du Paradis (XXXII, 1 —114). Il ne reste
désormais qu'une dernière grâce à obtenir, celle de la
vision intuitive et béatifique de Dieu en
lui-même (XXXIII, 40 - 81). S. Bernard demande à Marie
d'obtenir à Dante cette grâce suprême: et le poète peut
contempler rapidement l'universalité de toutes choses en
Dieu (XXXIII, 82 — 105); le mystère de l'unité et de
la Trinité de Dieu (XXXIII, 106—128); le mystère du
Verbe incarné (XXXIII, 127—141).

C'est la Fin de la Vision.

Il me semble utile maintenant de réunir toutes
ces données essentielles du Paradis, dans un tableau
synoptique abrégé mais suffisant, pour établir et disposer
logiquement ce qu'a célébré le poète, comme nous l'avons
fait pour les autres parties.



236 Le plan de la I»itrine Comédie

a>

Paradis ou état de sanctification

tti • <1 p
£- < S |Sî. CQ ^
g» o' S s
e 0 S
S o

HH hH <D-
HH • 9»

©* H XT' O ^
£• " E ® S S
® £. & »
p o g
s ^

OTQ V tC -
bi H ° t—i t—t h- Ö

— m t—i i—i • œ a,
H ö S 1-1 " •" '

• <3 3 S"
P g O td ^ g- œ S
t- 5 o ÇT ® o ® ~ ®* ®

P T5
CD-

o §
fe
O

* S£"• »' u H* c+- (T
S 5 ® ® CD

o _ OR o Rt ^ o g
S s 5 P B

o £ o 1-1 9 2' ?î Ü* w w t—
R ®: R ®' ® ^ Ç •

Q, cr— H- <3 C_l 1-rH H-l u sr
g- S g4 2- - — ?"

P Jf M. R O "» u>
® *1 R B

m p ** o 3". » Si £5 -r-, S M 2 S' P> œ "g.

3 b< *J HJ H o

» ^ ® H ®- Ö & S» ' g h" 5* g
p g1 ë. £3 ><

1

§* p s* 8 g" Œ <3 n M ® S* h- o ®
S t ° H M f] „ » g ® "hH Sî
os <1 M SP 5"1 ^«em^---==«s t~d CD

® 2 R WH-I^P^®CO i m
S 8- s. <3 S ffi *. JE ^ - 1 •* 1 2 ïdî, ^9^ r g I. 3 I 8 f e.
- r~i "T^ "Tj «t- * ^-sCTQ®ï DJ

B I M M h » î, « ®
M»

rö Jj <3 tr''S<!2oO®S î?
r<! M h-! ?5 i p: g- S, • g s

»•fis: s ab ?tf ô
hh ^ ^ 1 ©- •— g. B-

ü ~ * 5 1 Si p ® s-1
xj M Xj-jœmœg ^
H

' M M K a4« g S

K ^ S» î-2H » Ci ®
I ï S aM h» 3 »

M M _ œ

x ^ S < &
s l & gI—I o- p

Fribourg Fr. if. Berthier 0. P.


	Le plan de la Divine Comédie

