Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 3-4

Artikel: Le plan de la Divine Comédie
Autor: Berthier, G.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

290 ) Le plan de la Divine Comédie

LE PLAN DE LA DIVINE COMEDIE
I. L’Enfer

Le but du poéme, et dans le tout et dans ses parties,
c’est d’éloigner ceux qui vivent en ce monde de I'état de
misére et de les conduire & I'état de félicité, Et ainsi le
genre de philosophie dont reléve le poéme, dans ’ensemble
et dans les parties, est la philosophie morale, ou 'Ethique,
parce qu’il n’a point pour but la spéculation, mais ex-
clusivement la pratique. ,Que si en quelques passages, ‘la
spéculation apparait, ce n’est pas en vue de la spéculation
elle-méme, mais de la pratique, car, dit Aristote, les hommes
pratiques font aussi entre temps de la spéculation?.“ Clest
une entreprise aussi difficile que sublime,

Dante nous entretient d’abord des difficultés de I’entre-
prise, puis, avec détails, de I'entreprise elle-méme, c’est-a-dire
du voyage dans le monde de l'au-dela.

Il se souvient qu'on appelle difficile ce qui accable
la faculté; ou & raison des obstacles, ou de par sa pro-
pre 'na'ture (S. Th. I, q. 62, a, 2, 2m), Bientdt c'est la
violence des passions qui fait dévier la volonté du bien ; tantdt
c’est la grandeur de l'wuvre qui surtout la dépasse (II—II,
q. 129, a. 2; q. 134, a. 3, 1™). Dela deux sortes d’obsta-
cles, 'un de contrariété, 'autre d’insuffisance (I—II, q. 4.
a. b, 4m),

Dans les deux premiers chants du Divin poéme,
Dante parle de ces deux sortes d’obstacles, pour I'entreprise
entiére. dont il indique les grandes étapes ou divisions
(Enf, I, 112—136): et ainsi ces deux chants sont en quelque
sorte le Prologue général de la Divine Comédie,
bien qu'ils constituent plus spécialement le prologue de
I’Enfer.

Dans le premier chant, sont indiquées les trois grandes
passions qui font dévier 'homme du sommet lumineux &
atteindre: la sensualité, la superbe et la cupidité. Dante,
comme Jérémie (Jér., V, 6), les symbolise par trois bétes
redoutables; la panthére, le lion et la louve, ou, selon
I'interprétation de S. Jean: ,La concupiscence de la chair,
la concupiscence des jeux, et l'orgueil de la vie (I Joan. II, 16),

-

! Epist. ad Canem 14, 19,



Le plan de la Divine Comédie _ 9221

Ces trois passions d’ailleurs au dire de S. Thomas, peuvent .
résumer toutes les passionl (I—1I, q. 77, a. b). Virgile,
raison droite, l'offre & diriger la lutte contre ces ennemis
de la rectification humaine,

Mais voici un autre obstacle, |

Aprés s'étre résolu a suivre Virgile dans les abimes
mfernaux et au-dela, Dante ou I'homme pécheur, réfléchit
sur la résolution qu'il vient de prendre, et redevient perplexe,
parce qu’il y a d’autres difficultés & résoudre, et peut-étre
plus considérables. Il ne déviera pas du but: soit! Mais ses
forces suffiront-elles &4 la descente et & la montée? Quelle
peut étre la raison suffisante qui permet & Dante d’entre-
prendre ce voyage dans lautre monde, et d’éspérer que la
Providence lui viendra en aide miraculeusement, non moins
qu'a Enée et a s. Paul?

Il expose ses doutes a Virgile, qui lui promet le secours
surnaturel de Dieu: la Vierge Marie qui personnifie la
Clémence divine, a chargé Lucia, ou la Grice illuminante,
d’en faire donner l'assurance par Béatrice, qui symbolise la
théologie révélée et surnaturelle.

Nous aurons ainsi:

( 1. Sensualité(I,22—48)
1. De contrariéte y 2. Orgueil, (I, 44—48)
|

Vestibule ot se discutent 8. Cupidité (I, 49—60)

les obstacles: 2. D’insuffisance

L (11, 1—142)

Passant aux détails de la conversion, Dante se rappelle
que celle-ci est un mouvement de I'esprit, qui, comme tout
autre mouvement suppose trois termes dans l'ordre d’exé-
cution: le ,terminus a quo“, point de départ, Enfer ou
péché;le ,terminus per quem*, le départ, le Purgatoire,
le ,terminus ad quem* le point d’arrivée, la grace, le Paradis.
| C’est ce que nous enseigne Thomas d’Aquin, lorsqu’il
nous dit que le moteur imprime au mobile, un inclination,
un mouvement et un repos (I—II, q. 23, a. 4).

Rassuré contre les obstacles, Dante, a la suite de
Virgile, pénétre dans I'abime, ou I'Enfer proprement dit,
ou le royaume du péchsé.

Il se divise avant tout en deux imminentes sections, .
qui le remplissent tout entiér: il y a les péchés d’omission et
les péchés de transgression,



9229 - Le plan de la Divine Comédie

Les pechés d’omlssmn gont opposes aux préceptes
positifs; les péchés de transgression opposés aux préceptes
négatifs, |
Celui qui commet les péchés d’omlssmn néglige simple-
ment le bien obligatoire, sans qu’il accomplisse un acte pro-
prement dit & lencontre (I—II, q. 71, a. 6). Pour ce
motif Dante en parlera efficacement & sa maniére: mais.
briévement. Cette sorte d’'épitaphe: ,N’en parlons point,
mais regarde et passe“ est eﬂ"roya,ble autant que nulle
autre dans !'Enfer Dantesque C'est le sujet du chant III,
1 —100,

Le peché de transgressmn est puni plus sévérement
et plus bas dans I'Enfer Dantesque, parce qu’il est ab-
solument parlant plus grave, car il soppose & l'acte méme
de la vertu, tandis que l'omission n’en suppose que la
simple négation (II—II, q. 79, a. 4). Mais, & son tour, le
péché de transgression se divise en deux formes diverses :
la transgression originelle et la transgression personells,
ou actuelle (II--II, q. 79, a. 8, 1™; Qu. disp. de Malo
q. 3, a. 7).

-On aura de la sorte le tableau suivant:
- { 1. D’omission (I1I,1-186) o
Péchés { 1. Originelle (Limbes) IV, 1—191
12. De transgression {2. Personelle on  actuelle (V,
1-XXXIV, 1b)

C’est toute la catégorisation transcendantale des péchés.
Chaque élément est indiqué, mis & sa pla,ce, et méme avec
son rang de gravité intrinséque.

Aprés avoir exposé la nature et les conséquences de
la transgression originelle dans un traité des Limbes (IV,
1—191), Dante aborde l'abime des péchés de tranSgression'
actuelle ou personnelle: et cet abime est immense.

Le théologien-poéte suppose d’abord que ces peches
se subdivisent en trois catégories comme il l'exposera
dans le chant XI de !’Enfer, selon la doctrine d’Aris-
tote et de Thomas d’Aquin. I entreprend ensuite l'ana-
lyse ou la description serrée. de chacune de ces trois
catégories,

Et d’abord les transgressions par faiblesse.

Celles-ci se commettent sous limpulsion de la passion,
non point par haine de la vertu contraire, non point sous



Le plan de la Divine Comédie 223

Tétreinte des passions qui supprimeraient la liberté : mais sous
I'impulsion prépondérante de ces derniéres, (S. Th. I—1II,
q. 77, a. 2; II—-II, q. 196, a. 1, 3m),

Trois des ces .passions relevent de l'appétit concupis-
cible: ce sont la luxure, la gourmandise, l'avarice; quatre,
de l'appétit irascible: la colere, la paresse, I'orgueil et I'envie.
Ce sont les sept péchés capltaux
| Le schema est facile & étabhr

: {1 Luxure (V 1—142)
n ) [1. Concupiscible § 2. Gourmandise (VI, 1—113)
ransgressions { Avarice (VII, 1—95) : .
par faiblesse Colére (VII, 96—116)
Paresse (VII, 117—16)
Orgueil (VILII, 1—64)
Envie (VIII, 65,180; IX, 1— 103)

l 2. Irascible

,..
Ll A ok o}

Quant aux péchés commis par abétis sement, Dante
insiste peu sur la catégorisation: mais il indique assez élo-
quement sa pensée, en énongant les deux formes principales
d’une telle transgression: l'une qui nie la nature divine dans
le Christ, 'autre qui nie I'immortalité de 'ame chez I’homme.
La foule des hérétiques est innombrable, et elle slaccroit
tous les jours, jusqu'a I'heure ot leurs tombes, maintenant
ouvertes, seront fermées pour I'éternité,

Le schema est d'une simplicité extréme et effrayante:

Abétissement f 1. Par les hérésies (IX,' 106—133)
12, Par matérialisme (X, 1——-136)

Enfin le poéte en arrive a la description des péchés de ma-
lice, plus coupables que les péchés de passion, comme plus vo-
lontaires, plus durables, plus opposés & la fin méme de ’homme
(S. Th. 1—1II, q. 47, 8. 2; q. 78, a. 4 ; II—1II, q. 73, a. 3). Il nous
donne preala.blement la division loglque des péchés de ma-
lice, et accessoirement la division des péchés en général.

e péché de malice se peut commettre par violence,
par fraude et par trahison. Dante emprunte cette division
a Aristote et & S. Thomas d’Aquin, et 'énonce comme par-
faitement adéquate (Ethic, VII, lect. I).

La violence se peut commettre ou contre le pro-
chain (XII, 16—139), ou contre le violent lui-méme (sui-
cide, gaspillage), ou contre Dien, soit en lui-méme, soit
da.ns son art divin, ou dans les lois de la nature établies
par lui. Ces derniers coupables seront spécialement les



9294 Le plan de la Divine Comédie

sodomites et les usuriers (XV 100—124; XVI, 1-48;
X VII, 28—72).

En figure schématique, nous auront:

( 1. Contre le prochain
(XII, 16—189)
2. Contra soi-méme
(X1III, 109—191) ,
' [ 1. En lni-méme

8, Contre Dieu i (XIV, 1—42)

Violence

1. Sodomie (XV, 100—124;
2. Dans son art XVI, 1—-48
<[2. Usure (XVII, 28—72)

Aprés la malice par violence, vient la malice par fraude.
C’est un vice plus coupable en ce sens qu’il fait servir au mal
la faculté, la plus précieuse de 'homme, son intelligence.
Des péchés commis par fraude le poéte nous donne
une longue énumération, telle qu’elle se présentait & sa
mémoire dans le monde vicié, qu’il avait sous les yeux,
sans trop songer & une disposition logique, qui effectivement
n’apparait pas de suite & l'attention du lecteur. Pour cette rai-
son sans doute il termine sa nomenclature par cette conclusion
méprisante: ,Et autres semblables ordures“. Il nous montre
ces coupa.bles comme un tas d'ordures: et cest ce qu'il
voulait, pour bien indiquer que ce désordre est ici un effet
de l'art.
Voici 'énumération telle que la donne le poéte:
1. Entremetteurs (XVIII, 22—99)
2. Séducteurs (XVIII, 100—136)
3. Simoniaques (XIX, 1—138)
4, Devins (XX, 1—30)
b. Trafiqueurs des charges publi-
ques (XXI, 1—97)
6. Hypocrites (XXIII, 69—79)
7. Voleurs de choses saintes (XXII,
61—96; XXV, 1—198)
8. Mauvais conseillers (XXVI, -
9

Péchés de Fraude chez les

13—148)
. Semeurs de divisions (XXVIII,
1—142)
. | 1. De métaux (XX1X, 40—72)
e ” 2. De soi-méme (XXX, 1—46)
110. Falsificateurs : { 3. De monnaie (XXX, 49 —90)

| 4. Delaparole(XXX,91—180)

On est arrivé 4 la derniére catégorie des réprouvés qui
transgresserent la loi par malice, celle des traitres. Le crime



Le plan de la Divine Comédie 225

de trahison est de deux sortes: tantdt il brise les liens
crées par la nature elle-méme, qui doivent inspirer la con-
fiance, pour le bien de.la société; tantot il brise les liens
suraJoutes a ceux de la nature, en vue de la. méme sohdanta
et. union.

- La premlere trahison viole les liens naturels de la
famille, et alors elle est punie dans la Caina, & la
quelle Cain donne son nom, comme le premier traitre de
cette sorte; ou elle outrage les liens non moins sacrés qui
Qonstltuent la patrie, et elle s'expie dans l’Antenora,
ainsi dénommée d’Antenor, le Troyen qui livra sa patrie
aux Grecs.

La trahison qui outrage les liens a;outes a ceux de
la nature, se peut commettre, et s’est commise -parfois,
envers les hotes, et elle trouve son chatiment dans la.
Tolomea, qui recut son nom de ce Ptolémée, semble-t-il,
dont il est parle au livre des Machabées, et qu1 fit assas-
siner ses 1nvités., "

Elle peut aussi se commettre envers les bienfai-
teurs. Le compartiment ou sont punis les traitres mgrats
a recu son nom d'un traitre ingrat entre tous, de Judas
Iscariote, et s’appelle la Giudecca.

Au fond de cet abime est plongé celui qui résume
toutes les scélératesses, infernales, Satan, le roi des damnés.

Nous avons ainsi la fin de ce tableau effroyable:

_ £ 1. De la famille (XXXII, 1—69)
1. Les liens naturels § g g1, patrie (XXXII, 70—123)

[1. Chez les hotes (XXXIII,
" T —— 91—157)
l2' Les liens surajoutés { 2. Chez les bienfaiteurs (XXXIV

| 1—16)

L’Enfer Dantes que est & sa maniére une sorte de Danse
des morts; ce long défilé est comme une procession redou-
table des squelettes, qui 'agitent, se maudissent hurlent,
remplissent de leurs blasphémes et de leur fureur la conque
satanique, pendant les siécles des siécles, sans espérance.

- 8i Von voulait joindre les morceaux épars de ce tablean
synoptique de I'Enfer, afin d’embrasser d’'un coup d’eeil tout
I'ensemble, nous aurions le résultat que voici, et qui se
démontrerait de lni-méme, tout il s'adapte & merveille:

La trahison !
brise



Enfer :

1. Vesti- :. Obstacles de contrariété

L

bule $°
, —w. Obstacles d'insuffisance
; vz (1. Omission
e W_H_QMQM ; (L. Originelle
: w.w 4 12 Transgres- ;2. Personelle
& nm _ gion M ouactuelle

(1.

2.
w-

1,

3.

Sensuvalité,
Orgueil
Cupidité

_q 1.

m.mm._o_ommm ﬁ
2.
\

Abétisse- wH.
ment 2.
—H

Mali
alice ﬁ 5

_

‘ — 1. Luxure

De liras-,2. Gourman-
cible { dise

_w. Avarice

—H. Colére
Du concu- }2, Paresse
piscible Mw Orgueil _
. 4, Envie
Hérésie
Materalisme

. Division des péchés

de malice

Descriptions des pé-
chés de malice

1. Vio-
lence

de

8, Tra-
hison {

fm.. Contre ﬂ

2. Frau- A

— teurs

(1. Contre le prochain

2, Contre soi-méme

1. En lui-
méme

2. Dans (1. Sodomie
son art (2. Usure

Entremetteurs

Séducteurs

Simoniaques

Devins

Trafiquants de charges publi-
Hypocrites [ques]
Voleurs

Mauvais conseillers
Semeurs de divisions

1. De métaux

2. Des personnes

3, De la monnaie

4. De la parole

H.m,me:a
wm. Patrie

1. Les hotes
2. Les bienfai-
teurs

Dieu

1,
2.
3.
4.
5.
6.
8
8.

9.

10. Falsi-
fica- -

1. Contre les liens
de nature

2. Contre les liens
_ surajoutés |



Le plan de la Divine Comédie 227

Chacun de ces vices, énumérés et décrits, est accompagné

d’exemples qui les personnifient et les rendent comme vivants,
Ces exemples sont empruntés a ’histoire civile et religieuse de
tous les pays, aux mythologies grecque et romaine, et sont sou-
vent adaptés et modifiés pour devenir des symboles plus ef-
ficaces. On ne doit pas invoquer strictement l'autorité de
I’Alighieri dans les faits historiques, puisque lui-méme n’en
recherche guéres que la valeur symbolique. Il se sert de
,beaux mensonges“ en histoire comme en mythologie, pour
exprimer sous le voile de ces mensonges, de magnifiques vérités
dogmatiques et morales. C'est ce que démontrent, pensons-
nous, nos tableaux synoptiques.

Il est arrivé au fond de son Enfer moral sous la direc-
tion de Virgile, la raison droite. C’est, autant qu on peut dire
le séjour du mal souverain, I'empire de satan, résumé dans son
horrible chef devenu I'opposé de Dieu: une téte a trois faces,
Popposé du Dieu en trois personnes; le mouvement des ailes

ui glace tout le fond de l'abime, comme le rayonnement
de la Bonté divine produit ’éternel amour.

. Les deux pélerins glissent péniblement le long de son
corps énorme, se retournent sur eux-mémes et passent ainsi
dans I'hémisphére austral, et, ayant achevé I'exploration du
point de départ, sont dispos pour I'abandomner et entrer
dans le chemin de la lumiére et de la liberté.

1I. Le Purgatmre

Dante, sorti et reposé de I'Enfer, se prépare a par-
courir et & décrire le deuxiéme royaume, le Purgatoire,
ot l'esprit humain se purifie et conquiert sa liberté mo-
rale (I, 1—6). Le sujet est difficile (1, 7—18), et la beauté
en est symbolisée par les quatre étoiles qui représentent
les quatre vertus cardinales (I, 28—39).

L’ascension de la montagne comprend naturellement
la base ol elle s'éleve, I'élévation elle-méme, et le sommiet
qui la termine. Dans le langage Dantesque ces trois étapes
se nomment souvent 'anti-purgatoire, le Purgatoire
et le paradis terrestre. Ce dernier terme s'emploie
parce que 'homme ayant été6 purifié des fautes et des |dé-
fauts, se trouve dans un état de perfection a.na.logue a
celle du paradis terrestre ou furent d’abord placés nos pre-
miers parents. C’est dans le méme sens que le petlt traité
des Vraies et des fausses vertus, attribué a Albert
le-grand s’appelait vulgairement e Paradis de I'dme.

Divus Thomas VIII, (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXXV.) 16



298 Le plan de la Divine Comédie

Dans le langage ordinaire, et au sens moral, ces
trois étapes sont la Préparation, la Purification elle-méme
et I'état de Purification.

La pré p aration consiste chez ceux qui ont l'usage
.de la raison, a faire ce qu’ils peuvent (S. Th. I—II, q. 113,
a. 3, 4, 5). L’homme ne peut se donner & lui-méme la ju-
stlﬁcatlon, mais il peut éloigner les obstacles qui s’y oppo-
sent (S. Th. I—II, q. 113, a. 3, 4, b, 6): et cela par I'éner-
gie de la volonté, symbohsee ici par ombre de Caton-le-
Jeune, qui a fait ce qu’il pouvait humainement, pour con-
quérir la liberté morale (Purg. I, 70—79, 109—-136)

Ainsi, par cette énergie mora.le, le pecheur ne sattar-
dera pas

1o Aux distractions mondaines, quoique
honnétes (II, 52—133);

20 Dans 'excommunication ecclésiastique
(111, 46—102);

3¢ Dans la paresse spirituelle (IV, 85—139);
_ 4° Dansle péril dune mort violante (V, 22—
b7; VI, 1—-191);

50 Dans Pabsorption trop grande des pré-
occupations terrestres (VII, 64—90; VIII, 1—139).

C'est tout le sujet de l'anti-purgatoire, ou des huit
premiers chants de la deuxieme Cantica.

Mais voici que Dante, au IX™¢ chant, entre dans un
sommeil exstatique comme il lui arrive chaque fois qu’il
g'agit d’accepter une modification importante et surnaturelle
dans son voyage de conversion. Il se voit emporté par un
algle qui symbolise Lucie, la grace illuminante, jusqu’a
Ventrée du Purgatoire proprement dit (IX, 1—64). La
il se trouve en face d'un ange assis sur le seuil d’'une porte
fermée, L’ange a le vma,ge brillant, et porte & la main une.
épée nue. Pour arriver & son trone il faut franchir trois
degrés de marbres différents, qui symbolisent la confession,
la contrition et la satisfaction (IX, 656—102). L’ange ou
I’Eglise, munie de ses deux clés de la science et de la ju-
ridiction, remet les fautes ou péchés par l'absolution (IX,
108 —111), mais n’efface par les vices ou défauts, qui dev-
ront se laver le long du voyage de purification (IX, 112—
114). Pour ce motif, 'ange lui grave sur le front sept fois
la lettre P, et a chaque degré du purgatoire l'un de ces
caractéres disparaitra (IX, 112—114).



Le plan de la Divine Comédie 929

Toute cette doctrine est le pur enseignement catho-
lique. S, Thomas en particulier nous rappelle que la dis-
position au mal subsiste aprés Pabsolution des fautes (S, Th.
II1, q. 86, a. b; 89, a. 1, 3™); et nous comprenons par la
que le Purgatoire Dantesque comporte l'expiation et la
destruction des défauts aprés l'absolution des fautes, Les
défauts & expier ne seront autre que les péchés capitaux,
mais en sens inverse de la gradation admise dans I’Enfer,
ot Dante descend du moins grave au plus grave, tandis que
dans le Purgatoire, il monte du plus grave au moins grave.

Toute 'euvre de la purification du pécheur sera ainsi

distribuée selon le schéma suivant:
3 1. Dante conduit au tribunal de Pénitence par la
1. Par 1’abso-

lution des grace (IX, 1—102)
2. Dante regoit I'absolution moyennant les trois ac-

fautes tes du Pénitent (IX, 103—145)

1. Orgueil (X, 1—185; XI, 1—142; XII, 1—136)
: 2. Envie (XIII, 1— 194 XIV 1— 191)

<2. Par la dis-}8. Colére (XV, 1—145; XVI 1— 145; XVII, 1—139)
parition des<4 Paresse (XVIII, 1—145)

défauts ou 5 Avarice (XIX, 1—145; XX, 1—-191 XXI 1-136)
des sept P. 6. Gourmandise (XXII 1— 54 XXIII 1-—138;
. XXIV, 1—154)
7. Luxure (XXV, 109—189; XXVII, 1—-100)

Dante a donc parcouru toutes Tes etapes du péché
et en est sorti par la grice de Dieu. Il est rendu & la
nature droite, telle qu'elle exista & l'dge d'or. Il peut se
livrer desormais & la vie active et & la vie contemplative: il
est investé plainement de la liberté morale: le role de Virgile,
Raison droite, qui devait rectifier la raison du pécheur, est fini.

Le poéte, pour l'exposition plus claire de sa doctrine
suppose que chez Adam, l'état de nature pure a été mnon
- seulement distinct, mais séparé de 1'état de justice originelle;
. que la nature déchue différe de la nature pure, selon une
comparaison de Cajétan, »tamquam persona nudata a per-
sona nuda«, et que par conséquent cette personne dénudée
peut de nouveau étre revétue, ou rétablie dans son intégrité
premiére, qui alors s’appellera aujourd’hui encore le Para-
dis terrestre, comme elle se nomma primitivement, Cette

dénomination &tait fréquente an moyer age. C’est ainsi que
- Thomas distinguera trois paradis: le paradis terrestre, le para-
dis céleste et le paradis spiritual, ou de la vision béatifique 1,

T.es Purification s’accom-
plit

' On la trouve chez Guillaume Perrault, dans sa summa
virtutum et visiorum; dans l'opuscule appelé le Paradis de

16*



230 + Le plan de la Divine Comédie

Au sommet de la montagne du Purgatoire, nous trou-
vont le paradis terrestre, ou mnous allons penetrer, et apres
lequel viendront les deux autres paradis,

L’ordre naturel, disions-nous, a été plelnement rétabli
chez Dante: les passions obéissant & la volonte, la volonté
& la raison droite, Mais ce n'est pas toute la perfection
octroyée a ’homme: il reste le perfectionement surnaturel,
qui aboutit & la vision béatifique de Dieu en lui-méme.

Voici venir en effet une femme merveilleusement
belle et heureuse qui symbolise une vie nouvelle; voici une
admirable procession, qui signifie toute l'ccuvre surnaturelle
du Christ. Debout sur un char splendide, apparait Béatrice,
la Théologie révélée qui reproche a Dante ses infidélités.
Dante est plonge dans le Léthé, ou il oublie ses méfaits.
Béatrice se manifeste en soulevant son voile; les sept
vertus se réjouissent en dansant de la conversion du pe-
cheur. Béatrice reste prés de I'arbre de la science, tandis
que Dante en extase voit se dérouler toute I'histoire de
I'Eglise. Dante est plongé dans I'Eunoce, et toutes ses
pensées sont droites, Un sauveur est promis a I'Eglise.

Le tableau synoptique de ces données a la fois doctri-
nales et poétiques, est facile a établir:

1. L'Ordre [ 1. Dante également capable de vie active et devie
naturel ré- contemplative (XXVII, 100—108)
tabli 2. Dante investi de la liberté morale (XXVII,
118—142)

‘f 1. Mathilde personification de cette perfection.
2. Procession symbolisant 1'ccuvre surnaturelle du
Christ (XXIX)
8. Béatrice fait ses reproches & Dante (XXX
XXXI, 9)
4. Dante plongé dans le Léthé ou il oublie ses
2. L'ordre mauvaises pensées (XXXI, 91—126)
surnaturel } b. Béatrice leve son voile aux yeux emerveillés
octroyé du poéte
L 6. Arrivée a DParbre de la science qui refleurit
7

L’état de purification suppose
; N —

(XXXII, 1—60)

. Dante en extase voit se dérouler I'histoire de
I'Eglise XXXII, 61—99)

8. Dante plongé dans I'Eunce, ott il puise ses
bounes doctrines (XXXIII, 103— 145)

(9. Béatrice prophétise un sauveur (XXXIII, 4...)

’ame, attribué a Albert le-Grand; chez S. Thomas S. Th. I, q, 162,
1; 8. Th. IT—II, q. 175, a. 8, 4m; S. Th, III, 4. 52, a. 4, 3m etc.



Le plan de la Divine Comédie 231

Le tableau complet du Purgatoire se peut construire
ainsi dans ses grandes lignes:

( 1. Antipurgatoire, ou conditions requises préalable-
ment pour la purification

{ 1. Par l'absolution des faut

. 2. La purification { . . 1, . auves
Purgatoire { 2. Par la disposition des défauts
g, L'état de puri- { 1. Ordre naturel rétabli

L fication {‘2. Ordre surnaturel octroyé

II1. LLe Paradis

Il reste a parcourir pour Dante la troisiéme et der-
niére, en méme temps la plus sublime étape de son voyage:
celle par conséquent qui requiert un secours divin- plus
efficace (Par. I, 1—42). Apres avoir imploré un tel secours,
Dante accompagné de Béatrice prend pour ainsi dire son
vol & travers la sphere du feu (I, 43—81).

Le voyage est si spontané et si rapide, que Dante
s’en apercoit seulement assez pour s’en émerveiller. Béatrice
lui explique comment 'dme, une fois débarrassée de len-
trave des choses terrestres, s’éléve ‘d’elle-méme selon la
nature que Disu lui a donnée (I, 82—142). En d’autres
termes, pour arriver a la sanctification ou & la possession
des vertus chrétiennes, il faut en arriver d’abord a la
charité qui dépouille ou détache I'homme des entraves
terrestres.

Mais il y a plus, Dante et Béatrice s’élévent ensuite
Jusqua, la sphére de la Iune (II, 1—18) ou ils rencontrent
les dmes de ceux qui vacillérent quelque peu dans Ieurs
resolutlons, ou dans leurs veeux, et qui pour.ce motif n’arri-
vérent qu'a une moindre perfectlon, tout en conservant la
fidélité nécessaire pour parvenir & la perfection essentielle.
En un mot, ils hésitérent partiellement dans la persévé-
rance, deuxiéme condition de la sanctification.

Ici le poéte ajoute quelques discussions scientifiques,
qui apportent queique variété dans le sujet, mais n’inter-
rompent nullement le fil de la pensée dogmatique. Bref,
il faut la persévérance dans la charité, si 'on veut arriver
a la sanctification parfaite.



232 Le plan de la Divine Comédie

C'est ce que nous enseigne Thomas d’Aquin, quand il
nous dit que le bien de I'’homme ne consiste pas seulement
dans la quantité de Ila charité, mais -surtout dans la
persévérance jusqu’a la mort (Rom. VIII, lect. 6); ou plus
explicitement, que la sainteté comporte deux conditions

nécessaires: l'union de I'dme a Dieu et la persévérance
(8. Th., TI—II, q. 81, a. 8).

Si nous voulons résumer en deux mots le contenu des
cinq premiers chants du Paradis, nous aurons ce simple
sommaire :

1. Détachement (I)

Dispositions générales a la sanctification
F & 2. Persévérance (II—V)

Ces dispositions sont présupposées 4 'exercice de toutes
les vertus dont il va étre question dans le reste de la troi-
siéme Cantica, Ce qu'en dit le poéte constitue une sorte de
prologue, qui répond aux prologues de I'Enfer et du Pur-
gatoire,

Si V'on tient & posséder dés le début une notion d’en-
semble sur l'cuvre de perfection symbolisée dans ce voyage
prodigieux, nous pouvons mettre le cadre sous les yeux du
lecteur. C’est comme on le verra, du saint Thomas tout
pur, en méme temps que c'est le canevas exact et inde-
structible sur lequel Dante a paint ses tableaux admi-
rables.

1. Biens sen-

1. Tempé- sibles (VI)
rance 2. Joies sen-
sibles
1. . Nieneti (VIII-IX)
fenctive( » prudence (X—XITI)
1. Cardinales 3. Force (XIV—XVII)

\ 4. Justice (XVIII-XX)
1 2. Vie contemplative (XXI—XXII)
1. Foi (XXIIT—-XXIV)

L2. Ijlhéologa- 2. Espérance (XXV)
£8 3. Charité (XXVI)

Vertus ¢

Ces chema, & premiére vue, se présente et se démontre
de lui-méme, par la plénitude de ses éléments et la place
qu il occupe logiquement. On ne voit pas ce qui pourrait
s'ajouter, se supprimer, ol se transposer.



Le plan de la Divine Comédie =~ - 233

Dante et Béatrice arrivent dans la planéte de Mercure,
ou leur apparaissent les esprits de ceux qui travaillérent
sagement & lacquisition de la gloire et des autres bien
terrestres (V, 89—114; VI, 1—142; VII, 1—148). Les
voyageurs célestes entrant dans la spéhre de Vénus, ol se
rencontrent les esprits de ceux qui se sanctifierent par
Iamour sensible, pratiqué avec modération (VIII, 1—148;
IX, 1—148). — Cette modération et dans 'amour des biens
terrestres, et dans la pratique de l'amour sensible, est le
résultat de la vertu de tempérance, qui devient une
vertu véritable quand elle se rapporte a Dieu, bien que a
raison de son objet, qui est la satisfaction sensible, elle
n'occupe que le rang inférieur parmi les quatre vertus
cardinales, Ceux qui lont pratiqués apparaissent en
effet dans les astres moins importants qui sont Mercure
et Vénus.

-Aprés un éloge splendide de la sagesse Divine (X,
1—27) Dante raconte comment il entre avec Béatrice dans
le plus resplendissant des astres, dans le soleil, ou lui appa-
raissent les dmes des théologiens les plus célébres, qui su-
rent mieux organiser toutes choses en vue de la fin supréme
qui est Dieu. Cet éloge de la Prudence ou de la sa-
gesse, enrichi des louanges de S. Francois et de S. Do-
minique, et de quelques autres digressions, est d'un
splendeur incomparable (X —XIV, 1—78). Les deux ce-
lestes pélerins s'élévent dans la planete de Mars (XIV,
79—129).

La se montrent les dmes de ceux qui défendirent
héroiquement la cause du Christ par la force des armes:
elles forment pour ce motif, une grande croix lumineuse,
C’est. le triomphe de la vertu de Force, que le Poéte
prolonge par des épisodes durant plusieurs chants (XV—
XVIII, 1—51).

Enfin Dante et Béatrice passent dans la planéte de
Jupiter, ou se manifestent les dmes de ceux qui pratique-
rent excellemment la vertu de Justice (XVIII, 42—69),
quatriéme et derniére vertu cardinale. Ces esprits s’organi-
sent d’abord de maniére a former un verset de la sagesse:
»Diligite iustitiam qui iudicatis terram«, puis elles se dis-
posent d’elles-mémes de maniére a former la figure d’une
aigle, pour indiquer que la Justice doit étre surtout l'apa-



234 ' "~ Le plan de la Divine Comédie

nage des souverains (XVIII, 70—114). Dante explique en-
core sa pensée dans les deux chants suivants (XIX—XX),
et ainsi achéve son enseignement sur les vertus cardinales
qui constituent la perfection de la vie active. Si I'on veut
comparer cette théologie avec celle de Thomas d’Aquin, ou
pénétrera encore plus avant dans la pensée du poste (S.
Th. I—II, q. 6, a. 4, et ailleurs).

~ Cependent la vie active, dans le ciel de la sanctifi-
cation, comporte comme pendant et couronnement la vie
appelée contemplative, qui suppose, d’abord comme
acte général, la contemplation de la vérité, et a méme en-
suite une multitude d’actes secondaires (S. Th. IT—II,
q. 180, a. 3, 4). Cette vie contemplative ne peut que dé-
buter ici-bas, mais elle se terminera au ciel, ou elle se
confondra avec la vie bienheureuse. Dante raconte donc
quarrivé avec Béatrice dans le ciel de Saturne, il vit une
échelle qui montait jusqu'au ciel et que gravissaient ou
descendaient les dmes contemplatives, comme par des éche-
lons qui sont les degrés divers de la création toute entiere
(XXI, 1—42). Dante déplore que les moines destinés a la
vie contemplative ne la connaissent et ne la pratiquent
plus (XXI 43—142; XXII, 1—-21), — Les deux pélérins
du ciel sont arrivés au huitiéme ciel, et Dante jette un
regard sur les planétes qu'il a visitées (XXII, 1—153) et
voit combien petite est notre terre.

Ainsi ont été parcourues les sphéres diverses ou appa-
raissent, selon leur excellence, les formes de sanctification
d’ordre intrinséquement naturel, qnoique surnaturalisées
dans leur fln (S. Th. I—II, q. 51, a. 4).

Il reste maintenant & considérer les autres vertus, qui
sont surnaturelles et dans leur essence et dans leur finalité,
c’est-a-dire les vertus Théologales.

Et voici qu'en effet s'ouvre un monde nouveau: le
monde surnaturel, ou de la Rédemption surnaturelle; le
monde de I'Incarnation.,

Il s'annonce par le triomphe symbolique du Christ
(XXIII, 1—69) et de la Vierge Marie (XXIII, 70—139).

Dante alors est interrogé strictement sur la Foi, par
S. Pierre (XXIV, 19—1b4); sur I'Espérance, par S.
Jacques (XXV, 183—96), sur la Charité par S. Jean



Le plan de la Divine Comédie 9235

(XXVI, 1—-79). Cest tout le monde surnaturel qui de la
sorte est annoncé, défini. Cet examen sur la Foi, I'Espé-
rance et la Charité de Dante, est d'une simplicité, d’une
grandeur, d'une vérité admirables, et pourrait encore servir
de théme pour un examen d’aujourd’hui,

~Aprés quelque digression, Dante et Béatrice mon-
tent dans le ciel cristallin, ou Premier mobile, dont les
propriétés sont minutieusement décrites. Mais voicl que
le Poéte se retournant apergoit un point trés-luminaux,
entouré de neuf cercles brillants, dont la signification
est donnée par Béatrice. Celle-ci enseigne qu’il existe
une corrélation intime entre les neuf sphéres des cieux
spirituels ou des anges, et les neuf sphéres des cieux
materiels, auxquelles ceux-la eommumquent leur vertu
(XXVIII, 1—78). Béatiice explique & Dante l'origine,
la nature et le ministere des anges (XXIX, 1—145).

Dante et Béatrice transportés enfin dans | Em-
pyrée, ou le Poéte reste éblouil et perd la vue, jusqu'a
ce qu’il ait bu an fleuve radieux de la- lumiére de gloire
(XXX, 1-90). Le paradis enfin apparait comme une
grande rose dont Béatrice donne Vexplication (XXX,
91—148).

Béatrice s'éloigne de Dante et va se perdre dans
la lumiére de Dieu, dont elle est une émanation (XXXI,
1—78);, et S. Bernard prend sa place, pour expliquer
la rose du Paradis (XXXII, 1—114). Il ne reste dé-
sormais qu'une derniére gréce & obtenir, celle de la
vision intuitive et béatifique de Dieu en
lui-méme (XXXIII, 40 —81). S. Bernard demande & Maris
d’obtenir & Dante cette grice supréme: et le poéte peut
contempler rapidement I'universalité de toutes choses en
Dien (XXXI1I, 82—-106); le mystére de l'unité et de
la Trinité de Dieu (XXXIII, 106—128); le mystére du
Verbe incarné (XXXIII, 127— 141).

(’est, 1a Fin de la Vision.

Il me semble utile maintenant de réunir toutes
ces données essentielles du Paradis, dans un tableau
synoptique abrégé mais suffisant, pour établir et disposer
logiquement ce qu’a célébré le poéte, comme nous l'avons
tait pour les autres parties.



ne Comédie

®
-
4

Le plan de la nv

236

Paradis ou état de sanctification

1. Détachement des choses terrestres, Ciel du feu (Ch. I)

I. Conditions préalables
OnaItions preatadi®s | o. Persévérance. Ciel de la luna (II-V)
1. Possessions wmmmonqum des biens
i m terrestres. Ciel de Mercure (VI)
1. Tempérance
. eriparance _ 2. Usage modéré des plaisirs sensib-
[ t les. Ciel de Vénus (VII—-IX)
1, Vie active |
2. Prudence ou sagesse. Seleil (X —XIII)
[ 1. mpagf 8. Force, Ciel de Mars (XIV—XVII)
es
| 4. Justice. Ciel de Jupiter (XVIII—XX)
IL Vertus | | II. Vie contemplative. Ciel de Saturne (XXI—XXII)

(L Foi. Ciel étoilé (XXII—XXIV)
II. Théologa-§ II, Espérance. Ciel étoilé (XXV)
\ .
e III. Charité. Ciel étoilé (XXVI)

— I. Les anges. Ciel cristallin, ou du Premier mobile (XXVII—XXIX)
II1. Vision )

1. Dans sa cour céleste. L'Empyrée (XXX —-XXXI)

? wmmﬁmmsm— IL. Dieu ” ‘ | .
. 2. En lui-méme, ou dans son essence. L’Empyrée (XXXII—XXXIII)

Fr. G. M. Berthier O, P.

Fribourg




	Le plan de la Divine Comédie

