
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 3-4

Artikel: S. Tommaso e Dante

Autor: Cordovani, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


190 S. Tommaso e Dante

cum praesertim magnaminitate essefc conspienus. Quare
amore studioque virtutis, quibus doctrina D. Thomae erat
imbutus, magistrum imitatus eiusdem imaginem praebuit.

Ad quintum dicendum, quod ad rationem imaginis
non requiritur aequalitas cum re, cuius est imago, sed
sufficit similitudo substantiae expressa.

Ad sextum patet responsio ex dictis et similiter ad
septimum. Ernestus Commer

S. TOMMASO E DANTE1
I

Il Ministro che regge le sorti délia Pubblica Istruzione
in Italia, in questo anno sei volte centenario dalla morte
di Dante ha tentato di squalificare il concetto che noi avevamo
dell'Alighieri come di un grandissimo poeta non per forza.
di fantasia, ma sopratutto per forza d'ingegno e di dottrina
filosofica et teologica.

Movendo dal presupposto che „la vera poesia sorge
sulle passioni e non sulle riflessioni2", che „l'arte non ritrae
cose ma sentimenti3", egli ha coneluso che la poesia di
Dante „nasce tutta da vigore di fantasia; e sebbene si
soglia ludare di grande dottrina in divinità, questa dottrina,

1 Feiice Tocco, Le correnti del pensiero filosofico nel
secolo XIII. Nel vol. „Arte, Scienza e Fede ai giorni di Dante", Con-
ferenze Dantesche tenute nel 1900 a cura del comitato milanese délia
Società Dantesca Italiana, Hoepli. Milano, 1901.

F. Ozanam, Bapports de la philosophie de Dante avec
les écoles du moyen âge. S. Bonaventure et S. Thomas-
d'A quin. Cap. 3" del vol. Dante et la philosophie Catholique au
treizien e siècle. Paris, Lecoflre.

Nardi, Intorno al Tomismo di Dante e alla quistione
di Sigieri in „Giornale Dantesco", 1914, vol. 22, quad. Y.

Mercier, Dante e S. Tommaso V. „II VI Centenario Dan-
tesco" 1920, p. 27.

Grandis, Sigieri di Brabante, cf. „II VI Centenario Dan-
tesco", an. 1919, p. 21, 34, 61.

Moretti, LaFilosofia diDantestudiata con Dante. Ivi,
anno 1919, p. 110.

G. Manacorda, Da S Tommaso a Dante. Congetture e
riscontri. Bergamo Jst. It. d'Arti grafiche, 1901.

V. Marchese O. P., S. Tomm aso e D ante Alighieri, Cap. III
del vol. „Delle benemerenze di S. Tommaso d'Aquino verso le arti belle".
Genova, Tip. della Gioventu, 1874,

2 Croce, La poesia di Dante, p. 179. Bari, Laterza 1921.
3 L. c. p. 31.



S. Tommaso e Dante 191

questa scienza filosofica e teologica, piuttosto che vantaggio,
gli apporté nocumento1". Quindi consiglia di non curare le
allégorie, perché „nella poesia e nella storia délia poesia le
spiegazioni delle allégorie sono affatto inutili e, in quanto
inutili, dannose2"; consiglia di dimenticare quello che
Beatrice allegoricamente ès ed invita a „leggere Dante
proprio come tutti i lettori ingenui lo leggono e hanno ragione
di leggerlo, poco badando all' altro mondo, pochissimo aile
partizioni morali, niente affatto aile allégorie, e molto go-
dendo delle rappresentazioni poetiche, in cui tutta la sua
multiforme passione si condensa, si purifica e si esprime4".
E riducendo la nostra ammirazione alla poesia, separata
dalla dottrina, non si viene a scapitare molto, perché fu
fraintesa la particolare importanza di Dante filosofo e
politico.

In verità, anche dove pare che si possa più fondata-
mente parlare di originalità del pensiero dantesco, per chi
esamini spregiudicatamente, l'originalité man mano si atténua,
o si dimostra di natura non propriamente scientifica5". „Nella
metafisica ed etica in genere, solo con molta buona
volonté si pué ritrovare qualche particolare che non derivi
dai libri da lui studiati. Perciô, anche presso i più attenti
e scrupolosi indagatori, le ricerehe sul pensiero e le dot-
trine di Dante di nécessita si aggirano in minuzie, cui si
attribuisce diverso e maggiore valore che loro non spetti6."
Il Ministro, uomo d'ingegno e di cultura sente quanto gravi
siano le sue affermazioni, e come non tutti vorranno accet-
tarle cosi semplicemente perché egli le ha dette; e pre-
viene l'accusa avanzando la sua difesa con queste parole :

„Si dira, e si è detto, che a questo modo Dante viene dimi-
nuito ; ed è vero il contrario, che viene accresciuto : accres-
ciuta cioè e potenziata la contemplazione di lui, sommo
poeta. Si diré e si è detto, che a questo modo Dante viene
profanato, togliendoglisi il pensiero religioso ; e neanche è

vero, perché gli si tolgono o meglio si prescinde solo da
quei pensieri, religiosi o - politici o altri che siano, da lui
non tradotti nella sua poesia, nella quale, d'altra parte, pur
vive tanta e séria e sincera religiosité, anche dove non
sembra direttamente espressa: vive in tutte le più varie

1 L. c. p. 174. 2 L. c. p. 20. 3 L. c. p. 131. 4 L. c. p. 70.
3 L. c. p. 14. 6 L. c. p. 15.



192 S. Tommaso e Dante

figurazioni, perché viveva nell'animo di Dante, se anche
conciliata o equilibrata con altri sentimenti h"

Che dobbiamo pensare noi cattolici di questo rifaci-
mento dantesco per inquadrare il poeta e il suo poema
nell' estetica crociana, nella „scienza délia fantasia", o „scienza
dell' intuizione?"

Riconosciamo che „senza passione non nasce poesia
ed arte2"; possiamo consentire e riconoscere come nella „Com-
media non c'è sentimentalismo di sorta ma la gioia e il
dolore e il coraggio di vivere infrenato dal timoré morale,
sorretto e animato dall' alta speranza3" ; ma se è vero, corne il
Croce afferma, che nell'epopea dantesca „in cambiodell' ascesi
vi si trova la ferma fede rafforzata da pensiero e dottrina;
in cambio dell'ardore gnerresco, l'ardore civile4"; se „tras-
cendenza e immanenza si affermarono entrambi in lui con
sommo vigore" ; se egli fu „costantemente occupato nel
pensiero délia vita eterna e intanto studioso delle dottrine
chiesastiche, concepite corne la ferma verità su cui ferma-
mente posava" ; se egli „scrutava i più astrusi dommi e
osservava curioso e amoroso ogni aspetto délia natura e

ogni moto dell'animo"; se egli fu „teologo e insieme vario
e sensibilissimo poeta5", corne possiamo logicamente tras-
curare il pensiero scientifico di Dante e fermarci esclusiva-
mente al poeta che se per comprendere il poeta „è neces-
sario farsi un' anima dantesca e conoscere quelle che sia la
poesia nella sua eterna natura6", come possiamo rinunziare
a „mirar la dottrina che si asconde sotto il velame „anche"
degli versi strani?" Nei primi canti del paradiso noi sen-
tiamo un forte ammonimento che il poeta da ai suoi lettori
e commentator!, invitandoli a tornare indietro piuttosto che
mettersi in pelago con „piccioletta barea" con la certezza
di rimanere smarriti ; mentre quelli che per tempo drizza-
rono il collo al pane degli angeli, cioè alla scienza sacra,
possono mettere su „l'alto sale", il loro naviglio e salire i
cieli per forza d'ingegno.

La poesia di Dante non è soltanto espressione di
passione o d'immaginazione, ma volo di pensiero e onda di
amore, poesia di scienza e di fede che ha solo degno ris-
contro nella Bibbia, è davvero „quella voce meravigliata,

1 L. c. p. 70. * L. c. p. 29. 3 L. c. p. 168. 4 L. c. p. 167.
5 L. c. p. 50. e L. c. p. 200.



S. Tommaso e Dante 19a

commossa che tramanda l'anima umana", non già „nella
perpetuamente ricorrente creazione del mondo", che noi non
possiamo creare nulla, ma nella vampa di una libertà com-
battente per assorgere alla somiglianza di Dio nella santità.
Comprenne che questa poesia non rientri nelle catégorie del
moderno idealismo, ma Dante non si è contentato di essere
un costruttore di versi e di poesie, piuttosto aspirando a
un rinnovamento di anime, facendo délia poesia una forza
di civiltà.

Non si è fatto un animo dantesco il Ministro che ha
voluto interpretare Dante in modo corrispondente al proprio
sistema, ma alieno dello spirito e délia parola del poema,
in contrasto con la migliore tradizione italiana di pensiero
e di fede che non puô rassegnarsi a trattare il poeta corne
un „bravo ragazzo" e Beatrice come „una sorella maggiore
che ha compiuto il corso degli studi e ottenuto il diploma
e il premio, e fa scuola al minor fratello, il quale è ancora
assai indietro ed erra in incertezze ed è irritato e tormen-
tato da dubbi, da pregiudizi e da falsi concetti, e talvolta
le dice grosse1". Questo è un rifacimento arbitrario che non
trova giustificazione nella storia ed in nessuna teoria ragione-
vole: cid che è caduco in Dante è la vecchia astrologia, la
mitologia, certi dettagli di fisica naturale ormai sorpassata,
ma è vivo e forte il pensiero filosofico et teologico che forma
il contenuto délia più grande poesia del mondo, vivo e pos-
sente lo svincolamento da ogni nequizia che incatena
l'anima per la conquista di Dio, centro di ogni ubi e di ogni
quando, al quale anela e sospira il cuore umano attraverso
i regni délia morte e délia vita. Possiamo adunque cercare
le affinità del pensiero dantesco con quello dei grandi suoi
coetanei e predecessori, senza che l'indagine sia diminuita
di valore e di interesse, e sopratutto possiamo domandarci
quali siano le relazioni che passano fra l'opéra di Dante e
quella di S. Tommaso d'Aquino.

II
La ricerca delle fonti del pensiero dantesco è piena

di oscurità e d'incertezza. Ma l'amore di una teoria o di
un personaggio sembra che troppo spesso leghi il pensiero
dei critici e degli studiosi, i quali pervasi da una vera smania
di scoprire qualcosa di nuovo e di originale, avventano ipo-

1 L. c. p. 135.



194 S. Tommaso e Dante

tesi, lanciano cosfcruzioni personali, proclamando di aver
trovato le sorgenti délia Commedia Divina. Si vorrebbe ad
ogni costo trovare l'autore dal qüale Dante dovrebbe aver
preso il contenuto e 1' Arte sovrana del suo poema, e questo
autore dovrebbe coincidere non coi nomi già conosciuti e
nella misura ridotta dalle esigenze délia storia, ma proprio
a perfezione con il personaggio preferito degli indagatori
e quasi in una corrispondenza matematica, confinante col
plagio. Pur dichiarando tutti l'originalità di Dante, si vuol
dimostrato corne e da chi Dante abbia copiato : pretesa che
non si concilia con l'idolatria dei Dantisti, nè con la gran-
dezza di Dante.

Intanto sentiamo il Croce che non trova nulla di
originale e d'importante sul pensiero filosofico e scolastico di
Dante, quindi inutile la ricerca delle fonti délia Dottrina
sua, forse perché Dante gli apparve troppo „ligio alla pa-
rola rivelata e agli insegnamenti délia Chiesa, rispettoso dei
limiti dell'umano conoscere, ossequente alla modestia ed
umiltà cristiana1".

Il Nardi, invece, trova in Dante „lo sforzo délia rifles-
sione personale, la creazione. Il suo sistema, corne il
campanile di Giotto, è monumento di marmo multicolore. Egli
chiude un epoca di cui ha vissuto tutte le lotte ; ma in lui
si scorgono già i germi che romperanno più tardi la scorza
delle vecchie concezioni, e si sente qualcosa che accenna da
vicino il sorgere di una nuova epoca nella storia dello spi-
rito umano, la quale epoca comincia col misticismo tedesco2".
„I filosofi délia reazione neoplatonica agostiniana, che segui
dopo il 1277, altrionfo e alla condanna del peripatetismo,
si rituffarono nella corrente del pensiero tradizionale cri-
stiano e, contro l'esistenza délia doppia verità, proclamaronc
logicamente l'impotenza délia ragione e délia filosofia. A
questo periodo appartiene Dante. Il suo misticismo, e quel
bisogno continuo di fede per salvarsi dal dubbio, è dovuto
appunto ad un nuovo sforzo per liberarsi dalla teoria délia
doppia verità, e cioè all'aver costatato, al par di Sigieri,
l'opposizione tra il pensiero greco, ed il pensiero cristiano 3."

Il pensiero di una derivazione islamitica délia Divina
Commedia, parve ingigantirsi all'apparire di una forte mono-

1 Croce, 1. c. p. 98.
2 Eiv. di Filos. neo-scolastica, 1912, p. 238.
3 Eiv. di Filos. neo-scolastica, 1912, p. 236.



S. Tommaso e Dante 195

grafia dall'arabista spagnuolo Miguel Asin sulla „E cato-
logia Musulmana nella Divina Commedia." A prima vista
la dimostrazione parve cosi logica e docuïnentata che si
pensô fossero ormai note le fonti vere e proprie dell' epopea
Dantesca, e trovate più lontano che non si potesse comune-
mente sospettare. Ma dopo il primo momento di sorpresa e
di meraviglie, esaminato coscienziosamente il lavoro dell' Asin,
i dotti fecero criticamente giustizia delle conclusioni vio-
lentemente dedotte e indotte da molta coltura islamitica che
non provava la genesi délia Commedia, ma solo 1' abiîità
dell'mgegno dell'Asin1.

Ritornando dall'Oriente a casa nostra fu cercata la
sorgente del poema tra le opere di S. Pietro Damiano. Che
Dante conoscesse le opere del monaco di Ponte Avellana
e che da lui prendesse moite delle invettive pungenti contre
il disordine del clero, si sapeva2; ma chi aveva mai sos-
jpettato che „l'opuscolo XXXII di S. Pietro Damiano fosse
fonte diretta délia Divina Commedia?" Il professore Ama-
ducci si innamorô di questa idea e si convinse di questa pre-
sunta derivazione che ancora sostiene con ardore lodevole
e con nessuna convinzione dei critici3.

Altri studiosi cercarono di avvicinare il contenuto délia
struttura délia commedia con le opere del Dott. Serafico,
S. Bonaventura di Bagnorea. Il Prof. Zallonghi1, con bella
cultura e bello stile, dopo il Ronzoni e il Dibisogno, rieonos-
cendo che „molti dei robusti elementi délia Summa Theolog

i c a e délia Summa contra Gentiles furono utilizzati con
larghezza" da Dante, asserisce che il „suo cristianesimo è

indubbiamente di derivazione Prancescana e che si riattacca
direttamente al misticismo Francescano6". L'opéra del filo.

1 Cf. g. Gabrieli, Intorno aile fonti Orientali délia Di-
vinaCommedia,ßoma, Tip. Poliglotta Vaticana 1919. Citaïado questo
lavoro dell'illustre prof, mi fo un dovere di rendere omaggio di ammira-
zione a questo insigne studioso, il oui valore è solo uguagliato dalla
sua modestia e dalla indifferenza di noi italiani per le nostre glorie
migliori.

2 Ernesto Anzalone, Dante e Pier Damiano — saggio, — Aci-
reale, tip. Orario délia Ferrovia, 1903.

3 L' opuscolo XXXII di S. Pier Damiano fonte diretta délia
„Divina Commedia?" Il giornale dantesco, 1911, p. 23, 42.

4 Zallonghi, S. Bonaventura e Dante nel „VI centenario
Dantesco" (1918) p. 91, (1919) p. 10, 98.

1 L. c. p. 98, 20.

Divas Thomas VIII. (Jahrbach für Philosophi® etc. XXXV.) 14



196 S. Tommaso e Dante

sofo d'Aquino, sistemazione compléta del pensiero cattolico
che si ammassa tra le linee délia sintesi grandiosa di lui
come in una ferrea armatura geometricamente costrutta, ha
una rigidezza che rispondeva alla natura d'acciaio di Dante,
avida di costringere in forti motivi dottrinaii l'onda impe-
tuosa d'unapoesia moralizzatrice. Male tendenze e le abi-
tudini mistiche lo spingevano anche e forse più al filosofo
di Bagnorea pel quale il mondo era una scala a Dio e
tutto poteva offrire un'ala pei raggiungerlo1".

Da questo egli conclude che „aecanto al Dottore Ange-
lico vi è nella Gommedia il Dottore Serafico quale ispira-
tore sovrano, e non si puô nè si deve dunque far sempre
ricorso aile opere del primo2". Altri studiosi, corne il Sal-
vadori3, il Ronzoni4 il Cosmo 5 hanno trattato lo stesso argo-
mento, chi allargando e chi restringendo il valore delle
analogie e dei rapporti, che „sostanzialmente innegabili, bi-
sogna poi ridurli e non poco, quanto ail' estensione".

Yeniamo cosi aile relazioni fra S. Tommaso e Dante
Alighieri. Pur facendo sempre professione ed imparzialità
noi siamo traseinati facilmente dalla passione anche nel valu-
tare questioni e argomentazioni che sembrano del tutto indi-
pendenti dal particolare attegiamento del nostro spirito. Cosi,
è molto difficile che un tomista si astenga dal marcare forte-
mente la certa derivazione del pensiero danteseo dalle opere
di S. Tommaso D'Aquino; come il seguace di altre scuole
filosofiche e teologiche, pur riconoscendo il fatto sostanzial-
mente, sarà tentato di mettere tante restrizioni e cautele
alla sua interpretazione, che verra a scomparire ogni pre-
ferenza dell'Alighieri verso il „Buon frate Tommaso". Si
potrebbe illustrare con fatti, nomi e documenti questo fatto
psicologico, che vorrebbe essere scientifico, che non fa onore
e sul quale non voglio insistere. Noto soltanto che i difen-
sori più convinti délia tesi non sono stati i Domenicani, ma
altri studiosi, sacerdoti e laici, che per semplice e sincera
indagine critica, sceverando il certo dal probabile, tra i con-
sensi dei piu' e le contestazioni di pochi, hanno concluso

1 L. c. p. 99 (1918).
2 L. c. p. 91.
3 „Saggio sulla vita giovanile di Dante."
4 La oonoezione artistica délia Divin a. Commedia ele

opere di S. Bonaventura, Monza, Tip. Artigianelli, 1900.
6 Notereile francescane, „II giornale Danteseo", 1901, p. 41.



S. Tommaso e Dante 197

che „maestro di Dante fu' S. Tommaso che è dubbio se
„egli nel suo generale tomismo immise di altre correnti
speculatives" e ,,chi consideri quanto studio ponesse Dante
nell' approfondire e far sua la filosofia del suo tempo, e corne
nelle sue opere minori appaia ammiratore e seguace, quasi
esclusivo, dello Stagirita e dell'Aquinate, puô, toltosi in
mano la Commedia, senza non lieve fondamento affermare
che anche in quella Dante dovette seguire gli autori, di
oui altrove si fa discepolo 8". •

Io intendo raccogliere e verificare i risultati che questi
studiosi hanno ott9nuto sulla questione dei rapporti fra
S Tommaso e Dante,,sforzandomi di imitare anche in questo
la mirabile serenità di questo geniale ed amabile dottore,
che nelle polemiebe più forti del tempo suo non fu mai
assente e non fu mai turbato; che a noi tardi nepoti e
discepoli non solo ha dato il contenuto sostanziale di una
magnifica dottrina, ma anche l'esempio di quella „infiam-
mata cortesia" che non misconosce i diritti délia verità e
che a Dante piacque.

Quando il poeta scriveva non era generale il tomismo
fra i Domenicani, tanto che noi troviamo qualche dissidente
aperto negli studi generali, e misure disciplinari contro
quelli che non rispettavano l'autorità e il nome dell'Aquinate.

Nel Capitolo provinciale di Arezzo nel 1315, fu punito
F. Umberto Gruidi per aver parlato temerariamente contro
la sana e sacra dottrina del Venerabile Dott. F. Tommaso
di Aquino, e costretto a ritrattare le sue parole, sospendere
per due anni l'insegnamento e a digiunare per dieci giorni
in pane ed acquah Ê adunque un fatto molto significative
quello di trovare Dante cosi decisamente orientato verso la
dottrina di S. Tommaso fino dai primi del trecento, anche
se non possiamo riscontrare in lui un tomismo universale

1 Gentile, I problemi délia scolastica e il psnsiero mode

rno, p. 22, Bari, Laterza, 1913.
2 Croce, 1. c. p. 12.
3 G. Busnelli, „Ii giornale Dantesco", 1905, p. 258.
4 „Quia F. Umbertus Guidi Baccalaur. Flor, in disputations et

cathedra multa temerarie dixit contra sanam et sacram doctrinam Ven.
Doctoris Fr. Thomae de Aquino, ideo studeat ea retractare, et per
biennium lectione privetur, assignetur Pistorium, et X dies in pane et
aqua ieiunet." Masetti, MonUmenta et antiquitates veteris dis-
ciplmae Ordinis Praedicatorum. Vol. I, p. "138.



198 S. Tommaso e Dante

e puro, anche se qualche teoria contrasta apertamente con
le Somme dell'Angelico.

Voglio presentare alla considerazione dei lettori quello
che gli altri hanno saputo trovare senza nulla aggiungervi
del mio, senza nulla dire che non sia docummentato e
fondato.

III
Dante c' informa nel Convivio che nella sua giovinezza

studio la filosofia „là ove ella si dimostra veracemente, cioè
nelle scuole de' religiosi e aile disputazioni dei filosofantilW.
Quali sono le scuole dei religiosi che poterono annoverare
fra gli alunni Dante Alighieri? Gli studiosi ammettevano
comunemente che il poeta avesse frequentato i corsi di
S. Maria Novella, dove fin dal 1272 era sorto uno studio
generale per opera di Tommaso d' Aquino, dove le più cos-
pique famiglie florentine avevano tra i religiosi un rappresen-
tante, e il Vasari dice di Oimabue che nella puerizia fu
mandato, acciô si esercitasse nelle lettere in S. Maria
Novella, ad un maestro suo parente che allora insegnava gram-
matica ai Novizi di quel Convento2. F. Guido Cavalcanti,
il primo degli amici di Dante, conobbe e utilizzô le opere
di Alberto Magno, specialmente per opera dell'illustre Do-
menicano del suo sangue, Aldobrandino Cavalcanti, che
dimorava a S. Maria Novella, divenuto un centro rinomato
di attività scientifiba3.

„Queste scuole di S. Maria Novella, che si trovano
menziona.te fino dal 1231, elevate a studio generale dell'Or-
dine nel 72, presero presto un grande splendore: non dif-
ferenti per la materia e l'ordine degli studi da quelle di
Bologna già descritte ; ma con questo di più che in Firenze
le menti dei predicatori per la fondazione délia loro Chiesa
e délia pace cittadina, si volsero aile arti belle e aile cose
civili." Quindi più generazioni di uomini là educati che
formarono il fiore délia cultura fiorentina e italiana. La
frequenza dei secolari aile scuole dei Religiosi deve avere
spin to a farne nascere la scuola civile, corne avvenne di
fatto per opera di Itemigio Girolami ; e naturalmente vol-
garizzatori di quel sapere nel volgare materno erano gli

1 Conv. II, 13.
2 Salvadori, Sulla vita giovanile di Dante, p. 107.
3 Salvadori, La poesia giovanile e la canzone di amore

di Guido Cavalcanti, Roma 1895.



S. Tommaso e Dante 199

alunni secolari di quelle scuole ; fra i quali si possono met-
tere con molta probabilità Cimabue, il Cavalcanti, Dante
e fors' anche Dino CompagnilB.

F. Remigio Giro!ami, discepolo a Parigi del B.
Alberto Magno e di S. Tommaso d'Aquino „quando verso il
1276 fu chiamato a Firenze ad insegnarvi, vi porto il culto,
la venerazione, le dottrine dei suoi grandi Maestri. Per 40
anni continui insegnô in S. Maria Novella non solo ai reli-
giosi del convento ma anche ai secolari, e formô alla se-
verità délia scienza tutta la nuova generazione che sentiva
e préparava gli albori délia vita italiana2".

Ogni indizio era dunque favorevole all'opinione che
Dante fosse stato discepolo dei discepoli di S. Tommaso a S.
Maria Novella; ma è vanto del Prof. Giulio Salvadori di
avere portato la certezza con nuovi documenti là dove era
la probabilità. Egli rende conto da sè dei suoi risultati cosi :

„Che queste sieno state le scuole dei Religiosi aile quali
Dante si volse, era già probabile per buoni argomenti, ma
ora si puô dir certo per uno nuovo che ad essi s'aggiunge
e che qui si accenna soltanto. Prima di tutto gli studi filo-
sofici, dei quale appare qualche indizio nella prosa délia
Yita Nova ed è frutto il Con vivi o, sono, di natura e
di metodo, domenicani ; e ora vedremo comme nella Yita
Nova si t.rovino tracce d'un' opera d'Alberto Magno e délia
Somma contro i Gentili del „buono frate Tommaso", a
esempio délia quale verso il 94 fu scritta la Canzone sulla
Nobiltà; e nel Convivio non si citano quasi altri scritti
filosofici contemporanei, che d'Alberto e di Tommaso. Poi,
la dottrina psicologica, morale e teologica, rimasta, scevra
dalle prime contradizioni, nella mente di Dante, e che nella
Commedia diventa alta poesia di pensiero, è, corne oramai
sanno tutti, quella di Tommaso ; la quale già nel Capi-
tolo generale del 1286 era dall'Ordine riconosciuta in certo
modo come sua, poichè vi si dichiarava promovenda, o
almeno dov'era opinione probabile, defensanda.

Ma l'argomento principale ci è dato da un manoscritto
dell'antica libreria di S, Maria Novella, che ci ha serbato
dei saggi tanto dell' insegnamento filosofico che di quello
teologico, quali nell' ultimo trentennio del secolo XIII si

1 Salvadori, Sulla vita giovanile di Dante, p. 239.
2 Taurisano, Il culto di Dante nell'or di n e D omenicano

p. 41, il Ros. Mem. Dom., Die. 1916.



200 S. Tommaso e Dante

davano in quello studio, ch.' era dei due generali dell' ampis-
sima provincia romana. Questi saggi ci restano nei Pro-
logi (cosi allora si chiamavano le prolusioni ai corpi sco-
lastici) dell' illustre Fiorentino di quell' Ordine, già nomi-
nato, che, licenziato nelle arti a Parigi, lesse in quella scuola,
prima per quindici anni di seguito, poi, dopo qualche tempo
che fu di nuovo a Parigi a leggere le Sentenze poi altri
anni che non possiamo precisare quanti siano stati, ma pro-
babilmente cominciarono dall'89 e andarono àl 1303, quando
egli ricevè sotto Benedetto XI a Borna, il repromissum
magisteri. Questi prologi riguardano tutte le specie
di studi che si facevano allora nelle scuole domenicane :

uno ve n'è sulla scienza in generale, uno sull' Etica, cinque
sui libri delle Sentenze di Pier Lombardo, altri sui vari
libri délia serittura; sicchè è chiaro che frate Bemigio fu
lettore d'ogni disciplina sacra e profana, nella lunga sua
vita. Ora chi, rammentando i concetti, i termini, le auto-
rità e il modo di ragionare del Convivio, legga almeno
i due primi fra questi prologi, tutto vi ritrova; ma quello
che più vale al caso vostro è che il principio del
Convivio stesso riproduce quasi letteralmente un passo del
prologo di Remigio sulla scienza in generale, tanto che non
si puô mettere in dubbio che questo sia arrivato agli orecchi
o agli occhi di Dante. Cosi dunque abbiamo, se non il
lettore, almeno le „scuole dei Beligiosi" che Dante dice di
aver frequentate ltt.

IV
Il Salvadori tratta ancora delle relazioni fra Alberto

Magno, maestro di S. Tommaso, e Dante Alighieri2. Egli
dice che molto probabilmente il libro DeCausis il divino
poeta lo conobbe nel rifacimento di Alberto ed anche questo
per mezzo délia scuola di S. Maria Novella. La istitu-
zione Teologica di Proclo è astruso sommario, la tradu-
zione di G-herardo da Cremona si intitola: de expos i-
tione bonitatis purae, e non Delle cagioni, corne
sempre dice il Poeta.

„Paget Coynbee, dopo aver dimostrato corne alcuni
luoghi del Convivio e délia Commedia derivano da-
trattati di filosofia naturale d'Alberto conclude : risulta ail' evi-

1 Salvadori, 1. c. p. 108.
2 Sulla vita giov. di Dante. Append.



S. Tommaso e Dante 201

denza dalle note preeedenti, come Dante abbia studiato
accuratamente gli scritti d'Alberto Magno e se ne sia valso
con grande larghezza, in special modo per ciô cbe riguarda
i trattati aristotelici. Ulteriori rieerche ci faranno senza
dubbio scoprire molti altri esempi, nei quali egli' ha attinto
idee e notizie alla medesima fonte1." Difatti ultimamente
Natale Busetto ha illustrate le descrizioni che Dante dà dei
fatti incipientes in corpore et terminati in anima,
corne quelli dei sensi, il sonno e, i sogni, e sempre ha tro-
vato che rispondono a quelle di Alberto e di Tommaso, ma
meglio a quelle del primo. Cosi la distinzione degli spiriti
umani, che „sono quasi principalmente vapori del cuore"
con la quale incomincia la prosa psicologica sulla Vita
Nova, dériva dalla scienza naturale d'Alberto : il quale in
questo caso attingeva da Avicenna, come dimostra l'opinione
originale di quest'ultimo, che gli spiriti nascono dal cuore,
e non dal fegato corne aveva detto Galeno; non già da IJgo
da S. Vittore, che segue l'opinione antica2. Cosi altrove io
aveva cercato dimostrare corne un altro trattato d'Alberto
ci dia la chiave a spiegare la teoria del compimento délia
nobiltà per mezzo dell'amore nella mente del Cavalcanti e
anche in quella di Dante ; raccogliendosi in esso, ordinate
e corrette, le opinidni dei peripatetici arabi sulla graduale
illuminazione dell' intelletto umano per l'unione con una pura
intelligenza superiore, derivata dalla teoria materiale e mi-
stica délia conoscenza del peripatetico alessandrino Ales-
sandro d'Afrodisia. E Carlo Vosler ha recentemente con-
fermato la mia conclusione, Egli poi aggiunge un passo da
un altro libro attribuito ad Alberto De adhaerendo Deo,
dove il fatto dell' amore (che trae l'amante fuori di sè e lo fa
vivere nell'amato) è espresso con parole le quali senza
dubbio trovano riscontro nella poesia del Cavalcanti e di
Dante.

Da tutti questi fatti risulta che la dottrina recondita
di Guido e di Dante, che Ii faceva conoscenti e in alto grado
fedeli d'amore, si doveva in gran parte ai libri naturali e
mistici d'Alberto Magno. E non è meraviglia : poichè a lui
la generazione di Dante, come quella anteriore, dovevano

1 Rieerche e note Dantesche, trad, dall' inglese con aggiunte
dell'Autore; in Biblioteca Storico-Critica della letteratura
dantesca, diretta da G. L. Passerini e P. Papa. Bologna, Zanichelli 1899.

2 Giornale Dantesco, a XIII, quad. 4.



202 S, Tommaso e Dante

una più larga e certa eognizione delle scienze natuiali &
délia psicologia, che avevano acquistato tante voga in occi-
dente dopo l'introduzione dei nuovi libri d'Aristotile e dei
loro eommenti arabi; e a lui ricorrevano per quegli studi
come ad un oracolo. E, oltre che alio pseudo Dionigi, a lui
anche dovevano la parte che allora si poteva raccogliere
dell' eredità platonica e neoplatonica ; che Ii attraeva con le
profonde, quantunque non chiare, speculazioni sulla nobiltà
e l'amore".

Se a queste derivazioni da Alberto Magno, si aggiunga
di quanto Dante oltrepassasse l'amico Cavalcanti nell' avvici-
narsi ad un pensiero certamente più latino e tomista, non
saré difficile riconoscere uno sforzo personale dell' Alighieri
nello avincolarsi da posizioni e teorie che per qualche tempo
certamente ingombrarono il suo intelletto.

„La concezione dell'amore corne di passione fatale,
cioè non libera, e distruggitrice prima délia ragione poi
délia vita, che è quella esposta dal Cavalcanti nel suo trat-
tato d'amore e rappresentata neila sua poesia, fu accettata
da Dante nel periodo che va dai suoi '21 ai 24 anni ; ma
ben presto, cioè dopö la guerra d'Arezzo (giugno 1288 —giugno
1289) deposta, per tornare all'amore accompagnato dal fedel
cohsiglio délia ragione1."

Senzagiocare di fantasia e senza voler regalare a Dante
le nostre personali convinzioni, possiamo riconoscere in questo
un'orientazione del poeta verso una concezione filosofica
più pura e più intellettualistica, vincendo non soltanto una
raffica di determinismo passionale, ma superando qualche
incerta corrente dottrinale che nella giovinezza gli fosse
piaeiuta.

„E quando si veda in chiara luce questa teoria che
Guido s'era fatta sulle tracce degli Arabi, e il ritorno di
Dante all'amore accompagnato dal consiglio délia ragione,
non puô cadere dubbio sull'interpretazione del famcso dis-
d eg n o ; nel quale Dante, avviato dalla guida fedele ail' aqui-
sto délia liberté, vide l'impedimento vero per cui l'amico
non gli potè esser compagno nella via che mena a salva-
mento: s'intende ch'egli disdegnô la ragione perché nè in
pratica nè in teoria riconobbe l'ufficio ch'essa deve avere
nelle determinazioni délia volonté e specialmente nel fatto^

1 Salvadori, 1. c. p. 192.



S. Tommaso e Dante 203

dell'amore, Dante invece, dopo esser rimasto per qualche
tempo sotto il dominio intellettuale dell'amico, riacquistè
la propria indole attiva e la mente serena ; e dopo una felice
mutazione di vita, riconobbe ail' attività umana illuminata
la parte oh'essa ha ne'suoi atti, quindi il consiglio délia
ragione, che è principio délia libertà morale1".

Più volte descrive il poeta lo stato délia sua anima
combattuta e tentata da „molti e diversi pensamenti" e cias-
cuno di questo traeva dalla sua parte quasi „indefensibil-
mente2", tanto che il poeta non sempre riesce a seguire „il
fedel consiglio délia ragione"; ma dalla Vita Nova, al
Convivio, alla Commedia c'è un crescendo di liberazione,
e pare una conquista di scienza e di esperienza questa frase:
„veramente questo appetitu conviene essere cavalcato dalla
ragione3". Il primato délia ragione su tutte le potenze
dell'uomo e fortemente calcato in tutto il pensiero dottri-
nale di Dante. Sembra il tema di tutte le opere sue, il
combattimento di tutta la vita. Uomo di grandissime senti-
mento ci tiene a non fare e a non apparire un sentimentale,

e bisogna fare moite riserve e distinzioni quando si
voglia far passare Dante per un mistico.

V
Ci avviciniamo cosi a S. Tommaso d'Aquino, attraverso

le scuole di S. Maria Novella, attraverso il B. Alberto Magno,
attraverso un primato délia ragione che Dante mette in evi-
denza e segue sempre più decisamente col crescente vigore
del suo pensiero e col progredire degli anni.

Incominciamo col dire che Dante cita a preferenza le
opere di S. Tommaso, specialmente la Summa contra Gentiles

e il Commento all'Etica di Aristotile. Lo cita quando
parla délia relazione délia filosofia morale con le altre scienze
quando considéra la discrezione corne il ramo migliore che
consurge sulla radice razionaleB, quando bollo sdegnosamente

1 Salvadori, 1. c. p. 196, 197.
2 Vita Nova, 18.
3 Conv. IV, 26.
4 „La morale filosofia secondochè dice Tommaso sopra lo second»

dell' Etica, ordina noi all'altre scienze". Conv. Il, 15.
5 Lo più bello ramo che dalla radice razionale consurga, è la

discrezione. Che, siccome dice Tommaso sopra al Prologo dell' Etica,
conoscere 1'ordine di una cosa ail' altra, è proprio atto di ragione; e

questa è discrezione". Conv. IV, 8,



204 S. Tommaso e Dante

la presunzione degli studiosi insipientil, a quando, nel De
Monarchia, parla dalla natura e délia forza dimostrativa del
miracolo2, e più particolarinente quando vuole scrivere un
trattatto sulla nobiltà a dice di voler imitare il trattato di
S. Tommaso contro i Gentili8.

Ma chi si fermasse aile citazioni e non volesse cogliere
le più profonde relazioni fra le opere di Dante e quella di
S. Tommaso commetterebbe gravissimo errore, mentre noi
possiamo indicare pagine intere che sono la traduzione pura
e semplice di S, Tommaso. Un esempio veramente dimo-
strativo lo abbiamo quando Dante parla delle diverse opera-
zioni délia mente e il vario rapporto del pensiero ail' azione
molteplice dell'uomo.

„E' a sapere che la nostra ragione a quattro maniéré
d'operazioni, diversamente da considerare, è ordinata: chè
operazioni sono che ella solamente considéra e non fa, nè
puô fare alcuna di quelle, siccome sono le cose naturali e
le soprannaturali e le matematiche, e operazioni che essa
considéra e fa nel proprio atto suo, le quali si chiamano
razionali, siccome sono arti di parlare; e operazioni sono

1 ,,Lo quai vizio (presunzione) Tommaso aborriva nel suo Con-
tra-Gentili, dicendo: sono molti tanto di loro ingegno presentuosi, che
credono col suo intelletto potere misurare tutte le cose, stimando tutto
vero quello che a loro pare, e falso quello che a loro non pare." Conv. IV,
15. „Sunt quidam tantum de suo ingenio praesumentes, ut totam na-
turam divinam se reputant suo intellectu posse metiri aestimantes
scilicet totum esse verum quod eis videtur, et falsum quod eis non
videtur", contra Gentiles I, 5.

2 ïllud quod ad sui perf'ectionem miraculorum suffragio iuvatur
est a Deo volitum, et per consequens de iure fit. Et quod ista sit vera
patet quia sicut dicit Thomas in tertio suo contra Gentiles: mira-
culum est quod praeter ordinem in rebus communiter in-
stitutum, divinitus fit.

„Illa proprie miracula dicenda sunt quae divinitus fiunt praeter
ordinem communiter observatum in rebus", contra Gentiles III. 101.

Unde ipse probat soli Deo competere miracula operari, quod
auctoritate Moysis roboratur Si ergo miraculum est immediata ope-
ratio primi, absque cooperatione secundorum agentium, ut ipse Thomas

in praeallegato libro probat sufficienter, cum in favorem alicuius
protenditur nefas est dicere, illud cui sic favetur, non esse a Deo, tam-
quam beneplacitum sibi provisum." De Monarchia II, § 4.

Contra Gentiles III, Cap. 102.
3 „Questo Contra gli erranti è tutt' una parte ed è nome d'esta

canzone, tolto per esempio del buono fra Tommaso d' Aquino, che a un
suo libro che fece a confusione di tutti quelli che disviano da nostra
fede, pose nome: contra Gentili." Conv. IV, 30.



S. Tommaso e Dante 205

ch'ella considéra e fa in materia fuori di sè, siccome sono
arfci meccaniclie Sono anche operazioni che la nostra
ragione considéra nell'atto délia volontà, siccome offendere
e giovare; e queste del tutto soggiacciono alla nostra
volontà e perô sono detti da loro buoni e rei, perch'elle sono
proprie nostre del tutto1."

Si mettano in confronto queste parole col testo latino
del commentario tomistico all'Etica di Aristotile, e si tro-
verà una corrispondenza perfetta, con la sola trasposizione
di una frase e l'aggiunta di qualche parola2.

Neil'apprezzamento delle ricchezze, che secondo Dante
bisogna spenderle per farle strumento di virtù, facendo rile-
vare la loro imperfezione se possedute impediscono la libera-
lità, la derivazione dal medesimo pensiero di S. Tommaso
nel Contra Gentiles, è veramente innegabile e trasparentes.

Certe proposizione di Dante sembrano la traduzione
italiana del discreto latmo di Fra Tommaso.

Eccome qualche esempio. Dice il poeta „la maggior
parte degli uomini vivono secondo senso e non secondo
ragione, a guisa di pargoli*". Nella lezione 8 al nono libro
dell' Etica l'Aquinate aveva scritto: „Multitudo homi-
num talis est quod magis sequitur sensum quam
int elle et um." Dare e giovare a molti è pronto bene, in
quanto prende simiglianza dai benefici di Dio che è uni-

1 Conv. IV, 9.
2 „Ordo autem quadrupliciter ad rationem comparatur. Est en irr1

quidam ordo quem ratio non facit, sed solum considérât siout est ordo
rerum naturalium.

Alius autem est ordo, quem ratio considerando facit in proprio
actu, puta cum ordinat conceptus suos ad invicem, et signa concep-
tuum quia sunt voces significativae.

Tertius autem est ordo, quem ratio considerando facit in opera-
tionibus voluntatis.

Quartus autem est ordo quem ratio considerando facit in ex-
terioribus rebus, quarum ipsa est causa, sicut in area et domo." I Ethic.,
Lect. 1.

3 „Anche è privazione di bene la loro possessions (délia ricchezza)
chè possedendo quelle larghezza non si fa, che è virtù la quale è per-
fetto bene e la quale fa gli uomini splendiendi e amati, che non puô
essere possedendo quelle, ma quelle lasciando di possedere." Conv. IV, 13.

„Magis est laudabilis actus liberalitatis et munificentiae, quae
sunt circa pecunias ex hoc quod pecuniae emittuntur, quam ex hoc
quod conservantur unde et ab hoc nomina harum virtutum sumuntur."
Contra Gentiles III, 30.

4 Conv.-I, 4.



206 S. Tommaso e Dante

versalissimo benefattorelU, e nella prima sezione al primo
libro dell'Etica era scritto: „bonum commune dicitur
esse divinius eo quod magis pertinet ad Dei si-
militudinem, qui est ultima causa omnium bonorum."

L'anima umana colla nobiltà délia ragione partecipa
délia divina natura a guisa di sempiterna intelligenza
„la divina luce, come in angelo raggia in quella 2". S. Tommaso

aveva detto che „l'anima umana si trova al confine
delle sostanze corporee ed incorporée, quasi nell'orizzonte
del tempo e dell'eternità avvicinandosi al somrno quanto
più si allontana dall'infimo3" e che la „nostra luce intel-
lettuale è una somiglianza partecipata délia luce increata
nella quale si contengono le ragioni eterne4". Un concetto
notissimo a tutti è quelle di Dante sull'arte che segue la
natura quanto puote sicchè diventa nipote di Dio9 ; e in
S. Tommaso troviamo : Ars imitatur naturam inquantum
potest6. Sulla conoscenza ricorda che „chi conosce una cosa
in genere non conosce quella perfettamente7", e queste
parole appariscono la libera traduzione di quelle tomistiche, „in-
telligere aliquid in communi, et non in particulari, est
imperfects aliquid cognoscere 8".

E se nel sonno

la mente nostra, peregrina
Più dalla carne e men da' pensier presa,
Aile sue vision quasi è divina9.

corne Dante canta filosofando, S. Tommaso aveva preso questo
argomento per dimostrare che nelle condizioni presenti l'anima
non puô vedere Dio, e le sue parole contengono
perfettamente il pensiero dantesco.

„Impossibile est animae hominis secundum hanc vitam
viventis essentiam Dei videre. Et huius signum est quod
anima nostra, quanto magis acorporalibus abstra-
hitur, tanto intelligibilium abstractorum fit capacior.

1 Conv. I, 8.
2 Conv. III, 2.
3 Contra Gentiles II, c. 81.
* P. I, q. 84, art. B.
5 Infer. XI, 103-106.
8 Post. Anal. Lib, I, lect. la in pp.
7 Conv. I, 6.
8 P. I, q. 11, art. 6.
9 Purg. IX, 16.



S. Tommaso e Dante 207

TJnde in somnis et alienationibus a sensibns
corporis magis divinae revelationespercipiuntur,
et praevisiones futurornm, Quod ergo anima elevetur
usque ad supremum intelligibilium, quod est essentia di-
vina, esse non potest, quamdiu hac mortali vita utitur1."

Se l'amore naturale, per Dante è sempre senza
err ore, montre puô sviare quello elettivo — oper troppo
o per poco di vigore2, noi troviamo nella Somma cbe
„sicut cognitio naturalis semper est vera, ita dilectio
naturalis semper est recta, cum amor naturalis nihil
aliud sit quam inclinatio naturae indita ab Auetore naturae3".

0 vanagloria dell'umane posse,
Com'poco verde in su la eima dura,
Se non è giunta dall'etati grosse!

Non è il mondän, romore altro eh' un fiato
Di vento, ch'or vien quinci ed or vien quindi,
E, muta nome, perché muta lato 4.

Nella Somma noi troviamo lo stesso concetto con
parole somiglianti : „Fama non tabet stabilitatem; immo falso
rumore de facili perditur; et si stabilis aliquando perse-
veret, hoc est per accidens6."

Dante paragona l'anima umana ad un „pellegrino che
va per una via per la quale mai non fu, che ogni cosa che
da lungi vede crede che sia l'albergo6.e nel primo canto
dell'Inferno si trova smarrito fra errori peccati, quasi in
una selva alla quale non pénétra che 1' aiuto del cielo a
salvamento di chi è predestinato a salire il monte délia virtù
e délia gloria. Ora è difficile trovare nella letteratura con-
temporanea di Dante un brano di prosa in cui il concetto
dantesco, sia sintetizzato meglio che in queste parole di Tommaso

„Homo in statu vitae istius constitutus est quasi in
quadam via qua debet tendere ad patriam, in qua quidem
via multa pericula homini imminent tum ab interiori, tum
ab exteriori. Et ideo sicut hominibus per viam non tutam

1 P. I, q. 12, art. 11.
Purg. XVII, 94-97.

3 I, q. 60, art. 1 ad 3.
1 Purg. XI, 91—103.
3 I—II, q. 2, art. 3 ad 8.
6 Oonv. IV, 12.



'208 S. Tommaso e Dante

ambulantibus dantur custodes, ita et cuilibet homini, quam-
diu viator est, custos angélus deputatur: quando iam ad
terminum vitae pervenerit> iam non habebit angelum custo-
dem, sed habebit in regno angeium conregnantem, in
inferno daemonen punientem1."

Non dirô che sia proprio questo il passo che ha sug-
gerito al poeta l'orditura del primo canto, ma noto l'identité.

straordinaria del concetto, ed unisco la coincidenza a-

tante altre innegabili. Leggiamo nell' undecimo canto dell'Inferno

la topografia morale alla prima cantica, l'ordinamento
dantesco delle colpe e dei gastighi nel mondo délia perduta
gente.

D'ogni malizia, ch'odio in cielo acquista
Ingiuria è il fine, ed ogni fin cotale
0 con forza, o con frode altrui contrista.

Ma perche frode è dell'uom proprio male
Più spiace a Dio; e perô stan di sutto
Gli frodolenti, e più dolor gli assale.

De' violenti il primo cerchio è tutto ;

Ma perché si fa forza a tre persone ;

In tre gironi è distinto e costrutto.
A Dio, a sè, al prossimo si puône

Far forza; dico in loro ed in lor cose,
Com'udirai con aperta ragione.

Morte per forza, e ferute dogliose
Nel prossimo si danno, e nel suo avere
Ruine, incendi e toilette dannose ;

Onde omicidi, e ciascun che mal fiere,
G-uastatori e predon, tutti tormenta
Lo giron primo, per diverse schiere.

Puote uomo aver in se man violenta,
E ne' suoi beni : e perô nel secondo
Giron convien che senza pro si penta

Qualunque priva sè del vostro mondo,
Biscazza, e fonde la sua facultade,
E piange là dove esser dee giocondo.

Puossi far forza nella Deitade,
001 cuor negando e bestemmiando quella
E spregiando natura e sua boutade.

1 P. 1, q. 113, art. 4.



S. Tommaso a Dante 209

E perô lo minor giron suggella
Del segno suo e Soddoma e Caorsa,
E chi, spregiando Dio, col cuor favella.

La frode, ond'ogni coscienza è morsa,
Puô l'uomo usare in colui che si fid a,
E in quello che fidanza non imborsa.

Questo modo di retro par che uccida
Pur lo vincol d'amor, che fa natura ;

Onde nel cerchio secondo s' annida
Ipocrisia, lusinghe, e chi affattura,

Falsità, ladroneccio e simonia,
Ruffian, baratti, e simile lordura.

Per l'altro modo quell'amor s'oblia
Che fa natura, e quel ch' è poi aggiunto
Di che la fede spezial si cria;

Onde nel cerchio minor, ov'è il punto
Dell'universo, in su che Dite siede,
Qualunque trade in eterno è consunto.

(Inf. XI. 22-67.)

Il P. Busnelli ha fatto uno studio particolare e da tutti
apprezzato e nel quale dimostra „con quanto diritto si con-
venga all'Etica del Filosofo e alla Somma del suo Com-
mentatore, il titolo di fonte délia struttura morale dell'
Inferno dantesco, e che 1'Alighieri non è un eclettico medie-
vale ma un peripatetico, scolare genuino dello Stagi-
rita e dell'Aquinate1". E' avvicinando quella lezione virgi-
liana con l'art. 3 délia questione 61adélia seconda Parte, in
oui S. Tommaso descrive in quanti modi si puô commettere
ingiuria e violare la giustizia, prova come „quest'articolo
s'accorda a meraviglia colla lezione Virgiliana intorno alla
malizia, di cui ingiuria è il fine2" e corne l'ordinamento
délia prima cantica è prettamente di origine aristotelico-
tomistica.

I peccati contro Dio, sè stessi e il prossimo ; i peccati
di frodi e di violenza dicono un dottrinale e riproducono
una nomenclatura che è strettamente e quasi esclusivamente
tomista. Il verso : pu ossi far forza nella Deitade, col

1 Busnelli, cf. „Giornale Dantesco", 1905, p. 257. — L'Etica
nicomachea e l'ordinamento morale dell'Infernodi Dante.

2 L'ordinamento morale dell'Inferno di Dante, p. 120. Zanichelli,
Bologna 1906. >.



210 S. Tommaso e Dante

cor negando e bestemmiando quella, non riproduce
le parole : est gravius peceatum quod immediate contra Deum
committitur, sicut infidelitas et blasphemia et huiusmodi?
„Dante non si scostô dalla dottrina di S. Tommaso, anzi, sui
Commento di lui all'Etica disegnô il suo inferno, e dalla'
Somma toise la magistrale divisione aristotelica délia ma-
lizia o ingiuria per forza e per frode1."

„Persona, in quam peccatur, est quodammodo obiectum
peccati. Dictum est autem quod prima gravitas peccati attendi-
tur ex parte obiecti ; ex quo quidem tanto attenditur maior
gravitas in peccato, quanto obiectum eius est principalior finis ;

fines autem principales humanorum actuum sunt I) e u s, ipse
homo et proximus: quidquid enim faeimus, propter ali-
quod horum faeimus quamvis etiam horum trium unum sub
altero ordinetur. Potest igitur ex parte horum trium con-
siderari maior vel minor gravitas in peccato secundum con-
ditionem personae in quam peccatur. Primo quidem ex
parte Dei, cui tanto magis aliquis coniungitur quanto est
virtuosior vel Deo sacratior, unde peccatum, fit gravius ex
hoc quod peccatur in personam magis Deo coniunctam vel
ratione virtutis, vel ratione officii.

Ex parte suipsius manifestum est, quod tanto
aliquis gravius peccat, quanto aliquis magis in coniunctam
personam seu naturali necessitudine, seu beneficiis, seu qua-
cunque coniunctione peccaverit, quia videtur in seipsum
magis peccare, et pro tanto gravius peccat.

Ex parte vero proximi, tanto gravius peccatur,
quanto peccatum plures tangit, et ideo peccatum quod fit
in personam publicam, puta regem vel principem, est
gravius peccatum2". „Commutativa iustitia est directiva com-
mutationum, quae attendi possunt inter duas personas, quarum
quaedam sunt involuntariae, quaedam vero voluntariae.

Involuntariae quidem, quando aliquis utitur re alterius,
vel persona, vel opere, ipso invito ; quod quidem contingit
quandoque occulte per fraudem, quandoque etiam manifeste

per violentiam: utrumque autem contingit, aut
in rem, aut in personam propriam, aut in personam
coniunctam.

1 Busnelli, L'etiea nicomachea e 1' ordinamento morale all'Inferno

dantesoo, p. 155,
2 I, II, q. 73, art. 9.



S. Tommaso e Dante 211

In rem quidem, si occulte unus rem alterius accipiat
et vocatur furtum; si autem manifeste vocatur rapina.

In personam autem propriam, vel quantum ad ipsam
consisténtiam personae, vel quantum ad dignitatem ipsius :

si autem quantum ad ipsam consisténtiam personae sic laedi-
tur aliquis occulte per dolosam occisionem seu percussio-
nem et per veneni exhibitionem ; manifeste autem per
manifestam occisionem, aut per incarcerationem, aut verbe-
rationem, aut membri mutilationem ; quantum autem ad
dignitatem personae laeditur aliquis occulte per falsa testi-
monia, seu detractiones, quibus aliquis aufert famam suam
et per alia huiusmodi; manifeste autem per accusationem
in iudicio, seu per convicii illationem.

Quantum autem ad personam coniunctam,
laeditur aliquis in uxore ut in pluribus occulte per adul-
terium; in servo autem cum aliquis servum seducit ut a
domino discedat, et haec etiam manifeste fieri possunt, et
eadem ratio est de aliis personis coniunctis, in quas etiam
possunt omnibus modis iniuriae comitti, sicut et in personam
principalem ; sed adulterium et servi seductio sunt propriae
iniuriae circa has personas, tarnen quia servus est possessio
quaedam domini, hoc refertur ad furtum". II, II, q. 61,
art. 3.

Si consideri T ordinamento morale del purgatorio in
cui è preso come base la corruzione dell' amore secondo di-
fetto od eccesso. Nel canto XYII délia seconda Cantica, dal
versetto 82 fino alla fine è descritta la genesi, la forza, la
contrafifazione di questa passione che è sementa in noi
d'ogni virtute o d'ogni operazion che merta pene.
Qui è fortemente marcata la potenza di amore come
passione dominatrice nell' uomo e sono stabilité le sanzioni del
purgatorio secondo la debolezza o 1' esagerazione di questo
impeto la cui moderazione sapiente dice il valore e 1' altezza
della vita morale. II concetto originale e profonde ha taie
un riscontro nella teoria di amore esposta da S. Tommaso
nel Contra Gentiles, che il Busnelli dopo un lavoro
comparativo e scientifico conclude: „codesta dottrina non è

che la tomistica tradotta in versi, e particolarmente presa
dalla Somma controi Gentili, opera notissima al poeta,
dove F Angelico dottore dimostra che di tutti gli atti della
volontà, l'amore è il solo principio e la comun radice. Quel
.passo pur basterebbe a chiarir la genuina fonte del pen-

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie eto. XXXV.) 15



212 S. Tommaso e Dante

siero dantesco1". Anche la distinzione dei peccati seconde
eccesso o difetto di amore2 schiettamente tomistica, dà
la ragione di tutta la topografîa morale del Purgatorio di
Dante, che da S. Tommaso passô nelle seuole e nei trat-
tati di morale cattolica fino a noi.

E i cieli del Paradiso dantesco non sarebbero divisî
secondo le varie aspirazioni del cuore umano appagato per-
fettissimamente'? E nel Gap. 63 del libro III ContraGrentes
non sarebbe la fonte genuina anche ail' ordinamento del Paradiso

secondo Dante? Eimando ai trattatisti che lo hanno
affermato, per non sembrare troppo esigente e poco canto;
ma quando si pensi che Dante conosce Aristotile attraverso
S. Tommaso d'Aquino e che intere pagine Dantesche sono
la trascrizione in volgare del discreto latino dell'Aqui-
nate, non ci avventuariamo nell'ignoto se diamo peso alla
profonda analogia che fra i due scrittori sono innegabili.
Quando Beatrice invita Dante a fissare lo sguardo al centro
e gli dice :

da quel punto
Dipende il cielo e tutta la natura 3

;

noi sentiamo la parola del Commentatore : ex hoc principio,.
quod est primum movens ut finis, dependet coelum et
per consequens dependet a tali principio tota natura4
Insieme con Aristotile egli afferma „contra Simonide poeta
parlando, che l'uomo si dee traere aile divine cose quando
puô3", ma sono ancora le parole di Tommaso riferite e tra-
dotte6. E si potrebbero moltiplicare le citazioni dimostrando
corne non solo i concetti tomistici ma il frasario di S. Tommaso

è passato in t.utte le opere di Dante, sopratutto nel
Convivio e nella Commedia. Sarà difficile determinarne i
limiti, ma il fatto è innegabile e con una proporzione che non
ha riscontro eon nessuno degli autori utilizzati dal Poeta.

1 Busnelli, L'ordinamento morale del Purgatorio dantesco, p. 4,
Borna Civ. Catt. 1908, 2 ediz.

2 De Malo, q. 2, art. 6.
3 Par. XXVIII, 41, 43.
4 Metaph. XII, Lect. 7.
s Conv. IV, 13.
B „Cum enim Simonides cuidam homini praetermittendam divi-

nam cognitionem persuaderet, et humanis rebus ingenium applicandum
oportere inquiens humana s.apere hominem et mortalia mortalem, contra

eum philosopbus dicit quod bomo debet se ad immortalia et di-
vina trahere quantum potest". Contra Gentiles I, 5; insuper X, Etbic.
Lect. XI.



S. Tommaso e Dante 213

VI
Ma quel ehe Dante abbia pensato e sentito verso la

figura e la dottrina di S. Tommaso, balza dal modo come
di lui parla nel X, XI, XII, XIII canto del Paradiso. Se

per spiegare la presenza di Sigieri ed un verso di lode per
lui alcuni scrittori regalano un vero bagaglio di teorie averroi-
stiche al nostro poeta, che cosa dovremmo dire noi per met-
tere in valore questi canti, che sono tutti ripieni della gloria
di Tommaso d' Aquino e nei quali egli occupa un posto vera-
mente sovrano Dante lo mette nel sole come a significare
i fulgoi'i della sua sapienza, lo fa capo della prima schiera
di teologi, quasi fulgori vivi e vincenti e dal canto in-
effabile ; gli fa dire le lodi di S. Francesco invitando cosi
a fare altrettanto Buonaventura per S. Domenico, si fa spiegare

il valore della vita di quanti sinceramente seguono il
gusmano patriarca, corne fra i re non sorse mai chi superasse
Salomone, finalmente si fa dare una lezione meravigliosa
di metodologia scientifica e quasi di critica prudenza per
il discernimento del vero nel campo della Filosofia e della
Teologia. Dante cosi misurato nelle sue divisioni e nelle
parti assegnate ai suoi personaggi, si è forse lasciato prender
la mano violando la proporzione, lasciando troppo spazio al
Dottore d' Aquino

Non ha proprio nessun valore questa differenza e pre-
ferenza assegnata alia vita gloriosa di fra Tommaso, di cui
loda l'infiammata cortesia, il discreto latino, e profitta del
suo insegnamento proprio come se lo avesse sentito parlare
alia scuola di Parigi e di Firenze? Lascio la parola al Prof.
Grandis, che sembrerà certamente più libera ed imparziale
che se risonasse sul mio labbro di Domenicano.

„I dottori della corona, che sono più vicino al centro,
sono i dottori della scuola speculative — tomista. La
corona più lontana da Beatrice, e di cui fanno parte Bonaventura,
Anselmo, G-ioachino del Fiore, rappresenta i Teologi mistici
e moralisti o agostiniani. Nel loro insieme i due gruppi
corrispondono ai due grandi indirizzi storici della teologia.

Il fatto che S. Tommaso présenta al poeta quelli della
sua corona signifiea che essi sono della sua stessa corrente
dottrinale e che egli ne è il capo. Inoltre, ponendo la
corona di S. Tommaso più presso a Beatrice, Dante attesta
che, nel suo pensiero, la scuola tomista, a cui si mostra
iedele, era al primo posto.

15*



214 S. Tommaso e Dante

Il poeta aderiva alla teoria tomista délia superiorità
dell' intelligenze sulla volontà, e perô haposto il piùpresso a
Beatrice la corona dei teologi filosofi, il oui capo professava la pre-
minenza dell'ordine intellettuale sull'ordine délia volontà 1.u

Non è diverso il linguaggio di altri dantisti, che alla
conoscenza del Poema Sacro aggiungono una particolare
conoscenza del pensiero filosofico dei tempi di Dante. Sia
permesso di citare a titolo di onore il P. Busnelli i cui libri
sono una molteplice e scientifica dimostrazione delle intime
relazioni fra il ponsiero di Dante e quello di S. Tommaso.

„S. Tommaso, principe dei Teologi, è pure il primo a
dire e ammaestrare Dante di tra i fulgidi fiori délia prima
ghirlanda perche veramente egli è la miglior guida nello
studio degli altri teologi e sapienti.

Che il divino poeta togliesse quasi tutte le sue
profonde e larghe cognizioni teologiche dall' opere dell' Aqui-
nate e particolarmente dalle due Somme, non è chi lo possa
ragionevolmente negare : tanti e si chiari argomenti e riprove
ce ne forniscono le tre cantiche del poema, corne riguardo
all'Inferno e al Purgatorio ho già altrove a sufficienza di-
mostrato, almeno per cid che si riferisce alla loro struttura.

Quanto al Paradiso, resta da investigarne l'ordinamento,
non poco esso pure appoggiato all'Aquinate, quantunque,
come sempre, il divino poeta sapesse valersi di altre fonti,
© farle mirabilmente confluire nel proprio concetto 2. "

Chiunque consideri questi quattro canti e vi ascolti
il linguaggio che Dante mette sul labbro dell' Aquinate, il
primato d'onore fra tutti i dottori, filosofi e teologi, che
popolano il cielo del sole, non puô misconoscere quanta prefe-
renza sia attribuita al buon fra Tommaso e quale ascendente
il pensiero di lui abbia esercitato sul poeta. E quando il
poeta si fa dare una lezione di prudenza scientifica e di lu-
centezza intellettuale sgombra di passioni e di sofisticazioni,
perche egli non peschi per lo vero senza averne l'arte, e

non sia corne quei filosofi,

li quali andavano, e non sapean dove,

non si riconosce lo studioso, che stanco di seguire gli smar-
rimenti degli altri si era rifugiato ed aveva fatto suo, per

1 A. Grandis, Sigieri eDante; in VI centenario dantesco 1919, p. 21.
2 Busnelli, L'ordine del „Paradiso" dantesco, p. 9. Città di Ca-

tello. Lapi, 1212.



S. Tommaso e Dante 215

quanto non servilmente, il pensiero tomista? „Dante, pure
avendo preso da tutti i grandi maestri e rappresentanti del
pensiero antico e medievale, pur ripensandolo per conto suo,
resta in fondo tomista. Di tutti i filosofi antichi e medie-
vali quello di cui il poeta meglio rispecchio le dottrine è

sempre „S. Tommaso1."

VII
„Quattro sono le grandi correnti filosofiche del secolo

XIII, per non tener conto delle minori divergenze; la neo-
platonica o agostiniana, che si suddivide in molti rami
ed abbraccia cosi le dottrine realistiche più o meno
temperate, come le mistiche ;l'Aristotelica che prende l'ispira-
zione da Avicenna, e alla corrente platonica si avvicina
tan to, che talvolta si confonde con essa; l'aristotelica
averroistica, che al testo aristotelico si tiene più stretta
e lo commenta passo a passo con molta maestria; infine
l'aristotelica tomistica, che dal testo di Aristotile
non terne di allontanarsi, specie quando lo richiegga la fede
o la maggiore coerenza di dottrma". A quale di queste
scuole appartenue Dante?

„Nel sinedrio filosofico del IV Canto chi tiene il primo
posto a cui tutti fanno onore, non è Platone, ma Aristotile

non avrebbe mai potuto sospettare il filosofo
poeta d'Atene che nel lontano avvenire il poeta filosofo di
Firenzelo avrebbe sbalzato dal seggio di Maestro, per mettervi
il discepolo. Le opere di Platone a Dante erano sconosciute
all'infuori forse del Timeo, le cui teorie, massime quelle
délia metempsicosi, gli sembrano cosi puerili da sospettare che
l'autore stesso non le abbia prese sul serio.

E se il nostro poeta è poco benevolo a Platone, non
si puô dire che abbia soverchia ammirazione per quel padre
délia chiesa che più di tutti aile dottrine di Platone si è

inspirato, S. Agostino a Dante forse pareva che
l'opéra di Agostino impallidisse in confronto délia Somma
di S. Tommaso. Anche lui avrà pensato che al di là di
S. Tommaso non si potesse andare: Tolle Thomam, toile
Romam2. "

Il Boffito ha cercato una spiegazione storico-critica di
questo silenzio dantesco di fronte al grande S. Agostino e

1 A. Grandis, V. il sesto centenario dantesco, p. 45, 1919.
2 Tocco, 1. c. p. 191.



216 S, Tommaso e Dante

ne assegna come ragione il contrasto fra le idee del D e

Monarchia e quelle del De Potestate ecclesiastica
di Egidio Colonna, contrasto che avrebbe avuto una riper-
cussione anche nell' apprezzare 1' opera grande del fondatore
e del dottore. „Dante che per vivo sentimento di sovranità
da oui è animato, tanto idealmente s'accosta a S. Agostino,
mostra poi in realtà di non aver letto che pochissime opere
e anche queste superficialmente, e par quasi che non abbia
non direi compresa, ma nemmeno intraveduta la grandezza
di questo Padre délia Chiesa. Tanto è vero che non gli
assegna nella sua Commedia alcuna parte importante, corne
fa invece a S. Tommaso, a S. Francesco, a S. Domenico.
Di questo fatto, che non ha potuto a meno di destar mera-
viglia in qualche dantista, la riposta ragione va forse cer-
cata negli intimi rapporti che corsero fra Dante e gli Ago-
stiniani, giaechè ail' occhio di Dante, corne ce ne dà sicura
prova il canto XXXII, v. 34 segg. del Paradiso, S. Agostino

apparve quasi sol am ente fondatore di un ordine reli-
gioso1." „Dante dovette biasimare altamente in cuor suo le
esagerazioni a cui, sebbene in buona fede, eran giunti Egidio

ed altri corne Agostino Trionfo e Jacopo da Viterbo,
tutti délia scuola e dell'Ordine Agostiniano, che pur van-
tava a suo fondatore, corne anche 1'Alighieri credeva, Sant'
Agostino ; e volgere perciô sdegnosamente ad essi le spalle ;

e chiudere perciô ad essi, e per essi immeritamente a Sant'
Agostino, le pagine immortali délia sua Divina Corn-
media2."

Ma se Platone ed Agostino non tengono il primato nel
pensiero di Dante, il quale non mostra nemmeno di apprez-
zarli alla pari con altri illustri rappresentanti délia filosofia,
corne si puô sostenere che il Poeta sia decisamente orien-
tato verso questa corrente di idee che da quei due grandi
si ispira e prende il nome?

„L'indirizzo mistico, benchè s'informasse aile dottrine
agostiniane, che nelle scuole medievali avevano un gran
peso, non poteva appagare l'ardore del sapere, che in quel
secolo s' era fatto più vivo dal diffondersi délia cultura e

délia filosofia araba. Risorsero quindi con maggior vigore
gl' indirizzi intellettualistici, che avevano a lor guida Aristo-

1 G. Boffito, Dante, Sant'Agostino ed Egidio Colonna (Romano)
Olschki, Firenze, 1911, p. 17.

2 Boffito, 1. c. p. 29.



S. Tommaso e Dante 217

tile, il „maestro di color clie sanno", ed in quel tempo rap-
presentavano la corrente più nuova ed ardita del filosofare1.
E Dante prefer! indubbiamente questo indirizzo. Ciô risulta
evidente in primo luogo dalle lodi quasi eccessive che egli
tributa ad Aristotile, corne „al Maestro dell'umana ragione2",
a „quel glorioso filosofo al quale la natura più aperse li
suoi segreti3", al „Maestro délia nostra vitaé", sino a dire
che „dove aperse la bocca la divina sentenzia d'Aristptile
da lasciare mi pare ogni altra sentenzia6". Per Dante le
parole di Aristotile „sono somma e altissima autoritade",
egli è „degnissimo di fede e d'obbedienza r,»u e i Peripate-
tici sono gente che „tiene il reggimento del mondo in dot-
trinaper tutte parti, e puotesi appellare cattolica opinione7".
Ciô che in questo momento intéressa è di sapere se egli
abbia seguito Aristotile secondo l'interpretazione averroistica,
o piùttosto secondo la corrente di S. Tommaso d'Aquino.
Difficile sostenere che l'averroismo sia apparso a Dante quasi
cattolica opinione, mentre era evidentemente eretico e noi
sappiamo corne Dante abbia scartata la teoria dell'intelletto
unico e del contraste fra la verità di fede e di ragione.
„G-li Averroismi disgiungendo dall* anima l'intelletto, dove-
vano negare la liberté, e la negavano di fatto risoîutamente.
Tolta ail' anima l'intelligenza, non le resta se non l'impulso
oieco ed inevitabile all'operare, corne ha luogo negli istinti
e nelle passioni. L'uomo fallisce non per voler suo, ma per
l'impeto délia sua natura che vince qualunque resistenza.
Coaesta teoria doveva sembrare assurda a chi soleva cantare:

Lo maggior don che Dio per sua larghezza
Fesse creando, ed alla sua bontade
Più conformato, e quel ch'ei più appreza

Fu délia volonté la libertade
Di che le creature intelligenti,
E tutte e sole, furo e son dotate8.

Agli Averroisti dunque non poteva nè doveva mostrarsi
benevolo Dante, corne non si mostrô S. Tommaso. Il quale
anzi nell'opuscolo diretto contro di loro fu più severo e

sprezzante che non solesse verso gli avversari suoi. Tuttavia
il nostro poeta non solo mette in Paradiso Sigieri ma ne

* Tocco, 1. c. p. 188. 2 Conv. IV, 2. 3 Conv. III, B. 4 Conv. IV, 23.
s Conv. IV, 17. 6 Conv. IV, 6, ' Conv. IV, 6. 8 Par. V, 19-25.



218 S. Tommaso e Dante

fa tessere l'elogio dallo stesso Àquinate, che contro di lui
aveva sostenute le più aspre e irritanti polemiche :

Questi, onde a me ritorna il tuo • riguardo,
E il lume d'uno spirto, che, in pensieri
Gravi, a morir gli parve venir tardo.

Ella è la luce eterna di Sigieri,
Ohe, leggendo nel vico degli strami,
Sillogizzô invidiosi veri1.

Coteste terzine suscifcarono e suscitano le più vive mera-
viglie. Come mai Dante si ferma con tanta compiacenza,
sopra un filosofo, che aveva ben pochi titoli ail'ammirazione
di un sincero credente quai'era lui?

Era ben naturale che S. Tommaso e il poeta davanti
al tragico ed immeritato destino di lui, si ricordassero non
délia dottrina di lui professata „gli invidiosi veri", ma del
valore dimostrato nel sostenerla contro gli assalti degli emuli
suoi. Ed un'altra ragione non solo spiega ma giustifica le
parole messe da Dante in bocca a S. Tommaso, ed è questa :

che le condanne del Yescovo Tempier, non si rivolgono sol-
tanto contro gli avverroisti, ma vi comprendevano anche
gli aristotelici più temperati, non escluso lo stesso S.
Tommaso. Nel 1270 non s'ebbe il coraggio d'andare tant'oltre
e dalle quindici proposizioni sospette, due che riguardavano
principalmente l'Aquinate furono soppresse; ma nel 1277,
quando le proposizioni salirono vorticosamente ad un numéro
più alto, S. Tommaso non fu rispiarmiato Non è mera-
viglia in questo stato di cose che S. Tommaso stesse più
col suo antico emulo che con quell' opposizione fanatica, av-
versa alla ragione, sotto qualunque forma si appalesasse2."

La soluzione opposta che fa di Dante un eclettico
oppure un originalissimo costruttore di sistemi filosofici non
sembra sostenibile. Eiconoscendo che il Poeta non è esclusi-
vista mai non si puô del tutto ritenere che „nel suo insieme
la filosofia di Dante non è adesione a nessuno dei sistemi
già fissati ; ma è piuttosto dominata da uno sforzo personale

che tende a risolvere antinomie e a superare vecchie
posizioni ideali3". Fra il giudizio del Nardi che in Dante^

1 Par. X, 133-18&
2 Tocco, 1. c. p, 198—202.
3 Nardi, in Eiv. di Filos. Neoscol. 1912, p. 236.



S. Tommaso e Dante 219

lo sforzo délia riflessione personale arrivi alla creazione1
e l'altro del Orooe che in Dante non si trovi nulla di filo-
sofico che non sia derivato dai libri che ha letto, è vero
che egli ha voluto essere aristotelico come apertamente dice
nel Convito, e lo è stato, prevalentemente attraverso il
pensiero tomistico come tutto induce a credere. Anchel'Ozanam,
che pure marca fortemente quelle che egli crede le rela-
zioni di Dante con Platone e col misticismo, dice che S.

Tommaso, forse per suo merito, forse per la reputazione di supero-
rità che godeva il suo ordine, aveva ottenuto un ascéndente
più grande sulla schiera degli studiosi. E se la sua dottrina
la possiamo ridurre a quattro serie di concezioni: scienza
dell'essere, scienza di Dio, scienza degli spiriti, scienza
dell'uomo; possiamo dire che le prime due serie di concezioni

filosofiche si trovano nell'opera di Dante e ne costi-
tuiscono corne l'anima; le altre due ne formano il corpo 2.

E „dall'Ozanam in poi tutti riconoscono 1'accordo del
divino poeta con l'Angelico Dottore3". Esagerô chi cre-
dette che quest'accordo fosse tanto servile come se Dante
ignorasse ogni altra voce teologica e non avesse letto altro
libro fuori delle due somme, ma esagerô maggiormente chi
volle negare quella derivazione precipua e quell'adesione
alla sostanza délia dottrina tomistica. E decisiva la teoria
del primato dell'intelletto e dal conoscere di fronte alla vo-
lontà e all'amore, che Dante afferma categoricamente :

Quinci si puô vedere corne si fonda
L'esser beato nell'atto che vede
Non in quel ch'ama, che poscia seconda4

e che lo stacca dalla schiera di S, Bonaventura. Credo di
essermi avvicina,to alla verità nel tratteggiare le relazion-
fra Dante e S. Tommaso ; credo di non aver fatto opera par-
tigiana e interessata mettendo in rilievo il verace tomismo
dantesco, dal quale apparisce come il genio assimila ed

accresce, e corne Dante sia rimasto latino anche in quanto
filosofo, in quella corrente di pensiero che è la filosofia pe-
renne délia natura umana e del buon santo iltaliano.

Roma Fr. Mariano Cordovani 0. P.

1 Nardi in di Riv. Filos. Neoscol. 1912, p. 238.
2 Ozanam. 1. c. p. 313.
3 Tocco, 1. c. p. 195.
4 Par. XXVIII, 109, Conv. VI, 22.


	S. Tommaso e Dante

