
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 3-4

Artikel: Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii

Autor: Commer, Ernestus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quaestio disputata de DivoThoma magistroDantis Aligherii 171

QUAESTIO DISPUTATA
DE DIVO THOMA MAGISTRO DANTIS ALIGHERII

Constat inter omnes, qui operibus D, Thomae Aqui-
natis student et divina comoedia Aligherii Florentini delec-
tantur, magnam utriusque doctrinae convenientiam inveniri :

quare Aligherius aD, Thoma aliquid didicisse videtur. Cum
autem relatio magistri ad discipulum sit similis relationi
patris ad filium, tria quaeri possunt, ad quae breviter dis-
putare intendimus : primum, utrum Aligherius sit verus lilius
D. Thomae; alterum, utrum verbum mentis, quod D. Thomas

sapientissimus dixit, e verbis Aligherii resonet; ter-
tium, utrum Aligherius sit tanti magistri imago.

Articulus primus
Prima quaestio est de filiatione, Aligherii. Videtur

autem poeta non posse filius D. Thomae dici. 1. Paternitas
enim spiritualis est dignitas personalis, quae ex actu magi-
sterii oritur. Sed ipse sanctus Doctor, cum ante Aligherium
natum defunctus esset, eum docere non potuit. Ergo
Aligherius non potest dici Thomae filius,

Praeterea 2. Ad rationem paternitatis tria spectant,
quae secundum analogiam in magisterio quoque requiruntur.
Pater enim dicitur is, qui ex sua substantia filium sibï in
specie similem genuit principaliter. Sed Thomas Aligherium
discipulum neque ex sua substantia nec sibi in natura hu-
mana similem nec principaliter docendo generavit, cum
Aligherius pluribus doctoribus operam dedisset : ergo hic non
est verus Thomae filius dicendus.

Praeterea 8. Etsi Aligherius scientias philosophiae et
theologiae ex libris Aquinatis studio adquisivit, tarnen Thomas

neque auctoritatem neque imperium in poetam exer-
cuit, unde analoga paternitatis iura in eum non habuit.
Ergo Aligherius non est filius Thomae dicendus.

Amplius 4. Poeta est artifex. D. Thomas autem non fuit
artifex, sed theologus et philosophus, qui non potuit
Aligherium artem poeticam docere. Ergo Aligherius non est
verus Thomae filius.



172 Quaestio disputata de Diyo Thoma magistro Dantis Aligberii

Amplius 5. D. Thomas non potuit Aligherium in filium
adoptare, sed potius discipulus, qui sibi sua sponte Thomam
magistrum elegit, videtur eum quasi patrem adoptavisse:
ergo non est filius eius adoptivus.

Denique 6. Si propter opinionum vel sententiarum
similitudinem aut propter alias particulares similitudines
inter magistrum discipulumque casu ortas Aligherius tantum
metaphorice filius Thomae vocatur, nugae aguntur, quae a
veritate et ab usu scientiarum sunt alienae, ut Aristoteles
in 2. Analyt, Poster, text. 22 dicit, scientiam non debere
uti metaphoris, sed hoc proprium esse poetarum. Ergo nullo
modo Aligherius est filius Thomae dicendus.

Sed contra est, quod ipse D. Thomas dicit in ep. ad
Ephesios c. 3, lect. 4: „Magister est pater discipuli".
Quod etiam usa S. Scripturae probatur. S. Paulus enim
doctor gentium Oorinthios in prima epistola c. 4, 15 vocat
filios suos dicens: „Si decern milia paedagogorum habeatis in
Christo, sed non multos patres : nam in Christo Jesu per
Evangelium vos genui."

Eespondeo, Aligherium esse verum D. Thomae filium
spiritualem. Ad evidentiam huius rei consideranda est ratio
magisterii. „Nomen autem dootrinae et disciplinae, inquit
D. Thomas in Poster. Analyt. lib. 1, lect. 1, ad cognitionis
adquisitionem pertinet: nam doctrina est actio eius qui ali-
quid cognoscere facit, disciplina autem est receptio cognitionis
ab alio. Nec accipitur hie doctrina et disciplina secundum quod
se habent ad adquisitionem scientiae tantum, sed ad adquisitionem

cognitionis cuiuscumque." Docere autem nihil aliud est
quam scientiam in alio aliquo cousare, quod est est perficere
eum, qui discit, „perficere autem idem est idem quod docere",
ut inquit D. Thomas in S. Th. Ill, q. 67 a. 1 ad 1. Etenim,
ut idem dicit D. Thomas in S. Th. I, q. 117 a. 2, docens
causat scientiam in addiscente reducendo ipsum de potentia
in actum, sicut dicitur in 8. Physicorum text. 32. Quod idem
explicat in 8. Physicorum let. 8 hisce: „Aliter est in potentia
ad scientiam ille qui addiscit et nondum habet habitum
scientiae, et ille qui iam habet habitum scientiae, sed non
considérât utens habita. Ex prima autem potentia in secun-
dam reducitur aliquid, cum activum suo passivo coniungi-
tur, et tunc passivum per praesentiam activi fit in tali actu,
qui adhuc est in potentia; sicut addiscens per actionem do-
centis reducitur de potentia in actum, cui actui coniungitur



Quaestio disputata de DivoThoma magistro Dantis Aligherii 173

altera potentia, et sic existons in potentia prima fit in alia
potentia : quia iam habens scientiam et non considerans quo-
dammodo est in potentia ad actum scientiae, sed non eodem
modo sicut antequam addisceret: ergo de potentia prima
reducitur in actum, cui adiungitur secunda potentia, scilicet

per docentem. Sed quando sic se habet, quod habet
habitum scientiae, non oportet quod reducatur in secundum
actum per aliquod agens; sed statim per seipsum operatur
considerando, nisi sit aliquid prohibons, puta occupatio vel
infirmitas aut voluntas. Yel si non impeditus non posset
considerare, tunc non esset in habitu scientiae, sed in eius
contrario, scilicet in ignorantia." „Scientia autem", pergit
in III. q. 117 a. 2, „adquiritur in homine et ab interiori
principio, ut patet in eo qui per inventionem propriam scientiam

adquirit; et a principio exteriori, ut patet in eo qui
addiscit. Inest enim unicuique homini quoddam principium
scientiae, scilicet lumen intellectus agentis, per quod cog-
noscuntur statim a principio naturaliter quaedam universale

principia omnium scientiarum. Cum autem aliquis
huiusmodi principia applicat ad aliqua particularia, quorum

memoriam et experimentum per sensum accipit per
inventionem propriam adquirit scientiam eorum quae ne-
sciebat, ex notis ad ignota procédons. Unde et quilibet
docens ex his quae discipulus novit, ducit eum in
Cognitionen! eorum, quae ignorabat, secundum quod dicitur in
1. Posteriorum in principio, quod omnis doctrina et omnis
disciplina ex praeexistente fit cognitione. Ducit autem ma-
gister discipulum ex praecognitis in cognitionem ignotorum
dupliciter. Primo quidem proponendi ei aliqua auxilia vel
instrumenta quibus intellectus eius utatur ad scientiam ad-
quirendam; puta cum proponit ei aliquos propositiones minus
universales, quas tarnen ex praecognitis discipulus diiudi-
care potest; vel cum proponit ei aliqua sensibilia exempla
vel similia vel opposita vel aliqua huiusmodi, ex quibus
intellectus addiscentis manuducitur in cognitionem veritatis
ingnotae. Alio modo cum confortât intellectum addiscentis
non quidem aliqua virtute activa, quasi superioris naturae,
sicut supra dictum est qu. 106, art. 1 et qu. Ill, art. 1 de
angelis illuminantibus, quia omnes humani intellectus sunt
unius gradus in ordine naturae ; sed inquantum proponit
discipulo ordinem principiorum ad conclusiones, qui forte
per seipsum non haberet tantam virtutem collativam, ut ex



174 Quaestio disputata de DivoThoma magistro Dantis Aligherii

principiis posset conclusiones deducere. Et ideo dicitur in
1. Posteriorum text. 5, quod demonstratio est Syllogismus
faciens scire. Et per hunc modum ille qui demonstrat audi-
torem scientem facit."

Ex actu autem magisterii oritur relatio dantis et acci-
pientis, quae est realis mutua et ex se permanens, quia vir-
tute permanet in habitu magisterii et discipulatus, postquam
actus docendi et discendi transierunt. Magisterium igitur
si consideratur ut habitus, est dignitas personalis: dignitas
autem est quid absolutum pertinens ad snbstantiam per-
sonae habentis earn, sed re distinguitur a natura personae,
cui accidit. In creatis autem magister est angelus vel homo,
ad cuius naturam magisterium tamquam novum esse
accidental advenit, Cum autem ipsa relatio sit res quaedam,
considerandum est, quid sit quasi substantia vel essentia
huius relationis, quae vocatur magisterium. Cuius funda-
mentum remotum quidem est natura angeli vel hominis
magistri, proximum vero fundamentum nihil aliud est quam
scientia, cuius communicatione relatio ipsa oritur. A scientia
igitur magisterium sortitur speciem, nam consuetum est de-
finire habitus per actus. Quare magisterium est multiplex
secundum obiectum. Scientia enim est vel naturalis vel
supernaturalis : prior est philosophia, ad quam attinent artes
liberales, quae ordinantur ad opus rationis et sunt specu-
lativae ; altera est sacra doctrina seu theologia : unde duplex
est magisterium et philosophiae et theologiae.

Ipse autem actus magisterii est quaedam generatio
intellectuals seu spiritualis, ei similis, quae in divinis inveni-
tur secundum fidem catholicam. „Nomine enim generationis,.
inquit I). Thomas in S. Th. I, q. 27 a. 1, dupliciter utimur.
Uno modo communiter ad omnia generabilia et corrupti-
bilia, et sic generatio nihil aliud est quam mutatio de non
esse ad esse. Alio modo proprie in viventibus, et sic generatio

significat originem alicuius viventis a principio vivente
coniuncto, et haee proprie dicitur nativitas. Non tarnen omne
huiusmodi dicitur genitum, sed proprie quod procedit secundum

rationem similitudinis. Unde pilus vel capillus non
habet rationem geniti et filii, sed solum quod procedit secundum

rationem similitudinis non cuiuscumque..., sed requi-
situr ad rationem talis generationis quod procedat secundum

rationem similitudinis in natura eiusdem speciei, sicut
homo procedit ab homine et equus ab equo. In viventibus



Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii 175

igitur, quae de potentia in actum vitae procedunt, sicut sunt
homines et animalia, generatio utramque generationem in-
cludit. Si autem sit aliquod vivens, cuius vita non exeat
de potentia in actum, processio, si qua in tali vivente in-
venitur, excludit omnino primam rationem generationis, sed

potest habere rationem generationis quae est propria vi-
ventium."

Similiter autem in creatis generatio per intellectum
habet veram quidem, etsi partialem et imperfectam rationem
generationis, quae est in viventibus. In actu enim magisterii
is, qui docet alium, producit eum actu scientem, quails ille
prius non fuit. Sic autem magister discipulum producit in
similitudinem specificam sui intellectus, licet non inveniatur
in naturae identitate. Sicut igitur per generationem cor-
poralem pater producit filium, similiter per generationem
intellectualem magister producit discipulum, quae est ana-
logia proportionalitatis vera. Ergo ex generath ne intellectu-
ali oritur paternitas magistralis et filiatio discipuli,

Deinde quaeritur de disciplinatu Aligherii, cuius inter
opera praeclarissimum videtur divina comoedia, ex qua
mens poetae praecipue est diiudicanda. Sunt autem qui
censeant, hoc carmen esse poetica tantum imaginatione
inventum, ita ut neque tides catholica nec theologia nec philo-
sophia ad huius operis substantiate pertineant. Qui quidem
aut haeretici aut infideles homines videntur, cum ea quae
rationem superant naturalem omnino negent. Sed etiam
divinam illam comoediam privant veritate argumenti proprii,
unde hoc opus celeberrimum pretio careat. Ac turpiter
errant, quia opus artis quod a vero abhorret, verae artis
opus esse non potest, sed mendacium aut inanis lusus
imagination^ est censendum. Est autem haec divina comoedia

artificium plane singulare, quo poeta tragoediam humani
generis consideratam sub specie aeternitatis summatim
enarravit, sed in finali beatitudinis aeternae statu spectatam
in comoediam divinam commutavit feliciter. Quare auctor
argumentum idem, quod D. Thomas summus theologus in
Summa theologica tractavit, suo modo in Summam
quandam artis videtur redegirse. Etenim hoc summum
artificium composuit ex veritatibus divinis humanisque
tamquam ex materia et ex fictionibus poeticis tamquam
ex forma. Utraque autem Summa cognitio veritatis inten-
ditur. Aligherius autem veritatis cupidissimus ab adoles-



176 Quaestio disputata de DivoThoma magistro Dantis Aligherii

eentia omnes fere sui temporis scientias industria sibi
adquisivit, et cum multum profecisset studiis, opiniones
saepius mutavisset, erroresque correxisset, tandem vir factus
aetate iam matura Parisiis adivit scholam Eratrum Praedi-
catorum, in qua intégra D. Thomae doctrina floreret, ubi
iterum philosopbiae theologiae doctoris Aquinatis operam
dedit, quern fideliter secutus est, postquam, relictis aliorum
doctorum et sanctorum privatis opinionibus, D. Thomam
sibi arbitrum dubiorum selegit, qui discipulum a maculis
falsae doctrinae emundavit. Falsa autem doctrina per
lepram significatur, quam bonus praeceptor absterget, ut
dicit Augustinus, cuius interpretationem D. Thomas in
Catena aurea in Evangelium Lucae c. 17 probat, eamque
ipsa adhibet Ecclesia in lectione Breviarii Dominicae IB
post Pentecosten. Sicut igitur bonus praeceptor E^angelii
advocatus a leprosis dixit „Ostendite vos sacerdotibus",
ut mundarentur, ita D. Thomas tamquam bonus praeceptor
advocatus ab Aligherio misit eum per doctrinam suam ad
sacerdotes, id est ad Ecclesiae pontifices, qui fidem eius
sanam iudicaverunt, ut Leo XIII fel. mem. et Benedictus XV
sollemniter testati sunt, quia ille per doctrinam optimi
praeceptoris a maculis errorum fuit mundatus.

Ergo patet, D. Thomam magistrum Aligherii fuisse
principalem, quare etiam Thomas pater eius magistralis
fuit. Ad evidentiam autem huius primo necessarium est
investigare de ratione paternitatis, qualis sit et ad quae
se extendat. Nomen autem paternitatis est analogum. Nam
ut inquit, D. Thomas in 1, Sent. dist. 21 q. 1 a. 1 sol. 2,
„paternitas non est eiusdem rationis secundum univocatio-
nem in Deo et in creaturis, quamvis sit eadem ratio secundum

analogiam, quae quidem aliquid habet in identitate
rationis et aliquid de diversitate". Et in ep. ad Ephesios
c. 3 lect. 4 dicit: „Paternitas est tantum in viventibus et
cognoscentibus. Est autem duplex vita, una secundum actum,
alia secundum potentiam. Vita quidem secundum potentiam
est habere opera vitae in potential unde dormiens quantum
ad actus exteriores dicitur vivere in potentia. Vivere autem
secundum actum est quod exercet quis opera vitae in actu,
Sic autem non solum qui dat potentiam vitae pater est
eius cui dat: sed qui dat actum vitae, ille etiam pater dici
potest. Quicumque ergo inducit aliquem ad actum vitae, puta
ad bene operandum intelligendum volendum amandum, pater



Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii 177

eius dici potest Cum ergo inter Angelos unus alteram
illuminât perficiat et purget, et isti actus sunt hierarchici,
manifestum est quod unus Angelus est pater alterius, sicut
magister est pater discipuli." D. Thomas autem babuit tria
quae ad paternitatem spiritualem spectant. Docendo enim
tamquam magister genuit discipulum e substantia sua, quae
est sapientia sua, et producendo eum similem sibi in scientia,
et hoc quidem principaliter faciendo. Sic igitur hie
tamquam pater filio tribuit tria maxima bona, ut ipse Thomas
dicit in 8. Eth. Nie. lect. 11, quia generando fuit ei causa
essendi in statu discipulatus, et educando causa nutrimenti
et causa diseiplinae. Quare principatur ei amicitia paterna,
quae est sicut regalis. Oui paternitati magistrali D. Thomae
correspondet filiatio spiritualis Aligherii, quae communem
discipulorum filiationem superat, quia non sponte naturalis,
sed electiva est: nam processit ex deliberate consilio liberae
voluntatis, cum Aligherius Thomam sibi patrem elegerat
propter sapientiam eiusdem cognitam. Unde haec filiatio
est virtuosa et meritoria, quae virtute consensus liberi
perduravit in institutione et perfectione divinâe comoediae
suae, eaque digna est paterna amicitia quasi regali, qua
cum patre magistrali est coniunctus. Denique Thomas
Aligherium docendo, instituit eum heredem magisterii. sui
fecundum, ut alios gigneret filios, qui artem veram eius
imitarentur posterisque traderent docendo. Ergo manifestum
videtur, Aligherium esse verum Thomae filium spiritualem.

Ad primum igitur quod obiicitur, dicendum est, ma-
gisterium vel ore vel signis et scriptis exerceri. Item alia
ratione duplex est : ant enim est immediatum ratione primi
docentis, aut mediatum ratione magistrorum subsequentium
primum magistrum, sicut fit in schola per traditionem
virtute primi doctoris. Etenim pater est causa nepotum, qui
virtute eiusdem propagantur. Unde postremus quoque
discipulus in schola primi magistri est verus eiusdem filieus
dicendus.

,Ad secundum patet ex supra dictis.
Àd tertium respondetur e sententia D. Thomae in

8. Eth, Nie. lect. 11 dicentis: „Naturaliter enim pater
principatur filio, et progenitores nepotibus, sicut et rex
subditis. Unde et filii sunt in potestate patris et, ne-
potes in potestate avi, sicut et subditi in potestate regis."
In generatione autem spirituali principatur pater filio et



178 Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii

progenitor nepotibus auctoritate veritatis, quae manet in
doctrina fideliter transmissa. Imperium autem D. Thomae
est regale a sapientia dictatum, cui Aligherius voluntarie
sese subiecit.

Ad quartum dicendum, D. Thomam conditione quidem
status sui non fuisse artificem, sed ex officio magistrum
theologiae, quae est summa sapientia, cui scientiae naturales
tamquam ancillae subserviunt. Itaque ille artes liberales,
quatenus speculativae sunt, optime novit eorumque prin-
cipia et capita docuit, ut patet ex eius scriptis. Imo natu-
rali indole ingenioque probatur, ipsum fuisse artificem
summum in potentia, Sed actu etiam poeta celeberrimus
fuit, quod manifesto apparet ex officio Ss. Sacramenti ab
eo composito cum hymnis eiusdem ab Ecclesia publice
receptis in liturgia. Thomas autem et Aligherius se habent
in artps magisterio similiter ac Moyses et Aaron in sacer-
dotio. „Moyses" enim, ut inquit D. Thomas in 4. Sent,
dist. 19 exp. Lit., „sacerdos dicitur, non officio oblationes
offerendi, sed quia sacra populo dedit immediate a Deo
accepta". tAaron autem sacerdos fuit, id est sacerdotum
princeps", ut idem dicit ibidem dist. 24 q. 3 a. 2 q. 1 ad 1.
Similiter Thomas potest artifex vocari, non officio artificia
operandi, sed quia artificia primitus dedit populo christiano
immediate a Deo per sapientiam accepta. Cum autem, ut
D. Thomas in S. Th. Ill, q. 28 a. 3 ad B dicit, quatuor
modis in Scriptura fratres dicantur, scilicet natura gente
cognatione et affectu, fraternitas quaedam spiritualis inve-
nitur inter Thomam et Aligherium, quae quia spiritualis
est, paternitate et filiatione non impeditur. Similiter igitur
Thomas et Aligherius fratres spirituales habent se ac Moyses
et Aaron fratres naturales, de quibus dicitur in Psalmo 132,
2: „Ecce quam bonum et quam iucundum habitare fratres
in unum : sicut unguentum in capite quod descendit in
barbam, barbam Aaron, quod descendit in oram vestimenti
eius: Sicut ros Hermon, qui descendit in montem Sion."
Unguentum autem quo Thomas caput Aligherii unxit, est
doctrina, quae descendit in barbam eius, id est in ceteros
Aligherii discipulos artifices.

Ad quintum sciendum est, quid sit adoptio, de qua
D. Thomas in S. Th. Ill, q. 3 a. 5 ad 2 dicit: „Filiatio
adoptiva est quaedam participata similitudo filiationis
naturalis." Pater autem est principium naturalis filiationis. Quod



Quaestio disputatade Divo Thoma magistro Dantis Aligherii 179

idem explieat in 4, Sent. dist. 42 q. 2 a 1: „Sicut per
naturalem generationem aliquis filium producit, ita per ius
pcsitivum, quod est ars aequi et boni, potest aliquis sibi
accessere aliquem in filium ad similitudinem filii naturalis
et ad supplendum filiorum praedictorum defectum, propter
quod praecipue adoptio est introducta." Unde filiatio adop-
tionis est quaedam imitatio filiationis naturalis. Sed pater-
nitas adoptionis est impossibilis, quia non esset imitatio
naturae, sed contra naturam.

Ad sextuin dicendum, ut D. Thomas in Qu. de Veri-
tate q. 7 a. 2 dicit : „In his quae translative dicuntur, non
accipitur metaphora secundem quamcumque similitudinem,
sed secundum convenientiam in illo, quod est de propria
rations rei, cuius nomen transfertur." Et ibidem q. 10 a.
10 ad 6 : „De his quae metaphorice dicuntur non est ac-
cipere similitudinem quantum ad omnia." Et in S. Th. Ill,
q. 2 a. 6 ad 1: „Sicut Damascenus dicit in 3 lib. orthod.
fidei: „Non necesse est omnifariam et indefective assimilari
exemplar quod enim est in omnibus simile, idem utique
erit et non exemplum." Et ibidem q. 8 a. 1 ad 2: In
metaphoricis locutionibus non oportet attendi similitudinem
quantam ad omnia: sic enim non esset similitudo, sed
rei Veritas."

Articulus secundus
Altera quaestio movetur de verbis interioribus

Aligherii. Et videtur verbum mentis a D. Thoma dictum non
contineri in verbis Aligherii. Etenim

1. verbum mentis est id, quod quis secum cogitando
ad seipsum dicit et in intellectu dicentis manet. Sed uuus-
quisque dicit verba mentis propria. Ergo verba Aligherii
interiora non sunt verba Thomae;

Praeterea 2. Verba mentis a D. Thoma dicta sunt
intelligibilia seu intellectiva. Sed verba interiora artificis
vel poetae sunt imaginativa. Ergo verba Aligherii poetae
non possunt esse verba Thomae intellectiva.

Praeterea 3. Verba mentis dicta a philosopho sunt
universalia, sed verba ab artifice dicta sunt- singularia.
Ergo verba mentis dicta a Thoma philosopho et theologo
non possunt esse verba Aligherii poetae.

Ad haec 4. Verbum mentis est immutabile, quia verum
continet. Sed verbum imaginativum est mutàbile. Ergo

Divus Thomas VIII. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXV.) 13



180 Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii

verba mentis a Thoma dicta non possunt, eadem esse ac
verba Aligherii poetae.

Praeterea 5. „Id enim, inquit D. Thomas in S. Th. I,,
q. 25 a. 3, qnod contradictionem implicat, verbum esse
non potest, quia nullus intellectus potest illud coneipere."
Sed nullus intellectus potest coneipere non ens. Malum
autem et peccatum cum non sint entia, verbum mentis
non habent. Sed Aligherius dixit verba mentis de malo
et de peccatis definiendo ea. Ergo haec eius verba non
sunt verba D. Thomae.

Amplius 6. Homo in statu huius vitae non valet di-
cere verba mentis de mysteriis fidei, quia ea comprehendere
non potest, nec D. Thomas absolutus theologus ea dicere
potuit. Sed Aligherius mysteria fidei exposuit. Ergo eius
verba non sunt verba Thomae.

Praeterea 7. Secundum certam firmam ratam D. Thomae

sententiam constat, neque angelos neque homines
posse in visione beatifica verbum mentis de eo quod videant
formare vel dicere. Sed Aligherius in Paradiso visionem
beatificam enarravit. Ergo haec eius verba non sunt verba
Thomae.

Ulterius 8. Verba mentis manifestantur verbis oris.
Verba autem oris quibus D. Thomas utitur, sunt verba
sermonis latini. Sed Aligherius usus est sermone vulgari
sui temporis, qui tunc nondum. erat perfecte formatus,
quare non potuit suo sermone verba mentis a Thoma dicta
scriptaque reddere perfecte. Ergo verba Aligherii non
possunt manifestare verba Thomae.

Sed contra est quod dicitur in Evangelio Marci c. 4,
14: „Qui seminat, verbum seminat." Sed D. Thomas tam-
quam magister seminavit verbum veritatis, quod est verbum
cordis sui, cuius quasi fructus manifestatur in divina co-
moedia Aligherii, secundum illud Proverbiorum c. 27, 7 :

„Sicut rusticatio de ligno ostendit fructum illius, sic verbum
ex cogitatu hominis."

Respondeo dicendum, quod verba mentis a D. Thoma
dicta manifestantur verbis Aligherii. „Ad cuius evidentiam,
ut inquit D. Thomas in S. Th. I, q. 34 a. 1, sciendum est
quod verbum tripliciter quidem in nobis proprie dicitur,
quarto autem modo dicitur improprie vel figurative. Mani-
festius autem et communius in nobis dicitur verbum, quod
voce profertur, quod quidem ab interiori procedit quantum



Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii 181

ad duo, quae in verbo exteriori inveniuntur, scilicet vox
ipsa et signiûcatio vocis. Vox enim significat intellectus
conceptum secundum Philosophum et iterum vox signifi-
catione vel imaginatione procedit, ut in libro 2 de Anima
dicitur. Vox autem, quae non est significativa, verbum
dici non potest. Ex hoc ergo dicitur verbum vox exterior,
quia significat interxorem mentis conceptum. Sic igitur
primo et principaliter interior mentis conceptus verbum
dicitur, secundario vero ipsa vox interioris conceptus
significativa; tertio vero ipsa imaginatio vocis verbum dicitur
Dicitur autem figurative quarto modo verbum id, quod
verbo significatur vel efficitur, sicut consuevimus dicere:
hoc est verbum quod dixi tibi, vel quod mandavit rex,
demonstrato aliquo facto, quod verbo significatum est vel
simpliciter enuntiantis, vel etiam imperantis Ipse autem
conceptus cordis de ratione sua habet quod ab alio procedat,
scilicet a notitia concipientis." „Dicendum autem est, inquit
in quaestione 4 de Veritate a. 1, quod nomina imponuntur
secundum quod cognitionem de rebus accipimus; et quia
ea quae sunt posteriora in natura, sunt ut plurimum prius
nota nobis; inde est quod frequenter secundum nominis
impositionem aliquando nomen prius in aliquo duorum in-
venitur, in quorum altero res significata per nomen prius
existit Et ideo, quia verbum exterius cum sit sensibile,
est magis notum nobis quam interius secundum nominis
impositionem, per prius vocale verbum dicitur verbum
quam verbum interius, quamvis verbum interius naturaliter
sit prius, utpote exterioris causa efficiens et finalis. Finalis
quidem quia verbum vocale ad hoc a nobis exprimitur, ut
interius verbum manifestetur ; unde oportet quod verbum
interius sit illud, quod significatur per verbum exterius ;

verbum autem, quod exterius profertur, significat id, quod'
intellectum est, non ipsum intelligere, neque hoc intellectum,
quod est habitus vel potentia, nisi quatenus et haec in-
tellecta sunt: unde verbum interius est ipsum interius
intellectum. Efficiens autem, quia verbum prolatum exterius,
cum sit significativum ad placitum, eius principium est
voluntas, sicut et ceterorum artificiatorum ; et ideo sicut
aliorum artificiatorum praeexistit in mente artificis imago
quaedam exterioris artificii, ita in mente proferentis verbum
exterius praeexistit quoddam exemplar exterioris verbi. Et
ideo, sicut in artifice tria consideramus, scilicet finem arti-

13*



182 Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii

ficii et exemplar ipsius et ipsum artificium iam productum ;

ita etiam in loquente triplex verbum invenitur: scilicet id
quod per intellectum concipitur, ad quod significandum
verbum exterius profertur, et hoc est verbum cordis sine
voce prolatum ; item exemplar exterioris verbi, et hoc
dicitur verbum interius quod habet imaginem vocis ; et
verbum exterius expressum, quod dicitur verbum, vocis;
et sicut in artifice praecedit intentio finis, et deinde se-
quitur excogitatio formae artificiati, et ultimo artificiatum
in esse producit; ita verbum cordis in loquente est prius verbo
quod habet imaginem vocis, et postremum est verbum
vocis." Nomen igitur verbi magis proprie dicitur de verbo
spirituali quam corporali, nam primo et principaliter interior
mentis conceptus verbum dicitur. Quod verbum cordis nihil
est aliud quam id, quod actu consideratur per intellectum.
„Quicumque autem intelligit, inquit D. Thomas in S. Th.
I, q. 27 a. 1, ex hoc ipso quod intelligit, procedit aliquid
intra ipsum, quod est conceptio rei intellectae ex eius no-
titia procédons. Quam quidem conceptionem vox significat,
et dicitur verbum cordis significatum verbo vocis." Quod
magis explicat in S. c. gent. IV c. 11 hisce: „Dieo autem
intentionem intellectam id, quod intellectus in seipso con-
cipit de re inteliecta. Quae quidem in nobis neque est res
quae intelligitur neque est ipsa substantia intellectus, sed
est quaedam similitudo concepta intellectu de re inteliecta
quam voces exteriores significant; unde et ipsa intentio
verbum interius nominatur, quod est exteriori verbo significatum.

Et quidem quod praedicta intentio non sit in nobis
res inteliecta, inde apparet quod aliud, est intelligere ipsam
intentionem intellectam, quod intellectus facit dum super
suum opus reflectitur : unde et aliae scientiae sunt de rebus
et aliae de intentionibus intellectus. Quod autem intentio
inteliecta non sit ipse intellectus in nobis, ex hoc patet
quod esse intentionis intellectae etiam in ipso intellectu
consistit, non autem esse intellectus nostri ; cuius esse non
est suum intelligere Cum enim intellectus noster se-
ipsum intelligit, aliud est esse intellectus et aliud ipsum eius
intelligere: substantia enim intellectus erat in potentia
intelligens antequam intelligeret actu. Sequitur ergo quod
aliud sit esse intentionis intellectae et aliud intellectus
ipsius, cum intentionis intellectae esse sit ipsum intelligi.
Unde oportet quod in homine intelligente seipsum verbum



Quaestio disputata de Divo ïhoma magistro Dantis Aligherii 188

interius conceptum non sit homo verus naturale hominis
esse habens, sed sit homo intellectus tantum, quasi quae-
dam similitudo hominis veri ab intellectu apprehensa
Yerbum enim hominis non posset dici simpliciter et absolute

homo, sed secundum quid, scilicet homo intellectus ;

unde haec (propositio) falsa esset ,homo est verbum' sed
haec potest esse vera ,homo intellectus est verbum' Est
autem de ratione interioris verbi, quod est intentio intel-
lecta, quod procedat ab intelligente secundum suum intel-
ligere, cum sit quasi terminus intellectualis operationis :

intellectus enim intelligendo concipit et format intentionem
sive rationem intellectam, quae est interius verbum."

Verba igitur vocalia et imaginativa Aligherii non sunt
ipsa D. Thomae verba; attamen manifestant suo modo, quate-
nus signa sunt, conceptus interiores, quas D. Thomas secum
dixit producendo suae mentis verba, quibus res philosophicas et
theologicas intellexit, praesertim veritates fidei, quae sunt
principia conclusionum, quas Aligherius ab eo magistro di-
dicit. Ergo haec verba cordis a Thoma dicta signantur et
manifestantur nobis per verba Aligherii.

Adhuc autem sciendum est, Aligherium poetam non
solum principia et capita philosophiae et sacrae doctrinae
a Thoma magistro récépissé, sed ea quoque, quae ad artes
liberales pertinent. Unde etiam verbum mentis, quod magister
de pulcro dixit, e verbis Aligherii resonat. Ad intellectum
autem huius quaestionis oportet scire, quid sit pulcrum
secundum D. Thomam. „Pulcrum et bonum, inquit in S. Th. I,
q. 5 a. 4 ad 1, in subiecto quidem sunt idem, quia super
eandem rem fundantur, scilicet super formam: et propter
hoc bonum laudatur ut pulcrum ; sed ratione différant, nam
bonum proprie respicit appetitum; est enim bonum, quod
omnia appetunt, et ideo habet rationem finis, nam appetitus
est quasi quidam motus ad rem. Pulcrum autem respicit vim
cognoscitivam, pulcra enim dicuntur quae visa placent: unde
pulcrum in débita proportione consistit : quia sensus delectan-
tur in débité proportionatis sicut in sibi similibus : nam et
sensus ratio quaedam est et omnis virtus cognoscitiva. Et
quia cognitio fit per assimiliationem, similitudo autem respicit

formam, pulcrum pertinet ad rationem causae formalis."
Item in 1. II, q. 27 a. 1 ad 3 haec dicit: „Pulcrum est
idem bono sola ratione differens. Cum enim bonum sit quod
omnia appetunt, de ratione boni est quod in eo quietetur



184 Quaestio disputata de DivoThoma magistro Dantis Aligherii

appetitus. Sed ad rationem pulcri pertinet quod in eius
aspectu seu cognitione quietetur appetitus; unde et illi
sensus praecipue respiciunt pulcrum, qui maxime cognosci-
tivi sunt, scilicet visus et auditus rationi deservientes, dici-
mus enim pulcra visibilia et pulcros sonos Et sic patet
quod pulcrum addit supra bonum quemdam ordinem ad vim
cognoscitivam ; ita quod bonum dicatur id quod simplieiter
complacet appetitui, pixlcrum autem dicatur id cuius ipsa
apprehensio placet." Sunt autem qui opinentur, pulcritu-
dinem, cum in apprehensione seu cognitione subiectiva in-
veniatur, nihil aliud esse quam relationem rei bonae ad in-
tellectum, quae fundetur in ipso actu cognoscendi. Sed hoc
falsum videtur. Etenim haec apprehensio, quae ipsa placet,
habet duo obiecta subordinata, a quibus speciem sortitur :

quorum unum quidem est res bona seu bene disposita in
se. Et propterea dicit D. Thomas in 1, II, q. 50 a. 1 ad 1,
loquendo de pulcro corporali, pulcritudinem esse qualitatem,
sicuti et sanitas. Quae tarnen qualitas seu dispositio rei bonae
se habet quasi materialiter in ratione pulcritudinis. Alterum
autem obiectum est ipsa apprehensio placens, qua ilia re-
latio fundatur formaliter et ultimo specificatur : sed hoc non
est ipse cognoscendi actus, quia non omnis actus cognoscendi

complacentiam pulcri causat, sed id quo hie actus
terminatur, id est ipsum verbum mentis, quo re'atio rei
bonae ad intellectum cognoscitur. Quia autem verbum mentis
est simul id quod cognoscitur et quo cognoscitur, ideo pul-
critudo formaliter considerata non est quid mere subiecti-
vum, nam illud verbum mentis in se continet relationem
rei bonae ad intellectum. Sic igitur pulcrum se habet ad
bonum quodammodo similiter atque obiectum concupisci-
bile se habet ad irascibile quia pulcrum est bonum quasi
cum elevatione et arduitate. Illud autem verbum mentis
quod rem pulcram in intellectu exprimit, est simplieiter
bonum appetitus naturalis seu voluntatis, quae complacentiam

elicit.
Ergo manifestum est, Aligherium, cum particeps factus

sit sapientiae D. Thomae, vere eiusdem filium sapientem
esse dicendum.

Ad primum igitur dicendum : quamquam verba interiora
discipuli non sunt numéro eadem atque ilia magistri, tarnen
specie eadem esse possunt. Nam ut inquit D. Thomas in
S. Th. I, q. 117 a. 1, „est eadem scientia in discipulo et



Quaestio disputata deDivo Thoma magistro Dantis Aligherii 185

magistro, si consideretur identitas secundum unitatem (veri-
tatem) rei scitae: eadem Veritas est, quam cognoscit disei-
pulus et magister." Veritas autem rei cognitae continetur
verbo mentis, quod idem est in intellectu discipuli et ma-
gistri.

Ad secundum dicendum, verbum imaginativum depen-
dere a verbo mentis tamquam ab exemplari, cuius est signum.

Ad tertium dicendum, quod verbum mentis ab artifice
dictum est verum, quod est universale, sub quo singularia
continentur, quae ab artifice ad illud verum ordinantur.

Ad quartum dicendum, quod verbum imaginativum
artificis vel poetae variari quidem potest, quatenus unum
verbum mentis diversis phantasmatibus signari vel reprae-
sentari potest.

Ad quintum dicendum, quod non ens intelligitur sub
ratione entis, malum autem ut privatio boni. Dicit enim
D. Thomas in quaest. de Veritate 3 a. 4 ad 6: „Aliquid
dicitur non ens dupliciter. Uno modo, quia non esse cadit
in definitione eius, sicut caecitas dicitur non ens; et talis
non entis non potest concipi aliqua forma neque in intellectu
neque imaginatione ; et huiusmodi non ens est malum. Alio
modo, quia non invenitur in rerum natura, quamvis ipsa
privatio entitatis non claudatur in eius definitione ; et sic
nihil prohibet imaginari non entia et eorum formas concipere."

Ad sextum dicendum cum D. Thoma in quaest de Po-
hentia q. 9 a. 5 loquentis de mysterio Ss. Trinitatis : „Plura-
litas personarum, in divinis est de his, quae fidei subiacent
et naturali ratione humana nec investigari nec sufficienter
intelligi potest, sed in patria intelligendum expectatur, cum
Deus per essentiam videbitur visione fidei succedente. Sed
tarnen sancti Patres propter instantiam eorum, qui fidei contra-
dicunt, coacti sunt de hoc disserere et de aliis quae spec-
tant ad fidem, modeste tarnen et reverenter absque compre-
hendendi praesumptione. Nec talis inquisitio est inutilis,
cum per earn elevetur animus ad aliquid veritatis capien-
dum, quod sufficit ad excludendos errores." Et hoc fecit
Aligherius in Paradiso.

Ad septimum dicendum, quod poeta sententiam D. Tho-
mae secutus in S. Th. 1, q. 12 a. 9 ad 2: „Sic Paulus
vel quicumque alius videns Deum ex ipsa visione essentiae
divinae potest formare in se similitudines rerum quae in
essentia divina videntur, quae remanserunt in Paulo etiam



186 Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii

postquam desiit Dei essentiam videre. Ista tamen visio, qua
videntur res per huiusmodi species sic conceptas, est alia,,
qua videntur res in Deo." Quamvis igitur ipsa Dei visio a
beato non potest dici verbo mentis, cum nullus intellectus
creatus verbum infinitum possit exprimere, tamen beatus
de rebus in essentia visis partialia verba mentis dieere
potest, sicut Paulus testatur in 2 ad Corinthios 12, 4 dicens:
„andivi arcana verba, quae non licet bomini loqui." Et eius-
modi verba partialia similitudinibus imitatus poeta enarravit.

Ad oetavum dicendum quod „diversae linguae habent
diversum modum loquendi", ut dicit D. Thomas in S. Th. I,
q. 39 a. 3 ad 2. Et haec diversitas eo augetur, quod etiam
communis sermo alicuius populi ab individuis loquentibus
et tempore et loco et aliis conditionibus fere continuo mu-
tari solet. IJnde impossibile videtur verba vocalia alicuius:
scriptoris adaequate ac perfecte alieno sermone reddere,
quare ad fidelem translationem permultum est circumloquen-
dum. Sed quia verba oris sunt verbi interioris signa, tamen
sensus scriptoris erui et deinde aliter sermone alieno
potest signari.

Artieulus tèrtius
Tertia quaestio est de imagine D. Thomae in mente-

Aligherii expressa. Et videtur quod mens Aligherii non est
imago Thomae. 1. Nam imago est similitudo ab ipsa re
expressa. „Imago enim, inquib D. Thomas in S. Th. I, q. 93-

a. 1, aliquid addit supra rationem similitudinis, scilicet quod
sit ex alio expressa." Sed similitudo D. Thomae, quae in
mente vel in opere Aligherii potest inveniri, non est ab ipso
Aligherio expressa : ergo non potest dici imago Thomae.

Praeterea 2. Imago dicitur id quod rem totam reprae-
sentat, vestigium autem id quod solam partem rei reprae-
sentat. Sed intellectus discipuli id tantum repraesentat, quod
a magistro didicit, non autem substantiam magistri. Ergo
Aligherius non potest dici imago D. Thomae, sed tantum
vestigium eiusdem.

Adhuc 3. D. Thomas habuit scientiam divinitus iu-
fusam cum donis Spiritus Sancti. Sed non constat Ali-
gherium habuisse scientiam infusam : ergo scientia Aligherii
non est imago scientiae D. Thomae.

Amplius 4. Sanctus Thomas habuit summas virtutes
morales, ut constat ex inerrabili iudicio Ecclesiae, quae eum



Quaestio disputata de Divo Thoma niagistro Dantis Aligherii 187

canonizavit. Sed de virtutibus Aligherii non constat, quippe
qui nec sanctus nec beatus nec venerabilis servus l3ei ab
Ecclesia sit declaratus.

Praeterea 5. Etsi Aligherius aliquas D. Thomae vir-
tutes sive intellectuals sive morales repraesentavit, tamen
non omnes magistri virtutes est imitatus, et eas quas imi-
tatas est, non in eodem gradu perfectionis possedit sicut
magister. Ergo non est imago magistri dicendus.

Ulterius 6. Individuales conditiones discipuli sunt di-
versae ab iis magistri, puta indoles temperamentum passiones
seu affectus et alia huiusmodi, unde hic non potest esse per-
fecte eius similis: ergo non est eiusdem imago.

Denique 7. Magister superat discipulum. Sed D. Thomas
turn scientia turn sanctitate valde Aligherium superavit.
Ergo Aligherius non potest dici imago D. Thomae,

Sed contra est, quod D. Thomas in S. c. gent. IV, c. 11,
docet, filium esse imaginem patris. Discipulus autem est
filius magistri. Sed Aligherius est verus filius D. Thomae:
ergo est eiusdem imago quoque.

Respondeo dicendum, quod, ut dicit D. Thomas in
S. Th. I, q. 35 a. 1, „de ratione imaginis est similitudo.
Non tamen quaecumque similitudo sufficit ad rationem
imaginis, sed similitudo quae est in specie rei vel saltern in
aliquo signo speciei.. Sed neque ipsa similitudo speciei
sufficit vel figurae, sed requiritur ad rationem imaginis
origo, quia, ut Augustinus dicit, unum ovum non est imago
alterius, quia non est de illo expressum. Ad hoc ergo quod
vere aliquid sit imago, requiritur ut ex alio procedat simile
ei in specie vel saltern in signo speciei." „Imago autem rei
est duplex", inquit in S. c. gent. lib. IV, c. 11. Est enim
aliqua imago quae non communicat in natura cum eo cuius
est imago, sive sit imago eius quantum ad exteriora
accidentia, sicut statua aenea est imago hominis nec tamen est
homo, sive sit imago quantum ad substantiam rei, ratio
enim hominis in intellectu non est homo, nam et Philo-
sophus dicit: „Non lapis est in anima, sed species. Imago
autem alicuius rei, quae eandem naturam habet cum re cuius
est imago, est sicut filius regis, in quo imago patris est, (qui)
est eiusdem naturae cum ipso." „Verbum autem interius
conceptum est quaedam ratio et similitudo rei intellectae;
similitudo enim alicuius in altero existons vel habet rationem

exemplaris, si se habet ut prineipium, vel habet potius



188 Quaestio disputata de Di vo Thoma magistro Dantis Aligherii

rationem imaginis, si se habeat ad id cuius est similitude»
sicut ad principium." Sed Aligherius est eiusdem naturae
cum D. Thoma magistro, cuius filius est ratione discipli-
natus. Nam haec spiritualis filiatio, ut supra dictum est,
fundatur super communicationem doctrinae et sapientiae ;

quae magistralis sapientia est quasi natura, qua ratio ma-
gisterii constituitur. Ergo Aligherius est etiam imago ma-
gistri D. Thomae ratione filiationis spiritualis.

Quod magis confirmatur consideratione conditionis,
quam D. Thomas habet in Ecclesia, quippe qui ratione
magisterii cum sole conferri possit. Sicut enim nomen vi-
sionis secundum usum loquentium extensum est ad omnem
cognitionem aliorum sensuum et nlterius ad cognitionem in-
tellectus. „Et similiter dicendum est de nomine lucis, inquit
D. Thomas in S. Th. I, q. 67 a. 1. Nam primo quidem est insti-
tutum ad significandum id quod facit manifestationem in
sensu visus ; postmodum autem extensum est ad significandum
omne illud quod facit manifestationem secundum quamcum-
que cognitionem. Si ergo accipiatur nomen luminis secundum

suam primam impositionem, metaphorice in spiritua-
libus dicitur, ut Ambrosius dicit. Si autem accipiatur
secundum quod est in usu loquentium ad omnem
manifestationem extensum, sic proprie in spiritualibus dicitur."
Item dicendum est de aliis nominibus, quae a D. Thoma
in 2. Sent. d. 13 q. 1 a. 3 sol. sic distinguuntur : „Ista
quatuor différant: lux lumen radius et splendor. Lux enim
dicitur, secundum quod est in aliquo corpore lucido in
actu, a quo alia illuminantur, ut in sole. Lumen autem
dicitur, secundum quod est receptum in corpore diaphano
illuminato. Radius autem dicitur illuminatio secundum
directam lineam ad corpus lucidum : et ideo ubicumque est
radius, est lumen; sed non convertitur, contingit enim
lumen esse in domo ex reflexione radiorum solis, quamvis
non ex directa oppositione propter aliquod corpus inter-
iacens. Splendor autem est ex reflexione radii ad aliquod
corpus tersum et politum, sicut ad aquam et ad argentum
vel ad aliquid huiusmodi: ex qua reflexione etiam radii
proiciuntur." Sed cum luminare dicatur omne corpus
lucens et radios dimittens ut sol, sol autem dicatur lumen
magnum propter quantitatem et virtutem, ut dicit in S.
Th. I, q. 70 a. 1 ad 5, ideo nomen solis ad spiritualia quo-
que analogice potest transférai. Ergo D. Thomas, cum sit



Quaestio disputata deDivoThoma magistro Dantis Aligherii 189

snmmus Ecclesiae Doctor universe et specialissime appro-
batus, recte sol intelligibilis dici debet. Sicut enim sol
corporalis influit in omnia corpora, similiter D. Thomas in
mundo intelligibili influit in omnia Ecclesiae membra
illuminando purgando inflammandoque animas doctrina.
Cuius solis imago est Aligherius, quern ille radiis sapien-
tiae suae quasi alterum solem minorem in speculo divinae
comoediae accendit. Sicut enim „visus, inquit D. Thomas
in Quodlib. 7 a. 1, fertur in speculum sicut in visibile,
quo mediante accipit speciem rei visae in specie vel in
speculo", similiter visus artificum fertur in opus Aligherii
sicut in visibile, quo mediante accipiunt imaginem artis
verae. Etenim Summa Theologica D. Thomae resplendet in
divina comoedia Aligherii sicut in speculo. Unde splendi-
dissimus poeta vere est Alius magistri bonus et pulcher,
de quo dicitur in libro Proverbiorum c. 10, 1 : „Filius
sapiens laetificat patrem."

Ad primum igitur dicendum, quod similitudo mentis,
quae consistit in verbis interioribus Aligherii cum eiusmodi
verbis D. Thomae, est ab ipso Aligherio expressa. Sed quia
haec similitudo oritur ex ipsis D. Thomae verbis interioribus,
quae poeta cogitando imitatus est, ideo virtute Thomae in eius-
dem verbis agente, haec similitudo mentis ex ipsis Thomae verbis

est expressa, quare eiusdem imago est mens poetae dicenda.
Ad secundum respondetur verbis D. Thomae in S.

Th. I, q. 93 a. 1 dicentis haec: „Aequalitas non est de
ratione imaginis, quia ut Augustinus, dicit ,ubi est imago,
non continuo est aequalitas', ut pâtet in imagine alicuius
in speculo relucente. Est tarnen de ratione perfectae
imaginis: nam in perfecta imagine non deest aliquid imagini,
quod insit illi, de quo expressa sit."

Ad tertium dicendum : quamvis Aligherius non habuit
scientiam D. Thomae divinitus infusam, tarnen earn magistri
scientiam recepit, quam hic communem tradidit discipulis
sine differentia modi, quo ipse earn adiquisiverat.

Ad quartum dicendum, quod etsi non constat iudicio
Ecclesiae de gradu heroico virtutum, quas Aligherius exer-
cebat, tarnen constat ex vita eius, eum fuisse bonum
Christianum, qui de peccatis prioris aetatis proenitentiam
egorit et in pace Ecclesiae sit defunctus. Sed etiam notum
est omnibus, eum perfectioni christianae studuisse multas-
que virtutes habuisse, quibus D. Thomae similis videretur,



190 S. Tommaso e Dante

cum praesertim magnaminitate essefc conspienus. Quare
amore studioque virtutis, quibus doctrina D. Thomae erat
imbutus, magistrum imitatus eiusdem imaginem praebuit.

Ad quintum dicendum, quod ad rationem imaginis
non requiritur aequalitas cum re, cuius est imago, sed
sufficit similitudo substantiae expressa.

Ad sextum patet responsio ex dictis et similiter ad
septimum. Ernestus Commer

S. TOMMASO E DANTE1
I

Il Ministro che regge le sorti délia Pubblica Istruzione
in Italia, in questo anno sei volte centenario dalla morte
di Dante ha tentato di squalificare il concetto che noi avevamo
dell'Alighieri come di un grandissimo poeta non per forza.
di fantasia, ma sopratutto per forza d'ingegno e di dottrina
filosofica et teologica.

Movendo dal presupposto che „la vera poesia sorge
sulle passioni e non sulle riflessioni2", che „l'arte non ritrae
cose ma sentimenti3", egli ha coneluso che la poesia di
Dante „nasce tutta da vigore di fantasia; e sebbene si
soglia ludare di grande dottrina in divinità, questa dottrina,

1 Feiice Tocco, Le correnti del pensiero filosofico nel
secolo XIII. Nel vol. „Arte, Scienza e Fede ai giorni di Dante", Con-
ferenze Dantesche tenute nel 1900 a cura del comitato milanese délia
Società Dantesca Italiana, Hoepli. Milano, 1901.

F. Ozanam, Bapports de la philosophie de Dante avec
les écoles du moyen âge. S. Bonaventure et S. Thomas-
d'A quin. Cap. 3" del vol. Dante et la philosophie Catholique au
treizien e siècle. Paris, Lecoflre.

Nardi, Intorno al Tomismo di Dante e alla quistione
di Sigieri in „Giornale Dantesco", 1914, vol. 22, quad. Y.

Mercier, Dante e S. Tommaso V. „II VI Centenario Dan-
tesco" 1920, p. 27.

Grandis, Sigieri di Brabante, cf. „II VI Centenario Dan-
tesco", an. 1919, p. 21, 34, 61.

Moretti, LaFilosofia diDantestudiata con Dante. Ivi,
anno 1919, p. 110.

G. Manacorda, Da S Tommaso a Dante. Congetture e
riscontri. Bergamo Jst. It. d'Arti grafiche, 1901.

V. Marchese O. P., S. Tomm aso e D ante Alighieri, Cap. III
del vol. „Delle benemerenze di S. Tommaso d'Aquino verso le arti belle".
Genova, Tip. della Gioventu, 1874,

2 Croce, La poesia di Dante, p. 179. Bari, Laterza 1921.
3 L. c. p. 31.


	Quaestio disputata de Divo Thoma magistro Dantis Aligherii

