
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 8 (1921)

Heft: 2

Artikel: Die Realität der Aussenwelt

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152 Die Realität der Außenwelt

DIE REALITÄT DER AUSSENWELT1
Von Dr. EUGEN ROLFES

Das Buch von Dr. Josef Gredt O.S.B. Unsere
Außenwelt verteidigt in wirkungsvoller "Weise den natürlichen

Realismus und die Objektivität der Sinne. Der
Verfasser hat sich mit der Frage von der sinnlichen Erkenntnis
schon lange beschäftigt; er hat über sie im Jahre 1913 eine
erste Schrift veröffentlicht: De cognitione sensuum
externorum, Romae, Desclée; er hat seitdem den Gegenstand

unausgesetzt im Auge behalten und hofft nunmehr,
in der vorliegenden Schrift einen neuen Beitrag zur Lösung
des Problems erbracht zu haben (p. V).

Zu dieser Hoffnung ist er nicht zuletzt durch den
Umstand berechtigt, daß er seinen Vorwurf, wie vom
philosophischen, so nicht minder vom physikalischen Standpunkte
behandelt. Der gute Sinn tritt ja von vorneherein für die
Zuverlässigkeit der Wahrnehmung ein, und wenn er seine
Sicherheit verliert und schwankend wird, so sind daran in
der Regel erst die physikalischen Bedenken schuld, die sich
aus der fortgeschrittenen Naturerkenntnis unserer Zeit zu
ergeben scheinen. Demnach muß in dem Maße, als es ge-
lingt, gerade diese Bedenken zu zerstreuen, auch das
Vertrauen auf das Zeugnis unserer Sinne gerechtfertigt dastehen.

Die Schrift hat folgende Einrichtung. Auf die
Einleitung mit der Bestimmung des Fragepunktes folgt ein
erster Teil über die verschiedenen Ansichten, ein zweiter mit
der Darlegung und Begründung des natürlichen Realismus
und ein dritter mit der Lösung der Einwände,

Die Frage ist, ob die Erkenntnis einen Gegenstand
außer sich hat (p, 2). Diese Frage hat geschichtlich eine
dreifache Antwort gefunden, von seiten des Idealismus, der
die Außenwelt leugnet, des kritischen Realismus, der sie
erst durch Schluß gewinnt, und des natürlichen Realismus,
nach dem sie unmittelbar anschaulich erfaßt wird. Innerhalb

des natürlichen Realismus gibt es nun aber wieder
zwei Richtungen : nach der einen sind die sensibilia
propria, wie Aristoteles sie nennt, oder die sekundären sinn-

1 Anm. d. Red. In Ergänzung der wertvollen Besprechung
aus der Feder von Dr. G. M. Manser O. P. (vgl. „Divus Thomas",
VIII. Bd., 1. Heft, pp. 39—44) geben wir hier gerne dem Urteile des
gewiegten Aristoteleskenners über den nämlichen Gegenstand Raum.



Die Eealität der Außenwelt 153

liehen Qualitäten, wie sie, weniger passend, bei Locke heißen,
subjektiv, nach der anderen sind sie objektiv (vergleiche
•ebenda) und so haben wir im ganzen vier Ansichten, die
im ersten Teil der Reihe nach dargelegt werden, jedoch so,
daß die Bestreiter der Objektivität der sensibilia propria an
dritter und ihre Vertreter zusammen mit denen des
natürlichen Realismus an vierter Stelle stehen.

An der genannten dritten Stelle heißt es unter anderem :

„Diese Ansicht (die idealistische Ansicht von den sensibilia
propria) hatte im Altertum schon Demokrit vertreten,
indem er lehrte, die unmittelbar sinnfälligen Beschaffenheiten
seien an den Dingen nur der subjektiven Meinung nach"
(p. 17). Die Angabe stimmt. Es hätte sich aber empfohlen,
ihre Quelle zu nennen. Es ist Aristoteles (De gener. et corr.
1, 2, 316«, 1 f.): „Demokrit bestreitet die Objektivität der
Farbe. Sie entsteht ihm zufolge durch die jeweilige Wendung

des gesehenen Körpers." An der vierten Stelle heißt
es von Aristoteles zutreffend, er sei kein Anhänger der Lehre
Demokrits, und Brentano behaupte das Gegenteil mit Un-
>recht (p. 23). In diesem Zusammenhang wird der Text De
anim. 2, 5, 418«, 3ff. zitiert und so wiedergegeben: „Das
Empfindende ist der Möglichkeit nach so beschaffen, wie
•das, was empfunden wird, bereits der Wirklichkeit nach.
Es verhält sich also leidend, da es noch nicht verähulicht
ist ; nachdem es aber gelitten hat, ist es ihm verähnlicht
und von derselben Beschaffenheit wie jenes (p. 26). Es muß
heißen : Es leidet also, ohne ihm ähnlich zu sein, nachdem
es aber gelitten hat, ist es ihm verähnlicht und gleichsam
jenes. Das Erkennende wird gleichsam das Erkannte selbst,
indem es sich zu seinem lebendigen Bilde gestaltet. In
demselben Zusammenhang wird, wieder ganz ad rem, die Stelle
De anim. 3, 2, 426«, 20 angeführt und so übersetzt: „Die
früheren Naturforscher haben sieh darüber (ob die sensibilia
propria gegenständlich sind) nicht richtig ausgedrückt,
indem sie glaubten, nichts, weder das Weiße noch das Schwarze
sei ohne Gesicht, noch der Geschmack ohne das Schmecken"
(p. 26). Es muß aber heißsn: ohne den Geschmacksinn;
im Griechischen steht: aveu yeôaecoç. Daß es keine Ge-
schmäcke, d. h, keine wirklichen Geschmäcke, ohne
das Schmecken gibt, sagt ja Aristoteles selbst. Ebendort,
j>. 27, wird gegen Brühl gezeigt, daß Augustin nicht gegen
den natürlichen Realismus gedeutet sein will, und p. 29



154 Die Realität der Außenwelt

gegen Geyser erklärt, was später im zweiten Teil bewiesen-
wird, daß ein Gleiches von Thomas von Aquin gilt.

Der zweite Teil ist in zwei Abteilungen zerlegt : die eine-
ist vorbereitend und unterrichtet über die Sinne im
allgemeinen und die einzelnen äußeren Sinne im besonderen,
die andere begründet den gegenständlichen "Wert der
sinnlichen Erkenntnis.

Die Sinne werden in Berührungssinne und Fernsinne
unterschieden ; die letzteren sind Gesicht, Gehör und
Geruch (p. 44 ff.). Den Fernsinnen wird, worauf wir noch
zurückkommen, ein doppelter Gegenstand zugeteilt, einer drinnen,
der z. B. für das Auge das Netzhautbild ist, und einer draußen
in der Ferne (p. 45 f.). Die äußeren Sinne werden ferner von
den inneren unterschieden, und als ihr Sitz werden mit
Recht die peripherischen Organe angegeben, nicht das
Gehirn (p. 52ff.). Die sensibilia werden unterschieden in sensi-
bilia propria, communia und per accidens (p. 58ff.). Was die
Definition des sensibile per accidens betrifft, so gehört zu
einem solchen nach Thomas (De anim. 2, 6, lect. 13) auch, daS
man es durch einen eigenen Erkenntnisakt sogleich bei der
Begegnung mit dem Wahrgenommenen erfassen muß, wie
z. B. durch das Verstandesurteil, daß der, den man gehen
oder sprechen sieht, lebendig ist, so daß man sagen kann :

ich sehe, daß er lebt. Es scheint demnach zweifelhaft, daß
man die körperliche Substanz zu den eigentlichen sensibilia
per accidens zählen kann, wie es p. 59 geschieht. Sie ist
sensibilis per accidens nur insofern, als das, was man sieht,
etwa eine körperliche Substanz ist; so aber ist alles Mögliche

ein sensibile per accidens. Ich sehe z. B. das Träge,
wenn Kallias, denn ich sehe, träge ist, auch wenn ich es
nicht weiß.

In bezug auf die Fernsinne wird die Lehre des hl. Thomas

wiederholt und oft dahin bestimmt, daß ihr sensibile
proprium das Medium nicht, physisch, sondern psychisch
bewegt und in dem Medium ein Erkenntnisbild hervorbringt,

das dem Sinne hilft, seine Tätigkeit auszuüben. So
lesen wir z. B. p. 90f.: „Die physische Farbe draußen teilt
sich durch das Mittel hindurch dem Auge mit in psychischer
Weise (spiritualiter per modum intentionis). Dazu wirkt das
Licht mit als Bedingung: nur mit Hilfe des Lichtes kann
die Farbe ihr Erkenntnisbild im Mittel und im Auge
hervorbringen. Auch hier steht uns durch die neuere Naturwissen-



Die Realität der Außenwelt 155'

schaft jedenfalls fest, daß eine psychische Verbreitung der
Farbe durch die Luft ins Auge hinein vermittelst eines der
Luft mitgeteilten Erkenntnisbildes überflüssig ist."

Ich bin der Meinung, daß der Gedanke des hl. Thomas
einfach dieser ist. Wie der wahrnehmende Sinn die Formen
oder Qualitäten der Dinge ohne die Materie aufnimmt (vgl.
De anima 2, 12 und die einschlägige lectio im Kommentar
von Thomas), so geschieht ein Analoges durch das Medium :

die sinnlichen Qualitäten werden von ihm nicht naturaliter
oder secundum esse naturale aufgenommen und-fortgeleitet,
sondern spiritualiter oder secundum esse spirituale, d, h. nicht
in der Weise, wie etwa die Wärme die Luft durchdringt,
und sie selbst warm macht, oder wie ein Tintenflecken sich
über das Papier verbreitet, sondern so, dsß die Qualität von
dem Medium wie ein Zeichen aufgegriffen und weitergegeben
wird. Dieses Zeichen ruft in dem Sinne die Erkenntnis
des Bezeichneten hervor und demgemäß heißt es bei Thomas,
daß die Form oder das Bild der Farbe, species, per modum
intentionis in der Luft ist, oder daß die intentiones der
Farben in der Luft sind, ohne einen Körper farbig zu
machen. Thomas stellt zwar das recipi in anima auf eine
Stufe mit dem recipi secundum esse spirituale, wenn es sich
um die sinnliche Erkenntnis handelt (vgl. 2 sent. dist. 19,
qu. 1, art. 8 ad 1); aber damit sagt er nicht, daß auch
umgekehrt jedes recipi secundum esse spirituale eine psychische
Aufnahme ist,

Im Grunde will aber auch der Verfasser nichts anderes

sagen. Denn wir lesen bei ihm in der Folge, p. 141 f.: „Die
Farbe ist (nach den Alten) nur psychisch im Auge und im
Mittel. Ahnliches ist zu sagen von den übrigen Fernsinnen:
auch Töne und Gerüche werden nach den Alten vermittelt
durch dem Lichtbilde ähnliche Abbilder. Es ist also das
Erkenntnisbild der Alten, das im Mittel ist und durch das
Mittel den Sinnesorganen mitgeteilt wird, zu verstehen vom
Erkenntnisbilde im weiteren Sinne, von einer physischen
Bestimmtheit, durch die das eigentliche psychische Erkenntnisbild

hervorgebracht wird. Es ist Erkenntnisbild uneigentlich
: äußerlich und wirkursächlich, nicht aber eigentlich :

innerlich und formal ursächlich oder Erkenntnisform.' Für
uns liegt die Sache viel einfacher, da wir wissen, daß auch
die Farben, Töne und Gerüche sich physisch bis zum Sinnesorgane

hinverbreiten, das Organ physisch verändern und so



156 Die Realität der Außenwelt

das Erkenntnisbild im Sinnesvermögen hervorbringen."
Man sieht also: es handelt sich hier nur um eine Iis de
verbo.

P. 109 f. soll das, Aufrechtsehen daraus erklärt werden,
daß „das Auge das Netzhautbild nicht als solches, als
Netzhautbild, sieht". Wenn das Netzhautbild für das Gesicht
Gegenstand wäre, so möchte eine Erklärung dieser Tatsache
unmöglich sein. Sieht man aber nicht das Bild, sondern das
Ding, so liegt die Erklärung darin, daß man das Ding und
seine Teile in der Richtung sieht, in der die Strahlen auf
die Netzhaut fallen (vgl. Gloßner, Jahrb. f. Phil. 17, 57).
In diesem Sinne wird auch der Verfasser a. a. 0. zu
verstehen sein.

Wir kommen nun zu dem Höhepunkt der Schrift, der
Begründung des natürlichen Realismus. Das ist die richtige
Bezeichnung, die somit der anderen: „naiver Realismus"
vorzuziehen ist. Dieser Teil hat drei Abschnitte : Das
Erkennen, die Wahrheit der sinnlichen Erkenntnis, ihr
gegenständlicher Wert. Es wird erklärt, was Erkennen ist, und
gelehrt, daß auch der Sinn erkennt (p. 114ff.). Der
Verstand geht auf die Körperbestimmtheiten in abstracto,
der Sinn auf eben diese in concreto (p. 127). Die Erkenntnis

ist wahr, wenn sie die Dinge so erfaßt, wie sie sind
(p. 150). Der Erkenntnischarakter der sinnliehen
Wahrnehmung wird mit Recht betont, weil auf ihm die Gewißheit

ihrer Objektivität beruht. Noch kürzlich hat man Gredt
gegenüber den Versuch gemacht, den kritischen Realismus
zu retten, indem man jenen Charakter bestritt (vgl.
Philosophisches Jahrbuch, p. 33. 109): es soll eine
unbewiesene Voraussetzung sein, daß die äußeren Sinne, sowie
der Verstand, strenge, d. i. abbildende Erkenntniskräfte sind.
„Das ist eine Frage", so heißt es dort, „die nicht so ohne
weiteres von vornherein klar liegt, die auch nicht, wie
treffend N. Brühl gegen Gredt bemerkt, durch ,reines
Denken' gelöst werden kann, sondern einzig und allein auf
Grund genauer Beobachtungen eben dieser Erkenntniskräfte.
An sich ist es ja ganz gut möglich, daß die Tätigkeit der
äußeren Sinne in erster Linie aus bloßen Empfindungen
entsteht." Aber wer so spricht, verfeindet sich mit dem
gesunden Sinne. Alle Menschen urteilen von Natur, daß uns
die Sinne solches anzeigen, was außer uns ist, daß sie durch
solches zur Tätigkeit bestimmt werden und daß sie uns



Die Realität der Außenwelt 157

gleich, falschen Zeugen hintergehen würden, wenn sie es
anders darstellten als es ist.

Hiermit sind wir schon in die entscheidende Frage
eingetreten: Hat die sinnliche Erkenntnis einen gegenständlichen

Wert Ihre Beantwortung erfolgt stufenweise: 1. sie
erkennt bewußtseinsjenseitige Gegenstände, d. h. solches,
was .außerhalb der Vorstellung ist; 2 sie erkennt sie
unmittelbar, d. h. anschaulich, ohne Schluß; 3. sie erkennt
sie, wie sie sind. Mit dem ersten ist der Idealismus widerlegt,

mit dem zweiten der kritische Realismus, mit dem
dritten die Meinung, daß die sensibilia propria nur der
Vorstellung angehören (vgl. Vorwort III).

Die Sinne erkennen Gegenständliches, solches, was nach
Inhalt, Form und Gegenwart gegeben ist. Dem Inhalt nach
ist auch der Gegenstand des Verstandes gegeben: die obersten
Grundsätze und deren Folgerungen drängen sich nicht nur
als denk-, sondern auch als seinsnotwendig auf. Aber der
Form, der abstrakten, nach sind sie- eine Schöpfung des
Verstandes, wie auch ihre Elemente, die Begriffe. Nach
Inhalt und Form zugleich ist der Gegenstand der Einbildungskraft

gegeben. Aber dazu auch noch der Gegenwart nach
ist es der Gegenstand der äußeren Sinne : er steht auf der
höchsten Stufe der Bewußtseinsjenseitigkeit; er ist ganz
objektiv, nichts Subjektives ist an ihm (p. 197). Er ist
allseitig gegeben und die Sinne bringen ihn nicht hervor,
sondern setzen ihn voraus. Sie bringen nur ihre Tätigkeit
hervor, durch die sie den Gegenstand erfassen (p. 198ff).

Dem kritischen Realismus ist zwar die Außenwelt
objektiv, aber nur auf Grund eines Schlusses: wir schließen
von den Empfindungen in uns auf Dinge außer uns, durch
die die Empfindungen hervorgerufen werden und die uns
in den Empfindungen erscheinen. Hiergegen wird dreierlei
geltend gemacht: 1. daß wir durch Verstand und Sinne
unmittelbar das Bewußtseinsjenseitige erreichen, ist unmittelbar

einleuchtende Tatsache. Wer diese Tatsache nicht
zugibt, muß folgerichtig die Wahrheit des Erkennens
überhaupt in Frage stellen und dem Skeptizismus anheimfallen.
Er kann somit auch nicht mehr zu einem Schluß verfahren
seine Zuflucht nehmen, um die Außenwelt zu beweisen;
denn jedes Schluß verfahren setzt die Wahrhaftigkeit des
Erkennens voraus (p. 211). 2. Jedoch auch hiervon
abgesehen, könnte der kritische Realist von seinem Standpunkte



158
*

Die Eealität der Arßenwelt

aus die Außenwelt nicht durch einen Schluß erweisen, da
jeder Schluß die bewußtseinsjenseitige transzendentale
Gültigkeit der Schlußprinzipien voraussetzt (ib.). B. Es geht auch
nicht an, zwischen Verstand und Sinn zu unterscheiden und
die Verstandeserkenntnis der obersten Grundsätze als
bewußtseinsjenseitig gelten zu lassen, für die bewußtseinsjenseitige

Gültigkeit der Sinneserkenntnis aber einen Beweis
zu fordern. Nach diesem Vorgehen käme man dazu, auch
die unmittelbaren Tatsachen der Innenerfahrung, nach der
uns die Prinzipien einleuchtend sind, anzuzweifeln, da diese
Erfahrung nicht gewisser ist als die andere, dtß uns die
Gegenstände der Sinne gegeben sind (p. 212).

Mit diesen Gründen tut der Verfasser dar, daß die
Objektivität der Außenwelt unmittelbar erkannt wird und
ich wüßte nicht, was sich dagegen sagen ließe.

Ahnlich wird der Zweifel an der Objektivität der
sensibilia propria durch seine Konsequenzen erledigt, wozu
freilich auch positive Gründe kommen! Dieser Zweifel führt,
wie auch die Geschichte zeigt, zum Akosmismus und zum.
vollständigen Skeptizismus (p. 231 ff.).

Im dritten und letzten Hauptteil des Buches werden,,
wie schon gesagt, die Einwände gegen den natürlichen
Realismus gelöst. Sie sind teils allgemeiner Natur und aus
dem psychischen Charakter der Wahrnehmung genommen,
der keine Zurückführung auf ein physisches Agens zulassen
soll, teils sind sie insbesondere aus den Sinnestäuschungen,
der mechanischen Energielehre und der Lehre von den spezifischen

Sinnesenergien geschöpft. Von den Sinnestäuschungen
werden zuerst solche, die sich auf die sensibilia communia,
dann solche, die sich auf die sensibilia propria beziehen,,
erörtert.

Wo der Verfasser die unberechtigten und falschen
Polgerungen aus der mechanischen Energielehre ablehnt,
beruft er sich darauf, daß die Qualitäten der Dinge und deren.
Ursache, ihre verschiedene Wesensbeschaffenheit, die
substantiate Form, nicht außer acht bleiben dürfen, wenn die
Wahrnehmung befriedigend und vollständig erklärt werden
soll (p. 273). „Die mechanische Naturerklärung", sagt er
p. 273, „so berechtigt sie ist, ist doch einseitig. Sie faßt
nur die quantitativen, meßbaren, wägbaren und
zählbaren Unterschiede ins Auge und läßt die Artunterschiede
der Körper und deren verschiedene Beschaffenheiten, die<



Die ßealität der Außenwelt 159

qualitativen Unterschiede, ausser acht". Das ist ohne
Zweifel die eigentliche Beantwortung des vorliegenden
Bedenkens. Ich darf ihr aber vielleicht meinerseits einen
allgemein philosophischen Gedanken beifügen, der auch da
seine Stelle haben möchte, wo man sich gegen die Objektivität

der sinnlichen Qualitäten auf die seelische und mithin

subjektive Natur der Wahrnehmung beruft.
Es ist gewiß wunderbar, daß dasselbe Objekt drinnen

in der wahrnehmenden Seele und draußen in der
empfindungslosen Natur ist, und daß schon vor der Wahrnehmung
draußen solches ist, was nur Bedeutung für die wahrnehmende
Seele hat und ohne sie wie nicht vorhanden ist. Das Grün
draußen ist auch Grün drinnen, und so lange es nicht
wahrgenommen ist, ist es wie nicht da. Es mag wohl auch sonst
eine Wirkung hervorbringen, aber nicht als Grün, nicht
als Gesichtsobjekt, wie für das Licht auch leblose Dinge
empfindlich sind. Diese Abstimmung der Dinge auf einander
offenbart eine gemeinsame schöpferische Ursache der
beseelten und der unbeseelten Natur, und es mag eine
unbewußte Scheu vor dieser Konsequenz sein, die an der
Ablehnung der sensiblen Qualitäten mitbeteiligt ist. In ihnen
tritt unverhüllt die Zweckursache hervor, die die mechanische

Naturerklärung nicht kennt.
Dem Verfasser gebührt für seine sachkundige und

scharfsinnige Schrift großer Dank. Mögen aufrichtige
Wahrheitssucher sich an ihrer Hand zurechtfinden und ihre
erkenntniskritischen Bedenken überwinden.

Zum Schluß noch eine Bemerkung über die Angabe,
daß die Alten von der Berührung des Organs der Fernsinne

durch das Objekt nichts gewußt haben! Sie ist im
allgemeinen richtig, aber von dem Schall läßt sich
vielleicht glaubhaft machen, daß ihn Aristoteles in den
Luftwellen bis ins Ohr dringen läßt. Von dem Äther, der Natur
des Lichtes und der Natur der Farben wußte man nichts.
Wohl war man überzeugt, daß ein Medium zwischen den
Sternen und uns sein müsse, damit sie sichtbar seien. Aber
wie uns dieses Mediupi die Dinge sichtbar macht, war im
Altertum unbekannt. So waren denn die intentionalen Formen
im Medium, die das Sehen vermitteln sollten, eine
Verlegenheitsauskunft der Scholastiker. Ähnliches gilt von dem
Geruchssinn.

Köln (Lindenthal).


	Die Realität der Aussenwelt

